



Изданіе Чудова Монастыря.



# Всеподданнъйшій привъть Митрополита Московскаго Макарія Государю Императору Николаю Александровичу въ Москвъ 8 декабря 1914 г.

Ваше Императорское Величество, Всемилостивъйшій Государь!

Москва опять имбеть счастье радостно встръчать Тебя, Благочестивъйшій Государь, въ ЭТОМЪ Въ былыя времена ей приводилось быть воинскимъ лагеремъ, а теперь она превратилась какъ бы въ лазареть для раненыхъ при воинскомъ станъ. Отъ цари боярскихъ налатъ до убогой лачуги иътъ дома, гдф не дфлалось бы что-либо для войны: мужи и юноши, способные носить оружіе, рвутся на поле брани. Ихъ жены, матери и сестры облеклись одежды сестеръ милосердія для ухода за ранеными и больными. Въ храмахъ ежелневно совершаются моленія о дарованін поб'єды. Въ домахъ — кто шьсть, кто вяжеть, кто кроить, готовя одежду для воиновъ. И одна ли Москва такова? Не вся ли Россія отъ Амура до Дивпра, отъ Кавказа до Алтая обратилась въ военный станъ. Вся Русь встала, какъ сказочный пробудившійся богатырь. Загорѣлась въ ней искра сокрытая, и чуется въ ней сила несокрушимая. Все несется отовсюду къ алтарю отечества. Можно бы теперь сказать, что "жита по зернишку горы наношены". Отъ Господа сіе. Благословенъ Богъ, вложившій такой духъ единенія и бодрости въ сынахъ Россіи. Благословенно шествіе Твое, Солнце Красное земли Русской, всюду приносящее свѣть и тепло, всѣхъ ободряющее, всѣхъ утѣшающее.

Благословенъ Ты, Царь Святой Руси, грядый во имя Господне!



### "Господи, умножь нашу въру!.."1)

Боголюбивые братіе и сестры.

Благодарю Бога моего, что Онъ даровалъ мив утвшеніе помолиться вм'єст'є съ вами въ этомъ храм'є въ день его двухсотлътняго юбилея. Съ великою радостію и торжествомъ проводите вы, какъ я вижу, день этотъ. И не безъ основанія. Ибо вы им'вете вс'ї причины къ этой радости и торжеству. Оно напоминаеть вамъ тотъ день, въ который 200 лътъ тому назадъ пришло спасеніе этому дому и принадлежащему къ нему приходскому обществу, т. е. тотъ день. когда этотъ домъ изъ обыкновеннаго зданія сдіздался домомъ Божіимъ, вмъстилищемъ благодати, и не только вмъстилищемъ, но и источникомъ, изъ котораго върующія души черпали и черпають эту благодать, разнося ее отсюда по своимъ домамъ и семьямъ. И вотъ съ этого дня прошло уже 200 лътъ. Можете себъ представить, сколько за это время изнесено отсюда благодатныхъ даровъ. И сколько совершено здёсь спасительхристіанскихъ таинствъ, сколько исторглось здъсь молитвенныхъ и покаянныхъ вздоховъ, сколько найдено зд'всь отпущеній во гр'вхахъ, сколько полу-

<sup>1)</sup> Поученіе въ день 200-лѣтняго юбилея Симеоновской въ Петроградъ церкви.

чено разнаго рода утѣшеній въ минуты скорби и сколько благочестивыхъ душъ нашли для себя здѣсь входъ въ царствіе небесное! Поистинѣ великъ и радостенъ этотъ день! Итакъ, радуйтесь и паки реку радуйтесь, но только радуйтесь, скажу съ апостоломъ, о Господю, т. е. смотрите, чтобы эта радость не была радостію міра сего, радостію грѣховнаго характера, но радостію духовною, исполненною благодарности Богу за тѣ благословенія христіанства, которыя сообщены Имъ въ этомъ храмѣ. Но чтобы болѣе возбудить это чувство благодарности, эту духовную радость, позвольте, братіе, перепести на минуту вашу мысль въ давно минувшія времена.

Перенеситесь со мною мысленио къ тъмъ печальнымъ временамъ первенствующихъ христіанъ, въ которыя они находились въ гоненіяхъ со стороны язычниковъ и должны были постоянно бояться и трепетать за жизнь свою, когда они спокойно не могли даже собраться гдф-нибудь и помолиться за богослуженіемь. Воть видите вы служителя церкви, который посившно входить въ домъ христіанскаго семейства, съ тревожнымъ видомъ и боязливо вполголоса говоритъ: "сегодня ночью или завтра до восхода солнца собирайтесь въ такое-то мъсто на богослужение". И вотъ когда зашло солице, настала ночь и язычники предались невозмутимому покою сладкаго сна, или когда приближалось время пънія пътуховъ и первые лучи солнца скрывались еще за вершинами горъ, куда сиъшать горящіе желаніемъ молиться христіане? Опи выходять вонь изъ города, устремляясь въ лъса и пещеры, или въ тѣ подземелья, въ которыхъ погребаемы были ихъ покойники, или же въ скрытыя по-

мъщенія какого-нибудь удаленнаго отъ взоровъ человъческихъ дома. Началось богослужение. Но воть среди этого богослуженія вдругь раздается голось сторожа: "спасайтесь, приближаются враги!" Тотчасъ же прекращалась литургія, и молящіеся обращались въ бътство, не закончивъ богослуженія, не подкрѣпивъ себя хлъбомъ жизни. По тайнымъ, скрытымъ дорожкамъ и тропинкамъ бъгутъ толпы этихъ несчастныхъ богомольцевъ, напрягая всъ свои силы. Многимъ удается ускользать отъ враговъ-сыщиковъ, а многіе попадаютъ въ ихъ жестокія руки. Здісь захвачень ими согбенный старець, которому при быстромъ бѣгѣ отказались служить ноги; а тамъ юная дівица, члены которой ослабъли отъ испуга и ужаса; здъсь любящая мать, которая отстала по причинъ нъжной материнской заботливости о дътяхъ, а тамъ епископъ или пресвиприходскаго общества, который мужественно стоялъ на своемъ посту, пока, по возможности, не спасъ своихъ духовныхъ чадъ и не спряталъ въ безопасное мъсто священные сосуды, книги и другіе предметы. Вечеръ того дня. который утромъ засталъ ихъ въ общественномъ молитвенномъ собраніи, видить ихъ въ темницахъ и оковахъ, на мъстъ мученій и пытокъ, а можетъ быть слабый свъть заходящаго солнца освъщаетъ уже ихъ могилы.

Такъ стояло дѣло въ тѣ печальныя времена съ богослуженіемъ. И однако мѣста богослужебныхъ собраній посѣщаемы были христіанами всегда усердно и неопустительно; однако они оставляли свои временныя занятія и дѣла, несмотря на всегдашнюю опасность для ихъ жизни, чтобы въ богослужебномъ общеніи хвалить и славословить Бога и черпать для

себя силы въ духовномъ утѣщенін своей святой въры.

Какъ же теперь стоитъ дъло это у насъ? Совершенно не такъ, какъ тогда. Намъ ничто не мѣшаетъ теперь въ открытомъ исповъданіи нашей въры. Безъ страха и смущенія входимъ мы во всякое время дня и ночи въ наши посвященныя Богу церкви. Чудный громогласный звонъ колоколовъ приглашаеть насъ туда въ опредъленное для богослуженій время. И, входя, мы находимъ тамъ не голыя и пустыя стѣны, не грубыя, изъ дикой скалы состоящія ствиы; не пещеры, полныя трупнаго запаха, окружають здёсь насъ; нътъ, нашимъ взорамъ представляются чудные блестящіе золотомъ и серебромъ иконостасы, роскошно расписанныя живописью стѣны. Все здѣсь возбуждаетъ въ насъ чувство благоговънія; куда ни устремимъ мы наши взоры въ нашихъ храмахъ, всюду находимъ мы такія изображенія и картины, которыя служать предметомъ благочестивыхъ размышленій и назиданія. Громогласно раздается пфніе хора и клириковъ, соединяясь иногда въ одинъ аккордъ съ общенародпъніемъ. Безъ всякой помъхи и перерыва совершается Св. Литургія и, когда руки священнодъйствующаго протягиваются къ св. чашъ для благословенія Св. Даровъ, то торжественный звонъ колоколовъ возв'ящаетъ в'ярующимъ, что насталъ самый важный моментъ литургін, моментъ пресуществленія Даровъ, тогда сотни и тысячи, слыша этотъ звонъ, въ молитвенномъ настроеніи совершають на себ'в крестное знаменіе. Не боимся уже мы и призыва къ бъгству изъ церкви, какъ тогда по случаю приближенія враговъ, не им'вемъ причинъ бояться и того, что рука врага вдругъ схватитъ и отлучитъ мужа отъ жены, родителей отъ дѣтей, друга отъ друзей, чтобы отвести ихъ прямо отъ церкви на эшафотъ, на костеръ или на арену амфитеатра на растерзаніе дикихъ звѣрей, но мирно, спокойно и благодушно можемъ мы возвращаться домой, какъ и пришли сюда, и также спокойно прилагать къ жизни плоды своей вѣры.

Боголюбивые слушатели! Всмотритесь повнимательнъе въ это сравнение между теперешнимъ и тогдашнимъ положеніемъ и скажите себъ: не имъемъ ли всъ причины радоваться нынфинему нашему церковному празднику? Не имъемъ ли мы всъ побужденія изъ глубины душъ нашихъ восхвалить, прославить и возблагодарить Бога? Но если мы при этомъ сравненіи теперешнихъ и тогдашнихъ условій сравнимъ еще ревность первенствующихъ христіанъ съ нашею ничтожною ревностію, то не будемъ ли имъть при этомъ вей причины къ тому, чтобы покраснъть, устыдиться нашей холодности, косности, равнодушія и лівности къ церкви, нашей разсъящности и неблагоговънія въ нашей молитвъ, и всъ побужденія съ чувствомъ раскаянія воскликнуть: "Господи, умножь нашу вфру, укръпи нашу надежду, воспламени нашу любовь!" Да, други мои, сознаемъ это и раскаемся: начнемъ сь большею ревностію и усердіемъ служить Богу, съ большею охотою посъщать храмъ Его, добросовъстиъе исполнять свои религіозныя обязанности. Дадимъ сегодня объщание лучше пользоваться благами христіанства. Повторимъ еще разъ то, что мы объщали при Св. Крещеніи, но такъ мало досель исполняли. И это будеть наилучшею и наивысшею съ нашей стороны

благодарностію Богу за ту благодать, которую Онъ даровалъ намъ въ христіанствѣ и которою мы имѣемъ полную возможность безпрепятственно пользоваться. Поступивъ такимъ образомъ, мы, можетъ быть, отдалимъ отъ себя то бѣдствіе, котораго заслужили, и упросимъ милостиваго Бога, чтобы Онъ не возвращалъ къ намъ снова тѣ злополучныя времена древнихъ христіанъ, какъ это уже отчасти и начинается въ нѣкоторыхъ другихъ странахъ, да есть уже зловѣщіе признаки этого и у насъ.

Владиміръ, Митрополитъ Петроградскій.



Макарій, Митрополить Московскій и Коломенскій.

## Бесъды о христіанской жизни и воспитаніи.

#### Бееѣда 1-я.

Проявленіе царства Вожія на земль. — Христіанская жизнь, какъ царствіс Божіе внутри человька.—При какихъ условіяхъ начинается христіанская жизнь внутри человька и возрастаетъ царствіе Божіе внутри его, какъ зерно горушичное.

Подобно есть царствіе Божіе зерпу горушичному (Мв. 13,  $_{31}$ ).

Зерно горушное принесено съ небесъ на землю Божественнымъ Съятелемъ—Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ. Оно теперь возрасло въ великое

древо и наполнило землю. Плодами его питаются и подъ тънію его укрываются народы земли. Это есть царствіе Божіе на землів. Оно преобразовало міръ; озарило умы людей недоступнымъ дотолъ въдъніемъ Бога и дълъ рукъ Его. Оно соединило сердца людей узами любви, единства и братства. Оно облагородило нравы ихъ, смягчило ужасы войны, плъна и рабства; наполнило землю пріютами, богадівльнями и больницами. Оно и небо наполнило обитателями-пресельниками--отъ земли. Скажемъ болъе: тамъ, на небесахъ, пресельниковъ съ земли болъе, чъмъ сколько остается обитателей на землъ. Тамъ лики апостоловъ, мучениковъ, святителей, преподобныхъ и праведныхъ съ сонмами ангеловъ составляють одну семью Отца Небеснаго.

Если въ отношеніи къ народамъ земли царствіе Божіе было сперва малымъ сѣменемъ, возросшимъ потомъ въ великое древо, то и въ отпошеніи къ каждому человѣку оно есть сѣмя, которое насаждается, укореняется, растеть и приноситъ плоды; а плоды царствія Божія—правда, миръ и радость о Дусѣ Святѣ.

Царствіе Божіе внутрь васъ есть. Это значить: не ищи царствія Божія гдѣ либо вдали оть себя: не ищи его на небѣ: ибо небо высоко отъ тебя. Не ищи его ни на св. Авонѣ, ни въ другихъ обителяхъ: не примѣтишь царствія Божія, хотя здѣсь оно и есть. Царствіе Божіе не приходить замѣтнымъ образомъ. Ищи его въ себѣ, Царствіе Божіе внутрь васъ есть. Царствіе Божіе, укоренившееся, распространившееся на землѣ и преобразовавшее міръ, должно укореняться, возрасти въ древо и преобразовать всякаго человѣка,

воспріявшаго съмя его. Почивающій на херувимахъ, какъ на разумныхъ престолахъ, обитающій въ храмахъ и обителяхъ на землѣ и сердца человъческія содълываетъ своими престолами, и тъла ихъ храмами и обителями своими. Сыне, даждь ми сердце твое.— Се стою при дверъхъ и толку, аще кто услышить глась Мой, и отверзеть двери, вниду къ нему, и веиеряю съ нимъ и той со Мною (Апокал. 3, 20), говорить Господь. Значить, не далекь оть насъ Господь: Онъ у сердца твоего, а если примешь его, то и войдеть въ него. Господь, обитая въ сердцъ человъка, озаряеть и умъ его: умъ человъка, насколько для него возможно, становится Христовымъ умомъ: мы умъ Христовъ имамы (Корино. 2,  $_{16}$ ), говорить св. Павелъ. И волю человъка Онъ направляетъ по Своему изволенію: Богь въ вась есть, еже хотыти и дыяти о благоволеніи (Филипп. 2, 13). Даже и тълеса ваши, по словамъ того же апостола, суть храмъ живущаго въ васъ Духа Божія (Корине. 6, 19). Итакъ, все существо человъка, душа и тъло, обиталище Божіе. Не висте ли, яко храмъ Божій есте, и духъ Божій живеть въ вась (Корине. 3, 17)? Во всякомъ ли человъкъ Богъ устрояеть Свое царствіе? Ко всякому, кто отворяеть сердце свое, у дверей котораго стоить Господь и стучить, входить Онь и вечеряеть съ нимъ. Отдающій умъ свой въ послушаніе Христово становится единъ духъ съ Господомъ, тщится имъть тъ же мысли, какія и во Христъ Іисусъ. Отвергающійся себя, чтобы идти за Христомъ, даже туда; аможе не хощеть, становится тою херувимскою колесницею, которою движеть Духъ Святый.

Съ какого времени начинается вселеніе Божіе въ

человъкъ? Съ того времени, какъ начинается въ немъжизнь Христова.

А съ какого времени начинается эта жизнь?—Съ того времени, какъ человъкъ воспріиметь съмя жизни.

Воспріятіе съмени жизни или начало новой благодатной жизни совершается чрезъ таинство крещенія, а для согръшившихъ или проводившихъ жизнь гръховную по крещеніи обновленіе начинается чрезъ таинство покаянія. Итакъ, жизнь христіанская, а съ нею и обитаніе Божіе въ человъкъ, начинается послъ крещенія или послъ покаянія.

Но для пачала прохожденія жизпи христіанской потребна не одна благодать Господия, а нужно нъчто и со стороны человъка. Что именно? Нужно, чтобы самъ человъкъ пожелалъ воспріять эту благодать п съ своей стороны употребилъ усилія хранить ее п исполнять то, что она будеть требовать отъ него. *Царствіе Божіе нудится* (т. е. усиліемъ берется) *и* нуждницы (т. е. употребляющіе усиліе) восхищають его (Мө. 11, 12). Это значить, что богоугодная жизнь: правда, миръ и радость, составляющіе сущность царствія Божія, не легко даются, но требують усилія. Это усиліе есть тотъ огнь ревности объ угожденіи Богу, о которомъ Господь сказалъ: огня пріидохъ воврещи на землю (Лук. 12, 49). Какъ огнь сожигаетъ то вещество, которое онъ объемлетъ, такъ огнь ревности о богоугодной жизни сожигаеть въ душъ все то, что несогласно съ таковою жизнію.

Духа не угашайте (Сол. 5, 19), говорить апостоль, т. е., вы воспріяли огнь Духа Божія, какъ искру; не угашайте ее, а воспламеняйте. Огнь требуеть поддержки, подкладыванья дровъ или иного горючаго

матеріала, иначе онъ угаснеть. И жизнь христіанская требуетъ поддержки огня ревности—чтеніемъ, размышленіемъ, молитвою и принужденіемъ себя ко всякому труду. Съ холоднымъ сердцемъ, нерадиво, кое-какъ проходить жизнь христіанскую невозможно.

Богоугодная жизнь есть дѣло трудное, а трудное дѣло безъ усилія не совершается. Посмотрите на владѣльца многомилліонного богатства, начавшаго торгъ свой съ грошей. Не чрезмѣрными ли усиліями, предусмотрительностію, осторожностію и чрезвычайною воздержанностію онъ пріобрѣлъ свое богатство? Иногда ночи не спалъ, не доѣдалъ, не допивалъ, не боялся ни страха ночнаго, ни нападенія разбойниковъ; переѣзжалъ горы, переплывалъ рѣки; носился, быть можетъ, съ своей коробкой за плечами и въ бурю и подъ дождемъ.

Кто хочетъ въ Бога богатѣть, тоть долженъ поступать также. А ѣдой, питьемъ, спаньемъ да покоемъ, пирами и забавами царствія Божія не пріобрѣтешь.

Чтобы пріобрѣсти богатство Божіе нужно дѣлать все, что требуется богоугодною жизнію, а не кос-что только и не кос-какъ. Нужно и къ больному сходить, и нуждающемуся помочь, съ плачущимъ поплакать и съ радующимся порадоваться. Нужно и въ церковь ходить, и дома Богу молиться; нужно и къ утрени рано вставать, а не къ половинѣ литургіи только приходить. Нужно и посты соблюдать, и въ праздники до конца литургіи воздержаніе хранить, не считая безразличнымъ дѣломъ—идти ли въ храмъ Божій не поѣвши и не понивши, или уже сдѣлавши то или другое; ничего не считай малымъ, а все пусть бу-

деть для тебя какъ бы главнымъ. Знай, что когда начнешь искренно Богу работать, то встрътишь много препятствій, много и враговъ: и плоть твоя-врагъ твой, и домашніе-враги человѣку, и міръ его врагь: а самый злой врагь твой есть сатана, который, яко левъ рыкая, ходитъ, искій кого поглотити. Ходи всегда во всеоружіи. Будь подобенъ воину, вооруженному и защищенному съ ногъ до головы, облекшись во всеоружіе Божіе; иначе можетъ случиться то. что врагъ твой уязвить тебя въ то самое мъсто, которое не прикрыто. Пусть на чреслахъ твоихъ будетъ поясъ истины, облекись въ броню праведности, держи въ рукахъ мечъ молитвы, на ногахъ-обувь мира и твердости. Посмотри на воина, когда онъ стоитъ на стражъ. Воть онъ постоянно ходить взадъ и впередъ и не спить; постоянно осматриваеть кругомъ, нътъ ли гдъ либо опасности. И ты дълай; не спи, держи оружіе въ рукахъ и осматривайся, не подходить ли къ тебъ врагъ откуда либо. Когда въ человъкъ является таковая бдительность, сей огнь ревности о богоугодной жизни, тогда можно думать, что его постиже царствіе Божіе, что въ немъ началась жизнь христіанская.

Царство Божіе внутри человъка въ началъ бываетъ весьма мало, подобно горушному съмени. Какъ у съмени сперва не бываетъ ни корпей, ни листьевъ, ни вътвей, ни плодовъ; такъ царствіе Божіе бываетъ не примътно для самаго человъка: тако есть царствіе Божіе, якоже человъкъ вметаетъ съмя въ землю: и спить, и встаетъ нощію и днію и съмя прозябаетъ и растеть, якоже не въсть онъ (Марк. 4, 27). И возрастаніе этого съмени царствія Божія подобно возра-

станію земного съмени. Съмя прозябаеть не на всякой землъ, и съмя царствія Божія возникаеть не во всякомъ сердцъ: въ иномъ оно такъ и остается невсхожимъ и безплоднымъ.

Не всѣ сѣмена приносять одинаковые плоды, но иные больше, а иные меньше; въ сердцѣ человѣка сѣмя царствія Божія не одинаково плодоносить: но въ иномъ скуднѣе, а въ другомъ больше. Иное сердце даетъ больше добра, любви, мира, правды, кротости, смиренія и терпѣнія, а другое меньше.

Съмя требуетъ ухода, и съмя слова Божія требуетъ того же. Сердце человъка можно уподобить саду или огороду, а человъка—огороднику. Что будетъ съ огородомъ, если огородникъ или огородница во все лъто не заглянутъ туда? Все зарастетъ травой, а овощей не будетъ. Такъ и сердце человъка, — требуетъ ухода и труда, а трудъ—самопринужденія.

Никто не думай, что ревность о богоугодной жизни приходить сама собой, по одному желанію человѣка. Она подается отъ Бога, но не безъ участія свободной воли человѣка. Объ ней нужно молиться и быть готовымъ къ принятію ея.

Итакъ, царство Божіе или жизнь христіанская начинается внутри человѣка отъ благодатнаго сѣмени, какъ зерна горушнаго, при готовности, человѣка къ воспріятію его и при усилін къ возрастанію, при содѣйствіи той же благодати Божіей. Благодатное сѣмя, отъ котораго возрастаетъ царствіе Божіе, подается отъ Бога чрезъ св. таинства—крещеніе и покаяніе. Объ этихъ таинствахъ, если Господь изволитъ, будемъ говорить въ слѣдующихъ бесѣдахъ.

Макарій, Митрополитъ Московскій.

### \_\_\_\_\_\_

#### Въ объятіяхъ отчихъ.

(Изъ дневника инока).

"Благослови вънецъ лъта благости Твося, Господи!" Годъ какъ младенецъ—наиболъе чистъ, невиненъ и пріятенъ въ самомъ началѣ, въ нервые свои дни, когда еще это младенчество его позволяетъ ему быть и хорошимъ и счастливымъ,—когда мы еще можемъ сдълать его добрымъ и благословеннымъ для насъ—своимъ добрымъ дъланіемъ. Послѣ, когда мы въ немъ вмѣсто добра умножаемъ свои педуги и грѣховные навыки, онъ—такъ сказать—загрязияется нашею печистотою и дълается менъе достойнымъ благословенія Божія.

Кто изъ насъ не мечталъ, въ минуты порывовъ любви ко Спасителю, принести Ему самую угодную жертву, потериъть ради Его самое острое страданіе, какъ это дълали святые мученики и мученицы за Христа. О, такую жертву имъсшь возможность принеститы, склоняясь предъ Его испытаніями, особенно для тебя непосильными, въ покорности и териъніи и примиреніи съ событіями, причиняющими тебъ тъ или другія страданія.

"Привелъ діаволъ Господа во святый градъ... (Мато. 4, 5)". И насъ искушаеть врагъ въ самыхъ святъйнихъ мъстахъ, въ самыя священнъйшія минуты, самыми священнъйшими святынями. Ничъмъ не брезгуетъ окаянный, и настолько смълъ, что идеть и на самый върный рискъ, не упуская случая испробовать хотя бы и одну возможность на 99 другихъ.

\* \*

Что можеть устоять въ Тебѣ, Отечески-близкій къ намъ, Господи, предъ сыновне-горячею къ Тебѣ вѣрующею молитвою? Поистинѣ—это единственная Твоя "слабость", что вѣрующему въ Тебя и уповающему ничто не невозможно. Мы побѣдили Твое сердце Твоимъ же оружіемъ—Отеческою Твоею любовію и силою нашей дѣтски-трогательной безпомощности, предъ которой не можеть устоять Твое состраданіе.

×

Почему намъ живется все плоше и плоше? И что надо дѣлать, чтобы наобороть—жилось намъ лучше и лучше? Надо постараться—вспомнить заповѣди Господни и понемножку нудить себя жить по Его св. завѣтамъ. Вотъ оно и пойдетъ все лучше и лучше. Пусть полнаго "хорошо" мы и не достигнемъ, никогда не достигнемъ. На то оно и дано на вѣчныя времена и поколѣнія, чтобы — никогда не достигаемое во всей широтѣ и полнотѣ—всегда служило для всѣхъ путеводною звѣздою и мѣрою лучшаго. Но гдѣ же эти животворящія велѣнія Господни, слѣдуя которымъ мы должны жить? Ищи ихъ и открывай повсюду. Они разсыпаны какъ драгоцѣнный радій въ мельчайшихъ дозахъ и степеняхъ силы повсюду въ жизни—не въ книгахъ только, даже не въ Евангеліи только, а не

менѣе—если не болѣе—въ жизни нашей и въ жизни всего и всѣхъ, кто и что такъ или иначе съ нашею жизнію соприкасается.

\* \*

"Колеснице гонителя фараона погрузи... Израиля же бътлеца пъшеходца спасе..." Дивная пъснь, прекрасная и прекрасно выраженная мысль: на колесницахъ гналъ фараонъ и погибъ, а Израиль пъшкомъ брелъ и спасся. Очевидное превосходство силы побъждено очевиднымъ избыткомъ слабости и вооруженная злоба—безоружною безпомощностю. Такъ у Господа побъждается и естества чинъ, и вопреки всякимъ человъческимъ ожиданіямъ и соображеніямъ торжествуетъ высшая правда падъ человъческимъ надменіемъ.

\*

"Колесничникъ въ добродътелехъ, мняшеся тещи фарисей: но пъшій, паче Лидійскія колесницы текій, мытарь добрю предвари, припрягъ щедротъ смиреніе (нед. мыт. и фар. п. 5)". Дивная красота картинной ръчи: по добродътелямъ—казалось, какъ будто на колесницъ летълъ фарисей: однако, пъшій мытарь (т. е. совсъмъ бездобродътельный) перегналъ того, летя быстръе самой быстрой (Лидійской) колесницы, запрягши свою пару: щедроту и смиреніе.

\* \*

Имы и въ покаяніи ухитряемся быть фарисейски-горделивыми: каемся не со смиреніемъ и уничиженіемъ, а съ возмущеніемъ оскорбленнаго самолюбія и стыдливости. Намъ стыдно—не быть грѣшниками, а называться ими, такъ какъ мы хотѣли бы, чтобы насъ всѣ считали праведниками, хотя мы и недостойны того.

Изъ письма изнемогающему другу бъдныхъ (броляжекъ):

"Дорогая матушка В. Вы стонете, а я радуюсь за Васъ. Знаю, что Вамъ тяжело, но и то знаю, что Вамъ Господь дастъ много и терптия, которое выковываетъ Вамъ-о, какой свътлый и чудный вънецъ! Вы и къ Богу отойдете со стономъ, но это не стонъ отчаянія и малодушія, а истинно-стонъ высшей, бользненносладкой любви къ Нему и къ тъмъ, къ которымъ Онъ послалъ Васъ творить милость Его. Это стонъ Вашей души, которая скорбить, что она только о $\partial \mu a$ , и что только эту одну, а не 2, не 3, не сотню, не тысячу душъ Вы можете положить за други своя. Да, Господь далъ Вамъ всего одну душу, и Вы эту душу, всю безъ остатка, уже положили за други своя—не разъ, не два, а милліоны разъ. Желанное выше исполнилось. Больше у Васъ ничего не остается и себъ. Впрочемъ, и этотъ послъдній остатокъ, на который Вы могли бы имъть безспорное право, иждивается Вами опять же на нихъ, на ближнихъ Вашихъ. Постони же и еще немного, Богомъ единымъ дышущая душа. Легче, когда постонется. Дълай свое дъло, пока не свалишься съ ногъ и пока не опустятся и не ослабъютъ руки по волъ Того, безъ Котораго власъ главы нашей не погибаетъ и Который извелъ тебя на св. дъло сіе. Господь да утвшить тебя и да благословить Своею милостію! Съвзди куда-нибудь, отдохни хотя немного. И это тебъ дъло святое. У святыхъ трудовъ и отдыхъ свять, и сонъ дъло Боголюбезное, охраняемое ангедами Божіими".

Каждому дается своя тема для жизни. Небесный Учитель даеть эти темы, строго соразмъряясь съ индивидуальными особенностями и способностями ученика. Одному юношъ, спросившему у Господа о томъ, какъ наслъдовать жизнь въчную, отвъть былъ таковъ: все продай, раздай и иди за Мной! Другому, хотъвшему сдълать именно это-пойти за Нимъ, Господьнаоборотъ--сказалъ уклончиво: "лиси язвины имутъ..." и т. д. и—не позволиль идти. Третьему, трогательно молившему послъ исцъленія: позволь мнъ остаться съ Тобою!—повел'влъ: ступай и возв'всти вс'вмъ бывшее! Четвертому, хотъвшему сдълать именно это, запретилъ и повелъваль никому не повъдать бывшаго. Пятому, навязывавшемуся вь апостолы, отвътилъ: никтоже, возложивъ руку на рало и зря вспять, управленъ будетъ въ Царство небесное! Шестого, бывшаго ярымъ гонителемъ Церкви Божіей, сдълаль величайшимъ изъ апостоловъ. Вотъ какъ различно каждаго принимаетъ Госполь.

Я видъль дъвушку, приносившую любовь земную въ жертву любви небесной, видълъ въ самый моментъ трогательно-торжественный моментъ ея священнодъйствія. Тихими, но многоводными слезами плакала опа у меня предъ образомъ Царицы Небесной съ Божественнымъ Младенцемъ. И когда неудержимыми рыданіями своими она безъ словъ говорила Ей, что Ея пречудный Младенецъ все же для нея выше и дороже всъхъ другихъ привязанностей, я любовался на нее любящимъ взоромъ Отца Небеснаго. Я ощущалъ въ эти минуты не чувства человъческія, а чувства Божественныя. Я переживалъ состояніе Его Отеческаго

сердца, которое въ эти минуты радовалось и принимало съ невыразимымъ блаженствомъ ничѣмъ неизмѣримую жертву юнаго невиннаго существа. Со временемъ эта минута дастъ ей неизсякаемый источникъ духовной радости. Она найдеть въ ней опору для себя въ часъ послѣдній. Она узнаетъ и почувствуетъ, что не даромъ жила на свѣтѣ. Одна эта минута стоитъ цѣлыхъ многихъ жизней. И если ея жизнь пойдетъ и дальше по этой заданной темѣ, она будетъ прекраснѣйшимъ созданіемъ сердца человѣческаго и любви Божественной. Это—священнѣйшее таинство, которое только могутъ совершить дерзновенныя силы человѣческія. Это безконечная тема для безконечно радостныхъ переживаній и воспоминаній.

\* \*

Со страхомъ надо жить и благоугождать Богу: приметь ли Онь наши труды, не посрамить ли насъ за тъ или другіе тайные злые помыслы, дъла и намъренія? Каждый день можеть быть для насъ днемъконечнаго отверженія Божія.

\* \*

Когда горить домь, не приходится жалъть стеколъ. Господь нъкогда весь рай уничтожиль, когда заползла въ него адская змъя. Такъ и мы, когда кругомъ бываемъ въ засадъ отъ врага, въ огнъ, когда врагъ явно ищетъ уловить и погубить насъ, иногда даже и въ священныхъ стънахъ храма, не приходится жалъть хотя бы и священныхъ "стеколъ", т. е. иногда приходится жертвовать и священными обязанностями, разъ только удается замътить, что врагъ дерзаетъ употребить ихъ въ средство къ нашему уловленію.



### Духовная бесъда.

Предъ плащаницею.—Что сіе видъніе, возлюбленные братіе! Господь и Богъ нашъ, осужденный, какъ какой-либо преступникъ, терпитъ позорную крестную смерть и, какъ обыкновенный человфкъ, предается погребенію. Ты ли это, Господи, Который од ваешься свътомъ яко ризою, простираешь небо яко кожу? Ты ли это, Господи, призираяй на землю, и творяй ю трястися; прикасаяйся горамъ, и дымятся (Псал. СШ, 2, 32)? Въдь Ты, Господи, приведый всяческая отъ небытія въ бытіе, Своею державою содержишь всю тварь, и Своимъ Промысломъ строишь весь Тебъ поетъ солнце. Тебя славить луна, Тебъ присутствують звъзды, Тебя трепещуть бездны. Ангельскія силы Тебъ служать, Архангельскіе лицы Тебъ кланяются; многоочитіи Херувимы и шестокрилатіи Серафимы окресть стояще и обстояще страхомъ не приступныя Твоея славы покрываются. Ты Богъ неописуемъ и безначаленъ. Ты и нашъ Владыка и Творецъ. Мы же твои твари. Кто же Тебя, Госноди, столь преславнаго и великаго, доветь даже до распятія, даже до смерти? Да, мы же, мы—ничтожныя Твои твари. Человъческій гръхъ сдълалъ это. Ты, по Твоей ми-

лости и милосердію, не могь болье терпъть, видя мучимый отъ діавола родъ челов'вческій. Ты не захотълъ. Творецъ нашъ и Господъ, дабы мы погибли во грѣхахъ, а снисшелъ къ намъ-Твоимъ тварямъ, и потребиль въ насъ, этотъ прибывающій отъ діавола. гръхъ. Такъ, вотъ кто,-человъческій гръхъ, онъ довель Тебя, Господи, до крестныхъ страданій и смерти. Ты, проклятый грфхъ, все это сдфлалъ. Ты, грфхъ, нъкогда отвергалъ меня отъ моего Господа и Творца, ты, гръхъ, лишилъ меня рая, ты, гръхъ, ввель меня въ бездну страстей, самыхъ скверныхъ, самыхъ нечистыхъ, оскверняющихъ богоподобную мою душу и тъло и уподобляющихъ меня безсмысленнымъ скотамъ. Ты, гръхъ, принесъ мнъ болъзни, скорби, слезы, страданія и, наконецъ, даже самую смерть. Это ты, гріхъ, сдблаль то, что уязвлена терновымь вінцомь глава моего Господа за мои дурные, нечистые помыслы; это ты, гръхъ, сдълалъ то, что прободено коніемъ ребро моего дражайшаго Спасителя за мои злонравныя чувства злобы, коварства и вражды: это ты, гръхъ, сдълалъ то, что гвоздями изранены пречистыя руки и ноги моего Господа за мои дурныя дѣла и злыя дъянія. Какъ же, послъ этого, я долженъ возненавидъть тебя, гръхъ! Я тебя долженъ презирать, отъ тебя бъжать, тебя ужасаться, ибо ты-гръхъ и мнъ несчастье принесъ и моего Господа и Творца довелъ до креста... И если, возлюбленные братіе, безсиленъ быль человъкъ въ борьбъ со гръхомъ до крестной смерти Спасителя; если до нея онъ могъ только мучиться отъ гръха, томиться, страдать, постоянно искать выхода изъ такого безотраднаго положенія и не находить, то что сказать о состояніи человъка теперь?

Человъкъ и теперь слабъ, немощенъ и гръховенъ, но у него уже есть Спаситель. Теперь, какъ бы онъ не быль грашень, онь можеть припасть къ Распятому за него Господу, —взирать на Него, молиться Ему, вопить къ Нему, обнимать подножіе Креста своего Спасителя и Господа и не отходить отъ Него до тъхъ поръ, пока не потребитъ въ себъ гръха. Но, Господи! неужели же и послъ этого, какъ искупилъ Ты насъ отъ гръха, проклятія и смерти, мы будемъ слъдовать грѣху, насъ погубившему? Беззаконно жить — вѣдь это значить-вторично распинать Тебя!.. А въ дъйствительности такъ и бываетъ. Мы снова и снова внадаемъ въ гръхъ и, тъмъ самымъ, Тебя, Господи. расшинаемъ... Ты намъ далъ и высочайшее званіе христіанъ, Твоимъ крестомъ мы ограждаемся; крестъ, на которомъ Ты распялся, мы вездъ стараемся ставить предъ собою, какъ напоминаніе о Тебъ, Спасителъ-Христъ и, не смотря на это, однако льнемъ къ гръху. Бъдные же мы люди! Какъ мы неблагодарны, какіе мы изм'інники, какія мы злыя твари! Но, Господи, пошли намъ благодать возчувствовать всю свою скверну гръховную и познать Твои благодъянія къ намъ. Пошли намъ эту благодать, Господи! Тогда мы, дъйствительно, будемъ врагами гръха и присными Тебъ, нашему Господу и Спасителю.



"Въ мірть скорбни будете."—Предъ Своими страданіями Спаситель сказаль ученикамъ, а вмѣстѣ съ тѣмъ и всѣмъ Своимъ послъдователямъ: "въ міръ скорбни будете" (Іоан. XVI, 33). И дъйствительно,

христіанина часто посъщають бользни, несчастія, скорби и бъды. Что же?—Будемъ ли мы унывать и падать духомъ при всякомъ несчастій? Нътъ, —вспомнимъ, что, видя растлъвшее гръхомъ естество человъческое, Господь въ теченіи всей Своей жизни глубоко страдаль за всъхъ насъ и, взявъ всего міра бремя гръховное, Онъ и сейчасъ о всъхъ печется и всъмъ только и "хощетъ спастися и въ разумъ истины пріити" (І Тим.—П, 4). А потому терпишь ли ты невзгоды житейскія, больешь ли, знай, что Господь не оставляетъ тебя, напротивъ, ты—Его избранникъ. Бытьможетъ, Онъ испытываетъ въ этихъ несчастіяхъ твою въру и какое благо тебя ожидаетъ, если ты терпъливо переносишь ниспосланное тебъ испытаніе!

Вспомни Авраама, Іова, которые подвергаясь тяжелому испытанію, не впадали однако въ уныніе, а, напротивъ, продолжали надъяться на помощь Божію. "Господь далъ, Господь и взялъ; да будеть имя Господне благословенно!" (Іов. І, 21), говорилъ, среди постигшихъ его несчастій, праведный Іовъ. По человъческой немощи, правда, тяжело иногда переносить несчастья земныя, тяжело хоронить близкихъ сердцу людей, тяжело испытывать болъзни! Слеза невольно катится у насъ изъ глазъ отъ печали и горя! Придетъ, напр., лъто красное или праздникъ Господень, народъ веселится, ликуетъ, чувствуетъ силу, здоровье, дышеть легко, а ты, быть можеть, сидишь въ своей душной хижинъ, томимый тяжкимъ недугомъ, кашляешь кровью, не можешь даже пройти нѣсколько шаговъ, глядишь въ окно, изнываешь духомъ и увлажаешь глаза свои слезами... А вотъ, ты хоронишь близкаго твоему сердцу человъка, вспоминаешь при

этомъ, какъ вмѣстѣ съ умершимъ дѣлилъ ты радости и горе, вспоминаешь, далъе, что больше не придется уже тебъ видъть его, что холодная могила скоро навъки скроетъ его отъ твоихъ глазъ и ты плачешь, тоска надрываетъ твое сердце... И мало-ли въ жизни встръчается невзгодъ, когда невольно слезы катятся изъ нашихъ глазъ!.. Но какъ бы ни велики были твои несчастія, ты не падай духомъ, не унывай, а надъйся на милость Божію и постоянно въ сердцѣ своемъ повторяй: да будеть воля Господня, Онъ премудрый нашъ Отецъ! Утъшай себя и той мыслію, что всему на земл'в придеть конець, а въ томъ числ'в и твоему горю и несчастію. Да и есть ли на землів истинное счастіе? Туть все кропится слезами, скорбь—всѣмъ близкая родня и, между цвътами счастія, грусть таится, какъ змъя... Скорбнымъ путемъ намъ опредълено идти въ Царство Небесное, только крестъ намъ небо отверзаеть, только кресть намъ блаженство даеть, только тоть, кто на землъ засъваеть слезами, пожнетъ на небъ съ улыбкой, Но слезы наши должны быть невинны, въ нихъ не должно быть укора или ропота на Бога. Въ слезъ должна мольба сіять, любовь струиться, надежда блистать... Утъщай себя и тъмъ, что за твое земное, кратковременное страданіе Господь тебя наградить небеснымь, въчнымь веселіемь... Есть и еще одно средство, которое облегчаеть перенесеніе нами скорбей, бъдъ и несчастій. Средство это молитва. Болъешь ли ты, терпишь ли утъсненія, осиротълъ ливо вежхъ твоихъ несчастіяхъ усиль твою молитву, принади къ Спасителю, обойми подножіе Креста Господня; излей предъ Нимъ всю свою скорбь, все свое горе, воззови къ Нему въ сокрушеніи сердечномъ:

Боже мой, Боже мой! я немощенъ и скорбенъ, я изнемогаю подъ бременемъ несчастій земныхъ, помоги же мнь, Царь неба и земли, териъливо нести мой крестъ земной, направь всю жизнь мою на благое. При этомъ, твердо върь, что Господь слышитъ тебя и продолжай молитву свою до тѣхъ поръ, пока на твоихъ глазахъ покажется слеза, пока ты почувствуещь въ душ' всвоей миръ и успокоеніе, пока благодатное утъшеніе, подобно тому какъ бальзамъ, не разольется по всему твоему существу... Послъ такой молитвы, ты сдълаешся бодрымъ, почувствуешь кръпость духа, ощутишь новыя силы для борьбы съ бъдствіями твоей жизни. Тебя уже, потомъ, не будутъ страшить ни бользнь, ни бъдность, ни сиротство... Итакъ, добрый христіанинъ, "когда троной теринстой Господь ведеть тебя—ступай; и лишь молитвой чистой себъ дорогу расчищай. Когда кругомъ тебя лишенья, потери, скорби и бъды, — въ колънопреклоненіяхъ себъ отраду находи. Когда позоръ, проклятья на голову спадутъ, -- молись ты у Распятья -- замолкнуть, побъгуть. Пусть на тебя весь мірь, вев люди ополчатся, а ты терпи, молись... Зачёмъ въ бёдъ теряться? Нътъ — бодретвуй и крыпись! Страдаленъ! върь въ спасенье; на Бога уповай и никогда не забывай, что Онъ за горе, за терпънье намъ объщалъ пебесный рай".

+

<sup>— &</sup>quot;Не имамъ иныя помощи"... Пресвятая Дъва Марія удостоилась быть Матерію нашего Господа Іисуса Христа, а такъ какъ Господь называлъ върующихъ въ Него Своею братіею (Двр. 2 гл. 11—12 ст.).

то Пресвятая Дъва Марія есть Мать и всъхъ насъхристіанъ, есть Мать всего рода христіанскаго. Предъ тъмъ, какъ Ей отъ земли войти въ небесный чертогъ Сына Своего, Она, Царица Небесная, объщала Свой покровъ и заступленіе апостоламъ, а въ лицъ ихъ п вежмъ намъ. "Не оставлю васъ спры", говорила Она. II поистинъ, Божія матерь есть утъщительница и заступница всѣхъ скорбящихъ и обремененныхъ. "Утоли болъзни многовоздыхающія души моея, утолившая всяку слезу отъ лица земли", такъ молится, въ одной церковной пъсни, страждующій нашь брать Божіей Матери. "Не имамъ иныя помощи, инаго предстательства, ни утъшенія, токмо Тебе, о Мати всъхъ скорбящихъ"... "Царице моя Преблагая, надеждо моя Пресвятая, зриши мою напасть, зриши мою скорбь", воздыхаетъ христіанинъ, въ другихъ церковныхъ пъсняхъ. А сколько онъ проливаеть слезъ Божіей Матери безъ словъ и вдали отъ взоровъ человъческихъ-въ несчастіяхъ и скорбяхъ!.. Христіанинъ и самыя чудотворныя иконы Пресвятыя Богородицы называетъ соотвътствующими получаемымъ отъ нихъ утъщеніямъ именами: то "утоли моя печали", то "взысканіе погибшихъ", то "всѣхъ скорбящихъ радость", то, "милующая". О чемъ же, возлюбленные братіе, свидътельствують всъ эти многоболъзненные вопли христіанина къ Божіей Матери и такія названія Ея чудотворныхъ иконъ? Не о иномъ чемъ, какъ о томъ, что съ одной стороны, дъйствительно, много скорбей и несчастій приходится переносить христіанину въ этой жизни, а съ другой о томъ, что во всъхъ этихъ несчастіяхъ Божія Матерь является несомнённой заступницей и покровительницей нашей. Насъ такъ

часто поглощають житейскіе интересы, собственное наше счастіе, что мы и не зам'таемъ страдающаго. быть-можеть, близь нась брата. А между твмъ, такихъ страдальцевъ въ мірѣ много, много... Если бы вынести наружу все то горе, какое переживаютъ люди, если бы представить его предъ нашими глазами, то здѣсь мы увидѣли бы цѣлые потоки слезъ, раздирающіе душу вопли и рыданія, которые бы затопили и наполнили бы собою цълый міръ. Вотъ напр., подваль городского дома-грязный, темный сырой... Свъжему человъку трудно въ немъ побыть и нъсколько часовъ. Но и здъсь ютятся бъдные люди. Несчастная вдова съ малыми дътьми только здъсь могла найти себъ пріють. Не выдержало, однако, слабое тъло женщины этой нищеты и бъдная страдалица стала чахнуть, а воть, она и совебмъ слегла. Ужъ она кашляеть кровью, ужъ она, по временамъ, теряетъ сознаніе, а бъдныя дъти не понимають, что мать ихъ умираеть. Скоро и совсъмъ затихна страдалица... Она умерла... И пришли чужіе люди и унесли трупъ умершей... А бъдныя, бъдныя дъти-сироты, кто теперь имъ замънить мать, ея любовь и заботливость?.. А вотъ, пехоронная процессія... За гробомъ идутъ родные умершаго, на лицахъ ихъ отпечатлъвается горе; но особенно безутъшно скорбитъ молодой человъкъ-онъ хоронитъ жену. Идеть онъ за гробомъ, но ничего не видить предъ собою, ибо слезы великой скорби застилають ему глаза, тъснять его грудь, сжимають его дыханіе. Вотъ уже подошли къ нововырытой могилъ и просить бъдный страдалецъ еще разъ поднять крышку гроба, онъ поправляеть голову умершей, просить не есобенно трясти гробъ, совершенно

забывая о томъ, что хладный трупъ ужъ ничего не чувствуеть... Еще мгновеніе и гробъ опускають... И рвется несчастный страдалецъ къ могилъ, онъ готовъ ринуться въ нее, готовъ рядомъ лечь съ умершей, но его удерживають... А воть, и еще картина людского горя, картина, которую намъ, однажды, пришлось наблюдать. Вокзалъ; всв въ ожиданіи прихода повзда. Народъ суетится. Кто ожидаеть прітада дорогихъ родныхъ и, поэтому, сердце ихъ наполнено чувствомъ радости. Кто горить нетерпъніемъ скорбе състь на повадь, который должень доставить ихъ въ родныя мъста. Тутъ же можно замътить небольшую группу людей и посреди ихъ женщину. Послъдняя невольно обращаетъ на себя вниманіе проходящихъ. Она находится въ какомъ-то изступлении... То она что-то заговорить, то засм'вется, то вдругь зарыдаеть, то неистово вскрикнеть... Видно, тяжелое несчастіе переживаеть эта женщина. Но вотъ, и повздъ подошелъ. Народъ засуетился; послышались привътствія радостной встрѣчи. Рванулась къ поѣзду и скорбящая эта женщина. Но что ей повздъ привезъ?!-Двери товарнаго вагона отворились и открыли ей безмолвный гробъ съ умершимъ ея мужемъ. Не выдержала некакъ мертвая упала наземь. счастная страдалица и Два мѣсяца тому назадъ мужъ ея, заболѣвъ, отправъ теплый край лъчиться. Сильна была навился дежда у супруговъ на благополучный исходъ болъзни. И вотъ, теперь, несчастная жена встръчаетъ своего дорогого мужа бездыханнымъ... И зачѣмъ много еще распространяться въ описаніи людского горя, когда скорбь всёмъ намъ – близкая родня, когда на землё все кропится слезами... Возлюбленные, -- добрые мои

братіе и сестры! Да возымѣемъ любовь другъ къ другу! Сплотимся въ одно общество братское, дружное! Будемъ смотръть на каждаго человъка, какъ на своего брата дорогого, близкаго намъ. Кто богатъ, пусть матеріально помогаеть страждущимъ, а кто не им'веть средствъ, тотъ пусть, по крайней мъръ, любовію нанесчастныхъ. Ибо тогда, возлюбленные, граждаеть легче будеть всвмъ намъ переносить скорби и печали сей земной жизни. Вы знаете, что горе наше уменьшается, когда съ нами его раздѣляють другіе. Семейный сынъ легче переноситъ смерть отца, чъмъ одинокій, ибо въ первомъ случав скорбь какъ бы двлится между многими членами семьи, во второмъона всею своею тяжестью падаеть только на одного. Это въ семь обыкновенной, родственной. А что было бы, если бы всъ мы-всъ христіане составили изъ себя одну братскую семью, — повърьте, легче было бы намъ жить, легче бы и переносить несчастія и скорби, которыя такъ часто насъ постигаютъ. Но, къ великому прискорбію, не всѣ люди добрые. О, какъ часто падежда на людей, на ихъ сочувствіе и состраданіе остается тщетною! Какъ часто нашъ страждущій братъ не получаеть отъ насъ никакой поддержки и утъшенія! Часто мы даже сами бываемъ причиною скорби нашего брата, его болъзни и несчастія. Мы связаны другъ съ другомъ, находимся въ зависимости другъ отъ друга-и эта наша зависимость отъ людей неръдко бываетъ причиною нашихъ печалей и несчастій. Если бы ты зависъть только оть добрыхъ людей, оть такихъ людей, которые бы входили въ твое положеніе, жили бы твоею жизнію, интересовались бы твоимъ покоемъ и счастьемъ, тогда бы меньше было у тебя

скорбей, но какъ часто ты зависишь отъ людей свое-корыстныхъ, самолюбивыхъ, гордыхъ... И ихъ то собственное счастье и покой и дълаются причиною твоего несчастія и слезъ... Не надъйся, поэтому, возлюбленный братъ, на людей... Есть у тебя великая покровительница и заступиица—Матерь Божія. Ей ты въминуты скорби и несчастія повъдай свою скорбь, свое горе, открой свою душу, къ Ней ты устреми свои слезящіеся взоры, къ Ней ты припади и воззови изъ глубины души о помощи и Она, Премилосердная, пе оставитъ, не оттолкнетъ тебя, какъ часто отталкиваютъ тебя люди! Она прольетъ елей утъшенія въ твое сердце, примиритъ тебя съ твоею несчастною долею, устроитъ твою жизнь такъ, какъ полезиъе для тебя и для спасенія твоей души.

Арсеній Епископъ Серпуховскій.



### Слава Животворящему Кресту.

Креста Господня славна сила Блистательна Она вездъ, Торжественно себя явила На небъ, въ адъ, на землъ.

На неб'в Ею Рай отверзся, Сражонъ во ад'в сатана. Ей къ Богу челов'вкъ вознесся, Надъ смертью власть ему дана.

Потоки силы благодатной На землю проливаеть Кресть, Подъ сънію Его отрадной Печалямь не бываеть мъсть.

На Нёмъ Распятый Жизпедавецъ Усладу въ горестяхъ даетъ, Великій бывшій Самъ Страдалецъ Онъ страждущихъ подъ кровъ берётъ.

Съ Креста же помощь подается Добро полезное творить, Его же силой въ насъ блюдется Способность ближняго любить. Крестомъ мы страсти побъждаемъ, И миръ въ душъ своей творимъ,

Соблазны всяки отражаемъ И нравы добрые хранимъ.

Не только душу Онъ спасаеть Для жизни вѣчной и святой, И тѣло Имъ мы защищаемъ Отъ бѣлствій жизни сей земной.

Крестомъ мы съти расторгаемъ, Какія всюду ставитъ врагъ, Его гордыню низлагаемъ И замыслъ обращаемъ въ прахъ.

> Ходи, собратъ ты, съ Крестной Силой, Её усердно призывай, И въ жизни св'ятлой и унылой Себя ты Ею осъняй.

Кто съ Крестной Силой всюду ходить И съ върой прибъгаетъ къ ней, Тотъ скоро къ святости выходить И зръетъ въ чистотъ своей.

Тотъ сѣни смертной не боится И жизнью вѣчною живетъ, Душа въ немъ къ Господу стремится, Любовію къ Нему цвѣтетъ.

Господень Кресть мы всѣ возлюбимъ, Къ Нему съ надеждою прильнёмъ, Имъ спасены всегда мы будемъ, Свое блаженство въ Немъ найдемъ.

Отцы и Матери ведите Дътей къ подножію Креста, Какъ можно чаще имъ твердите. Что Крестъ Великій даръ Христа. Что Онъ Оружіе Спасенья И въ Немъ сокрыта благодать, Что тайны чудной искупленья Намъ безъ Него бы не видать.

Отъ Васъ сперва они познаютъ, Какъ Крестъ Господень почитать; Потомъ и сами пожелаютъ Его во въки величать.

Пусть каждый день они лобзають Животворящій Кресть Христовъ И нѣжнымъ сердцемъ постигають, Какъ Онъ спасать всегда готовъ.

Пусть съ симъ обычаемъ возрастаютъ На благо Русской всей земли, И милость Божью привлекають Къ себъ и членамъ своей семьи.

Тогда то души ихъ младыя Окръпнутъ въ жизненныхъ трудахъ, Не повредятъ имъ козни злыя, Успъхъ имъ будетъ данъ въ дълахъ.

И процвѣтетъ отъ силы Крестной Весь православный нашъ народъ, И благодатію чудесной Прославится изъ рода въ родъ.

И Самъ Господь Его возлюбить, Своимъ избраннымъ назоветъ, И чрезъ Него весь міръ возбудитъ И къ Силъ Крестной призоветъ.

Иноки Геосиманскаго Скита.



## Ангелы ').

"Върую во единато Бога.... Творца небу и земли, видимымъ же всъмъ и невидимымъ". "Горъ къ высотъ, души горъ сердечное око, и умная стремленія, любовію божественною имуще, въ душахъ своихъ простираемъ всегда: яко да иже оттуду лучами облистаеми, убътнемъ тьмы страстей, чающе со ангелы предстати страшному престолу Зиждителя, и преобразитися отъ свъта во свътъ" (стихира на "Господи возвъ възгодълю веч. гласъ 2-й).

Много дивныхъ красотъ разевяно предъ нашаби взорами щедродательною десницею Вышнать Моля, луга, желтвющія нивы, испещренныя изу продалациватами, одвтыми такъ, какъ и Соломонъ не сувваней во всей славв своей, дремучіе лібса съ ихъ несмолкаемыми трелями пернатыхъ, дикія горы, ущелья и скалы, застывшія, какъ бы въ своей величавой задумчивости, море безбрежное, синее, съ своими півнящимися бурливыми волнами, тихій ручеекъ, мирно и півжно журчащій гдів-либо въ зеленой долинів, звонкая півсня жаворонка, уносящагося въ высь, небо тысячеокое, здівздное—все это, и въ полів каждая былинка, и въ небів каждая звівзда, все мірозданіе полно такихъ неизъяснимыхъ красоть, что, правда, по признанію одного учителя Церкви, не выдержаль

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Бес $\pm$ да, въ сокращении произнесенная въ Марео-Марьинской Обители.

бы умъ, не вмъстило бы сердце, если-бы мы, рождаясь сразу взрослыми и сознательными, вдругъ увидали бы всв эти красоты, правда, понятенъ становится и восторженный гимнъ Царя-псалмопъвца въ честь Творца всей этой красоты: "Яко возвеличишася дъла Твоя, Господи, дивна дъла Твоя, Господи, вся премудростію сотвориль еси! Господи. Боже нашъ! Какъ чудно имя Твое по всей земль! Взятся великолъпіе Твое превыше небесъ"! (Пс. 103 и 8). Но... что суть всв эти видимыя красоты въ сравненіи съ невидимыми! Что суть эти видимыя красоты, какъ ни отблескъ, какъ ни тъпи отъ незримаго очами? Есть, возлюбленные, за этимъ видимымъ нами звъзднымъ небомъ, есть другое небо-небо небесъ, куда восхищень быль нёкогда великій апостоль языковъ и гдъ слышалъ и видълъ онъ то, "ихъ же око не видъ и ухо не слыша, и на сердце человъку не взыдоша". Небо это также усъяно звъздами, но такими, которыхъ мы и представить теперь себъ не можемъ. зв'вздами, никогда не спадающими, присно сіяющими, звѣздами, какъ паписано въ Писапін: утренними "при общемъ ликованіи утреннихъ зв'єздъ утверждены были основанія земли и положенъ красугольный камень ея" (Іов. 38, 76). Эти утреннія зв'язды— ангелы Госполни.

О, возлюбленные, знаете-ли, чувствуете-ли вы всю неизмѣримость милости Божіей въ томъ, что намъ, сынамъ персти, отверзто небо, намъ, грѣхомъ омраченнымъ, чрезъ таинства Церкви Православной даруются просвѣтительныя духовныя очи, которыми можемъ мы зрѣть небожителей, ангеловъ Божіихъ. "Отнынѣ, обѣщано намъ, узрите небо отверзто и ан-

гелы Божіи, восходящіе и нисходящіе надъ Сына Человъческаго" (Іоан. І гл., <sub>51</sub>). "Небо, восклицаеть по этому поводу одинъ проповъдникъ, это блаженное жилище невидимыхъ духовъ и наше будущее въчное жилище, прежде очень мало было извъстно. О, одно это незнаніе, какъ было бы убійственно, мучительно для насъ! Въ минуты, скорби, въ часы сътованія, куда было бы намъ улетать душею? Въ минуты смерти, въ часы разлуки, гдъ было бы намъ находить утъшеніе? И что была бы это за жизнь, которая должна кончиться невозвратно? Лучше бы вовсе такъ жить. И что были бы это за радости, которыя должны исчезнуть навсегда? Лучше бы вовсе такъ не радоваться. Теперь, съ пришествіемъ на землю Хрыста Спасителя, подобныя мысли не могуть и не должны насъ безпокоить. Теперь у насъ есть небо---страпа отрады и утвшенія, куда такъ часто мы отъ сусть мірскихъ улетаемъ отдыхать душею, успоконваться сердцемъ; теперь есть у насъ въчная жизнь. гдв мы нъкогда будемъ жить новою жизнію, неразлучно со всъмъ тъмъ, что такъ дорого и любезно нашему сердцу" (Путятинъ).

Да. Есть у насъ небо, отверзтое намъ честною кровію Сына Божія, блистающее яркими, вѣчными звѣздами, никогда не потухающими—ангелами Божіими. На это-то небо, къ этимъ ангеламъ, отторгшись отъ земной суеты, и перенесемся сейчасъ нашими мыслями, нашимъ сердцемъ.

Горъ имъимъ сердца!

Горъ къ высотъ, души горъ сердечное око! Но... какъ подняться туда падшему человъку, когда гръхъ постоянно влечеть его долу? "Вещество имъя матерь,

и бреніе отца, и праотца персть, сихъ сродствомъ въ землю весьма зрю: но даждь ми, предстателю мой, и горѣ воззрѣти когда къ небесной добротъ" (Канонъ Ангелу Хранителю).

Понесемся къ этой небесной добротъ не своими силами, а возьмемъ крылья слова Божія, писанія и свидътельства богомудрыхъ отцовъ и учителей Церкви, развернемъ ихъ во всю ихъ ширь и мощь, и, върно, эти крылья поднимутъ горъ выну колеблющійся и падающій долу духъ нашъ.—Горъ къ высотъ, души горъ сердечное око, горъ — къ ангеламъ имънмъ сердца!

Ангелы... Что же они такое? Что это за существа? Много-ли ихъ? Что дълаютъ, какъ живутъ они на небъ? Бываютъ-ли они когда-пибудь на землъ у насъ?

Что такое ангелы? У всѣхъ народовъ, во всѣ времена вмѣстѣ съ врожденною мыслью о Богѣ всегда жила мысль; и то или иное понятіе и о мірѣ ангельскомъ. И мы, хотя и не видали ангеловъ тѣлесными очами, но можемъ начертать ихъ образъ, можемъ сказать, что они за существа: въ нашей душѣ глубоко внѣдрена мысль о нихъ; мысленно каждый изъ насъ представляетъ себѣ ангеловъ.

Ангелъ... Не правда-ли, когда мы своими устами произносимъ это слово, или слышимъ его произносимымъ устами другихъ, или, когда мы размышляемъ объ ангелѣ, то всякій разъ это имя вызываетъ въ насъ представленіе о чемъ-то необыкновенно свѣтломъ, чистомъ, совершенномъ, святомъ, прекрасно-нѣжномъ, о чемъ-то такомъ, къ чему невольно рвется дуща, что опа любитъ, предъ чѣмъ преклоняется? И все, что ни подмѣчаемъ мы на землѣ святого, свѣтлаго, чистаго,

прекраснаго и совершеннаго — все это есть у насъ склонность называть и обозначать именемъ Смотримъ мы, напр., на миловидныхъ дътей, любуемся ихъ довърчивыми глазами, ихъ наивной улыбкой и говоримъ: "какъ ангелы"; "ангельскіе глаза"; "ангельская улыбка". Слышимъ стройное, умилительное пъніе, звонкіе, нъжные голоса, прислущиваемся къ ихъ всевозможнымъ переливамъ и мелодіямъ, то тихогрустнымъ и задумчивымъ, то восторженно-торжественнымъ и величественнымъ, и говоримъ: "словно, на небъ, какъ ангелы поютъ". Побываемъ ли мы въ семьъ, члены которой живутъ во взаимномъ согласіи. взаимной любви, молитвъ, гдъ все носить на себъ печать какой-то тихости, кротости, какого-то необык новеннаго мира, гдъ невольно душа отдыхаеть побываемъ въ такой семь и говоримъ: "живутъ, какъ ангелы"; поразить ли нашъ взоръ какая-либо необыкновенная красота, онять скажемъ: "ангельская красота". И если насъ попросятъ, если поручатъ намъ нарисовать ангела, и если мы владвемъ красками. какъ изобразимъ мы его? Непремънно въ видъ прекраснаго юноши, въ бълоснъжной одеждъ, съ свътлымъ, яснымъ лицомъ, чистымъ взоромъ, съ бѣлыми крыльями — словомъ, постараемся изобразить нъчто привлекательное, нъжное, чуждое земли и всего чувственнаго. И чъмъ ярче въ нашемъ рисункъ отпечатлѣемъ мы эту отчужденность отъ земли, эту, какъ бы воздушность, легкость, духовность, эту безплотяность, небесность, тъмъ и рисунокъ будетъ совершеннъе, тъмъ больше взоровъ привлечетъ онъ къ себъ, тъмъ яснъе онъ будетъ напоминать взирающимъ о небожителъ. Итакъ, вотъ, стало быть, что такое ангелы, какъ объ этомъ говоритъ намъ прежде всего наше внутреннее чувство, внутреннее духовное чутье, нашъ внутренній непосредственный опытъ.

Съ именемъ ангела у насъ связывается понятіе о всемъ самомъ для насъ дорогомъ, святомъ, привлекательномъ, чистомъ, совершенномъ, прекрасномъ, неземномъ. Ангелъ преднаписуется нашему внутреннему взору, какъ существо не отъ міра сего, духовное, свободное отъ всякой грубости и чувственности, словомъ, какъ существо небесное. И что внутреннее наше чувство говоритъ намъ объ ангелахъ, быть можетъ, не совсѣмъ ясно, смутно, то съ особенною ясностію и очевидностію открываетъ намъ Слово Божіе. Слово Божіеэто въсть съ неба и о небесномъ. И чъмъ чаще и глубже вчитываемся мы въ него, твмъ ближе становится къ намъ и міръ небесный-ангельскій, тімь осязательнъ станемъ чувствовать мы его нашимъ сердцемъ. тъ съ, какъ бы отчетливъе станутъ доноситься до нашего внутренняго слуха его побъдныя пъсни. Какъ въ чистой водъ отражается солнце и звъздное небо, такъ въ Словъ Божіемъ-этомъ источникъ воды живой-отражается небо духовное-міръ ангельскій; въ Словъ Божіемъ мы видимъ ангеловъ, какъ бы предстоящими предъ нами. По своей природъ, учить насъ Слово Божіе, ангелы—это духи. "Не всъ ли суть служебные духи", говорить ап. Павель, "посылаемые на служеніе для тъхъ, которые имъють наслъдовать спасеніе" (Евр. І, 13). "Желаешь знать", говорить блаж. Августинъ, "имя его (ангела) природы? Этодухъ. Желаешь знать его должность? это-ангелъ. По существу своему онъ-духъ, а по дъятельности-ангелъ". Но ангелы-духи, не связанные, подобно на-

шему духу, плотію, которая противовоюєть духу, плъняеть его закономъ грфховнымъ, стфсияеть, обрываеть его полеты къ небу, тянетъ постоянно къ землъ. Ангелы-духи свободные отъ всякой илотяности, ея законы для нихъ чужды. Не мучитъ ихъ голодъ, не томитъ ихъ жажда. Не въдомъ имъ, потому, и весь трудъ нашъ упорный при снисканіи хлѣба насущнаго. "Проклята земля въ дълехъ твоихъ, тернія и волчцы произрастить она тебф. Въ потф лица твоего сифси хлфбъ твой". (Быт. III, 17—19). Этоть грозный приговорь Божественнаго правосудія изречень только падшему человъку, а ангелы до конца пребыли върными Творцу своему. Тернія и волчцы не растуть на небъ, поть не изпуряетъ лица ангельскаго. Они ни съють, ни жнуть, ни собирають въ житницы, ихъ не сушить забота о завтрашнемъ диб; наша борьба за хатбоъ, за существованіе. наши взаимныя изъ-за этого распри. раздоры, войны, гиввъ, ненависть, зависть не знакомы духамъ безплотнымъ. Правда, они испытывають голодъ и чувствують жажду, но не нашъ голодъ съ болью, не нашу жажду съ страданіемъ. Ихъ голодъникогда непрестающая потребность насыщаться сладостью созерцанія красоты Божественной, сладостью познанія премудрости в чной, насыщаться единымъ хлібомъ живымъ. "Хлібе святый", молится іерей словами св. Амвросія Медіоланскаго, предъ литургіею, "Хльбе святый, Хльбе живый, Хльбе сладчайшій, Хлъбе вожделънне, Хлъбе чистъйшій, всякія сладости и благовонія преисполненне, Тобою питаются ангели на небеси преизобильно; да насытится по силъ своей Тобою и пришлець человъкъ на земли". "Питаются ангели на небеси преизобильно", а все хотять и еще,

и еще насыщаться сладостію созерцанія Божества. Какой высокій, по истинь, небесный, блаженныйшій голоды! Охвачены ангелы и жаждою, но жаждою также небесной и блаженной-жаждой все болье и болье тыснаго Богообщенія, проникновенія Божествомъ, просвъщенія Имъ. Ихъ жажда—это никогда непрестающее устремленіе къ Богу. Малое подобіе этой жажды бываеть и на землъ. Такъ, орелъ, распустивши во всю ширь свои могучія крылья, взвивается въ высь и летитъ, поднимается все выше... выше... туда-въ глубь неба голубого, какъ-будто своими крыльями хочетъ разсъчь онъ самое небо и скрыться въ высотахъ его. Но орелъ, какъ бы высоко не поднялся, долженъ вновь спускаться долу. Такъ, бываетъ: нашъ умъ, въ минуты наибольшаго духовнаго напряженія, вдохновенія, молитвы, властно порывая узы плоти, подобно орлу, несется как небесамъ, созерцаетъ Бога, проникается Имъ, мыслить о Немъ. Но, увы, и умъ нашъ, непостоянные солеблющійся, съ небесныхъ высоть опять надаеть низу, разбивается на множество суетныхъ мыслей, разсвивается. Не такъ ангелы: ихъ умъ непрестанно, неизм'внио устремленъ къ Богу, ни на одно мгновеніе не отклоняется отъ Него, поворотовъ назадъ не въдаетъ онъ. Ангелы "твердымъ умомъ, неуклоннымъ желаніемъ водими суще", созерцаютъ Божество, поеть о нихъ Церковь. "Любовію Божественною распаляются" ангелы 1). Распаляясь же этою любовью, разжигаясь зарею Божескаго существа, отъ этой Божественной жажды ангелы и сами становятся "угліемъ богоноснымъ 2)"; "причастіемъ божественнаго огня,

<sup>1)</sup> Октоихъ гл. 1—4.

<sup>2)</sup> Октоихъ гл. 2-й. Канонъ въ Понедельникъ утра, песнь 1-я.

якоже пламень бывають". Во огни пламенивмъ предстоятъ Тебъ херувими, серафими, Господи! (пъснь 8, 4 гласъ. Вторпикъ). Какая, поистинъ, божественная, какая сладчайшая жажда! Такъ, въ непрестанномъ созерцаніи Бога, въ постоянномъ устремленіи и возвышеній къ Нему, въ никогда несмолкающемъ пъснословіи безм'єрной славы и величія Его живуть на неб'є ангелы. На пути постояннаго устремленія и возвышенія своего къ Богу не знають они никакихъ остановокъ, преградъ и препятствій, не знаютъ самаго главнаго, самого основного, самаго тяжкаго на этомъ пути пренятствія--грфха, который то и дібло своими узами связываетъ крылья нашего духа, стъсняетъ его полеть къ небу и Богу. Ангелы уже не могутъ гръшить. Въ началъ, они, по ученію блаж. Августина, созданы были Богомъ съ возможностью гръшить, затъмъ, неуклоннымъ упражненіемъ своей воли въ добръ они перешли въ состояніе возможности не гръшить и, наконець, укрѣпившись въ послушаніи Богу, силою божественной благодати, настолько усовершились, что достигли состоянія невозможности грѣшить.

Въ этомъ блажениъйшемъ святомъ состояніи ангелы и пребываютъ допынъ на небъ.

Архимандритъ Серафимъ (Звѣздинскій).

# Бестра о святомъ таинствт причащенія.

"Пріємъ Іисусъ хлюбъ, и благословивъ преломи, и даяше ученикомъ, и рече: сіе есть тъло Мое, и пріємъ чащу, и хвалу воздавъ, даде имъ, глаголя: пійте отъ нея вси: сія бо есть кровь Моя новаго завъта, яже за многія изливаема во оставленіе гръховъ". Матв. 26, 26, 27, 28.

Важителиее и знативишее изъ всвхъ таинствъ, въ которогов побовь Божія къ человъческому роду открывается въ высочайшей степени своего совершенства, полноты и сіянія, могущаго затмить милліоны солнцевъ, --- есть Таинство Евхаристіи или причащенія. Ибо Самъ Господь, возлюбивши до конца всъхъ сущихъ въ міръ, торжественно, наканунъ страданій Своихъ, установиль оное, преподавь пречистыми руками Своими Самого Себя въ снъдь Апостоламъ и въ лицъ ихъ всъмъ върующимъ во имя Его. Подивись, христіанинъ, безм'врной любви Христа Спасителя; Онъ Самого Себя предлагаеть намъ на Божественной трапезъ за литургіей и глаголеть: ядите толо Мое, пійте кровь Мою. Какой пастырь, въ удивленіи вопрошаеть св. Іоаннъ Знатоусть, питаеть овець своими членами?" А пастырь нашъ небесный I. Христосъ питаетъ насъ пречистымъ тѣломъ Своимъ и безцѣнною кровію, —питаеть тѣмъ Тъломъ, въ которомъ Онъ странствовалъ на землъ, которое страдало и на крестъ, распято было, которое, будемъ внимательны, было храмомъ Божества Сына Божія, было проникнуто онымъ и всецъло исполнено, и которое мы пріемлемъ подъ видомъ хлъба; питаетъ Своею кровію, которая струилась изъ прободенныхъ на крестномъ жертвенникъ ребръ Жизнедавца, истекла до послъдней капли для очищенія гръховъ всемірныхъ, и которую мы пріемлемъ подъ видомъ вина.

Посему краткому понятію о Таинствѣ причащенія всякій можеть судить, какую великую пользу оно должно приносить христіанину. Поелику нѣкоторые изъ васъ уже вкусили и увидюли, сколь благъ Господь, но весьма многіе еще готовятся ко вкушенію тѣла и крови Христовы, и къ соединенію съ Нимъ: то ненеблаговременно и не излишне будетъ заняться намъ болѣе опредѣленнымъ размышленіемъ о концѣ и пользѣ Святѣйшей Евхаристіи.

Спаситель, преподавая возлюбленнымъ ученикамъ Своимъ на тайной вечери пречистое тѣло и пречистую кровь Свою, сказалъ: *cie творите въ Мое воспоминаніе*.

І. Христосъ Своею земною жизнію, Своими страданіями и крестною смертію избавиль насъ отъ смерти въчной, отъ мученій адскихъ, и дароваль жизнь новую—благодатную. Посему и внушается христіанамъ воспоминать въ таинствъ причащенія о великихъ благодъяніяхъ Господа. Это торжественное воспоминаніе въ священнодъйствіи Божественной литургіи бываетъ тъмъ живъе и сильнъе, что во время ея, предъ очами върующихъ, не только воспоминаются важнъйшія черты изъ земной жизни Христа Спасителя, но и Самъ Рас-

пятый за грѣхи наши освящаетъ таинственнымъ присутствіемъ престоль алтаря, дабы предстоящіе оному созерцали окомъ въры, подъ видомъ хлъба и вина, Самого Агица Божія, закланнаго за грѣхи міра, приближались къ нему сердцами своими, дабы соединялись съ Нимъ духомъ и любовію, услаждались представленіемъ неизреченнаго милосердія Божія, въ немъ открывающагося, уповали на безцённыя заслуги Искупителя Своего, и симъ упованіемъ питали и укрънляли силы благочестія. Но кром'в того, что воспоминаніе смерти Христовой служить сладкою манною для души воспоминающей, оно умилостивляеть еще гивыь Божій за грѣхи наша. Безкровная жертва тѣла и крови Христовыхъ на престолъ предлежащая, равняется той живой жертвъ, которая ко кресту волею пригвоздилась: ибо тоже здѣсь тѣло, которое распято было и таже самая кровь, которая изъ ребръ Распятаго Господа струилась. Судите же, какъ не смягчиться Правосудію Бога живаго, призирающаго отъ высоты небеснаго престола на престолъ земный, гдъ кровь возлюбленнаго Его Сына изливается за гръхи міра? И какъ не очиститься гръхамъ присутствующихъ при литургіи съ духомъ молитвеннымъ и сокрушеннымъ и даже отсутствующимъ только не сердцемъ, но тѣломъ? Прославимъ - прославимъ Христа Господа, заповъдавшаго Церкви Своей совершать Евхаристію или благодареніе Богу, отличное от ь другихъ благодареній тъмъ, что и за самое установленіе онаго мы непрестанно должны благодарить Спасителя нашего: ибо всв мы много согръщаемъ, но и всъ межемъ въ крови Агнда Божія убълить ризу душевную, очерняемую каждодневными гръхопаденіями.

Если же, благ. слуш., одно простое принесеніе въ умилостивительную жертву Богу Тъла и Крови Христовыхъ освящаеть тъхъ, за коихъ приносится: то сколь большую должны получать пользу пріобщающіеся животворящихъ тѣла и крови Христовыхъ съ надлежащимъ приготовленіемъ! Вообрази, кого своими бренными устами пріемлеть сподобляющійся таннства причащенія,—не Христа ли и Спасителя Бога? Воистину Самъ Сынъ Божій, во время таинственнаго пріобщенія, входить въ обитель сердца Христіанскаго. Ибо онъ такъ Самъ о Себъ сказалъ: "ядый Мою плоть и піяй Мою кровь во Мню пребываеть и Азь въ немъ". Со Христомъ соединяются пріобщающіеся страшнымъ Его тайнамъ, дълаются членами Сей главы, будучи движимы и управляемы духомъ Ея такъ, какъ наше тъло движется и управляется духомъ ума, во главъ сосредоточеннаго; и если "прилъпляющійся Господеви, единь духь есть съ Господомъ", то не болъе-ли вкушающій Его? Всякій другой хавбъ, христіане, превращается въ сущность того, кто его вкущаеть; но хлъбъ съ небесъ сшедый,--хлъбъ животный имъетъ то чудное свойство, что ядущаго премъняеть въ себя, сообщая ему свойства свои и исполняя жизнію небесною. Такъ блаженный Августинъ представляеть Спасителя говорящимъ слъдующее о Себъ: "я хлъбъ великихъ,—возрастай и вкушай Меня, и не ты превратишь Меня въ себя такъ, какъ пищу плоти твоея, но ты измънишься въ Меня". Ядущіе тъло Христово и піющіе кровь Его съ върою живою, соединяясь съ Господомъ, соединяются и между собою и становятся членами одного и того же тѣла: " $e\partial unv$ хлюбь, едино твло есмы мнози: вси бо отъ единаго тьла причащаемся". Обыкновенно хиббъ составляется изъ многихъ зеренъ, - зеренъ мпого, но хлѣбъ одинъ: такъ и причастники таинъ Христовыхъ составляютъ изъ себя, повидимому, множество, но суть едино тъло подъ одною главой, изъ которой получають составы и связи свои; и какъ хлъбъ небесный—тъло Христово. хотя и раздробляется, но во всякой и малъйшей частичкъ онаго пребываетъ весь Іисусъ Христосъ; такъ и вкушающіе оный хлібоь, хотя по дарамъ и талантамъ своимъ не могутъ не быть раздъляемы, не раздъляются по духу Христову: ибо всъ одинъ и тотъ же небесный хлібов пріемлють чрезь уста тіблесныя вы уста сердца:—члены различны, по тъло одно. Братія! если вев мы во Христв составляемъ одно твло и единъ духъ, не такъ ли мы должны любить взаимно другъ друга, какъ каждый любить свое собственное тъло и свою душу?

Слъдствіемъ соединенія со Христомъ, чрезъ таинство Причащенія, бываеть еще орошеніе сердца благодатію Духа Святаго. И какъ не быть тамъ благодати, гдъ весь Іисусъ Христосъ пребываетъ? Выше было упомянуто, что подъ видомъ хлъба и вина въ Евхарастіи находится то тізо и та кровь Господа Інсуса, которыя, по соединенію двухъ естествъ во Христъ, были исполнены и проникнуты Божествомъ Его, единосущнымъ Богу Отцу; а посему и пріобщающеся Святыхъ даровъ дълаются причастниками Божественнаго естества, коимъ освящается и питается. по дъйствію благодати, весь внутренній И ній челов'вкъ. Симъ тайнымъ огнемъ Божества, какъ бы углемъ горящимъ, коимъ Серафимъ прикоснулся устамъ Пророка Исаіи, очищается вфрующая душа отъ гръховъ ея, попаляется терніе беззаконій,

произрастающее на нивъ сердца и обновляется растлънный храмъ тъла. Если кровь, истекшая изъ ребръ Распятаго на Крестъ, была столь дъйственна, что омыла и загладила грфхи цфлаго міра: то сія же самая кровь, пріемлемая съ тъломъ Христовымъ, какъ не загладитъ гръховъ всякаго, съ върою и сокрушениемъ приступающаго къ тайнамъ пречистымъ? Но святъйшая Евхаристія, христіанинъ, не только очищаетъ грѣхи, но и служить предохранительнымъ врачевствомъ противу сихъ бользней душевныхъ: она укръпляетъ върою душу человъка, какъ хлъбъ укръпляеть тъло его, и утверждаетъ сердце въ Богъ такъ, что оно непедвижно пребываеть въ Немъ, и лишь только злые помыслы возникають и побуждають къ какому либо пороку, оно далеко отръваеть оные. Міръ во злъ лежащій не очаровываетъ души. въ Богъ погруженной, плоть расшинается со страстьми и похотьми силою смерти Спасителевой, которая особенно д'яйствуетъ на человъка чрезъ таинство причащенія; врагъ спасенія коварный и лютый не смъеть прикоснуться къ тому, кто, пріявши внутрь себя Христа, облекся во всеоружіе Божіе, и, будучи весь озаряемъ свътомъ небеснымъ, узнаетъ, гдв и какъ разставляеть свои свти діаволь для уловленія его. Даже малые гръхи, или такъ называемые слабости, исключительно всѣмъ обшіе, гораздо рѣже послѣ причащенія случаются съ христіаниномъ. Все въ немъ пребываетъ въ тишинъ Божіей, все опочиваеть въ Богъ, -- все объято и проникнуто любовію къ Богу. Какъ древо, положенное въ огонь, не можеть не воспламениться: такъ и душа, пріявшая внутрь себя огнь Божества чрезъ таинство причащенія, не можеть не ощущать въ себъ священной горячности къ Богу, которая всъмъ бываетъ готова пожертвовать Ему, и которую ничто не въ силахъ разлучить съ благомъ Высочайшимъ.

Сія горячность растворяется еще сладостію духовною--сею манною сокровенною. І. Христосъ есть источникъ всякаго утъшенія, и потому, вкушая святъйшее тъло Его и кровь, нельзя не исполниться радостію небесною. Если же не всв и не всегда удостоиваются сего дара, то потому иные не заслуживають его. другимъ же иногда отказывается въ немъ для того, чтобы они, такъ сказать, во мракъ въры ходили. то есть это дълается для испытанія ихъ, будуть ли они въровать и тогда въ Господа, присутствующаго въ насъ подъ видомъ хлъба и вина, когда никакой сладости духовной не ощутять. Кто, сподобившись Святыхъ Таинъ, вкусилъ сердцемъ и увидътъ духомъ, сколь благь Господь его, того ни горести ни печали здъшней жизни не могуть довести до отчаянія, ни радости-до забвенія своихъ обязанностей: нбо радость о Духъ Святъ могущественнъе всъхъ горестей и выше всъхъ радостей земныхъ. Но что это за радость? Можно-ли объяснить ее? Она неизъяснима, христіане! Потому, что есть часть неизъяснимаго небеснаго блаженства, и не изъ словъ она познается, но по опыту. Приступи со страхомъ и чистою совъстію къ святому причащенію, — и почувствуешь, какой сладкій источникъ прольется въ душу твою; — впрочемъ, никогда недолжно искать прямо сего небеснаго дара въ причащеній, но плода духовнаго, коего ніжоторую — п притомъ низшую часть составляеть благодатное утъшеніе.

Святое причащение, благ. христіане, чрезъ то самое,

что дълаеть христіанина какъ бы блаженнымъ на землъ, предрасполагаетъ его къ блаженству на небъ. Будучи пріемлемо раскрытымъ и готовымъ сердцемъ, оно бываетъ съменемъ нетлънія и залогомъ жизни въчной въ Христъ Інсусъ: "ядый Мою плоть и піяй Мою кровь, рекъ Спаситель, имать животь въчный, и Азъ воскрешу его въ послъдний день". Удивительно ли, что огонь сообщаеть находящемуся въ немъ жельзу свой видь и сущность? Таково свойство есть огня и такова пріемлемость желівза: такъ нівть ничего чуднаго, что тъло и кровь Христовы, будучи пріемлемы челов' комъ съ христіанскою готовностію, какъ бы предварительно напитывають самую плоть его сущностію славнаго безсмертія и вселяють въ душу неложное упованіе живота в'вчнаго. Почему вочеловъчившійся Спаситель міра востаеть отъ гроба? Потому что вся полнота Божества обитала въ принятомъ Имъ Человъчествъ, силою Коего Онъ и воскресъ преславно. А въ святыхъ животворящихъ тайнахъ скрывается сія же самая сила Божества Христова; слъд., сподобляясь сихъ таинъ, и мы должны воскреснуть тою же самою силою для наслъдованія жизни въчныя и блаженныя. О, сколь велика благость Божія и какъ дивны пути ея! Господь предвидълъ, что, хотя Онъ положилъ основу всеобщаго воскресенія Своимъ торжественнымъ воскресеніемъ, но челов'вкъ, по своей прирожденной неблагодарности и наклонности ко злу, часто будетъ нарушать законы небесные, и тъмъ разрушать свое блаженство,---и потому тлънному съмени гръха, пріемлемаго въ сердце, противуположилъ нетлънное свое съмя, даровавъ намъ животворную пищу — тъло и кровь Свою. Онъ, какъ бы

снова страждетъ за насъ на престолъ алтаря, когда раздробляется Пречистое Тъло; —снова какъ бы погребается, когда сокрывается въ устахъ, пріемлющихъ Его, и снова какъ бы воскресаетъ въ насъ, распространяя Свою животворную силу по всъмъ органамъ души и тъла и воскрешаетъ насъ съ Собою отъ гроба гръховъ. Христіанинъ! ты видишь, сколь богата всъми благами трапеза тъла и крови Христовой, почти каждодневно накрываемая предъ очами нашими! Почему же такъ ръдко ты приступаешь къ ней, а иногда и ни елиножды въ годъ? Можно предугадать потаенный на сіе отв'ять сердца твоего: ты возс'ядаешь за трапезою бъсовскою — за трапезою гнусныхъ страстей твоихъ, коихъ грубую и ядовитую пищу вкушаешь. Это правда, что ты "не можешь чашу Господню пити и чашу бъсовскую, не можешь трапезъ Господней причаститися и трапезь бысовской. Но извиняется ли симъ твое ръдкое причащение Святыхъ таинъ? Развъ ты не по своей доброй волъ сидишь за трапезою діаи потому развъ не можешь ее оставить? Если кто не перемъняетъ своихъ гръховныхъ навыковъ, тотъ и ръдкаго причащенія не достоинъ. Итакъ покайся искренно, исправься нелицем врно, будь истиннымъ христіаниномъ, приступай чаще съ смиреніемъ и умиленіемъ къ транезъ тъла и крови Христовыхъ: ибо кто не радитъ о пріобщеніи сей трапезъ, или не сердцемъ, а одними устами пріемлеть съ нея небесную пищу, тотъ мертвъ по слову Спасителя: "аще не снисте плоти Сына Человического, ни піете крове его. экивота не имате въ себи" (Іоан. 6, 53).

## -|-

## Слова старика отъ опыта прожитой имъ жизни.

"Господи Іпсусе Христе Боже нашъ.... изсякшую въ насъ къ Твоей благости, и къ искреннему любовь, духомъ Твоимъ Святымъ обнови, и крѣпко спо водрузи въ сердца наши"... (молитва о множеніи любви — изъ Іерейскаго молитвослова).—

Кто съ глубокимъ вниманіемъ вчитывается въ Святое Писаніе, и кто, при помощи Свв. Отцевъ Церкви и толковниковъ, нашею святою Православною Церковію правыми признаваемыхъ, оное основательно устотъ все тверже, и сильиве утверждается въ любви Бога къ человъку. И, испытавъ въ теченіи своей жизни, на себѣ самомъ, а по ознакомленіи съ жизнію, и на другихъ, —спасающее дъйствіе сей любви даже на людей съ невърующими, загрубълыми, окамененными сердцами -- всецѣло, вполнѣ, преклоняется предъ сею благодатною, всемощною, нѣжною любовію Бога Отца. Тогда несомивиная, огненная нламеняется въ таковомъ человъкъ, и, твердо укоренившись, -- освъщаетъ и освящаеть силы разумънія его-и умягчаеть сердце его.

И открывается ему иной, вполнъ новый міръ, міръ возможнаго радованія, спокойствія, тихаго веселія души, безпредъльной, всепрощающей, всеобъемлющей любви. Тогда, чрезъ ухо сердца его-свободно, радостно, проходить въ умъ его, въ область высшаго, освященнаго разумънія - познаніе словъ Св. Писанія: "на кого возэрю?".. "на кроткаго, смиреннаго сердцемъ!.."; а съ симъ, одновременно, вселяется и духъ Божественной благодати. Со вселеніемъ же сей благодати, таковый человъкъ-по своимъ понятіямъ, воззръніямъ и дъйствіямъ, одухотворяясь, выдъляется отъ общества людей міра внѣшняго, живущихъ и дѣйствующихъ, всецъло, по законамъ князя міра сего-въ духъ рабскаго подчиненія его злобной воль, наичаще чрезъ немощную, оскверняющуюся плоть тѣла своего, и чрезъ гордостное, себялюбивое отношеніе.

Блаженно житіе въ духѣ по Богу, во исполненіи заповѣдей Его! Жизнь среди таковыхъ людей преисполнена: мира, согласія, любви, покоя, тишины, относительнаго довольства, блага и доброжелательства,
существенной взаимной духовной-умной и матеріальной помощи. Въ всѣхъ дълахъ ихъ, какъ единичныхъ членовъ ихъ обществъ, такъ и въ широкихъ
общественныхъ дѣяніяхъ, всего общества ихъ—проявляется полная умно-обстоятельная обдуманность,
цѣлесообразность и благовременность—и все ко славѣ
Божіей направляется; а по сему—и къ дѣйствительному—какъ къ духовно-умно-нравственному, такъ и
къ матеріальному благосостоянію, всего общества вѣрующихъ, Бога любящихъ, Христіанъ.

Вев мысли, вев желанія сихъ вврующихъ, истинно Бога любящихъ христіанъ— ко Единому Богу, къ

Нему одному, направлены; — они стремятся только Ему угодное исполнять, — горя, желають сего — ибо воля Его, желанія Его—имъ вполнѣ открыты, и священны для нихъ. Смерть тѣла для нихъ не страшна, и даже желательна во истинѣ, ибо согрѣваемые любовію Бога, содѣлавшись чадами Его, возлюбленными они горять естественнымъ желаніемъ безпрерывно съ Нимъ пребывать, съ нимъ бесѣдовать — иначе говоря молитвы возносить Ему, безупречно — чистыя, Ему вполнѣ пріятныя, —потому и дѣйственныя — обвеселяющія души ихъ, и радость доставляющія — и духъ, горѣ возносящія.

Воть причины—почему и во взаимных отношеніяхь они такъ предупредительно уважительны, любовны. У нихъ нътъ того, чтобы старшій ожидаль почтенія отъ младшаго: а тъмъ наче, чтобы младшій допустиль старшаго предупредить его въ семъ дълъ взаимнаго уваженія. Отъ сего даже возникновенію недоразумъній среди нихъ—нътъ мъста!

Полный миръ, чистая, широкая дружба и согласное единеніе, на в'ки, между ними—закр'єплено.

Когда же человъщы сіи, Ангеламъ подобны, по духу—собираются для общаго возношенія благодарственныхъ и хвалебныхъ воспъваній Богу нашему, по чину Небесныхъ силъ, то воспъвають эти хвалы, во истинъ торжественно. стройно, умиленно, мелодично, благовозвышенно. И пънія таковыя—ублажають, обвеселяють души и исполнителей и слушателей, и чудныя, чистыя души ихъ, всъхъ соучаствующихъ,—съ Богомъ сливаются.

Это и есть, какъ бы, предвкушение нъкоторой ча-

стички—вѣчнаго, неизреченнаго, но объщаннаго блаженства.

Не то и не такъ дъется у лишающихъ себя содъйствія благодати Божественной, по причинъ гордостнаго ихъ упорства, дерзостнаго самочинія, и злобной, преступной ненависти къ порядкамъ, Духомъ Божіимъ установленнымъ! Неправыя дъйствія ихъ замаскировываются: ложью, лукавствомъ, хитростію, обманомъ! Они самоохотно отторглись отъ любви Бога, изгнали изъ себя жизнь по Богу! Посему, у нихъ — неустанная, въчная, взаимная и со всъми вражда, нестроеніе и ссоры; тревога, шумъ и суета, недостатки, нищета, мракъ (даже при избыткъ знаній), тягота жизни, зависть, всеобщее неудовольствіе, ничъмъ неудовлетворенность. Смерть тъла для нихъ мучительно-страшна, большинство людей настоящаго времени такъ раболъпно преклонило головы свои, предалось во власть діавола — сатаны! А, онъ, діаволь — сатана, веъ старанія направляеть, дабы отвлечь челов'й чество отъ необходимости — сохранять души въ чистотъ и — утверждать ревностное послушание волъ Бога! ІІ вотъ великій мудрецъ сатана нашелъ върное средство ослабить, осуетить умъ чрезъ многознаніе: какъ пеобходимо полезнаго, такъ и вредно гибельнаго! Осуетился и обремененный умъ содълался неспособнымъ къ обсуждению свътлыхъ основъ Боговъдънія, значить и не пригоднымъ къ установлению порядка умно-спокойной и радостной жизни. Посему и мечутся люди въ суетъ, шумъ и гамъ, забывая о душахъ своихъ и о Богъ!

Но, бъдныя, истерзанныя души духомъ пробуждаемы—плачуть, поють, тоскують и вопіють: "дайте намъ Бога нашего!"

Такъ!.. вопіють, воистинъ, въ глубинъ сердецъ своихъ многіе обольщенные діаволомъ, отступившіе отъ Бога милостиваго, бъжавшіе изъ нъдръ нашей Св. Православной Церкви и вступившіе, даже, и во всевозможные—толки, секты и ереси. Они уподобляются впадшимъ въ болотную трясину, втягивающую тъхъ, коп, по самонадъянности или по упорному непослушанію, не внимали голосу знающаго и добраго совътника, и, по самоувъренности, неразсудительности—вступили на путь невъдомый.

И не вылѣзть имъ изъ втягивающей ихъ трясины безъ помощи стоящихъ на почвѣ твердой, чистой и сильной, съ правою вѣрою въ Бога и поддерживаемыхъ доброжелательною, безкорыстною любовію ко всему человѣчеству, — кои съумѣли, ради простоты свойхъ сердецъ, сохранить во всей свѣтлой, проницающей силѣ—чистоту и ума своего. А потому, во имя любви къ самимъ себѣ, вы, возлюбленные братья, русскіе люди, удалившіеся отъ насъ, возлюбите простоту, правду и истину, возвратитесь къ Богу и предайте себя въ Его волю! Смиритесь и познайте немощи и недостатки свои. Тогда само смиреніе ваше—откроетъ вамъ любовь Бога милостиваго—и возвеселится духъ вашъ и взыграется веселіемъ сердце ваше!

Спасайте себя! Богу нашему—слава!

Игуменъ Алексій (Донского монастыря).

#### Раскаяніе.

Одна изъ моихъ хорошихъ знакомыхъ, духовная дочь и почитательница покойнаго батюшки о. Іоанна Кронштадтскаго, глубоко уважала и ставила себъ авторитетомъ и мышленіе Л. Н. Толстого, какъ мыслителяморалиста. Такъ что, эти двъ выдающіяся личности, какъ о. Іоаннъ, такъ и Л. Н. Толстой, были совмъщены въ ея сердиъ и стояли подъ однимъ уровнемъ, и ея симпатіями. Олному пользовались одинаковыми изъ нихъ она отдавала предпочтеніе, какъ челов'вку съ дътски-простою душою и живою и горячею върою, а другому, какъ мудрецу и глубокому мыслителю, и ей казалось, что эти двъ личности представляють собою одного цъльнаго человъка. Въ этомъ она долго была убъждена, и когда касалась ръчь о. Іоанна или Л. Н. Толстого, то она всегда высказывала по поводу ихъ свой взглядъ и критически разбирала ихътипы. Вдругъ она заболъла настолько серьезно, что ея жизнь была въ опасности; видя это, ее охватило уныніемъ и страхомъ, при мысли о смерти. Она ръшила исповъдаться и принять Святыя Христовы Тайны. Постоянный ея духовникъ, зная укладъ ея души и настроеніе ея сердца и мысли, долго съ ней бесъдовалъ предъ исповъдью и разбиралъ всъ нити ея мышленія и движенія сердца, чтобы доискаться причины гръха, который наложиль на ея душу тяжесть и вызваль и тълесныя страданія. И воть, въ искренней бесъдъ съ священникомъ, она высказала ему, что предъ ея болъзнью не разъ вставала въ головъ ея мысль, что если бы быль живъ о. Іоаннъ и зналъ, что она ставить его подъ одинъ уровень съ Л. Н. Толстымъ, то пожалуй-бы огорчился. Услышавъ объ этомъ, батюшка взволновался душою и сказалъ: "Развъ можно ставить подъ одинъ уровень праведника съ богоотступникомъ, произносившимъ хулу на Святого Духа, отвергавшимъ божественность Христа Спасителя и Его безсъменное зачатіе, не признававшаго спасительныхъ таинствъ, заповъданныхъ и оставленныхъ Господомъ для обновленія и освященія людей, и кощунствовавшимъ надъ Свътлымъ Христовымъ воскресеніемъ и вознесеніемъ Его на Небо. За эти-то ваши неправые взгляды и отношенія къ этимъ двумъ личностямъ вы и наказаны Богомъ вашей болъзнью и уныніемъ. Подумайте объ этомъ поглубже, выйдите изъ своего заблужденія, раскайтесь въ этомъ гръхъ и другими глазами посмотрите на этихъ двухъ противоположныхъ личностей, которые не только не могуть ужиться вийсть въ человъческомъ сердць, но даже и мысленно нельзя ихъ соединить не на одинъ моментъ, ибо тьма и свъть несовиъстимы".

На исповѣди она чистосердечно раскаялась въ этомъ своемъ грѣхѣ и, принявъ Святыя Христовы Тайны, начала чувствовать себя лучше. И теперь здоровье ея поправляется. Если бы не было грѣха, не было бы болѣзни и смерти; поэтому, какъ глубоко надо смотрѣть каждому изъ насъ въ свою душу и, при всѣхъ неблагопріятныхъ условіяхъ жизни или въ болѣзни,

искать въ себъ гръхъ, какъ причину нашихъ страданій, при искорененіи котораго все измънится и вновь нормально потечетъ наша жизнь.

Покаяніе-великое тапиство, оно обновляеть и просвътляеть нашу душу, а Святые Животворящіе Христовы Дары ее освящають и воскрешають для жизни во свътъ Его истины и любви. Люди часто жалуются на свою судьбу, или ропчутъ на Бога, но не сами ли они виноваты во всъхъ своихъ жизненныхъ неудачахъ, несчастіяхъ и, часто, бользняхъ, не идя путемъ, указаннымъ Господомъ? Не отъ насъ-ли самихъ зависитъ наша судьба, на которую мы жалуемся, при нашемъ нерадъніи и нежеланіи подчиняться гой волъ Господней? Его-же неисповъдимыя судьбы ведуть нась только къ благости Божіей и къ Его неприступному свъту. Какъ въ болъзни, такъ и во жизненныхъ скорбяхъ и стъсненіяхъ. стремиться къ Нему, къ Нему и спъщить. Ему открывать въ таинствъ покаянія свои сердца и помышленія и вев гръховныя язвы души, и Онъ очистить, исцълитъ, обновить и воскреситъ нашу дущу и тъло и скажетъ въ нашихъ сердцахъ: "се здравъ, къ тому не согрѣшай".

Александра Дьяконова.



#### Письмо матери къ своему сыну, послушнику Зосимовой пустыни.

Съ Божією помощію Богомъ данному и дорогому моему сыну Феодору отъ матери твоей Александры Петровой. Прошу Господа и Его Пречистую Матерь Царицу Небесную, да пошлетъ тебѣ Свое благословеніе, да оградитъ тебя Господь святыми ангелами, на всѣхъ путяхъ твоихъ; и шлю тебѣ свое грѣшное материнское благословеніе и пизко кланяюсь.

Возлюбленное мое чадо, Феодоръ! Напоминаю тебъ, молись всегда Царицъ Небесной, проси Её, Матерь Пречистую. Она поможеть тебъ во всемъ... И не забывай. молись всегда за Отца Игумена, и за своего старца о. Иннокентія и помни, что мы сь тобою говорили: не шага безъ ихняго благословенія: преступать одного хотя я сама гръшница великая, но жажду твоего спасенія, не на минуту не забываю тебя, дорогое мое чадо; живи, трудись Господа ради. Еще пишу тебъ, ежели есть книга Іюль мъсяцъ, попроси благословенія старца почитать 7-й день, на русскомъ языкъ, житіе преподобнаго Епиктета и Астіона; въ чемъ и прошу тебя не ходить безъ благословенія своего старца никуда и не дълать ничего по своей волъ. Однажды, безъ благословенія старца, Астіонъ вышель къ ръкъ почеринуть воды, врагь увидълъ Астіона, не защищеннаго благословеніемъ старца и тотчасъ навелъ на него нъкоторые гръховные помыслы, и смутилъ душу юнаго Астіона. Астіонъ возвратился въ келію и постыдился исповъдывать предъ отцомъ своимъ духовнымъ эти помыслы; въ теченіе трехъ дней онъ подчинялся имъ, не будучи въ силахъ побороть ихъ. Онъ постился и молился со слезами, но нечистыя мысли всё таки неотступали. Старецъ замътилъ это и сталъ спрашивать.

Тогда Астіонъ испов'єдываль предъ старцемъ въ такихъ словахъ: дня три тому назадъ, когда ты бесъдовалъ съ почтенными мужами, мнъ нужно было сходить за водой, и стыдно было получить оть тебя благословеніе при тъхъ мужахъ; безъ твоего въдома и безь благосновенія я ношель за водой; въ это время по дорогъ окутало меня мрачное облако дурныхъ помысловъ. На это старецъ сказаль, развъ ты не знаешь, что благословеніе начальника для юноши есть необоримая стъна, кръпкая броня, непобъдимое оружіе противъ враговъ. Вотъ для чего я и пишу, дорогое мое чадо. Почитай сіе житіе, много полезнаго найдешь въ немъ. Я сейчасъ читаю Іюль мъсяцъ, я только и вижу отраду, когда читаю. Такъ и ты, не выходи безъ благословенія старца ни на шагь и Господь поможеть тебъ во всемъ. Ежели угодно Богу будетъ, то увидимся еще въ этой жизни, и въ будущей будемъ вмъстъ.

Еще напоминаю тебъ, ради Бога, ничего не утаивай и не скрывай на долго злыхъ помысловъ, но тотчасъоткрывай ихъ своему старцу.

Я надъюсь на Царицу Небеспую, Она управитъ пами

грѣшными. Дорогое мое чадо, молись объ насъ грѣшныхъ Господу Богу; попроси благословенія написать мнѣ письмо; когда я получу письмо, я какъ будто повидаюсь съ тобою. Но не заботься объ насъ, нельзя любить родителей больше Бога.

Живи, трудись во славу Божію, работай до поту лица твоего, исполняй послушанія, какія Господь пошлеть, не гнушайся ничьмь; вст святые проходили всякія послушанія и съ радостію, какія бы они не были.

Прости меня, Христа ради. Господь тебя благословить и оградить святыми ангелами своими. Спаси тебя Господи, дорогое мое чадо Феодорь!

Любящая мать твоя гръшная

Александра Петровна.

## Богомольцы.

Людъ многострадальный, Терпъливый людъ! Съ върой и молитвой Вдаль они идутъ.

Въ полуденный зной Въ Божій край плетутся Съ посохомъ, съ сумой.

Лица загорѣлыя, Ноги отекли— Не легка дорога До Святой Земли!

> Тѣсными вратами Люди въ рай идутъ, Терніи ихъ ловять, Камни ноги жмутъ...

Тоть, кто всѣ претерпитъ Муки до конца, Тотъ за нихъ достоинъ Райскаго вѣнца...

> И съ такой душою, Съ върою такой Божій людъ проходить Въ край Земли Святой...

Странники для міра Въ прахѣ и пыли Мы идемъ, о братья, До Святой Земли...

> И любви и муки Цѣнный даръ несемъ, И святые гимны Мы, сплотясь, поемъ...

Отъ соблазновъ міра Нынѣ мы ушли, И святую землю Ищемъ мы вдали...

Землю, гдѣ сіяетъ Правды торжество, Гдѣ любви и мира Правитъ Божество...

Но никто не можеть Указать намъ путь, И сомнънья тяжко Намъ сжимаютъ грудь.

> Гдъ страна святая? Какъ туда дойти? Какъ съ пути не сбиться, Съ тяжкаго пути?

> > В. Никоновъ.

### "Прощеное Воскресеніе".

Послъ масляницы вскоръ настало и "прощеное Воскресеніе". Этотъ день народомъ посвящается обряду "Прощенія", который заведенъ еще при жизни Апостоловъ. Торжественно и свято чтили этотъ день "Прощенія" въ былыя времена. Народъ въ этотъ день до вечерни все еще гуляетъ—кончаетъ свою масленицу; но какъ только ударятъ въ колоколъ къ вечернъ, то сейчасъ-же спъшатъ въ церковь "Прощаться съ духовнымъ отцемъ".

Воть въ этотъ день и я, состоя на военной службъ, задумаль идти въ церковь, гдъ сходятся върующіе, а не любители какого-либо искусства, которыхъ много въ настоящее время распространилось между православнымъ народомъ. Я говорю объ искусствъ, вкравшемся въ церковь, то-есть въ церковныя правила и службы, которыя мы получили отъ Апостоловъ, а не о томъ искусствъ, которое есть въ жизни людей и пріобрътается людьми помимо церкви.

Но нынъ много такихъ людей, которые всъми силами стараются церковь превратить въ искусство, а главная задача ихъ состоитъ въ томъ, чтобы отвратить людей отъ церкви и посъять вражду и невъріе между церковью и людьми. Но здъсь, хотя и городъ, но въ тихихъ углахъ еще хранятся эти святоотеческіе завъты. Здъсь еще находятся такіе пастыри, которые всъми силами стараются поддержать въ людяхъ въру...

Время стояло теплое, солнце уже садилось къ горизонту. Я подходилъ уже къ Кремлевскимъ воротамъ; народъ цълыми толнами идетъ подъ стъны Кремля. Думаю, куда идеть столько народа? Всв какъ будто Я ръшился спросить у самыхъ воротъ Кремля—спъщившую пожилую женщину: "Куда такъ спъшите?"—Она мнъ отвътила "Развъ не знаете, что сегодня прощеный день". А затъмъ посмотръвъ на меня такъ пристально, какъ будто узнавая меня, сказала: Да вы еще молоды, а молодость уже нынъ забыла и церковь, даже и праздники христіанскіе. Люди стали мудренбе и ученве, а потому имъ какъ будто начинаеть надобдать смотръть на отеческія преданія, а также и ученія церкви".—"Да –я говорю,—что народъ русскій вообще съ н'ікотораго времени сталь забывать Бога и церковь, такъ какъ уже видно, что церкви православныя стали превращать въ концертныя залы, которыя святая церковь отвергаеть, а также и не сталъ признавать отеческія преданія, которыя святые отцы строго приказали сохранять и исполнять. Можетъ быть будуть и такія времена, что русскій народъ совсѣмъ отпадетъ отъ церкви. Это видно изъ того, что стали слабо относиться къ въръ, стали допускаться противо церковные обряды, то-есть свобода религій, которая сильно отвращаеть своимъ нравоученіемъ народъ отъ церкви и даже дълаетъ многихъ врагами церкви.

Съ разговоромъ я и не замътилъ, что мы подошли къ самымъ Кремлевскимъ соборамъ. Женщина пошла

по направленію къ Чудову монастырю, а я направился въ-Успенскій соборъ, который важите по своему значенію.

Народомъ быль наполненъ соборъ, такъ что съ трудомъ пришлось пробраться въ него. Служилъ сонмъ іерарховъ; пъли пъвчіе синодальные. Служба совершалась Великопостная — торжественно, послъ которой совершался обрядъ "прощенія".

Я здѣсь до конца службы не остался, а перешелъ въ Чудовъ монастырь, гдѣ служилъ епископъ, при участін всего монастырскаго духовенства. Народу было такъ много, что трудно было пробраться впередъ. Всѣ были въ праздничной одеждѣ, какъ будто въ первый день Пасхи.

Вечерня прошла скоро, въ концѣ которой архимандритъ монастыря говорилъ проповѣдь "о значеніи настоящаго дня и о прощеніи обидъ". Нѣсколько словъ изъ его проповѣди я припоминаю, которыя и напишу.

Народъ такъ всегда былъ воодушевляемъ проповъдью архимандрита, что каждый старался какъ можно ближе стать къ нему, чтобы ловить его проповъдныя для народа слова. — "Этотъ день, — говорилъ онъ, — издревле почитался христіанами и заслуживалъ особое вниманіе своимъ значеніемъ. Онъ провождался особенно, а именно "прощеніемъ". Народъ прощался другъ съ другомъ; прощался царь съ своими подданными; хозяинъ съ своими работниками и слугами; начальникъ съ подвластными ему; старшіе съ младшими и наконецъ пастырь съ своими пасомыми. Прощеніе совершалось не только сердцемъ, по, чтобы было и явно, исполнялся обрядъ "прощенія". Нѣкоторые говорятъ — "прощеніе должно быть сердцемъ, а не

обрядомъ". Но нътъ, если я на васъ имъю обиду, хотя сердцемъ я уже и простилъ ее, но вы не знаете, что я васъ простилъ. Вотъ меня и понуждаеть съ вами проститься въ этотъ день, лично въ своихъ обилахъ ко мнъ. Въдь вы знаете, что не было ни одного человъка отъ сотворенія міра — безъ гръха, кромѣ Богочеловѣка. Потому я вамъ совѣтую не оставлять безъ вниманія этоть день и исполнять его, какъ исполняли издревле предшественники наши. Не върьте тъмъ людямъ, которые говорять вамъ — "зачъмъ вы пойдете въ церковь прощаться, можно простить всякую обиду сердцемъ, а обрядность эта церковная ни къ чему". Не обращайте на нихъ никакого вниманія, чтобы они не говорили вамъ и на васъ. Вы знаете, что только мы можемъ примириться съ вами посредствомъ церкви, которая какъ мать заботится о насъ.

Совершенства въ настоящемъ земномъ мірѣ нѣтъ. Въ немъ находятся двъ силы—добрая и злая, онъ то всегда боролись и нынъ борятся. Борьба между ними то усиливается, то ослабъваетъ — покоя-же нътъ, а если-бы быль покой, то и въ народъ не было-бы несогласія. Когда зло и ложь усиливають борьбу на добро и правду, то всъ, кто больше относится и липнетъ сердцемъ къ свъту, то-есть правдъ — сильнъе начинаютъ жаждать истины и болъе сильнъе работать умомъ; кръпнуть въ волъ своей. Такіе-то люди и стараются между православіемъ заглушить языческое въроучение и разные воставшие противъ нашей церкви ереси и расколы. Въ настоящее время и мы переживаемъ разногласія, споры и борьбу мнѣній. Люди стали стремиться только попить, повсть, повеселиться, а для всего этого — денегъ побольше наживать. Ослабъ у людей интересъ къ духовной и даже мирной жизни и многихъ охватило настроеніе настоящаго міра (слѣдовать модѣ).

Церковь еще за три недъли до наступленія настоящаго дня предупреждаетъ насъо наступленіи настоящихъ дней. А чтобы болъе насъ привлечь къ себъ, напоминаетъ намъ разными примърами, какъ "о мытаръ и фарисеъ, о блудномъ сынъ", а передъ самымъ уже входомъ Великаго поста напоминаетъ намъ и о нашемъ смертномъ часъ и важнъе того о "Страшномъ судъ". Есть въ жизни человъческой одинъ моментъ, когда повидимому невозможно никакое счастье, никакое спокойствіе, такой моменть, когда мірь-онь даже самъ нодтверждаетъ это — не можетъ дать никакого мира и утъшенія, когда онъ совершенно оставляетъ своихъ послъдователей. Этотъ моментъ смерти, которая неизбъжно наступить для всъхъ насъ, хотя мы и не знаемъ, когда, гдъ и какъ скоро этотъ моментъ наступитъ. Вотъ этотъ моментъ намъ сегодня церковь и напоминаетъ, а за этимъ моментомъ уже послъднее слово Спасителя на "Страшномъ судъ".--Станьте передъ лицомъ своей совъсти и взвъсьте себя: можете-ли вы посътить какое-либо веселое общество или зрълище, чтобы вмѣсто этого пойти въ церковь? Можете-ли отбросить въ сторону дурную безнравственнаго содержанія книгу, чтобы вмісто нея прочитать книгу боліве серьезнаго и поучительнаго характера? Можете-ли утромъ нъсколько ранъе обыкновеннаго встать съ постели, чтобы пойти въ церковь къ богослуженію? Счастливы вы, если откажетесь все это дълать, что дълалось въ народъ въ продолжении прошедшей недъли. Если-же нътъ — если каждая, даже самая малъйшая трудность отдъляетъ тебя отъ върованія въ Бога и отъ. Церкви, и это настоящее малъйше служеніе въ этой церкви — тебъ становится тягостнымъ. Тогда можно повърить, что душа твоя больеть п дурныя навыки пустили въ ней глубокія корни. Виной всему этому является—наша молодость. Въ молодости ты успълъ уже погрузиться въ чувственность и самолюбіе, для тебя уже не существуеть ничего высшаго, кромъ, такъ называемаго, желудочнаго удовольствія. Никакого интереса не им'вешь ни къчему, кромъ заботы о томъ, что тебъ есть, что пить, во чтобы понаряднъе одъться и повеселъе провести время, чъмъ-бы отличиться и обратить на себя вниманіе людей. Не любимъ мы говорить о своихъ недостаткахъ. Любопытны мы и любознательны повърять другихъ. Мы мало обращаемъ вниманія на себя, на свой характеръ и поведеніе; не цънимъ мы свои дъла къ людямъ. Всю жизнь хлопочемъ только для своего удовольстія, но за самимъ собой не посмотримъ, что мы дълаемъ и хорошо-ли мы поступаемъ. Ничъмъ мы такъ не занимаемся, какъ осужденіемъ своихъ собратій. Вмѣсто того, чтобы посмотрѣть на себя, мы судимъ и рядимъ, что только придетъ намъ на умъ о прочихъ людяхъ. Мы видимъ гръхи и ошибки другихъ, но своихъ замътить не можемъ. Если ты не желаешь, чтобы тебя не осуждали, то я совътую, чтобы ты самъ никого не осуждалъ. Тебъ бываетъ непріятно, когда надъ тобой смѣются, такъ и я совѣтую тебѣ не см'вяться надъ другими, особенно надъ своими братьями. Тебъ хочется, чтобы ты быль у всъхъ въ почетъ и уваженіи и чтобы всъ тебя любили, то сначала ты самъ отнесись къ каждому человъку, окружающему

тебя, съ любовью и уваженіемъ. А потому я вамъ, собравшимся въ настоящій день въ церковной оградъ, предлагаю исполнить священный обрядъ, который установленъ святыми отцами, а намъ заповъданъ сохранять оный и исполнять въ настоящій день".

О. архимандритъ проповъдь закончилъ. Народъ вслухъ благодарилъ его за такую откровенность его къ народу. Послъ этого послъдовала молитва, которая читается послъ вечерни. Всъ пали ницъ. О. архимандритъ съ воолушевленіемъ и въ молитвенномъ настроеніи прочелъ молитву, по окончаніи которой всъ запъли "Пасху"—по старинному обычаю. Какое настроеніе и воодушевленіе въ народъ! Первый разъ въ жизни встръчаю такого пастыря церкви, который можетъ настроить людей въ молитвенный строй и своей красноръчивой проповъдью и откровенностью привлекать все болъе и болъе народа подъ кровъ этой церкви.

Послѣ пѣнія "Пасхи"—пѣли канунъ "Помощникъ и покровитель", во время котораго, всѣ какъ монахи, такъ и народъ прощались другъ съ другомъ—цѣлованіемъ, какъ и въ святую Пасху. Прощались младшіе со старшими, особенно народъ болѣе жался и тѣснился ко всѣми любимому архимандриту монастыря, который всѣхъ и каждаго утѣшалъ своимъ привѣтствіемъ и бесѣдой.

Обрядъ "прощенія" пастыря съ народомъ продолжался до десяти часовъ вечера. Нъкоторые, уже простившись съ пастыремъ, не уходили изъ церкви, а становились опять на свое мъсто, и какъ будто дожидаясь конца службы.

Здъсь какъ будто что-то притягиваетъ и говоритъ тебъ— "подожди, будетъ лучшее пъніе"—и ты оста-

ешься. Но есть и такіе люди, которые ходять въ церковь для того, чтобы поинтересоваться, полюбопытствовать древностью монастыря, а услыша простое монастырское пѣніе, обходя кругомъ уходять, какъ будто не нашедши для себя полезнаго. Вѣдь онѣ привыкли къ разнымъ театрамъ и забыли то, что церковь создана только для молитвы, а не для театра.

Прощеніе закончилось общимъ пѣніемъ "Достойно", послѣ котораго священникъ поклонившись всѣмъ, какъ будто предчувствуя усталось народа—сказалъ: "Братіе довольно, уже поздно, теперь идите домой отдыхать". Народъ сталъ расходиться, но и при уходѣ тебя какъ будто заманиваютъ на будущее время—раздаютъ поучительныя книжки и листки, издаваемыя самимъ монастыремъ.

Послѣ такого молитвеннаго настроенія, какъ будто на душѣ у тебя все спокойно, весело, какъ будто-бы ты всѣ обиды обидѣвшимъ тебя—простиль, а также всѣ нужды, которыя встрѣчаешь во время службы—забываешь.

припоминаю изъ своего дътства, когда я Еше быль лъть пяти-шести. Бывало въ праздники поста только что разыграешься съ товарищами; мать въ четыре часа, какъ на церковныхъ колокольняхъ въ колоколъ — приходила КЪ намъ приказывала бросать игру и идти къ прокимну въ церковь, даже чёмъ либо угрожала, если мы отклонялись отъ церковной службы. Вообще бывало въ воскресные дни у прокимна церковь была наполнена народомъ, такъ что отецъ и мать наши ни одно Воскресеніе не пропускали, чтобы не сходить въ церковь къ прокимну, а потому и насъ брали съ собой. Нынъ уже нътъ этого. Народъ почти совсъмъ отсталъ отъ церкви, такъ что въ Воскресные дни поста у прокимна народа совсъмъ не бываетъ, за исключеніемъ десятка женщинъ и мужчинъ.

Я скажу, что виной всего этого стоять и пастыри напей современной церкви. Не мало въ настоящее время
у насъ такихъ пастырей, которые сами стали забывать
свою обязанность, къ какой они призваны. Они должны
помнить не только слово "пастырь"; а нѣкоторые пастыри
только занимаютъ должность пастыря, а полнаго смысла,
что они есть пастыри, не имѣютъ, или имѣютъ, но
стали, смотря, какъ народъ отталкивается отъ церкви
и ея подчиненія, такъ и пастыри не стараются, чтобы
внушить отставшимъ отъ церкви и напомнить имъ
о церкви и ея духовномъ значеніи. Они напротивъ
стараются вмѣстѣ со своими пасомыми отойти отъ
церкви.

И не мало въ настоящее время у насъ найдется такихъ пастырей, которые уже позабыли на какомъ мѣстѣ они находятся и что на нихъ возложено—какая власть; все это они оставляютъ и слѣдуютъ, какъ говорится, "модѣ". Дальше, нѣкоторые пастыри небрежно относятся и совершаютъ и таинства, особенно литургію. И къ этому-то у нихъ охладѣла вѣра. Но грѣшнѣе тому, который не какъ должно истинному пастырю, а какъ работникъ нанятый за деньги—исполняетъ обязанности священника.

Съ другой стороны много уходятъ отъ церкви и члены ея, которые только считають себя членами церкви, но на самомъ-то дѣлѣ ни въ коемъ случаѣ не соотвѣтствуютъ членамъ церкви.

Тяжело намъ говорить объ этихъ вопросахъ, но правда того требуетъ. Опасно за то, какъ-бы не нарушить мнъ единенія съ церковію.

Пришелъ въ казармы; товарищи мои уже давно спятъ. Я тоже, какъ будто исполнивши христіанскій долгъ, со спокойнымъ сердцемъ легъ на свою солдатскую койку и заснулъ...

И. Дементьевъ

## --

### Мірянинъ и монахъ.

Замалчивая истину, открытую Евангеліемъ и засвидътельствованную жизнью христіанъ, люди міра перепутали и исказили очень многое въ понятіяхъ своихъ и во взглядахъ. Такъ, напр., многіе ожесточенно нападаютъ на аскетизмъ христіанскій въ убѣжденіи, что законы воздержанія мѣшаютъ человѣку быть счастливымъ.

Много разноръчивыхъ мнъній вызываетъ сопоставленіе міра и пустыни, мірянина И Часто эти понятія противопоставляють одно другому, какъ враждебныя другъ другу и взаимно самоисключающія. Сколько отсюда смущенія въ душахъ върующихъ, и особенно тъхъ, которыя еще не окръпли въ въръ — "Ъздилъ я въ Оптину пустынь, — пишеть одинъ юноша. Тамъ есть скить, гдф живуть монахи вдали всего, и куда не пускаютъ женщинъ. Я много тамъ гулялъ и размышлялъ... Пахнетъ цвътами, зелень шумитъ, слышатся неясные шорохи птицъ, возящихся съ своими птенцами, -ужи неслышно скользять по травѣ, бабочки гоняются другь за другомъ. Всюду жизнь. И на фонъ этой жизни глухая тишина скита. Какой противоположностью всей жизни кажется

этоть скить, -- такъ нежизненъ, такъ убогь, такъ неестествененъ представляется онъ. — Пахнеть жасминомъ, безъ конца трещатъ кузнечики о жизни, о страсти-можетъ быть. А по дорожкъ, самоуглубившись и какъ-бы чуждый всвмъ призывамъ къ жизни, бредетъ монахъ, давно ушедшій отъ жизни.—Вечеромь, когда вев спали, я шель кругомъ скита. Было темно отъ старыхъ елей. Ни одного звука. Только тамъ и сямъ на кустахъ подъ травой сверкали какъ брилліанты свътлячки-самцы, къ свъту ихъ тянулись особи, неиздающія свізченія: это другой полъ... А за оградой, уйдя отъ міра, но не уйдя отъ мысли о мірѣ, спали скитники... И думаль я: Неужели кто-то и когда-то невърно понялъ Христа. Неужели бъгствомъ отъ міра хотятъ люди погасить "запахи цвѣтовъ, разорить гнѣзда птицъ, растоптать ногами свътлячковъ?" Но тогда весь міръ померкнеть, потускнѣеть. Да и вообще добръ-ли этотъ міръ, сотворенный Богомъ "съ жасминами, съ свътлячками и съ бабочками?" Неужели все въ немъ зло: и дубрава, и звъздное небо, и поэзія почи, и все, что окутываетъ и помогаетъ любви, изъ чего родятся птенцы и всякое вообще будущее?"

Вопросы эти — не единичное явленіе, — они занимаютъ многихъ. И не надо опускать изъ вида, что центръ тяжести ихъ лежитъ во взглядѣ на жизнь и ея конечную цѣль. Жить—значитъ-ли служить только міру и его страстямъ,—или же жить—значитъ учиться побѣждать міръ, усовершать его и одухотворять. Если поставить себѣ первую цѣль, то, разумѣется, монастырь долженъ пугать и отталкивать,—а станешь на другую сторону, приходишь къ другому выводу.

Монахъ, говоритъ о. Климентъ Зедергольмъ, пере-

шедшій въ православіе изъ протестантства, и опытомъ постигшій монашескую жизнь, —монахъ, въ сущности, все тотъ-же православный христіанинъ, какъ и монахъ, только поставленный въ особыя благопріятныя для строгой жизни условія, — и мірянин в врующій въ сущности все тотъ-же аскетъ, только съ большею свободой. Если взять и въ наше время цълый рядъ убъжденныхъ христіанъ, начиная отъ строжайшаго авонскаго пустынножителя до какого-либо человъка богатаго или высокопоставленнаго въ обществъ, то какъвелика была разница во внѣшнемъ образѣ жизни всѣхъ этихъ людей, поставленныхъ между двумя крайностями, между сырой нещерой авонскаго схимника и барскими палатами государственнаго мужа,все-же идеаль сердечный у нихъ одинъ, философія жизни одна, нравственный критерій одинъ, догматы одни, усилія направлены къ одной и той-же цѣли, къ поддержанію въ себъ близости ко Христу и Его ученію. Только путь мірянина труднье. Мірянину, запятому гражданскими или другими личными обязанностями, окруженному соблазнами роскоши и живущему въ многолюдствъ, труднъе выстаивать большую церковную службу, чёмъ монаху: мірянина ничто къ тому не понуждаетъ кромъ собственной въры, —а монаха кромъ сознанія долга-понуждаеть среда, и особенно тогда, когда одол'ввають его л'внь и разс'вянность. Онъ не даетъ потворства слабостямъ и идетъ въ церковь ужъ-въ крайнемъ случав если не для Бога, такъ для братіи... Пришелъ, значитъ лѣнь побѣждена, остальное сдълаетъ сознаніе долга и положенія... И такъ, я говорю, разница между ограничивающими себя ради Христа міряниномъ и монахомъ только количественная, а не качественная,—стало-быть не существенная. У хорошаго монаха тъ-же краски, только гуще, черты выразительные,— та-же сущность, но болые освобожденная отъ всъхъ мірскихъ украшеній и тягостей (Клим. Зедерг. по Леонтьеву., стр. 41).

Такимъ образомъ, монахъ и мірянинъ—два кровные брата. Они живуть врозь и разно, но цѣль одна,—разныя дороги, но одна вдохновляющая сила,—разные труды и скорби, но характеръ борьбы и терпѣнія одинъ. Добрый христіанинъ мірской есть младшій брать добраго монаха. И оба могутъ быть счастливыми по мѣрѣ достиженія общехристіанской цѣли— побѣждать зло міра, претворять міръ и одухотворять его.

Священникъ Н. Орловъ.

### На архіерейской дачь въ Черкизовь.

О, день для сердца незабвенный: Господь сподобиль посѣтить Насъ уголокъ благословенный И радость чистую вкусить.

Насъ принялъ храмъ подъ сѣнь святую, Молитвой духъ животворя, Зовя, забывши жизнь земную, На пиръ небеснаго Царя; Уютна церковь небольшая, Все тихимъ миромъ здѣсь полно, Тепло и свѣтъ, храмъ наполняя, Лились въ открытое окно;

Объятый чувствомъ умиленья Я удивлялся простотѣ Архіерейскаго служенья, При всей духовной красотѣ; Мы были здѣсь какъ будто дома, И вызывалъ въ умѣ моемъ Владыки голосъ столь знакомый Воспоминанья о родномъ.

Выходимъ въ рощу. Воздухъ чудный, Все тотъ же миръ кругомъ царитъ, И шумный городъ многолюдный Хотя на время позабытъ.

Въ даль бѣлой лентой убѣгая, На фонѣ зелени видна Дорожка ровная, прямая,— Невольно манитъ въ глубь она...

> Небесный сводъ синѣлъ надъ нами, Чуть вѣялъ теплый вѣтерокъ, Порхалъ надъ пестрыми цвѣтами. Кружася бѣлый мотылекъ;

Съ любовью кротко улыбаясь, Ведя насъ слъдомъ за собой, На легкій посохъ опираясь, Шелъ нашъ Владыка Чудовской...

> Всего сказать я не сумѣю: Такъ хорошо намъ было съ нимъ, Онъ грѣлъ насъ ласкою своею, Привѣтомъ насъ дарилъ своимъ.

И жаль намъ было разставаться Съ тъмъ благодатнымъ уголкомъ, Хотълось дольше тамъ остаться—Такъ чудно было все кругомъ.

Я сохраню воспоминанье Объ этомъ свътломъ лътнемъ днъ— И отдыхъ далъ, и назиданье, И радость чистую онъ мнъ.

\* \*

# Московскій Митрополить Макарій въ Тевсиманскомъ Скиту.

Тихая обитель Геосиманскаго Скита сряду два года, на первой недълъ Великаго поста, въ стънахъ своихъ имъла счастіе видъть Московскаго Владыку Митрополита Макарія, избравшаго скитъ для говънія и молитвенныхъ своихъ подвиговъ.

Въ послъдній разъ во вторникъ, въ 10-мъ часу утра, безъ звона и офиціальной встръчи, тихо подътхала карета Митрополита къ древнему Успенскому храму. Въ бъломъ съ брилліантовымъ крестомъ клобукъ, съ свтлымъ, радостнымъ и улыбающимся лицомъ Владыка благословилъ собравшуюся на паперти братію и послъдовалъ въ свои покои, гдъ жилъ основатель скита, приснопамятный великій митрополитъ Филаретъ.

Съ прівздомъ Владыки все оживилось и братія поздравляли другь друга съ прівздомъ дорогого гостя.

Въ половинъ 5-го часа удары монастырскаго била возвъстили, что настаетъ время великаго повечерія. Иноки, одътые въ свои рясы и мантіи, спъшили въ древній храмъ Успенія Богоматери. Храмъ этотъ находится въ скитъ съ 1842 г., но основанъ въ первой половинъ 17-го въка въ селъ Подсосъніи, Московской губ., откуда и перенесенъ въ скитъ и освященъ архим. Діонисіемъ, сподвижникомъ св. Ермогена, Патріарха Московскаго. Внутри храма всюду

старинная простота; въ немъ находится множество частицъ св. мощей, капли крови Господней и часть животворящаго древа Его.

Въ правой сторонъ отъ входа замъчательный портретъ преп. Серафима, написанный во весь ростъ еще при жизни преподобнаго. Въ мантіи, согнувшись, опираясь на сучковатую палку, преп. Серафимъ какъ живой смотритъ съ улыбкой, какъ бы говоритъ свои любимыя слова: "радость моя, стяжи духъ миренъ"... Эта небесная радость освъщаетъ все лицо его. Тамъ-же виситъ его мантія. По направленію въ покои митрополита виденъ замъчательный портретъ митрополита Филатета, сидящаго въ креслъ.

Во время службы Владыка Митрополитъ Макарій молился въ покояхъ, а канонъ св. Андрею Критскому выходилъ читать самъ. Слова канона трогательно прочитанныя передавались молящимся и возбуждали ихъ усерднѣе молиться Богу. Въ высшей степени умилительно было смотрѣть, какъ старецъ - митрополитъ, словно отецъ своихъ дѣтей, благословлялъ изъ окна своихъ покоевъ братію и богомольцевъ. Всѣ молящіеся благодарили Бога, что сподобилъ получить благословеніе Владыки-митрополита. Въ слѣдующіе дни владыка также читалъ каконъ Андрею Критскому и благословлялъ молящихся.

Въ среду утреня въ 2 ч. утра въ Успенскомъ храмъ. Поученія читали изъ сочиненій Владыки. Архипастырь молился въ покояхъ. Въ этотъ-же день и пятницу въ 8-мь час. утра въ Успенскомъ храмъ Владыка Митрополитъ съ ректоромъ Вифанской семинаріи архим. Германомъ, строителемъ скита іеромонахомъ Меводіемъ и старшею братією совершалъ преждеосвященныя объдни. Изъ Лавры пр. Сергія прівзжали для служенія архидіаконъ и три мальчика-исполатчика, которые замъчательно пъли предъ открытыми

царскими вратами: "да исправится молитва моя"... Казалось, сами небожители слетъли съ небесъ и пъли, такъ были пріятны и звонки ихъ голоса. На клиросахъ гремъли столповымъ напъвомъ пъвчіе скита.

Въ пятницу же на молебнъ св. мученику Феодору Тирону канонъ читалъ и благословилъ коливо (кутью) тоже самъ Владыка. Послъ раздачи антидора и колива молящимся, Владыка вышелъ на амвонъ и велълъ всъмъ пъть: "Върую во Единаго Бога Отца"...—потомъ сталъ задавать вопросы по Символу Въры и объяснять, и за нимъ молящеся громко повторяли отвъты. Все было просто, сердечно, словно была одна семья, жаждущая напиться живой воды-ученія Спасителя изъ устъ любвеобильнаго Владыки. Нъсколько разъ пропъли молитву "Богородице, Дъво радуйся"... Затъмъ Митрополитъ благословилъ богомольцевъ общимъ благословеніемъ, говоря: такъ св. апостолы, приходя въ домъ говорили: "миръ дому сему", и я вамъ говорю: "миръ вамъ", а вы наклоните головы и отвъчайте мнъ— "аминь".

Невольно я перенесся мыслію въ первыя въка христіанства, когда св. апостолы проповъдовали Христа, а теперь апостолъ Алтая также проповъдуетъ ученіе Спасителя.

Повечеріе началось въ  $3^{1}/_{2}$  часа, кончилось около 5-ти час. Служили въ обоихъ храмахъ.

Всенощная съ 6 час. совершалась вътранезномъ храмъ, потому что Успенскій храмъ невмъщалъ всъхъ богомольцевъ.

Ко времени службы прибылъ намъстникъ Троице-Сергіевской лавры архим. Товія, съ строителемъ скита іеромонахомъ Меоодіемъ, старшей братьею скита и архидіакономъ, чтобы встрътить Архипастыря у входа. По прибытіп Владыки началась всеної на время которой онъ на-

ходился въ алтаръ, а на величаніе Божіей Матери выходилъ на середину церкви. Послѣ первой кафизмы было прочитано воззваніе Православнаго Миссіонерскаго Общества, а послѣ второй кафизмы и пѣсни канона—поученіе Владыки. Когда молящіеся прикладывались къ иконѣ, имъ раздавались брошюрки Митрополита: "Наставленіе говѣющимъ" и "Наставленіе о молитвѣ и молитвенныхъ поклонахъ".

Въ субботу Владыка, встръченный архим. Товіемъ, строителемъ скита іером. Меоодіемъ, старшей братьею и архидіакономъ торжественно совершалъ литургію; по прочтеніи Евангелія, предъ сборомъ на Правосл. Миссіон. Общество Владыко произнесъ приблизительно такое слово: "Іисусъ Христосъ Сынъ Божій приходиль на землю, чтобы спасти всъхъ людей, и для этого Онъ пострадалъ за гръхи прародителей нашихъ и за всъхъ людей, даже до крестной смерти; а для продолженія спасенія учредилъ Церковь въ лицъ св. апостоловъ, а потомъ преемниковъ ихъ-насъ, и сказаль: "что Церковь врата адовы не одолъють". Господь питаетъ насъ Своимъ Тъломъ и Кровью, подъ видомъ хлъба и вина. Питаетъ-ли мать свое дитя тъломъ и кровью? а не только-ли млекомъ? Вотъ какая сильная любовь Спасителя къ намъ! Христосъ основалъ Церковь Свою не только для върующихъ въ Него, но и язычниковъ. И теперь еще много есть язычниковъ въ Японіи, Китать, и у насъ въ Россіи: на Алтать и другихъ мітстахъ, Христосъ сказалъ: "кто со Мною не собираетъ, тотъ расточаеть". Сепчась вы будете принимать Тело и Кровь Его, такъ дайте-же Ему по возможности на Его великое дъло спасенія язычниковъ. Эта жертва будеть для Него самая пріятная, такъ какъ Онъ для этого съ неба сходилъ. Миссіонерамъ проповъдникамъ ученія Христа средства очень

нужны, такъ какъ они помогають перекрещенцамъ: ихъ обучають, кормять, одъвають, лъчать, даже въ хозяйствъ помогають; потому что родные неръдко отказываются отъ нихъ".

Слово, сказанное просто, искренно отъ сердца, произвело умиляющее дъйствіе: у многихъ показались на глазахъ слезы и слышались сокрушенные вздохи, и всв охотно стали доставать деньги и подавать бумажки и серебро на блюдо. Предпричастныя молитвы: "Върую, Господи и исповъдую... и Вечери Твоея ... Владыка велълъ читать всъмъ вслухъ и затъмъ самъ пріобщилъ братію, а богомольцевъ пріобщалъ архим. Товія. По окончаніи причащенія исповъдниковъ, Владыка поздравилъ ихъ съ принятіемъ св. Таинъ и сказалъ: "вы, вотъ теперь приняли дорогого Гостя-Христа, старайтесь-же удержать Его у себя добрыми дълами и хорошей жизнію, а то бываеть, что Гость въ домъ, а хозяинъ изъ дома вонъ"... Преподавъ общее благословеніе, Владыка отправился въ покои, а всъ стали поздравлять другь друга съ принятіемъ святыхъ Таинъ. Духовная радость и подъемъ въры у всъхъ замътны были на лицахъ. Смотря на причастниковъ, мн казалось, что они словно переродились, какъ бы Владыка вложилъ въ нихъ свою сильную въру въ Вога. Вотъ также говорилъ къ народу и почившій великій праведникъ земли русской о. Іоаннъ Кронштадтскій; такъ много у него казалось общаго съ Митрополитомъ Макаріемъ, таже живая слышалась въ истину проповъдуемаго слова и благоговъйное богослужение.

Богомольцы разъвзжались и расходились по городамъ, селамъ и деревушкамъ, гдв и разсказывали про подвижника-митрополита и въ душахъ ихъ огонь зажженный владыкой передавался всвмъ роднымъ и знакомымъ, и всюду

разгоралось пламя въры во Христа и Церковь. Вотъ если бы было болъе такихъ подвижниковъ въры, то никакое учене противъ Христа не имъло бы своихъ послъдователей и не было бы никакихъ смутъ и раздоровъ въ нашемъ отечествъ.

Въ 1-мъ часу владыка-митрополить отъвзжалъ. Братія спѣшила къ Успенскому храму, чтобы проводить Владыку. Вотъ онъ вышелъ изъ покоевъ съ строителемъ Скита и стариней братьею, съ улыбкой спустился по лѣстницѣ. Подъвхала карета и увезла его на вокзалъ. И долго еще слышались слова о Владыкѣ,—о его подвигахъ, молитвъ и строгомъ постѣ, несмотря на его уже преклонныя лѣта (79 л.). И Владыка всегда веселъ, ласковъ, бодръ и жизнедѣятеленъ.

Богомолецъ.

### Всехощкая въ лазаретъ.

"Дъва днесь предстоитъ въ церкви и съ лики святыхъ невидимо за ны молится Богу" (Кондакъ на день Покрова).

Рядъ строгихъ сосредоточенныхъ лицъ. Взоры всѣхъ устремлены къ аналою, гдѣ положена икона Покрова Пресвятыя Богородицы. На лицахъ всѣхъ изображенъ умилительный молитвенный восторгъ. Звучатъ слова молитвы и сердцу такъ отрадно, легко. Предъ взоромъ проносятся битвы, гдѣ пришлось за вѣру родную, за Царя дорогого, за Родину-мать свою кровь гроливать.

Плывуть въ сознаніи ужасныя картины битвъ народовъ, крики войскъ, свисть проносящихся шрапнелей и пуль, громъ пушекъ, ярость озлобленныхъ лицъ врага... Вдругъ,— что-то такъ больно "ръзнуло" въ колъно... Упалъ и не помню...

А туть—такъ тихо и умильно несутся звуки: "Свъте тихій".

Приходить въ сознаніе солдатикъ и начинаеть усердно и часто креститься.

А вотъ и другой бой. Было жаркое дѣло. Второй ужъ день врагъ отдохнуть не давалъ. Кухни солдатскія были вдали и давно ужъ солдаты не ѣли горячей пищи. Да и до того-ли тутъ, когда смерть непрерывно ходитъ среди плотныхъ рядовъ сѣрыхъ героевъ и ежечасно то заразъ нѣсколько, то по одиночкѣ такъ и уноситъ съ собой. Настало новое утро

и непріятель еще до разсвъта началъ посылать свои "чемоданъ" съ шумомъ, разорвется надъ головой съ трескомъ и—смотришь, санитары уже человъка два-три подобрали... Вотъ и мой товарищъ съ утра былъ веселъ, все шутилъ и другихъ подбодрялъ. Вдругъ пришелъ приказъ занять слъдующую позицію. Вышли мы изъ оконовъ и бъгомъ направились впередъ. Не успъли и сотни шаговъ отбъжать, какъ вдругъ что-то освътило, что-то на воздухъ приподняло, оглушило и отбросило въ сторону... Опомнился тотчасъ. Гляжу, а мой товарищъ лежитъ рядомъ и руки раскинулъ. Подошелъ къ нему и спрашиваю (улыбочка такъ на его лицъ играетъ): "ты раненъ?"— "Нътъ, — говоритъ, — я убитъ. Пресвятая Богоро..."— и духъ вонъ... Такъ сердцу больно стало, что смерть похитила друга моего...

Но слова: "Нынъ отпущаещи раба Твоего, Владыко", возвращаютъ мечтателя къ дъйствительности и примиряють его съ ней, такъ благотворно дъйствуя на душу.

Запъли "Богородице, Дъво, радуйся"... и всъ опустились на колъни. Такъ стало радостно, что вотъ опять здъсь всъ объединились, но не съ оружіемъ въ рукахъ, а съ крестнымъ знаменіемъ на челъ, съ горячей молитвой на устахъ, съ примиреннымъ сердцемъ, съ любовію въ душъ. Всъ стремятся найти утъшеніе въ тяжкихъ страданіяхъ, излить тоску сердца, печаль по роднымъ вознести къ Богу своему. И все это въ великихъ и радостнотворныхъ словахъ: "Слава въ вышнихъ Богу"...—сливается въ одну всепримиряющую радость, сходящую съ небесъ, несущую миръ вселенной, покой душъ изстрадавшейся.

И вновь, во время чтенія шестопсалмія, мечты о прошломъ пролетаютъ въ головъ, вызывая на лицахъ то горь-

кія воспоминанія объ ушедшихъ на вѣчный покой, то радость отъ сознанія святоисполненаго долга.

Шли мы цълый день и ночь. Все впередъ мы шли. Ушелъ куда-то врагъ и не видно его. Думали,—ужъ не отръзаны-ли мы отъ своихъ. Но нътъ. Неожиданно посынался на насъ цълый дождь пуль. Оказалось невдалекъ на горъ онъ поставилъ свои пулеметы и началъ насъ обсыпать своимъ горохомъ. Что же дълать. Не отдыхать же подъ этимъ горячимъ палящимъ дождемъ.

"Впередъ ребята", — крикнулъ командиръ; у самого и сумку походную пулями изорвало и портупею сорвало и, чудно какъ-то, — цълъ и невредимъ остался. Ну, конечно, насъ было много, зъвать мы не стали и черезъ полчаса эти самые пулеметы уже замолчали, а мы около ихъ и отдохнуть расположились...

"Господи помилуй"... Да, ужъ ектенія опять. "О царствующемъ домѣ"... и всѣ учащенно крестятся. Тропарь праздника. Молитва горячѣй, "Пресвятая Богородице,— шепчутъ уста,—покрой Своимъ Покровомъ всю Россію, защиги ее отъ враговъ"... Запѣли "Спаси Господи"... И всѣ упали на колѣни, дружно подхватили слова молитвы и понеслось въ высь, къ престолу Царя царей стройное пѣніе воодушевленныхъ горячихъ сердецъ; молитвенно взывая, каждый просилъ о побѣдѣ.

Да, вотъ скоро ужъ, недѣльки черезъ двѣ, раны заживутъ и пойдемъ опять мы въ битву. Били австрійца, а теперь ужъ пойдемъ на германца...

Сердобольная сестрица предлагаетъ раненому въ ногу стулъ посидъть.

- Нътъ ужъ, сестрица, тамъ на позиціяхъ не сидъли,
   а здъсь и подавно постоимъ.
  - Вотъ товарищъ-то во второй ужъ компаніи былъ.

За хитраго-то японца вишь Георгія получиль. А теперь и радь, что австрійца побиль. Да, что, слабый онь народь-то, австріець-то. Хуже далеко японца-то. Придешь къ нему въ траншею-то, а онъ весь трясется, да въ воздухъ-то и палить. Ну воть германець, тоть народъ куда серьезнѣе. Тоть и японца лучше, стойкій народъ.

Только воть штыка боится. Ну, конечно, штыкомъ-то мы ужъ на смерть бьемъ, а они и боятся этого...

— Ужъ "Хвалите"... запъли. Ахъ, какъ это хорошо. Послъ грома-то пушекъ, какъ пріятно слышать это стропное пъніе...

И бѣлые ряды въ халатахъ въ восторгѣ сердца свои мольбы хваленія возносять ко Творцу Вселенной. Посмотришь на нихъ и подумаешь: да вѣдь они людей убивали, а между тѣмъ,—кроткая улыбка сіяетъ на устахъ.

Люди, побывавшіе въ сраженіяхъ, — говорять, — звъръють.

Нисколько. Вы только посмотрите на эти добродушныя широкія и открытыя русскія лица. Такъ ясно видна въ этихъ добрыхъ глазахъ чистая и любвеобильная душа, свътящаяся радостію отъ сознанія исполненнаго долга. Стоятъ 120 раненыхъ и всъ они такъ усердно молятся.

Вотъ зачитали канонъ. Часто слышится припъвъ "Пресвятая Богородице спаси насъ!" И каждый разъ руки всъхъ поднимаются и истово кладутъ на себъ крестное знаменіе.

Подходять и прикладываются къ праздничной иконъ и съ большою радостію получають оть батюшки помазаніе елеемъ освященнымъ, цълящимъ и тълесныя и душевныя ихъ раны.

Запъли "Слава въ вышнихъ Богу"...—и всъ, какъ одинъ

человъкъ, опустились на колъни, вознося молитву Царю небесъ.

Тихо струятся слезы у раненаго въ животъ. Тяжело ему. Доживетъ-ли, дождется-ли того радостнаго дня, когда онъ вновь увидитъ своихъ родныхъ, дорогихъ... Горяча его молитва и въ ней онъ находитъ подкръпленіе въ слабыхъ силахъ своихъ.

А тамъ, позади, въ палатахъ, на чистенькихъ койкахъ лежатъ тѣ, кои не могли уже и съ мѣста сдвинуться. Ихъ ноги стали подобны большимъ сверткамъ бѣлой матеріи—такъ тщательно забинтованы онѣ, что и не двинутся. О, какъ выразительны ихъ взгляды. Какъ хочется имъ присутствовать вмѣстѣ со всѣми и помолиться, попѣть

Но—Богъ вездъ. Имъ слышны долетающіе звуки молитвъ и такъ набожно крестятся въ эти моменты они, такъ умилительно шепчутъ уста... Но что это? Какъ будто кто-то пришелъ. Да это ихъ добрый батюшка, не забылъ ихъ и сюда пришелъ вмъстъ съ праздникомъ. Онъ принесъ икону праздничную, приложилъ къ ихъ устамъ и помазалъ ихъ елеемъ. О, какая радость въ сердцъ, какая тижая и умиляющая радость! Стало такъ легко, легко. Стало празднично на сердцъ, радостно кругомъ. Великая благодарность къ Подателю всъхъ благъ, большое спасибо и батюшкъ дорогому, вспомнившему насъ.

Кончилась служба. Батюшка благодарить воиновъ за горячія молитвы. Благодарять и они его.

— Не помолились мы лишь за тѣхъ, — говорить батюшка, — кои животь свой на полѣ брани положили за Вѣру, Царя и Отечество. Вспомянемъ и ихъ въ своей молитвѣ, пропоемъ имъ вѣчную память.

И всъ съ глубокимъ смиреніемъ, съ полной покорностію волъ Божіей стали на колъни. Торжественно несутся слова

молитвы, горячи и искренни глубокія воздыханія воиновъ о товарищахъ своихъ...

Ушелъ батюшка. Ушли и всъ служащіе. А въ воздухъ еще долго носился кадильный аромать, напоминающій о пережитыхъ чувствахъ, о молитвенныхъ восторгахъ души.

Отлетъла эта молитва въ высь небесную и въритъ душа:— ей сопутствуетъ Сама Царица неба. Дойдетъ до Бога она и незримо Всевышній ниспошлетъ свою благодать на молящихся.

Мірянинъ.

## На освящение соборнаго храма въ Марео-Маріинской обители Милосердія 1911 г. 8 апрыля.

Какъ чувства выразить святыя, Найти для нихъ довольно словъ— Въ родной обители впервые Мы слышимъ звонъ колоколовъ.

Какую радость возбуждаетъ Въ душъ торжественный тотъ звонъ, Какъ чудно слухъ нашъ услаждаетъ, Какъ говоритъ о многомъ онъ.

О, кто изъ насъ тотъ день забудеть!.. Не оживилъ онъ духа въ комъ, Кому не въчно свято будетъ Воспоминание о немъ?

> О, день, для сердца незабвенный! Войдемъ ликуя въ новый храмъ, Поя хвалу Творцу вселенной За милость явленную намъ.

Прими оть насъ благодаренье О, Боже, мира и любви, Услышь сердечныя моленья На трудъ святой благослови.

Благослови обитель нашу Дай волъ слъдовать Твоей, Хотя испить страданій чашу За то не разъ пришлось бы ей. Святымъ училищемъ терпѣнья Для насъ да будетъ этотъ храмъ, И силъ духовныхъ обновленье Всегда пусть чувствуется тамъ.

Въ бесёдё мысленной съ Тобой Находить каждый утёшенье И миръ душё своей больной. Пусть храмъ нашъ жертвенникомъ будетъ, Объединяетъ всёхъ пусть Онъ, И чувства свётлыя пусть будитъ Въ сердцахъ его призывный звонъ.

Пускай въ таинственномъ общеньи,

Пускай надежду намъ приносить Тотъ звонъ и силъ даеть въ борьбѣ, Пусть отъ земли нашъ умъ возноситъ Всегда Спаситель нашъ къ Тебѣ.

\* \*

#### Въ обличение сектантовъ.

I.

#### О Словъ Божіемъ.

Безъ въры невозможно угодить Богу (Евр. 11, 6); въра такъ же необходима для нашего спасенія, какъ необходимы для поддержанія временной жизни нашего тъла здъсь на землъ пища, питіе и воздухъ. Истинная въра зарождается въ нашемъ сердцъ "отъ слышанія Слова Божія" (Римл. 10, 17), возвъщающаго встмъ людямъ спасительную для нихъ волю Отца ихъ Небеснаго (Ме. 7, 21). Эта воля Божія первоначально была открываема людямъ чрезъ особыхъ избранниковъ Божіихъ: патріарховъ и пророковъ, а потомъ—чрезъ Единороднаго Сына Божія, Господа Нашего Іисуса Христа (Евр. 1, 1 ст.). Посему то мы и должны искать источникъ истинной въры въ словахъ Іисуса Христа, твердо помня, что внъ слышанія и исполненія ихъ нътъ спасенія.

Но, если современники Іисуса Христа могли похвалиться тъмъ, что они "видъли Его своими глазами и слышали Его своими ушами" (1 Іоан. 1, 1—3), такъ что воспринимали "Слова Божсіи" (Іоан. 3, 34) изъ устъ Самого Христа, то спрашивается, откуда мы, да и всъ лично не слышавшіе Христа можемъ почерпнуть Его благовъстіе? Самъ Христосъ училъ устью; Онъ не записалъ "Словъ

Божіихъ" на бумагъ, а "вложилъ ихъ въ мысль и написалъ ихъ въ сердцахъ" Своихъ учениковъ, которыхъ и послалъ проповъдывать Евангеліе всей твари (Мр. 16,15). Слъдовательно, благовъстіе Христово мы должны почернать у св. Апостоловъ Христовыхъ.

Апостоды также сначала возвъщали міру "Слова Божіи" устно. Но спустя лътъ восемь послъ вознесенія Господня стали появляться и письменныя повъствованія апостоловъ о земной жизни и ученіи Христа; такъ появились: Евангеліе Матеея и слъдующія за нимъ Евангелія Марка и Луки. Въ концъ І въка пишетъ Евангеліе и апостолъ Іоаниъ. Но, заключая въ письмена устио переданное имъ Евангеліе Христово, апостолы и въ мысляхъ не имълн записать его полностью, почему послёдній евангелисть Іоаннъ такъ оканчиваетъ свое Евангеліе: "многое и другое сотвориль Іисусь; но если бы писать о томь подробно, то думаю, и самому міру не вмістить бы написанных в книгъ" (Іоан.  $21/_{25}$ ). Еще яснъе мы видимъ, что апостолы не записали всего благовъстія Христова изъ посланій св. апостола Павла. Онъ также благовъствовалъ ученіе Христа устно (1 Кор. 15, 1-3; 2 Кор. 3, 1-3; Гал. 1, 11), и только иногда прибъгаль къ записи своей проповъди въ формъ посланій, или писемъ къ отдъльнымъ христіанскимъ общинамъ и лицамъ; но и въ этихъ случаяхъ Апостолъ не имълъ въ виду предать письму все благовъстіе Христово (2 Кор. 3, 1--3), а только разръшалъ частные вопросы, которыми и вызывались его посланія. Обычно апостолы: Павелъ и другіе, согласно повельнію Спасителя, являлись съ пропов'ядью объ Інсуст Христт въ то или другое мъсто. Тамъ они оставались до тъхъ поръ, нока устной проповъдью о Христъ не пріобрътали большаго или меньшаго числа върующихъ. Устроивъ церковь, они съ

проповъдью шли далъе. Но въ скоромъ времени узнавали, что среди върующихъ, жившихъ на мъстахъ ихъ прежней проповъди, возникали нестроенія, распри, ереси, появлялись пороки, а также неръдко върующіе подвергались гоненіямъ со стороны враговъ Церкви Христовой. Въ такихъ случаяхъ невозможностію лично явиться. письма христіанамъ. Въ этихъ письмахъ они разсфивали заблужденія (посланія Іоанна, Іуды, Солунянамъ, Ефесянамъ и Колосеянамъ), утъшали, увъщали и обличали ихъ (Іакова, ап. Павла 1-е посл. къ Кориноянамъ), поддерживали ихъ въ борьбъ съ ересями (къ Тимовею), защищали свое апостольское достоинство, попираемое лжеучителями (Коринеянамъ и Галатамъ), свидътельствовали о взаимномъ согласін въ ученін (2 е Петра); иногда писали посланія въ благодарность върующимъ за ихъ заботы о нуждахъ апостоловъ, а также и по другимъ случайнымъ обстоятельствамъ, какъ, напр., посланіе къ Филимону т. д. Посему, въ посланіяхъ св. апостоловъ мы находимъ изложение не полностью всего благовъстия Христова, а лишь разръшение нъкоторыхъ вопросовъ христіанскаго упованія. сообразно съ вызвавшими ихъ обстоятельствами. Подтвердимъ это примъромъ. Св. апостолъ Павелъ "три года день и ночь пепрестанно со слезами училъ каждаго пресвитера" въ Ефесъ и возвъстилъ имъ всю волю Божію" (Дъян. 20, 27, 31), но посланіе того же апостола къ Ефесянамъ состоить всего изъ шести краткихъ главъ! Спрашивается. въ шести главахъ можно изложить трехлътнее ученіе, содержащее въ себъ "всю волю Божію"?! Нътъ, этого не можеть быть, что ясно доказывается и содержаніемъ посланія къ Ефесянамъ, въ которомъ ап. Павелъ раскрываеть мысль лишь о единеніи върующихъ изъ язычниковъ и јудеевъ подъ главою Христомъ и призываетъ ихъ къ сохраненію единства духа и святости жизни. Такимъ образомь, апостолы не импли нампренія излагать въ своихъ св. писаніяхъ все благовистіе Христово. Они предали записи лишь часть "Словъ Божішхъ", и свое устное наученіе предпочитали письменному наставленію въ вири (2 Іоан. 1, 12, 2 Корине. 3, 1—6). По этой же причинъ многіе изъ апостоловъ Христовыхъ вовсе не оставили посли себя писаній, но подобно Іисусу Христу передали міру Евангеліе Царствія Божія въ устномъ словъ. Такъ, дъйствительно, смотръли апостолы на свои писанія, какъ на часть переданныхъ имъ Іисусомъ Христомъ "Словъ Божіихъ". Другая же часть Евангелія Христова хранилась въ устномъ словъ св. апостоловъ (2 Іоан. 12, 3 Іоан. 14; 2 Кор. 3—6).

Посему апостолы, благовъстивъ върующимъ Евангеліе (1 Кор. 15, 1; Гал. 1, 11), убъждали ихъ хранить "Слова Божій" въ томъ видъ, какъ они переданы имъ, то-есть въ писаніяхъ и устномъ словъ апостоловъ: "стойте братія, писалъ св. ап. Павелъ, и держите преданія, которымъ вы научены или словомъ или посланіемъ нашимъ" и "удаляйтесь отъ всякаго брата, поступающаго безчинно, а не по преданію, которое вы приняли отъ насъ" (2 Солун. 2, 15; 3, 6). Отсюда ясно, что еще при св. апостолахъ важно было въ церкви Христовой не только Св. Писаніе, но и Св. Преданіе, ибо только въ этихъ двухъ источникахъ въ совокупности хранится полностію и неповрежденнымъ возвъщенное міру Христомъ чрезъ св. апостоловъ евангеліе Царства Божія.

По повельнію апостоловь ихь ученики и *преемники* ихь пастырскаго служенія вь церкви Христовой вь свою очередь должны были передать то, что слышали оть апостоловь, *своимь преемникамь*, върнымь людямь, которые

также должны были  $\partial pyzux$  научить сему (2 Тимов. 2. 2) и т. д. Значить, и для будущихъ временъ Церкви Христовой должно быть неизмённо свято и къ исполненію обязательно все слово апостольское, какъ хранящееся въ Св. Преданіи, такъ равно и записанное въ Св. Писаніи. И извъсгно, что святая церковь временъ посльапостольскихъ принимала и хранила, какъ истинное Слово Божіе, все то, что передали ей устно и письменно св. апостолы и ихъ ученики. Насколько высоко она цфнила хранящееся въ Св. Преданіи устное слово апостоловъ, видно изъ того. что имъ она обличала всякія лжеученія. Такъ, напримъръ, одинъ изъ учениковъ св. Поликарпа, ученика св. апостола Іоанна-Ириней, епископъ Ліонскій, обличая еретика отвергавшаго Св. Писаніе и искажавшаго Св. Преданіе, въ письмъ къ послъднему, между прочимъ, писалъ: "такого ученія не предали намъ предшествующіе намъ пресвитеры. которые обращались съ самими апостолами. Я былъ еще отрокомъ, когда видълъ тебя въ Малой Азіи у Поликарпа. Что было въ то время, я помню живъе, чъмъ недавно случившееся. Что мы слышали въ дътствъ, то укръпляется вмъстъ съ душою и укореняется въ ней".

Посему и нынъ св. церковь Христова хранить переданное ей апостолами благовъстіе Божіе въ двухъ равно важныхъ источникахъ: Св. Писаніи и письменномъ Св. Преданіи, поучая върующихъ, что: "изъ сохраненныхъ въ церкви догматовъ и проповъданій нъкоторые мы имъемъ отъ письменнаго (апостольскаго) наставленія, а нъкоторые пріяли отъ апостольскаго преданія, по преемству въ тайнъ, и тъ и другіе имъютъ едину и ту же силу для благочестія. И сему не воспрекословитъ никто, хотя мало свъдущій въ установленіяхъ церковныхъ. Ибо аще предпріимемъ отвергати неписанные обычаи, аки невеликую

имѣющіе силу, то непримѣтно повредимъ евангелію въ главныхъ предметахъ, или паче сократимъ проповѣдь въ единое имя безъ самыя вещи" (91 правъ св. Вас. Вел.).

Въ этомъ Св. Преданіи, нынѣ хранящемся въ письменныхъ памятникахъ, мы и находимъ все то, чего апостолы или вовсе не записали, или на что лишь кратко указали въ своихъ писаніяхъ. Посему-то апостолы и повелювали върующимъ хранить въ совокупности Св. Писаніе и Св. Преданіе, какъ одинъ неразрывный полный и неповрежденный источникъ христіанской въры.

И наша православная русская церковь, принявъ христіанство, въ то же время приняла и два источника христіанскаго въроученія: Св. Писаніе и Св. Преданіе, и какъ они преданы, такъ она и хранитъ ихъ доселъ. Такъ что когда появляется въ православной церкви какой-либо еретикъ, или сектантъ, то она обличаетъ его, по примъру апостоловъ и ихъ преемниковъ, ученіемъ Св. Писанія и Св. Преданія неразрывно.

И еретики-сектанты знають это; знають они всю силу обличенія ихъ заблужденій Св. Преданіємъ и потому извращеніе благовъстія Христова начинають прежде всего съ отверженія апостольскаго устнаго преданія, а потомь уже въ угоду своимъ прихотямъ и вымысламъ извращають смыслъ и Св. Писанія. Таковы, напримъръ, молокане, штундисты, баптисты, адвентисты, ложные евангелисты и др... Вопреки апостольскому повельнію: "братія, стойте и держите преданія, которымъ вы научены или словомъ, или посланіемъ нашимъ" (2 Солун. 2, 15),—всю эти сектанты отвергли словесное или устное апостольское преданіе и тъмъ сократили апостольское благовъстіе, забывъ, что "слышанное стъ апостоловъ слово есть Божіе, а не человъческое" (1 Солун. 2, 13), и что отвергающійся апо-

столовъ, тъмъ самымъ отвергается Христа и пославшаго Его Отца (Лук. 10, 16). Посему мы и видимъ, что названные сектанты не имъютъ многихъ изъ содержимыхъ православной апостольской церковью и хранящихся въ апостольскомъ Св. Преданіи догматовъ и правилъ благочестія.

Но не въ томъ только погръщили молокане, штундисты, баптисты, адвентисты, "евангелисты" и друг. сектанты, что отвергли Св. Преданіе; вслідь за симь они извратили и смысль Св. Писанія. Изв'єстно, что истины, изложенныя въ Св. Писаніи, иногда передаются не прямо и не вполнъ понятно для насъ. -- По свидфтельству ап. Петра, въ сланіяхъ ап. Навла есть "нфчто неудобовразумительное, что невъжды и неутвержденные къ собственной погибели превращають, какъ и прочія писанія" (2 Петра 3, 16). Извращеніе писаній въ данномъ случав произошло вследствіе того, что читатели посланій ан. Павла пытались истолковать ихъ своимъ умомъ. А если предоставить одному уму объяснение Св. Писанія, то получится столько же разнообразныхъ толкованій, сколько есть отдёльныхъ человъческихъ умовъ. Да и умъ одного измъняется: что сегодня признаеть, то потомъ уже отвергаеть. Поэтому-то ап. Петръ и даетъ заповъдь: "никакого пророчества Св. Писаніи нельзя разр'вшить самому собою" (2 Петр. 1. 20). Но чъмъ же руководятся молокане, штундисты, бантисты, адвентисты, "евангелисты" и прочіе сектанты при изъясненіи Св. Писанія, какъ не однимъ только собственнымъ разумомъ?! И не отъ "прекословій лжеименнаго знанія" происходять у нихь, да и у всёхъ отвергшихъ устное апостольское Преданіе, взаимныя противортнія? Впрочемъ, не удивительно. — потому что каждый изъ нихъ говоритъ лишь какъ ему кажется и свое произвольное личное истолкованіе Писанія выдаеть за истину Божію; такъ что у сектантовъ не человѣкъ судится Словомъ Божіимъ, а Слово Божіе является на судъ человѣка!.. Между тѣмъ истинное пониманіе Св. Писанія сохранилось въ томъ "наученіи" (2 Тим. 3, 14), которое апостолы передали въ устномъ словѣ своимъ ученикамъ, а сіи своимъ преемникамъ и т. д., и которое впослѣдствіи было записано и стало извѣстно подъ именемъ письменнаго Св. Преданія. Къ нему-то и должно обращаться каждому читающему и желающему разумѣть записанное апостолами Слово Божіе

Безсильными оказываются сектанты дать отвътъ вопрошающимъ ихъ и о Св. Писаніи. Откуда они знають, что книги, именуемыя Св. Писаніемъ, дъйствительно написаны пророками и апостолами, что сіи писатели написали именно столько книгъ, сколько хранится ихъ въ Библіи, и что, наконецъ, писали ихъ по внушенію Св. Духа?.. Въдь были и подложныя апостольскія писанія (2 Сол. 2, 2) и притомъ "повреждающія Слово Божіе" (2 Кор. 2, 17)! Само Св. Писаніе не даетъ намъ отвъта на эти вопросы. А между тъмъ эти вопросы настолько важны, что за послъднее время многіе сектанты, въ безсиліи оправдать свои заблужденія Св. Писаніемъ, стали подозрѣвать многія книги Св. Писанія въ подлинности, неповрежденности и особенно богодухновенности! И если эти заблудшіе паши братія не обратятся во-время къ Св. Преданію, въ которомъ мы находимъ несомивнныя свидвтельства о томъ, кто были писатели свящ. книгъ, какъ они написали ихъ и сколько,--то, по естественному ходу человъческой мысли, всь они скоро придутъ, какъ уже и пришли нъкоторые изъ нихъ, напримъръ, толстовцы, --къ отверженію всего Св. Иисанія и замънъ его "философіею по стихіямъ міра". вымысломъ или преданіемъ собственно человъческимъ (Колос. 2, 8).

Таковы-то плоды отверженія Св. Преданія заблудшими сектантами. Посему, братія, твердо стойте и держите преданія, которымь вы научены или словомю, или посланіемь св. апостоловь, памятуя, что "ежели, чего не дай Богь, — отважимся отвергать неписанные въ Св. Писаніи обычай, какъ будто невеликую важность имѣющіе, то, по словамъ Василія Великаго, непримѣтно повредимъ Евангелію въ самомъ главномъ, или паче отъ проповъди апостольской оставимъ пустое имя" И сами, удаляясь отъ "всякаго брата, поступающаго безчинно, а не по преданію", (2 Сол. 3, 6), вы въ то же время заботьтесь и о томъ, чтобы и заблудшіе—сектанты возвратились на путь истины и исполнили завѣтъ апостола всѣмъ христіанамъ: "братія стойте и держите преданія" (2 Сол. 2, 15).

Миссіонеръ.

### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

Подписка на 1915 г. на журналъ "СООБЩЕНІЯ ИМПЕРАТОРСКАГО ПРАВОСЛАВнаго палестинскаго общества", - единственный въ Россіи журналъ, посвященный вопросамъ востоковъдънія въ общирномъ смысль. Его задача изученіе Востока Ближняго на протяженіи всей его исторіи вплоть. Палестина, Сирія, Византія, Египеть, Авонь, Синай-воть страны и мѣстности, подлежащія изученію въ журпаль; преимущественное вниманіе удьляется Святой Землъ. Церковная и гражданская исторія этихъ странъ и мъстностей, археологія, географія, топографія, богослуженіе современный бытъ въ самыхъ разнообразныхъ развътвленіяхъ, отавлахъ и вопросахъ-вотъ центральные пункты журнальной программы; въ журналъ помъщаются и оффиціальные отчеты и сообщенія Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества и т. д. Нъкоторыя изъ статей снабжаются иллюстраціями. Въ журналь участвують профессора нашихь духовныхь академій и университетовъ. Для работъ въ журналъ приглашены и новые сотрудники изъ среды дъятелей на православномъ Востокъ. Въ 1915 г. въ журналъ будутъ помъщены: очерки изъ прошлой и современной Герусалимской и Антіохійской церквей, очерки діятельности инославной пропаганды на Востокъ, изследованія изъ области новейшихъ археологическ, розысканій и отрытій въ Св. Землъ и т. д. Въ течение 1915 г. "Сообщения Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества" будутъ изданы въ четырехъ выпускахъ, по десяти печатныхъ листовъ въ каждомъ. Подписная цѣна на "Сообщенія" въ 1915 году—три рубля съ пересылк. Подписка принимается въ Канцеляріи Императорскаго Православ. Палестинск. Общества: С.-Петроградъ, Вознесенскій просп., д. № 36. Рукописи, съ обозначеніемъ условій и четко переписанныя, посылаются въ редакцію: С.-Петроградъ, Невскій пр., д. № 173, кв. 1. Редакторъ профессоръ Ив. Ив. Соколовъ.

Подписка на 1915 г. "НАРОДНОЕ ОБРАЗОВАНІЕ", ежем всячный педагогическій журналь. Изданіе Училищ. Совіта при Св. Суноді. Годь изданія ХХ. Въ 1915 г. журн. будетъ издаваться по программъ: І. Очерки, разсказы, характеристики, воспоминанія изъ школьн. жизни ("Уголки школьн. жизни"). II. Статьи по вопросамъ народнаго образованія. III. Статьи по педагогикъ и дидактикъ. IV. Обозръніе русск. и загранич. литературы по вопрос. воспитанія и обученія. V. Изъ школьн, практики. VI. ПІкольное діло на мъстахъ. VII. Извъстія учебн. музея церковн. школъ. VIII. Изъ переписки съ читателями Почтовый ящикъ. ІХ. Библіограф. листокъ. Х. Школьное пъніе. Подписчики получать въ видъ отдъльн. приложеній: 1) Школьный календарь на 1914—1915 учеб. г. 2) Книжки для учительск. библіотеки и книжки для ученическ. библіотеки. 3) Ноты для класснаго пънія. Многія статьи и книжки иллюстрируются рисунками и чертежами. Ученымъ Комитет. Министер. Народ. Просвъщенія журналь допущень въ народныя библіотеки и читальни,—равно въ учительскія библіотеки низш. учеб. заведеній На международной Выставкъ "Дътскій Міръ" 1904 г. журн. "Народное Образованіе" удостоенъ золотой медали. Подписка принимается въ книжной лавкъ Училищнаго Совъта при Св. Сунодъ (Петроградъ, Кабинетская, 13). Иногородніе подписчики благоволять адресовать требованія такъ: Птг., Кабинетская ул., д. № 13, въ Редакцію журн. "Народное Образованіе". Редакторъ II. Мироносицкій.

Журналъ "РУКОВОДСТВО ДЛЯ СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ" въ 1915 г. вступаетъ въ 56 годъ своего изданія. И въ этомъ году онъ будетъ содъйствобать православ. духовенству въ разныхъ областяхъ его многотрудной пастырской дъятельности. Въ 1915 году подписчики получатъ: 52 еженедъльн номера журнала, содержащихъ: а) статьи по пастырск. дъятельности и

приходской жизни; б) статьи по исторіи Церкви, апологетикѣ, обличенію сектантства, исторіи и изъясненію богослуженія и другимъ богослов. наукамъ; в) обзоръ церковно-обществен. жизни; г) обзоръ епархіальн. жизни; д) обзоръ періодическ. печати; е) общеполез свѣдѣнія по медицинѣ, сельск. хозяйству, садоводству. Въ 1915 г. будетъ продолжаться печатаніе "Бесѣдъ по пчеловодству", ж) Отвѣты на вопросы подписчиковъ.—12 книжекъ поученій на всѣ воскресные и празднич. дни. 12 выпусковъ "Богословскаго Библіографическаго листка". Безплатное приложеніе: "Церковно-пѣвческій сборникъ". "Руководство для сельскихъ пастырей" рекомендовано Св. Синодомъ духовенству и начальствующимъ въ духовно-учеб. заведеніяхъ къ выпискѣ въ церков. и семинар. библіотеки (Синод. опредѣленіе 4 фев.—20 марта 1885 г. за № 280). Цѣна съ пересылк. шесть рублей, за границу 8 руб. Съ требованіями обращаться: Кіевъ, въ редавцію журнала "Руководство для сельскихъ пастырей".

Подписка на журналъ церковно-обществен. жизни, науки и литературы "ХРИСТІАНИНЪ". Выходитъ ежемъсячно книгами, съ иллюстраціями, при участіи извъстн. научн. и литературн. силъ, выдающих. церковно-обществен. дъятслей. Въ журналъ открывается новый отдълъ, подъ заглавіемъ: "Изъ американской жизни". Предполагаются къ печатанію: "Письма о Западъ", Архим. Иларіона. Въ теченіе года "Христіанинъ" дастъ своимъ подписчикамъ: І. 12 книжекъ журнала. П. Живое слово. (Проповъдническіе труды студентовъ Академіи). ПІ. По церковно-общественнымъ вопросамъ. Т. ПІ. Архіепископа Евдокима. IV. Райскіе цвъты съ Русской земли т. IV. П. О Новгородскаго. V. 12 книжекъ подъ названіемъ: "Маленькій Христіанинъ". (Отдъльно отъ журнала 1 руб.). Около 400 стран. VІ. 24 листка духовно-нравственнаго содержанія. Условія подпіски: На годъ 5 р., на полгода 3 р. съ доставкой и пересылк. въ Россіи; заграницу: на годъ 5 руб., на полгода—4 р. Адресъ редакціи: Сергіевъ Посадъ, Московской губерніи. Редакція журнала "Христіанинъ". Редакторъ-издатель Архіепискогъ Евдокимъ Пом. редактора профессоръ В. П. Виноградовъ.

Въ 1915 г. духовн. учено-литературн. журналъ "Чтенія въ Обществъ Любителей Духовнаго Просвъщенія" будетъ издаваться въ 4-хъ выпускахъ каждый объемомъ отъ 5—7 лист. Цъна на годъ съ пересылк.: 1) для членовъ Общества и его отдъловъ—3 р. 2) для остальныхъ лицъ—4 р. Адресъ: "Въ Епархіальную Библіотеку, — Москва, Лиховъ пер., Епархіальный домъ. Редакторъ протоїерей Николай Извъковъ.

Православный Собесъднинъ, изданіе Казанской Духовной Академіи, въ 1915 г. будетъ выходить ежемъсячно, книжками отъ 10 до 12 печат. листовъ и издаваться въ строго-православи. духѣ и ученомъ направленіи "Православи. Собесъдникъ" рекомендованъ Св. Синодомъ въ церкови библіотеки, "какъ изданіе полезное для пастырск. служенія духовенства" (Синод. опред. 8 сентября 1874 г. № 2792). Въ качествъ приложенія къ журналу будеть дано въ 1915 г. "Ипородческое Обозръніе", посвященное описанію современ. быта и религін инородцевъ Европейск. и Азіат. Россіи, по программъ: 1. Правительственныя распоряженія. П. Бытъ инородцевъ Европейск. Россіи и Россіи Азіатской: христіанъ, мусульманъ, ламантовъ и шамапистовъ. Пр. Религозныя върованія, законоположенія и установленія означен, инородцевъ. IV. Обзоръ текущей инородческ, литературы. V. Критика и библюграфія. Подписчики "Православн. Собесъд." получаютъ "Инородческое Обозрѣніе" безплатно при журналѣ; желающія получить "Инородческое Обозрѣніе" отдѣльно оть "Православн. Собесѣд.", присылають: 1) за 4 книги въ годъ 2 рубля, 2) за 1 книгу 50 коп., 3) за 2 книги 1 руб. и 4) за 3 книги 1 р. 50 к. съ доставк. и пересылк. Цъна за полное годовое издание съ пересылк во вст мъста империи-семь рублей. Адресъ: Казань. Редакція Православнаго Собес'єдника. Редакторъ, профессоръ Вл. Никольскій.

Журналъ "Православный Благовъстнинъ" органъ внѣшней миссіи издается по новой расширенной программѣ и въ расширенномъ объемѣ, ежемѣсячно, книгами по 16—18 листовъ въ каждой. Программа журнала: руководящія статьи; церковно-школьный отдѣлъ (ипородч. школъ); современое положеніе отечественныхъ миссій; очерки изъ исторіи миссіи; миссіонерская методика; миссія инославная; миссіон. хроника; библіографія. Приложеніе: распоряженія по миссіи Св. Синода; дѣят. Совѣта Правосл. Миссіон. Общества. Въ журналѣ будутъ помѣщаться иллюстраціи. При редакціи организуется книгоиздательство по внѣшней миссіи. Цѣна 6 р. въ годъ. Адресъ редакціи: Москва, Пятницкая, 18, кв. 1. Издатель: Совѣтъ Правосл. Миссіон. Общества. Редакторъ: Синодальный Миссіонеръ-Проповѣдникъ Протоіерей Іоаннъ Восторговъ.

Подписка на 1915 г. ежемѣсячный Проповѣдническій Листонъ — органъ Проповѣдническаго Кружка духовенства Саратовской епархіи. Программа: 1) Слова, поученія и бесѣды, съ изъясненіемъ предметовъ догматическ. и нравствен. Богослуженія и обрядовъ Св. Православ. Церкви, раскрываются вопросы апологетическ. и полемическ. характера въ защиту ученія Св. Православн. Церкви и опроверженія заблужденія старообрядцевъ, сәктантовъ, инославныхъ христіанъ и иновѣрцевъ. 2) Статьи по исторіи и теоріи проповѣдничества. 3) Публичныя миссіонерскія бесѣды съ раскольник. и сектантами. 4) Бесѣды для внѣбогослужебн. и школьнаго чтенія. Адресъ: г. Саратовъ, Духосошественская площадь, д № 142. Редакторъ, Протоіерей В. Воробьевъ.

"БОГОСЛОВСКІЙ ВЪСТНИКЪ" въ 1915 г. изданіе Московской Духовной Академіи. Программа: І. Гворенія св. Отцовъ въ русскі переводъ (св. Максима Исповъдника). П. Изслъдованія, статьи и замътки по наукамъ богословск., философск., историческ. и обществен. III. Изъ современ. жизни: научно-богословск. обозрѣніе событій изъ церкови, жизни Россіи, правосл. Востока, странъ славянск, и западно-европейск. І. У. Хроника академическ. жизпи; отчеты о магистерск. диспутахъ, объ учен. юбилеяхъ, о работъ науч. академич. обществъ и кружковъ и о перемънахъ во внъш. и внутр. жизни Академіи. У. Библіографія, рецензія и критика новинокъ русской и иностр. богословско-философск. и церковно-историческ. литературы. VI. Приложенія: труды представителей церкови, жизни въ ея недавнемъ прошломъ. Въ 1915 г. будуть окончены "Изслъдованія Апокалипсиса" Архим. Өеодора (А. М. Бухарева) и лекцій по Свящ. Писанію Ветх. Зав. А. А. Жланова VII. Протоколы Совъта Академін за 1914 г. Подписная цъна на "Богосл. Въстникъ" безъ приложеній семь руб, съ пересылкой. Въ качествъ приложенія къ "Богословси. Въсти." въ 1915 г. будетъ предложевъ, по выбору, одинъ изъ слъдующихъ трехъ комплектовь книгъ: 1. Подписчики, приплачивающіе 1 руб., получать а) "Творенія св. Кирилла Іерусалимскаго", въ одномъ томъ и в) "Творенія преп. Іоанна Льствичника" (Льствица и Слово къ Пастырю). П. Подписчики, приплачивающіе 1 руб. 50 к., получать изданный къ юбилею Академіи сборникъ "Намяти почившихъ наставпиковъ". Подписчики, приплатившіе 3 р. 50 к., получать Въ память стольтія Императорской Московской Духовной Академіи. Сборникь научныхъ статей, принадлежащих в бывшимъ и настоящимъ членамъ академической корпораціи; въ двухъ частяхъ. Допускается разсрочка на два срока: при подпискъ 4 р. и къ 1 іюля 3 руб. Стоимость приложеній уплачивать при подпискъ. Адресъ: Сергіевъ Посадъ, Московской губерніи, въ редакцію "Богословскаго Въстника".

Редакторъ священникъ Павелъ Флоренскій.

Открыта подписка на 1915 г. издательство В. М. Скворцова даетъ за 12 р. три періодическихъ органа и 5 названій отдъльн. изданій, а именно: І. ежеднев. политическ., обществен. и церковная газета "Колоколъ". Подписная цівна за годъ 6 руб., 1/2 года 3 руб., 1 між. 50 коп. П. Еженедівльн. иллюстрирован. апологетическ., проповъднич. и духовно-беллетристич. журналъ "Голосъ истины", Подписная цъна: на годъ 3 руб., 1/2 г. 11/2 руб.; Годовые подписчики на "Колоколъ" и "Голосъ Истины" вносятъ за оба изданія 8 руб. и получать безплатно: Сочиненіе: "Рагоблаченіе тайнъ масонства", Шавла Николо. Въ "Колоколъ" будутъ напечатаны два произведенія: 1) "На заръ благодати", церковно-историческая пов. изъ проповъди Св. Ан. Павла въ г. Ефесъ. Понова Пермскаго, 2) "Христіанка", новъсть изъ современной жизни Франціи, переводъ Мазуренко, 3) Ежемъсячный журналъ "МИССІОНЕРСКОЕ ОБОЗРЪНІЕ". Цъна за годъ 6 руб., 12 г.—3 руб.; съ 4 безплат. приложен. 1) 150 №№ "Православный Благовъстникъ". 2) "Чудеса и знаменія нашего времени". 3) "Перковные вопросы на Думской каеедръ" и 4) "Исторія и обличеніе новыхъ раціоналистическихъ сектъ". Вновь переработанное сочинение Н. Гумилевскато. Подписавшиеся на всъ изданія и приложенія вм'єсто 20 руб. платять только 12 руб. Подписку просимъ адресовать исключительно на редакцію: Петроградъ, Невскій, 153, Редакція "Колоколъ". Издатель-Редакторъ В. М. Скворцовъ, Редакторы: И. И. Высоцкій и В. Ө. Смирновъ.

Открыта подписка на 1915 г. "ЗАКОНОУЧИТЕЛЬ", церковно-педагогическій п обществен. журналь. Выходить два раза въ мѣсяць. Цѣна: на годъ четыре руб.; на полгода два руб. 50 коч. Адресъ редакціи: г. Житоміръ, Иларіоновская 2, кв. З. Программа: І отдѣль. Статьи по вопросамь церковно-педагогическ. и общественнымъ. ІІІ отдѣль. Правительствен. распоряженія и мнѣнія по школьн дѣламъ. ІІІ отдѣль. Сообщенія о законоучительствъ въ предѣлахъ русск. государства. ІV отдѣлъ. Положеніе Закона Божія за границей. V отдѣлъ. Корреспонденціи. VI отдѣлъ. Печать. VII отдѣль. Изъ области юридическо-законоучительской. Отвѣты редакціи. VIII отдѣлъ. Библіографія. Объявленія. Журналъ рекомендованъ многими законоучительскими Епархіальными Съѣздами ІІ р и м ѣ ч а н і е: Лица, подписавшіяся на журналъ "Законоучитель" на 1915-й голъ до 1-го декабря сего года получатъ журпалъ за 1914 г. безплатно, со дня полученія редакціей подписной платы. Редакторъ-Издатель, Протоіерей А. А. Голосовъ.

Подписка на 1915 г. на единствепный въ Россін практически-идейный журналь, обнимающій всь стороны дьятельности настыря церкви: "КЪ СВЪТУ" съ приложениемъ 1000 листковъ для раздачи народу. Журналъ выходитъ одинъ разъ въ мъсяцъ (за два мъсяца впередъ) въ количествъ 10-15 печатныхъ листовъ, съ приложениемъ къ каждому номеру 83 листковъ на разныя современныя темы для раздачи народу. Программа: 1) Религіозно-прав. отдълъ. 2) Что и какъ можетъ сдълать идейный настырь для благосостоянія своего прихода. 3) Діло трезвости на Руси. 4) Церковно общественная жизнь. 5) Жизнь деревни. Нравы и обычан деревни, статьи по сельскому хозяйству и кооперацій-кредитныя и ссудо сберегательныя товарищества, потребительныя, сельско-хозяйственныя общества, приходскія попечительства и братства. 6) Популярная гигіена и ветеринарія. 7) Изъ газетъ и журналовъ. 8) Переписка съ читателями. 9) Библюграфія и смъсь. Полезвыя сведения по всемъ отраслямъ знанія. 10) Тверской край и местная жизнь. Подписная цъна съ приложеніями, достав. и перес. — 4 руб. въ годъ, 6-ть мфс. 2 руб. 20 кон. Журналъ за прежніе годы-1 руб., для подписчиковъ 75 кон. безъ пересылки. Адресъ: Тверь. Редакція журнала "Къ Свъту". Редакторъ-издатель Свящ. Николай В. Лебедевъ.

Подписка на 1915 г. (XLI годъ изданія) на еженедъльный журнахъ "ЦЕРковный въстникъ", издаваемый при Императорской Петроградской Духовной Академін. "Церновный Въстникъ" ставитъ своею задачею давать ака 19мическое освъщение церковныхъ вопросовъ, главнымъ образомъ, при участи профессоровъ и наставниковъ Авадеміи. Программа изданія: 1) Передовыя статьи. 2) Статьи и сообщенія церковно-общественнаго характера. Въ этомь отдъль редакція даеть широкое мъсто и голосу своихъ подписчиковъ и читателей. З) Вь отдълъ "Мизнія и отзывы" подвергаются оцънкъ наиболье заслуживающія вниманія сужденія свытской и духов, печэти по вопросамь, созтавляющимъ злобу дня 4) Спетематическій обзоръ духовной періодической печати. 5) Духовная и церковная школа. 6) По желанію подписчиковь, "Церк. В." даеть мъсто ихъ вопросамь изъ области цер-ковно-приходск. практики. 7) Корреспонденціи изъ епархій и изъ-за гранеды. 8) Библіографическія зам'єтки. 9) Постановленія и распоряженія правительства, 10) Автопись церковной и общественной жизни въ Россіи. 11) Льтопись перковной и общественной жизни за границей. 12) Библюграфическій листокъ. 13) Обыявленія. Для ознакомленія съ журналомъ желающимъ высылается отдъльные №№ "Ц. В." безплатно. Условія подписки на 1915 г. въ Россіи на годъ 5 р., на 1/2 года 3 р., на годъ съ ежемъсячнымъ журналомъ "Христіанское Чтеніе" 8 р. За границу: на годъ— 7 р., съ ежемъсячнымъ журналомъ "Христіанское Чтеніе"—10 р. Подписка принимается въ Конторъ редакціи: Петроградъ, Херсонская ул., л. № 8, кв. 8. За редактора доцентъ Императорск. Петроградской Дух. Академін H. Ma. taxobb.

Подписка на 1915 г. на "ГОЛОСЪ РУССКАГО". Подписная цена съ доставкою и пересылкою: на годъ-7 р., 9 мѣс.-5 р. 50 к., полгода 4 р., 3 мвс.—2 р. 50 к.. 1 мвс.—1 р. Газета "Голосъ Русскаго" рекомендована для выписки въ войсковыя части, начиная съ 1906 г., постепенно по всемъ Военнымъ Округамъ. Въ 1908 г. Главное Управление Неокладныхъ Сборовъ и Казенной Продажи Питей обратило на "Голосъ Русскаго" вниманіе Губерискихъ и Особыхъ Комитет. Попечительства о Народной Трезвости. Въ 1911, 1912 и 1913 гг. Управленіе Желъзныхъ Дорогъ газета "Голосъ Русскаго" рекомендована къ выпискъ мъстными Управлениями желъзныхъ дорогъ. Годовые подписчики, выславшіе свою подписку непосредственно въ Конгору Редакціи не поздиве 1 января 1915 г., получать безплатно при 1 № книгу "Взятіе Акъ-Мечети въ 1853 г." съ портретами, видами, планами, стоимостью въ отдъльной продажъ 2 р. 50 к (Рекомендована Главнымъ Штабомъ и Главнымъ Управленіемъ Военно-Учебныхъ Заведеній). Адресь Редакцін. Москва, Воротниковскій пер., 12. Редакторъ-издатель Bладимірь Eалашевь.

Полинска на журналъ "ТРУДЫ ИМПЕРАТОРСКОЙ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ" на 1915 г. (56-й годъ изданія). Журналъ будеть выходить ежемфсячно книгами въ 10—15 листовъ: въ немъ будутъ помъщаться слова и ръчи, изслъдованія и трактаты по наукамь, преподаваемымъ въ Академіи, статым по современнымъ церковно-обществен. вопросамъ, историческіе матеріалы, сообщенія изъ акалемическ. жизни, критическіе отзывы и библіоградь, замътки о нов. книгахъ. Въ приложеніяхъ къ журналу будутъ печататься: переводъ твореній Тертулліана, составляющій продолженіе изцаваемой Кіев. Академіей "Вибліотеки твореній св. отцевъ и учителей церкви западныхъ", переводъ Арнобія, извлеченіе изъ журпаловъ Совъта Академіи и отчеты существующихь при Академіи обществъ. Цвна годового изданія съ пересылк. 7 руб., за границу 8 руб.

Подписка на 1915 г. (II й г. изданія) на ежемъсячи. миссіонер., церковнообществен. журналь "ЕКАТЕРИНОСЛАВСКІЙ БЛАГОВЪСТНИКЪ". Журналь "Екатеринославскій Благовъстникт" первою своєю задачею ставить защиту православи. въроученія и борьбу съ лжеученіями сектантовъ; редакція считаетъ своимъ долгомъ твердо и непоколебимо стоять на стражѣ Христовой истины и высокихъ религіозно-нравствен. началъ христіан. жизни. Большое вниманіе журналъ будетъ удѣлять вопросамъ церковноприход, жизни, а также пастырско-просвѣтительн, и миссіонерск, жизни въ епархіи. Программа журнала: 1. Статьи по вопросамъ: богословск, церковно-историческ, и нравственно-практическимъ; проповѣди; статьи противъ невѣрія, безбожія, нравствен, распущенности; статьи и бесѣлы по вопросамъ сектантства и раскола старообрядчества; обличеніе сектантовъ на основаніи ихъ литературы. П. Текущая литература и жизнь. Ш. Хропика миссіонерской жизни въ епархіи. ІV. Извѣстія и замѣтки. V. Вибліографія и VI Объявлевія. Годовая цѣна журнала 4 руб., на ½ года 2 руб. 25 коп. съ доставк, и пересылк. Годовымъ подиисчикамъ будетъ дано безилатное приложеніе: "Примѣчанія къ Апостолу и Апокалипсису въ обличеніе штундистовъ и подобныхъ имъ сектантовъ" С. В. Кохомскаго Адресъ редакція: "Екатеринославъ, Лагерпая, № 19". Редакторъ-издатель Екатеринославскій Епарх. Миссіонеръ А. Аванасьсвъ.

111

Иллюстрированный духовный журналь "ВОСКРЕСНЫЙ ДЕНЬ" и иллюстрированная газета "СОВРЕМЕННАЯ ЛЪТОПИСЬ". 29-й годъ изданія. Допущень въ библютеки духовно-учебн заведеній. Адресь: Москва, Мясницкая улица, домъ Николаевской церкви. Въ 1915 г. будетъ дано: 50 №М журнала иллюстрир :-по программъ: 1) Церковь Христова въ ея прошломъ. 2) Церковь Христова въ ея настоящемъ. 3) Христіанское богослуженіе. 4) Христіанекоэ искусство. 5) Церковная географія. 6) Евангельская пропов'ядь. 7) Христіанская мысль. 8) Религіозно-правств. оцънка произведеній свътск. литературы. 9) Церковно-бытовая жизнь. 50 №№ газеты "Современная Латопись" по программъ: 1) Статьи по церк.-обществен, вопросамъ. 2) Церк.обществен, жизнь въ Россіи. З) Распоряженія епархіальн. начальствъ. 4) Среди газетъ и журнал. 5) Церковно-обществен, жизнь за границей, 6) Корреспонденціп. 7) Полезныя св'яд'янія. 8) Разныя изв'ястія. 9) См'ясь. 50 ММ Воскресныхъ Листковъ: разсказы изъ житій святыхъ съ правственнымъ приложениемъ для простого народа. 12 книгъ поучений "Жизнь во Христъ" на воскресные и праздничные дни. Иллюстрированные стфиные листы по религіозно-правственнымъ вопросамъ. Кромѣ этого, въ 1915 г. будеть дано подвисчикамъ: 6 выпуск. народн. журнала "Святая Русь. Подписная цъна на "Воскресный День" со всъми приложениями съ пересылк, и доставк, на годъ 4 р., на полгода 2 р. 50 к. Редакторъ-издатель протојерей С. Уваровъ.

МОСКОВСКІЯ ВВЛОМОСТИ. Условія подпискина 1915 годь съ доставкой и пересылкой въ Россіи на: 12 м.—10 р., 11 м.—9 р. 50 к., 10 м.—9 р., 9 м.—8 р 50 к., 8 м.—7 р. 50 к., 7 м.—6 р. 50 к., 6 м.—5 р. 50 к., 5 м.— 5 р., 4 м.—4 р., 3 м.—3 р., 2 м.—2 р., 1 м.—1 р. За границу на 12 м.— 20 р., 11 м.—19 р., 10 м.—17 р. 50 к., 9 м.—16 р., 8 м.—14 р. 50 к., 7 м.—13 р., 6 м.—11 р. 50 к., 5 м.—10 р., 4 м.—8 р., 3 м.—6 р., 2 м.—4 р., 1 м.—2 р. Подписка считается съ 1-го числа каждаго мъсяца. Газета выходить ежедневно, кромъ дней послъ воскресеній и двунадесялыхъ праздниковъ. Для годовыхъ подписчиковъ допускается разсрочка платежа: для служащихъ по третямъ, чрезъ ихъ казначеевъ, для частныхъ лицъ: 5 руб. при подпискъ, 3 руб. къ 1 мая и 2 руб. къ 1 сентября. Не внесшимъ въ срокъ денегъ высылка газеты прекращается. О желаніи разсрочки платежа должно быть заявлено при высылкъ перваго взноса. При высылкъ денегъ почтовыми переводами должно указать на самомъ переводт (а не отдъльнымъ письмомъ), на что присланы деньги. Народныя школы, недостаточные крестьяне, православное духовенство девати западныхъ, Привислинскихъ, Балтійскихъ и Финляндскихъ губерній и сельское духовенство остальной Россіи платять за годъ 8 руб., за полгода 4 руб. 50 коп. За перемъну адреса взимается каждый разъ 40 коп. Подписка принимается: въ конторъ Редакціи (Москва, Тверская, Пименовскій пер., д. Молчанова, кв. 23), въ Петроградъ-въ конторъ Торговаго Дома Л. и Э. Метцль и Ко, Морская, 11, во всёхъ книжныхъ магазинахъ; въ Парижѣ—Agence Havase, Place de la Bourse. Розничная продажа №№ "Московскихъ Вѣдомостей" въ Петроградѣ произволится: на вокзалахъ Николаенской, Варшавской и Царскосельской жел. дорогъ. Стоимость отдѣльныхъ №№ "Моск. Вѣд." 5 к. Редакторъ-издатель В. В. Назаревскій.

Подписка на 1915 г. на еженелъльный, иллюстрирован. военно-народный, религіозно-нравствен. и патріотическій журналъ "ВОИНЪ и ПАХАРЬ", рекомендованный многими правительственными учрежденіями. Выходить по воскресеньямъ: Программа журнала: І. Мъсяцесловъ. 2. Житіе святыхъ. 3. Постановленія и распоряженія правительства. 4. Армія и флотъ. 5. Военно-народная литература. 6. Біографія русскихъ героевъ и выдающихся дъятелей. 7. Сельскохозяйственныя свъдънія. 8. Народное здравіе и врачеваніе. 9. Скотоводство и скотоврачеваніе. 10. Краткое сообщеніе о засъданіахъ Государственнаго Совъта и Государственной Думы. 11. Хроника. 12. Разныя извъстія. 13. Выдающіяся иностранныя извъстія. 14. Разнообразныя полезныя свъдънія. Въ періодъ же военнаго времени премиущественное вниманіе будетъ обращено на отдълъ военныхъ событій. Безплатныя приложенія въ 1915 году: 1) 6 книгъ: "Великая Европейская война: 2) 6 книгъ: произведенія выдающихся русскихъ писателей. Подписная цвна на годъ 4 руб., на 10 мѣс. — 3 р. 331/3 к., на 7 мѣс. — 2 р. 331/3 коп., на 6 мѣс. — руб., на 4 мѣс. — 1 р. 331/3 коп., на 3 мѣс. — 1 рус., на 2 мѣс. — 67 коп. и на 1 мѣс. — 331/3 коп. съ доставк. и пересылк. Редакторъ-издатель И. И. Савостинъ. Адресъ редакціи: Москва, Пречистенская набережная, д. № 213. Телеф. 2-38-29.

Подписка на 1915 г. (XCV годъ изданія) на ежемъсячный журналь "ХРИ-СТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ", издаваемый при Императорской Петроградской Духовной Академіи. "Христіанское чтеніе", старъйшій изъ всъхъ русскихъ духови. журналовъ, будетъ выходить въ 1915 г. по программъ: 1) Творенія св. Отдевъ Церкви и памятники древне-христіанск, письменности въ русск. переводъ по новъйшемъ науч. изданіямъ ихъ текста. 2) Статьи богословск., философск. и церковно-историческ. содержанія, принадлежащія преимущественно профессорамъ Академіи. З) Критическіе отзывы и библіограф. замътки и сообщенія о новыхъ произведеніяхъ богословско-философск. и псторическ. литературы, русской и иностранной. 4) Годичный отчеть о состояніи Имп. Петроград. Дух. Академіи и журналы собраній ся Совъта. 5) Лекціи † проф. В. В. Болотова по древней церковной исторіи; въ 1915 г. будеть продолжено печатаніе "Исторіи догчатических в споровь въ эпоху вселенскихъ соборовъ". Условія подписки на 1915 г. Въ Россіи на годъ 5 р., за границу - 7 р. На годъ съ еженедъльн. журналомъ "Церковный Въстникъ" въ Россіи 8 р., за гран. 10 р. Подписка принимается въ Конторъ редакціи: Петроградъ, Херсонская ул., д. № 8, кв. 8. Редакторъ профессоръ Император. Петроград. Дух. Академін Н. Сагарда.

Подписка на 1915 г. на народно-миссіонерскій ежемѣсяч. журналъ "РЕВНИТЕЛЬ". Программа: Миссіонерскія бесѣды, проповѣди, лекціи, извѣстія. Полемика съ сектант. журналами и изданіями. Отзывы о миссіонерск. книгахъ. Разрѣшен. недоумѣн. вопросовъ. Очерки разсказы, стихотворенія религіозн. содержанія, ноты дух. пѣсенъ. Подписка: на годъ—1 р. 20 к., на полгода—60 к., на 3 мѣс.—30 к. За 1 р. 80 к. 12 №№ журнала и приложеніе: "Проповѣдникъ" (3 раза въ годъ: мартѣ, сентябрѣ и декабрѣ). Адресъ: г. Воронежъ, Редакція журн. "Ревнитель". Редакторъ-Издатель Воронеж. Епарх. Миссіонеръ-Проповѣдникъ Л. Кунцевичъ.

на журналъ

## "ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ".

Съ м. января 1915 года "ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ", вступивъ въ 56-й годъ своего изданія, благостною волею Высокопреосвященнаго Митрополита Московскаго Макарія, выходитъ подъ НОВОЮ РЕДАКЦІЕЮ, при Московскомъ въ Креммъ Каосдрамьномъ Чудовомъ монастыръ.

#### ПРОГРАММА ЖУРНАЛА:

1) Труды по изученю Св. Писанія, твореній св. отцевъ и Православнаго Богослуженія. 2) Статьи вфроучительнаго и нравоучительнаго содержанія и на современныя явленія въ общественной и частной жизни. 3) "Публичныя богословскія чтенія". 4) Слова, поученія и вифбогослужебныя бесъды, особенно на основаніи святоотеческих в твореній и знаменитыхъ настырей Церкви. 5) Церковно-историческіе разсказы. 6) Воспоминанія о лицахъ, замъчательныхъ по заслугамъ для Церкви и по духовнонравственной жизни. 7) Письма и разныя изследованія преосвященнаго Өеофана Затворника, іеросхимонаха о. Амвросія Оптинскаго и другихъ. 8) Общенонятное и духовно-поучительное изложение свъдъний изъ наукъ естественныхъ. 9) Описаніе путешествій къ св. мъстамъ. 10) Данныя о русскомъ расколъ. 11) Свъдънія о западныхъ исповъданіяхъ: римскокатолическомъ, англиканскомъ, лютеранскомъ, реформатскомъ и о русскихъ  $ce\kappa max_0$ , сь разборомъ ихъ ученій и обрядовъ. 12) Литературное обозръніе. 13) Современная печать. 14) Критика. 15) Стихотворенія. 16) Повъсти и разсказы.

Опредѣленіемъ Училищнаго Совѣта при Святѣйшемъ Синодѣ, отъ 16—19 іюня 1898 г. за № 477, постановлено: издаваемый въ Москвѣ журналъ Душеполезное Чтеніе—одобрить для библіотекъ церковно-

Журначъ выходитъ двухмъсячными книжками. Годовая цъна вкурнале AFA рубля, за  $^{1}$  года—1 руб., съ доставкой и пересылкой. За съяняцу 4 рубля.

Ад реж **МОСКВА.** Кремль. Чудовъ монастырь. Въ контору журнала. ДИ**ЧЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ".** 

можно подписываться и въ конторѣ Печковской (Москва, напрадская нини) и во всѣхъ книжныхъ магазинахъ.

литер учный матеріаль для "Душеполезнаго Чтенія" надо направлять и за справками обращаться по адресу: "Петроградь, Калашни-ковская набережная д. 32. кв. 46. Цел. 146-71. Ивану Георгієвичу Айвазову".

Редакторы: Намъстникъ Чудова Монастыря Преосвященный Еписнопъ Серпуховскій Арсеній и и. д. доцента Петроградской Дух. Академіи Петроградскій епарх. миссіонеръ Иванъ Айвазовъ.

#### СОДЕРЖАНІЕ.

|         |                                                     | Cmp.           |
|---------|-----------------------------------------------------|----------------|
| 1.      | Всеподланнайшій привать Митрополита Москов-         |                |
|         | снаго Манарія                                       | 1 2            |
| 11.     | "Господи, умножь нашу въру!"-Владиміръ, Ми-         | •              |
|         | трополитъ Петроградскій.                            | 3 8            |
| $\Pi$ . | Бесъды о христіанской жизни и воспитаніи.—          |                |
|         | Макарій, Митрополитъ Московскій                     | 9- 15          |
| IV.     | Въ объятіяхъ отчихъ. (Изъ дневника инока). А. І.    | 16 21          |
| V.      | Духовная бестда. — Арсеній, Епископъ Серпуховскій   | 22- 32         |
| VI.     | Слава Животворящему Кресту.—Иноки Геоси-            |                |
|         | манскаго скита                                      | 33- 35         |
| VII.    | Ангелы. — Архимандритъ Серафимъ (Звъздинскій).      | 36 44          |
| VIII.   | Бесбда о причащении.— Іерей ,                       | 45 53          |
| IX.     | Слова старика отъ опыта прожитой имъ жизни.         |                |
|         | Алексій, игуменъ Донского монастыря                 | 54 58          |
| Χ.      | Раскаяніе. А. Дьяконова                             | <b>5</b> 9— 61 |
| XI.     | Письмо матери къ своему сыну, послушнику            |                |
|         | Зосимовой пустыни.—*** .                            | 62-64          |
| XII.    | Богомольцы.—И. Никоновъ. , ,                        | 65-66          |
| XIII.   | "Прощеное Воскресеніе".—И. Дементьевъ               | 67— 76         |
|         | Мірянинъ и монахъ. — Свящ. Н. Орловъ.,              | 77 80          |
| XV.     | На архіерейской дачѣ въ Черкизовѣ.— <sub>**</sub> . | 81 82          |
| XVI.    | Московскій Митрополить Макарій въ Геосиман-         | /              |
|         | скомъ Скиту. — Богомолецъ                           | 83 88          |
|         | Всенощная въ лазаретъ Мірянинъ                      | 89 94          |
| VIII.   | На освященіе соборнаго храма въ Мароо-Марі-         |                |
|         | инской обители Милосердія 1911 г. 8 апр. ***.       | 95- 96         |
| XIX.    | Въ обличение сектантовъ. Миссіонеръ.                | 97—105         |
| XX.     | пінэкавадо Объявленія                               | 106-112        |

Годовая цѣна журнала 2 руб., за  $^1$   $_2$  года 1 руб. съ доставк. и перес. — Подп. деньги адресовать: "Москва. Кремль. Чудовъ Монастырь. Въ контору: "Душеполезн. Чтенія".

Редакторы: Нам'встникъ Чудова Монастыря Преосвященный Еписнопъ Серпуховсній Арсеній и и. д. доцента Петроградской Духовной Академіи Петроградскій Епарх. миссіонеръ Иванъ Айвазовъ.





Изданіе Чудова Монастыря.



Хриетоеъ Воекреее!

# -[-

## Христосъ Воскресе.

Сей день, его-же сотвори Господь, возрадуемся и возвессмимся въ онь!

Каждый день настоящей Свътлой седмицы св. церковь приглашаеть върующихъ къ радости и веселію. Конечно не къ грубо-чувственному веселію приглашаеть она, но къ духовному, божественному: веселимся божественню, яко воскресе Христосъ, говорить она въ священныхъ пъснопъніяхъ своихъ.

Эта радость и веселіе столь чисты и священны, что церковь, какъ руководительница върующихъ, не дозволяеть примъшивать къ нимъ иного какого либо веселія нечистаго, гръховнаго. Соборными правилами своими она воспрещаетъ всякаго рода гръховныя зрълища, конскія ристалища, смъхотворныя представленія и т. п.

Впрочемъ, не одни церковныя правила, но и царскіе законы воспрещають это въ теченіи всей свѣтлой седмицы.

Доселѣ у обитателей нашего отечества было одно веселіе—въ храмѣ Божіемъ, и у всѣхъ и утромъ и вечеромъ была какъ-бы одна дорога—къ храму Божію. Но, вотъ, съ настоящаго дня открываются пути къ мъстамъ зрълищъ и общественныхъ увеселеній. Какъ это произошло, не намъ судить объ этомъ, не въ этомъ святилищъ и не въ эти священныя минуты. Думаемъ только, что разръшеніемъ на открытіе зрълищъ въ эти святые дни, при существованіи воспретительныхъ правилъ и законовъ, сдълана невольная уступка напору толпы, недовольствующейся обиліемъ хлъба, разръшаемыхъ церковію, но требующей и соблазнительныхъ зрълищъ.

Впрочемъ, получившіе разрѣшеніе въ эти святые дни Пасхи на открытіе театровъ и общественныхъ увеселеній не желали бы пользоваться дарованнымъ разрѣшеніемъ, какъ уступкой ихъ настоянію, но хотѣли бы имѣть это, какъ законное право. Это потому, что они не смотрятъ на театръ, какъ на мѣсто для празднаго препровожденія времени, но какъ на законное нравственно-воспитательное учрежденіе.

При этомъ нѣкоторые указывають, какъ на заслугу, въ театральныхъ представленіяхъ то, что въ нихъ, между прочимъ, наглядно порицаются пороки и восхваляются добродѣтели, а это, якобы, располагаетъ зрителей презирать первые и любить послѣднія. Такъ-ли это? Посмотримъ.

Допустимъ, что въ театръ порицается порокъ и восхваляется добродътель. Но много-ли даетъ театръ такихъ поучительныхъ представленій? Рядомъ съ ними не показываются-ли такія лицедъйства, на которыя нельзя смотръть, не краснъя, и на зръніе которыхъ добрые родители не отпустять своихъ дътей, оберегая ихъ нравственную чистоту. Если даже допустимъ, что такихъ представленій дается немного, что они общественнымъ мнѣніемъ не одобряются, какъ не нормальныя; тъмъ не менъе таковыя представленія существують неизмённо. При таковомъ положеніи театральнаго дёла не исполняется ли то, что выражено народнымъ изреченіемъ о медѣ и дегтѣ, т. е. что то добро, которому хотять научить посътителей театра. если бы даже и много его было, ослабляется или совсвмъ уничтожается твмъ зломъ, какое показывается на соблазнъ зрителямъ, хотя бы то и въ малыхъ размърахъ, подобно тому, какъ одна ложка дегтя можетъ испортить большое количество меда. Но предполоневозможное, что изъ театра будутъ ктох, смиж И удалены всв представленія, могущія служить соблазномъ для зрителей и дъйствовать развращающимъ образомъ на молодое поколъніе и вообще на людей, не утвердившихся въ нравственныхъ правилахъ. Допустимъ, при томъ, что театръ приметъ характеръ строго нравственный и поучительный. Что выйдетъ изъ этого? Прежде всего то, что театръ, потерявши свою заманчивость, чрезъ устраненіе представленій, питающихъ чувственность, лишится многихъ, если не большинства посътителей, а это неизбъжно заставитъ распорядителей эрълищъ прибъгать опять къ тъмъ-же гръховнымъ приманкамъ, которыя были прежде устранены, какъ нежелательныя. Если-же и при отсутствіи грубочувственныхъ, соблазнительныхъ представленій театръ будетъ наполняемъ неизмѣнными своими посътителями, то и тогда для проповъдниковъ въры и нравственности христіанской онъ не будетъ желательнымъ, какъ учрежденіе, только терпимое церковію для нъкоторыхъ, но воспрещаемое для другихъ. Театраль-

ныя представленія для нікоторых становятся тімьже. чъмъ служатъ для другихъ страстныя игры. Страстный игрокъ не бываеть добрымъ домосвдомъ, семьяниномъ; тъмъ ръже онъ бываетъ въ храмъ Божіемъ. Таковымъ-же можетъ быть и страстный театралъ. Духъ и внъшняя обстановка храма и театра настолько противоположны, что привыкающій къ театру отвыкаетъ отъ церкви; подвигъ церковнаго стоянія для него кажется отяготительнымъ, умилительные напъвы церковныхъ пъснопъній для слуха, прітолько къ изысканной музыкъ театровъ, представляются скучными: богослуженіе-однообразнымъ. оиміамъ кадильный для обонянія непріятенъ. Если постоянный посътитель театра чуждается храма Божія, то и постоянный посттитель храма также не нуждается въ театръ, какъ мъстъ для пріятнаго провожденія времени, потому что храмъ вполнъ удовлетворяетъ его высшимъ стремленіямъ духа. А таковыя стремленія для него гораздо цінні вожделіній чувственности,

Въ наше время находятся и такіе защитники театровъ, которые желали-бы, чтобы и среди сельскаго населенія учреждены были такъ называемые народные театры. Въ защиту своего мнѣнія они выставляють, между прочимъ, то, что простой народъ, не зная, чѣмъ наполнить свободное отъ работъ праздничное время, предается въ это время дикому разгулу и пьянству. А когда-де будутъ открыты для сельскихъ жителей особые театры, то эти послѣдніе отвлекутъ народъ отъ питейныхъ домовъ и отучатъ отъ разгула. Что сказать на это? Тоже, что сказано по винѣ: невинно вино, укоризненно пьянство. Не

вреденъ или почти безвредень благоустроенный театръ, но вредно и разорительно пристрастіе къ театральнымъ зрълищамъ. Однообразіе назидательныхъ представленій скоро наскучить и вызоветь ность разнообразить зрълища представленіями, возбуждающими чувственность и вообще сильно дайствующими на воображеніе. Удовлетвореніе этому неизбъжно приведетъ народный театръ къ тъмъ нежелательнымъ и гибельнымъ послъдствіямъ, къ какимъ приводять и городскіе театры. Театрь будеть посъщаемъ только тогда, когда въ немъ будетъ даваемо представленіе, возбуждающее чувственность. Таковыми театрами не трудно будетъ угодить толпъ народной. Но послъдствія этого будуть весьма печальныя. Теперь добрый селянинъ въ праздничный день идетъ въ храмъ Божій, неся съ собой даръ Богу отъ праведныхъ трудовъ: винопійца же направляется къ питейному дому, унося туда также трудовую копъйку. А при совмъстномъ существованіи въ селеніяхъ театровъ и питейныхъ домовъ, всъ избытки селянъ пойдуть вь эти послёднія учрежденія безь остатка или съ малымъ остаткомъ для храма Божія и Винопійца, быть можеть, побываеть въ театръ, но зайдетъ всетаки и въ корчемницу: или, побывавши сперва въ питейномъ домѣ, пойдеть оттуда въ театръ, а храмъ Божій будетъ для него еще дальше, чъмъ прежде, до существованія театра. Такимъ образомъ, театры и питейные дома будутъ наполняться посътителями, но опустъють храмы Божіи. Внъбогослужебныя чтенія и бесёды, которыя въ последнее время стали повсюду вводиться и привлекать къ себъ народъ, при существованіи театральныхъ приманокъ, потеряють для народа свою привлекательность и могуть закрыться, особенно тамъ, гдѣ онѣ не успѣли еще укорениться. При томъ нужно бояться, чтобы пріучая народъ къ разнаго рода удовольствіямъ и, между прочимъ, къ зрѣлищамъ, не довести-бы его до того состоянія правственнаго упадка, въ какой приведена была римская чернь, требовавшая себѣ "хлѣба и зрѣлищъ". А нашъ народъ не потребовалъ-бы еще худшаго: "вина и зрѣлищъ".

Нъкоторые защитники театра такъ высоко цънятъ его, что не затрудняются назвать театръ пособникомъ церкви. Посмотримъ, такъ-ли это. Въ чемъ театръ можетъ пособить церкви? Задача церкви — научить върныхъ благочестію въ въръ и жизни. Научаетъ-ли театръ благочестію? Напротивъ, не испаряется-ли у постоянныхъ постителей театра всякій духъ благочестія?! Задача церкви-привести върныхъ къ нравственному совершенству, доколъ достигнутъ они въ мъру возраста Христова (Еф. 4, 13). Можетъ-ли театръ пособить въ этомъ церкви? Нътъ. Потому, прежде всего, что театръ, въ лучшемъ своемъ смыслъ, нагляднымъ изображеніемъ красоты доброд'ьтели и безобразія порока можеть только возбудить въ зрителяхъ отвращение отъ порочныхъ людей и любовь къ тъмъ героямъ добродътели, которые изображаются въ представленін. Можеть даже расположить къ великодушному пожертвованію, только не въ нользу добродътельныхъ и безпомощно бъдныхъ людей, а для доставленія удовольствій тімь же лицедізямь, которые олицетворяли въ себъ добродътель или порокъ. Театръ можетъ научить осуждать и презирать тъхълицъ и тъ сословія, которымъ болъе свойственъ тотъ или

другой порокъ, но едва-ли научить зрителя видъть свой собственный порокъ, себя осудить. Тъмъ болъе не научить его ненавидъть порокъ и жалъть порочныхъ людей, жалъть, но не презирать сихъ послъднихъ, какъ того требуетъ христіанская любовь. А еще болъе театръ безсиленъ сдълать порочныхъ добролътельными, а добродътельныхъ вести къ высшему совершенству. Для этого нужна человъку особенная помощь Божія. А таковая подается только въ церкви, чрезъ святыя таинства. Церковь родила и воснитала множество подвижниковъ, исповъдниковъ и мучениковъ; она исправила многихъ гръшниковъ. А театръкого онъ научилъ благочестію?! Не онъ-ли порожпресыщенность удовольствіями, недовольство жизнію, презрѣніе къ людямъ и въ заключеніе, онъ же часто приводить и къ самоубійству. Врата церкви приводять къ вратамъ рая; а двери театра-туда-ли приводять? Не отводять-ли они отъ дверей церкви? Постоянные посътители театровъ не въ большинствъли случаевъ бывають постоянно отсутствующими въ храмъ?! Не для нихъ-ли церковь становится чуждою, какъ бы неласковою мачихою, а не родною матерью. Но не потому, чтобы церковь чуждалась ихъ, а потому, что они чуждаются церкви. А кому церковь не мать, тому и Богь не отецъ.

Итакъ, будемъ пребывать въ церкви, будемъ въ ней искать удовлетворенія высшимъ стремленіямъ духа, стремленіямъ къ истинѣ, красотѣ и добру. Удовлетвореніе только этимъ потребностямъ дѣлаетъ человѣка истинно счастливымъ, а не поблажка до пресыщенія чувственности и не удовлетвореніе похотямъ очесъ, съ забвеніемъ о потребностяхъ духа. Да бу-

деть и въ настоящіе дни, какъ и всегда, нашей руководительницей къ добру и счастію святая церковь съ ея высокими священнодъйствіями, а не дома лицедъйныхъ и увеселительныхъ зрълищъ.

Имъющимъ право и обязанность охранять народную правственность не нужно-ли имъть опасеніе, чтобы не дать ввъреннымъ ихъ попеченію вмъсто хлъба камень, вмъсто яйца—скорпіона.

Будемъ, христоименитые люди, въ сіи свътлые дни Воскресенія Христова праздновать пасху не съ закваскою порока и лукавства, но съ опръсноками чистоты и истины; да радуется душа наша не о чемъ другомъ, но только о Господъ, какъ научаетъ насътому св. церковь: веселимся божественнъ, яко воскресе Христосъ, яко всесиленъ.

Манарій, Митрополитъ Московскій.

## Пастырскія беседы съ детьми.

I.

#### Предъ причащениемъ Св. Таинъ.

Милыя дъти! Итакъ, наступиль тоть счастливый часъ, къ которому вы такъ старательно приготовлялись н которому такъ сердечно радовались, -- тотъ часъ, въ который Іисусъ, вашъ любвеобильный Спаситель, хочетъ войти въ ваше сердце и исполнить его миромъ и благословеніемъ. И вы, безъ сомнънія, нынъ утромъ уже сказали вмъстъ съ Давидомъ: "возвеселихся о рекших мнк: въ домъ Господень пойдемъ (Псал. 12, 1); сей день, его же сотвори Господь, возрадуемся и возвеселимся въ онь" (Псал. 117, 24). Да, вы имъете всъ причины радоваться сегодня, ибо Спаситель, Сынъ Божій, приходить сегодня къ вамъ, какъ Онъ нъкогда приходилъ къ Закхею: Онъ приходитъ не въ домъ только вашъ, но въ ваше сердце. Господь. Который даль вамъ жизнь, Который возлюбиль и отечески заботился о васъ, съ первой минуты вашей жизни, Онъ хочеть теперь войти въ ваше дътское сердце и устроить тамъ свое жилище. Онъ уже очистилъ васъ отъ скверны гръха, въ таинствъ покаянія, а теперь хочеть пребольшую благодать. — Онъ хочетъ подать вамъ еще соединиться съ вами въ святъйшемъ таинствъ причащенія и чрезъ то напитать и укрѣпить ваши души для вѣчной жизни. Какъ же должны вы принять Его? И что Онъ принесетъ вамъ? Думаю, что этому вы можете поучиться у Закхея, о которомъ вы знаете, вѣроятно, изъ библейской исторіи. Разсмотримъ это поближе. А Ты, о Господи, Всеблагій и Всемилостивый, даруй мнѣ такую благодать, чтобы мои слова пали на плодоносную и воспріимчивую почву.

О Закхев св. писаніе разсказываеть, что онъ импъль великое желаніе видкть Іисуса. Онъ быль начальникомъ мытарей и богатый человъкъ, но все его богатство, какъ оно ни было велико, не могло утолить жажды его сердца. Онъ не имълъ душевнаго мира, его мучило сознаніе грѣховъ своихъ. Вотъ слышить онъ, что близко Іисусъ, и употребляеть всв усилія, чтобы увидать Его, надъясь, что Онъ успокоить его сердце и дасть миръ душъ его. Эта жажда, это желаніе видъть Іисуса должны сегодня наполнять и ваши сердца. Ибо Онъ хочетъ не только пройти близъ васъ. но войти въ самое ваше сердце, чтобы устроить въ немъ для себя постоянное жилище. Правда, мы не можемъ уже видъть Его, какъ Закхей, тълесными глазами, ибо Онъ уже вошелъ въ свою славу; но мы созерцаемъ присутствіе Его очами въры подъ образомъ хлівба и вина, вмівстів съ Его божествомъ и человівчествомъ, съ тъломъ и душею. Подъ видомъ хлъба и вина хочетъ Онъ сегодня притти къ вамъ. О, какъ велико должно быть сейчасъ ваше желаніе видъть и принять въ свое сердце Того, Который нъкогда изъ безконечной любви своей пришелъ взыскать грѣшниковъ и сдълать ихъ блаженными, Который пролилъ на крестъ кровь Свою за гръхи міра и въ святьйшемъ

таинствъ причащенія поставиль незыблемый и въчный памятникъ Своей любви, Который хочетъ и васъ сдълать счастливыми, и вамъ преподать Свой миръ и Свое спасеніе! При видъ того великаго счастья, которое предстоитъ вамъ, вы имъете всъ причины присоединиться къ голосу Давида и сказать: Имъ же образомъ елень желаетъ на источники водные, аще и душа моя желаеть къ тебъ. Боже!—(Псал. 41, 2). Какъ велико ваше желаніе, также велико должно быть и ваше смиреніе. Вы должны въ чувствъ самоуничиженія признавать себя недостойными той великой милости, которую Господь хочетъ оказать вамъ. Вы должны помнить о своихъ гръхахъ и о святости Того, Который хочеть войти въ ваше гръховное сердце; вы должны вивств съ сотникомъ евангельскимъ сказать:  $\Gamma$ осподи, я недостоинь, чтобы Tы вошель подъ кровь мой, ибо я гръшное дитя! И въ самомъ дълъ, милыя дъти, не оскорбляли ли вы иногда Господа и не загрязняли ли чистой одежды невинности, которая дана вамъ въ таинствъ крещенія? Вы оскорбляли Его непослушаніемъ своимъ родителямъ и учителямъ, ложью и обманомъ, ненавистью и завистью, недоброжелательствомъ и грубымъ обращеніемъ съ вашими товарищами, съ вашими братьями и сестрами, и другими гръхами. А если вы это дълали, то вы имъете всъ причины въ смиреніи исповъдать, что вы недостойны принять въ свои сердца всесвятаго Господа. Правда, вы очистили свое сердце отъ грѣховъ въ таинствѣ покаянія; но если Господь даже въ своихъ ангелахъ находитъ (нъчто стропотное) недостатки, то какимъ образомъ будетъ тогда ваше сердце настолько чистымъ, чтобы достойно принять столь высокаго гостя?—Но не

отчаивайтесь: Тотъ, Который идетъ къ вамъ, есть другъ грѣшниковъ и милосердный Богъ; Онъ очистить васъ отъ всѣхъ, даже отъ скрытыхъ, грѣховъ, если только вы со смиреннымъ и сокрушеннымъ сердцемъ исповѣдуете предъ Нимъ ваше недостоинство и ваши грѣхи и помолитесь: омый мя, Господи, отъ беззаконія моего и отъ грѣха моего очисти; сердце чисто созижди во мнѣ, Боже, и духъ правъ обнови во утробѣ моей (Псал. 50). И Закхей былъ грѣшникъ, и, однако, Господъ вошелъ въ домъ его, потому что увилѣлъ его смиреніе и раскаяніе.

Когда Спаситель сказалъ: "Закхей, слъзь, ибо мнъ нужно быть въ твоемъ домъ", --какъ принялъ Его тогда Закхей? Онъ принялъ Его съ радостію. Чтобы Господь, Котораго онъ хотълъ только видъть, зашелъ въ домъ его, онъ этого не ожидалъ. Вотъ почему необычайная радость овладъла имъ, его сердцемъ, когда онъ услышалъ слова Господа: днесь подобаетъ мнъ быть въ твоемъ домъ. Милыя дъти! Я не сомнъваюсь что сегодня и ваше сердце исполнено святой радости, такъ какъ Іисусъ, Сынъ Божій, хочетъ войти въ него, не сомнъваясь, что и вы примите Его съ радостію. И какъ не принять? На вашу долю выпадаетъ самое большое счастіе, какого только можетъ достигать бъдный человъкъ, счастіе, (внутренно) таинственно соединиться со Христомъ, Сыномъ Божіимъ. Если бы царь или какой нибудь высокопоставленный человъкъ вошелъ въ домъ вашъ, то вы, конечно, приняли бы его съ великою радостію, но неболъе ли того должны вы радоваться, когда царь царствующихъ и Господь господствующихъ удостоиваетъ васъ не только посъщенія вашего дома, но и хочеть устроить въ вашихъ сердцахъ постоянное жилище? Да, радуйтесь, скажу я съ апостоломъ, и паки реку: радуйтесь (Фил. 4, 4)! Но ваша радость будеть еще болъе, если вы представите себъ, какое благословеніе, какую великую милость приносить съ собою этотъ Гость, Котораго вы сегодня примете.

Когда Спаситель вошель въ домъ Закхея, тогда принесь Онъ ему отпущение его гръховъ и усыновление Богу. Почему сказалъ онъ: днесь спасеніе дому сему бысть, зане и сей есть сынъ Араамовъ; ибо сынъ человъческій пришель взыскать и спасти погибшихъ. Что же принесетъ Спаситель вамъ, дъти? Онъ уже очистиль вась оть грёховь, въ таинстве покаянія. но Онъ хочетъ еще болъ очистить: Онъ хочетъ сообщить вамъ благодать свою, предохранить васъ отъ зла, дать вамъ силу въ борьбъ съ искушеніемъ, помочь вамъ исполнять Его заповъди и итти впередъ, по пути добродътели; Онъ хочетъ утъшить васъ въ скорби, сообщить вамъ свой миръ и указать путь къ въчной жизни. О, вы уже изъ собственнаго опыта знаете, что сердце человъка съ юности наклонно къ злу, и охотиће дъласть злое, чъмъ доброе. Вы знасте, что вы живете среди многихъ опасностей и искушеній, въ которыя очень легко можете впадать по своей слабости и безпечности, а потому нуждаетесь въ высшей помощи, чтобы преодолъть всъ опасности и препятствія на пути ко спасенію. Вотъ эту то помощь и хочеть вамъ подать нынъ любвеобильный Спаситель. Онъ хочетъ Самъ соединиться съ вами, чрезъ это даровать вамъ Свою силу такъ, чтобы вы въ состояніи были сохранять ваше сердце отъ соблазна и совершать добродътель. Воть почему Онъ говоритъ: Я лоза, вы

же вътки, кто пребываетъ во Мнъ и Я въ немъ, тотъ многъ плодъ принесетъ, ибо безъ Мене не можете творити ничесоже (Іоан. 15, 5). Да, соединившись съ Нимъ, вы будете препобъждать всъ искушенія, и восходить отъ добродътели къ добродътели; ибо, говоритъ апостолъ, если Богъ съ нами, то кто противъ насъ? "Вся могу о укръпляющемъ меня".

Теперь видите вы, милыя дъти, съ какою жаждою, върою, смиреніемъ и покаяніемъ должны вы встрътить Спасителя, Который сегодня хочеть войти сердце, съ какою радостію должны вы принять Его, и какой даръ Онъ хочетъ принести вамъ. О, такъ приготовьте же ваши сердца, чтобы такъ принять Его, и просите Его, чтобы Онъ даровалъ вамъ свою благодать, свой миръ и Свое спасеніе! О, такъ войди же въ эти души, Ты, въчный Пастырь и Спаситель нашъ, и останься тамъ, куда войдешь Ты! Ахъ, останься у нихъ, когда наступитъ онъ, часъ искушеній, и сотвори побълу! Ахъ, пребудь съ ними, когда придутъ они, тъ дни креста и испытаній, и открой Себя въ Твоей славъ! Ахъ, пребудь съ ними, не отступи отъ нихъ и тогда, когда настанеть ночь смерти и пробьеть послъдній чась, и дай имъ тогда блаженную кончину! Ахъ, пріиди, о Іисусе, приди. Сжалься надъ всёми, сжалься надъ нами! Аминь.

П.

### Послѣ причащенія Св. Таинъ.

Милыя дъти! Когда Господь повелълъ Закхею: "Закхей, слъзи: днесь бо подобаетъ Мнъ въ дому твоемъ быти"—тогда Закхей слъзъ поспъшно, съ великою ра-

достію приняль Господа въ домъ свой и сказаль: "теперь вотъ я половину имѣнія своего отдамъ нищимъ, и если кого чъмъ обидълъ, возвращу, заплачу вчетверо". Такимъ образомъ, Закхей не нашелъ лучшаго средства для выраженія своей благодарности за ту честь и милость, которую оказаль ему Господь, какъ изъявить готовность загладить грфхи свои соотвътствующими добродътелями. Что же теперь должны сдълать вы, дорогія дъти, удостоившіяся большаго счастья и несравненно большей милости отъ Господа, чъмъ Закхей? Послъдній приняль Господа только въ домъ свой, но вы, причастившись Тъла и Крови Христовой, приняли Его не только въ домъ, но и въ свою душу, въ свое сердце, и Онъ теперь тъснъйшимъ образомъ, внутренно соединился съ вами. Чъмъ же вы должны отплатить теперь Ему и выразить за это свою благодарность? О, если благодарность ваша должна быть равна благод вянію, то вамъ необходимо при этомъ придется съ грустью сказать: чъмъ же я воздамъ Господу за все то, что Онъ сдълалъ для меня? Денегъ, драгоцънностей богатства у меня нътъ, что же я могу дать Господу? Но успокойтесь: Господь не желаеть отъ васъ ни богатства, ни денегъ; Онъ желаетъ и требуетъ отъ всъхъ васъ только одного, чтобы вы любили, боялись и слушались Его, чтобы вы отдали Ему ваше сердце. Сыне мой, говорить Онъ въ священ. писаніи, даждь ми сердце твое! Да, вашего сердца требуеть Онъ; въ чистомъ, невинномъ, дътскомъ сердцъ находитъ Онъ особенное для. Себя удовольствіе; опо драгоцъннъе для Него и дороже всего, что вы, помимо сего, могли бы предложить ему; въ чистомъ, незапятнанномъ никакимъ тяжкимъ гръхомъ сердцъ Онъ желаль бы всегда имѣть свое жилище. И *пріидемъ*,—

говорить Онъ въ священ. писаніи, къ такому человъку и обитель у него сотворимь; и въ другомъ мъстъ гогорить: блажени чистіи сердцемь яко тіи Бога узрять. Отдайте же Ему то, что для него особенно дорого, отдайте ваше сердце, объщайте отселъ любить Его и исполнять заповъли Его во всъ дни вашей жизни. Скажите сейчасъ Ему: "О, Іисусе Господи, да будеть во всемъ Твоя святая воля! Тебѣ отлаю я себя точно также, какъ и Ты отдалъ миъ Себя въ таинствъ св. причащенія. Прими благосклонно эту приносимую мною Тебъ жертву. Все. что у меня есть и что я-есть, я отдаю Тебъ: мое тъло, которое теперь съ принятіемъ св. таинъ, сдълалось Твоимъ храмомъ; мой языкъ, данный миъ для прославленія Твоего имени; мои глаза, мои уши, всъ мои чувства, — все это я буду теперь употреблять для твоей славы и чести. Отдаю я Тебъ и мой умъ, и мою память и мою волю, чтобы Тебя болье и болье познавать, искренные и глубже любить и ревностиве служить Тебв. Отселв любить Тебя и исполнять Твои заповъди; я буду сохранять мою невинность и чистоту моего сердца и возрастать по Твоему примъру какъ въ лътахъ, такъ и въ мудрости и благоволеніи у Бога и людей! Благо вамъ, если вы дадите и соблюдете такое объщаніе; тогда ваше говъніе и причастіе, дъйствительно, было бы истиннымъ счастьемъ, несравненно большимъ, посъщение Господомъ Закхея.

Многія изъ дѣтей, подобныхъ вамъ, давали такое обѣщаніе во дни говѣнія и причащенія Тѣла и Крови Христовыхъ, они обѣщали также быть вѣрными Богу и послушными Его заповѣдямъ. Увы, они не сдержали своего обѣщанія и давно уже нарушили свою вѣрность, оставивъ пути заповѣдей Господнихъ. Ихъ

сердце уже не представляеть теперь чистаго храма Божія; ихъ уже не украшаетъ теперь бълая одежда невинности; они давно потеряли ее и теперь въ ихъ сердцахъ господствують нечистыя страсти и гръховныя вождельнія. Они уже не имьють единенія съ Іисусомъ, источникомъ мира и всякаго счастія; грѣхъ отдалиль ихъ отъ Него, —и воть они блуждають теперь съ чадами міра по широкому пути погибели. И, такъ какъ они отлучили себя отъ Іисуса, такъ какъ Его ученіе не служить для нихъ руководствомъ въ ихъ дъйствіяхъ и поступкахъ, такъ какъ они уже не слъдуютъ Его примъру, то изъ сердца ихъ исчезъ всякій миръ и спокойствіе, и они напрасно этого покоя въ радостяхъ и удовольствіяхъ этого міра, который, не имъя его самъ, не можетъ дать другимъ. О, какъ печально было бы, какъ жалко, если бы подобное несчастье постигло и васъ! О, не лишайте себя, дъти, этого мира. Блюдите свою дътскую чистоту, дабы никто не похитилъ у васъ вашихъ радостей и вашихъ вънцовъ. Не забывайте дома Господа и молитесь въ Немъ о томъ, чтобы Господь помогъ вамъ исполнить ваше доброе намъреніе ходить по путямъ заповъдей Господнихъ вся дни живота вашего. Просите Его, чтобы Онъ сохранилъ одежду невинности, молитесь Ему, чтобы Онъ своею отеческою рукою водилъ васъ во всъхъ положеніяхъ и судьбахъ вашей жизни. Молитесь за вашихъ родителей, дабы Господь продолжалъ сохранять ихъ для васъ на многіе годы. Молитесь за вашихъ воспитателей, учителей и учительницъ, дабы Богъ укръплялъ ихъ силы въ нелегкомъ ихъ служеніи. Молитесь за въру, за царя и отечество, дабы милосердый Богъ излилъ на нихъ всю полноту своего благословенія. Аминь.

Владиміръ, Митрополитъ Петроградскій.

### Въ объятіяхъ отчихъ.

(Изъ дненника инока).

Какъ медленно дъйствуетъ ядъ, изо дня въ день принимаемый хотя бы и въ малыхъ дозахъ, такъ и малые гръхи, малыя поблажки сладострастію и гръховнымъ навыкамъ въ концъ концовъ могутъ возрости въ неодолимую, разрушительную для души и тъла нашего силу.

\* \*

Едва прошло 40 дней съ тъхъ поръ какъ Св. Дъва стала Матерью Сына Божія, а уже выяснилось, сколько скорби, а не радости и покоя несло Ей это высокое званіе. Какъ жертва, постоянно закалаемая то одною, то другою такою скорбію, предается Она Божіимъ промышленіемъ въ руки человъческой неправды, жестоковыйности, безсердечія, страдая молча, безропотно, покорно волъ Отца Небеснаго. Какъ обреченная на казнь, всегда готова Она принять оружіе въ сердце, а это оружіе не вонзается Ей сразу, а какъ въ мучительнъйшей пыткъ-исподволь, наслаждается Ея ужасомъ и болью, помалу и почасту бередить все болъе и глубже путь къ Ея сердцу, медля нанести окончательный ударъ, чтобы дольше и больше, со смакованіемъ истаго палача, насладиться Ея остръйшею Материнскою скорбію. О, Владычице! Какъ дорога Ты намъ за этотъ Крестъ Твой, почти не находившій утѣшенія на землѣ—въ то самое время, когда такъ близко—казалось—было къ Тебѣ наше и Твое единственное утѣшеніе—Христосъ Господь.

\* \* \*

Изъ устъ старца приличне всего было исторгнуться пророчеству объ оружіи, имфющемъ пронзить душу **Дъвы Маріи.** Какъ отецъ благопопечительный и сострадающій, при этомъ предсказаніи онъ и согрѣваеть сердце Ея теперь же своимъ старческимъ сочувствіемъ, какъ бы давая почувствовать, что весь свътъ, весь дряхибющій родъ человъческій готовъ объять Ее своею любовію и благодарнымъ сочувствіемъ за эти страданія, какъ жертву за свое спасеніе, влекомую на закланіе волею Отца Небеснаго. О, Благодатная! Не убойся страданій. Посмотри на то, сколько душъ обновишь Ты и спасешь Твоею священною Сколько чадъ породишь Себъ въ утъшение. О, Благодатная! Потерпи ради насъ все оставленіе Твое Отцемъ Небеснымъ, которое хотя не вызвало въ Тебъ отчаяннаго вопля: "Боже Мой, Боже Мой! вскую Мя еси оставиль?"—но за то не разъ и не краткое только время, а во всю Твою жизнь сверлило Твою душу, ломая въ ней всякое помышленіе о величіи Тебя Самой, всякое возношеніе Твоего-истинно Твоего смиренія.

\* \*

Большія груды песку требуется промыть водою, чтобы получились изъ нихъ малыя крупицы золота. Такъ въ нашей душт приходится терить многія груды духовнаго мусора, изъ коего теритьливыя и кропотливыя души умтють извлекать драгоцтныя

крупицы духовныхъ сокровищъ мудрости, опыта, Богомыслія и Боголюбія.

\* \*

Господь даетъ намъ съ одной стороны отрадную надежду на спасеніе наше Его безпредѣльнымъ милосердіемъ. Но съ другой — не отнимаетъ у насъ и страха гибели и осужденія, дабы мы не утратили безпечностію того, что стяжаваемъ Его благодатію.

\* \*

Въшать какъ говорится голову, т. е. малодушно отчаиваться, безутъшно унывать въ какой-нибудь скорби, неудачъ или разочарованіи, огорченіи и страданіи—значить—добровольно, съ жалкою покорностію безсловеснаго животнаго отдавать себя въ рабство этой скорби и страданію. Но этого не должно быть въ върующемъ человъкъ. Мы должны быть господами какъ радостей своихъ, такъ и скорбей, каковы-бы они ни были. Въ радости-умърять ее и радоваться съ мыслію о непрочности всякихъ радостей земныхъ, о временномъ ихъ значеніи и полной зависимости отъ Бога. Вь скорби надо помнить тоже временное ихъ значеніе и такъ сказать внішнее, не порабощающее нашу душу, идеаломъ которой должно быть безстрастие—спокойное стояніе и хожденіе предъ Богомъ выше всякихъ земныхъ случайныхъ условій жизни и переживаній.

\* . \*

Ръшимость идти за Христомъ ни въ какомъ случать не должна быть мрачнымъ трауромъ по любви земной и утраченныхъ благахъ міра сего (какъ бываетъ у многихъ), а самодовлъюще-свътлымъ, радостнымъ, ликующимъ тріумфомъ любви ко Христу и жажды

единенія съ Нимъ. Радостно, а не воздыхая, надо намъ начинать новую жизнь, надорванную увлеченіями и привязанностями земными, находя въ этой новой жизни полное самодовлѣющее удовольствіе и цѣль. Тоскуя и унывая при столь возвышенномъ порывѣ нашего сердца, мы обезцѣниваемъ не только избранный нами путь, но обезцѣниваемъ и Христа, Его радость, Его любовь. Будемъ любить Христа съ радостію и веселіемъ—не какъ результатъ разочарованій и скорбей нашихъ земныхъ, а какъ священнѣйшую и отраднѣйшую цѣль, которая привлекла и направила насъ къ Себѣ помимо всякихъ другихъ цѣлей и условій временной жизни нашей.

\* \*

"Мужайся, Христова Церковь, и державствуй всуе борющими: Христовы бо друзи и предстоящии о тебк пекутся... (кан. Субб. І нед. Поста)". Никто изъ земныхъ не могъ раскрыть злого умысла язычниковъ, приготовившихся осквернить върующихъ чадъ Церкви языческою пищею. И только Св. Великомученникъ Феодоръ Тиронъ, Божіимъ велѣніемъ, предупредилъ тогдашняго епископа объ угрожавшей бъдѣ и указалъ, что надо дѣлать для избѣжанія ея. Конечно, и въ дальнѣйшемъ Господь не оставитъ Своей Св. Церкви въ подобныхъ обстоятельствахъ, что и заставляетъ вдохновеннаго пѣснописца взывать къ ней: "мужайся, Христова Церковь, и державствуй (имѣй въ своей власти) всуе борющими".

\* \*

"Симонъ! Да въдь это—Господь!"— подсказалъ нъкогда Іоаннъ Богословъ своему товарищу. Тогда тотъ моментально бросился въ море и поплылъ ко Господу, не убоялся утонуть и ослабъть. Забудемъ и мы глубокое море недостоинства нашего, отдъляющее насъ отъ Господа. Поспъшимъ къ Нему, въ чемъ есть: у Него все, въ чемъ мы нуждаемся, у Его ногъ получимъ все, что необходимо для жизни нашей.

\* \*

Чего ужъ было хуже, когда Самъ Глава и Основатель Церкви былъ убитъ и сокрытъ подъ землю во гробъ. И однако, Онъ воскресъ, и не погибла Церковь святая Его. Такъ и всегда будетъ, сколь бы тяжелыми ни были судьбы ея.

\* \*

Скорби—молотъ любви Божіей, сокрушающій нашу гордыню, нашу самонадѣянность, пристрастіе къ временнымъ благамъ, и выковывающій изъ насъ сосуды честныя благодати Духа Божія, подвижниковъ вѣры и благочестія.

\* \*

Кто будеть нашимъ Судією на послѣднемъ судѣ? Не столько Господь, сколько мы сами. Если мы оставляемъ должникамъ нашимъ, то и Онъ обѣщалъ оставить намъ. Этимъ Онъ какъ бы отказался отъ Своихъ судейскихъ правъ и всю полноту и силу ихъ отдалъ самимъ намъ.

\* \*

Можетъ ли стать снова цъльною сломанная человъческая жизнь? Можетъ. Бросьте ее въ раскаленное горнило Христовой любви и изъ образовавшагося сплава слейте новую гораздо лучшую и драгоцъннъйшую. Если и еще она сломается, опять и опять повторите это средство, хотя бы безъ конца пришлось повторять его. Чтобы добыть ничтожную крупицу

чистаго радія, говорять — нѣсколько лѣть каждый день по нѣсколько разъ продѣлывають надъ нимъ крайне кропотливыя операціи. Совершенно тоже приходится дѣлать нашей душѣ съ нашею жизнію. И будемъ дѣлать. Результать же сего у Бога. И никто и ничто Его отъ насъ не отниметь.

\* \*

Безъ Библіи, безъ живыхъ представленій ветхозавѣтныхъ, безъ псалтири и другихъ воздыханій ветхаго человѣка—невозможно полно переживать и новозавѣтныя чувства радости о Господѣ, избавившемъ насъ отъ древнія клятвы, отъ древнихъ чувствъ, и даровавшемъ намъ новую жизнь, высота и блаженство которой непрерывно познается нами по сравненію съ переживаніями и, такъ сказать, съ психологіею ветхаго человѣка, постоянно оживляемаго въ насъ ветхозавѣтными книгами, молитвами и изреченіями.

\* \*

A. I.



## Духовная бесъда.

Храмъ Божій.—Храмъ, домъ Божій, церковь, какъ много съ этими названіями соединяется у каждаго истиннаго христіанина святыхъ воспоминаній и добрыхъ пережитыхъ чувствъ! Перенесемся мыслію къ своему дътству. Вспомнимъ, какую духовную радость наша юная душа переживала въ торжественные моменты рождественской или пасхальной заутрени? Какой духовный восторгь и трепеть охватываль тогда наше сердце! И замътъте-дитя, не смотря на то, что еще почти ничего въ это время не понимаетъ, что поютъ и читають въ храмъ, такъ какъ умъ его еще мало вникаетъ въ смыслъ, воспоминаемыхъ церковью, сооно въ эти высоко-торжественные бытій, однако, И моменты также радуется, и это потому, что его чистое сердне всенть открыто для дъйствія на него спасительной благодати Божіей. Но. къ сожалънію-многіе изъ насъ, по мъръ того, какъ они приходять въ возрастъ, а вмѣстѣ съ этимъ теряютъ и дътское чистосердечіе, уже не тъ святыя чувства пережиони сами въ храмъ Божіемъ. Придетъ ваютъ и

праздникъ. Мы, правда, хотя и въ церкви, но не легко у насъ на душъ. Даже какъ будто бы болъе, чъмъ когда-либо, наше сердце именно въ это время испытываетъ тоску и затаенную грусть. Отчего же это, спросите вы, отчего въ столь великіе моменты болитъ наша душа? Чтобы отвътить на такой вопросъ, надо знать, что сколько бы человъкъ не гръшилъ, какъ бы и чъмъ бы не загрязнена была у него совъсть, возженная въ человъка искра добра въ душъ его никогда не потухаеть. Эта искра можеть иной разъ теплиться, какъ едва-едва примътный вдали огонекъ, но совсъмъ она не гаснеть. Напротивъ, при лучшихъ условіяхъ жизни, при другой обстановкъ-эта искра можетъ разгоръться въ цълый огонь, распространиться и освътить омраченную гръхомъ нашу душу. Вотъ, и въ дни великихъ праздниковъ, присутствуя въ храмъ, наша гръшная душа какъ бы особенно пробуждается отъ гръховнаго сна и начинаетъ болъе и болъе тосковать по потерянной благодати. И, естественно, что при этой боли душевной мы вспоминаемъ не что-либо другое, а наше дътство, какъ самую лучшую пору нашей жизни, вспоминаемъ съ восторгомъ тѣ счастливыя минуты духовной радости, какія пришлось намъ тогда переживать. Но, возлюбленные, — вы теперь видите, что внъшнія впечатлънія, получаемыя отъ храма, стоятъ въ самой тъсной связи съ внутреннимъ состояніемъ нашей души. Добрая душа христіанская всегда найдетъ себъ въ храмъ Божіемъ отраду и утъшеніе. Спросите истинныхъ христіанъ, какія чувства они переживаютъ, напр., послъ достойнаго причащенія св. Таинъ Христовыхъ, или послъ усердной молитвы въ храмъ и они вамъ скажутъ, что радость ихъ тогда бываетъ

превыше всякой радости. Состояніе души ихъ въ тъ моменты неописуемо. Спросите ихъ, что они тогда созерцають? И они отвътять вамъ, -- красоту, которая превосходитъ всякую красоту земную. Спросите ихъ, что вкушають они тогда, и они скажуть вамъ, благодать-превыше всякой благости. То, что тогда переживаеть и чувствуетъ душа истиннаго христіанина, не поддается описанію, -- это блаженное неизглаголанное состояніе духа. И намъ-вевмъ христіанамъ стоитъ только вникнуть, углубиться въ самихъ себя, подумать хорошенько, вызвать наружу, скрытыя гдъ-то тамъ, въ тайникъ нашей души, добрыя начала, и мы поймемъ все значеніе храма Божія, оцънимъ его по достоинству. Въ самомъ дълъ, -- смотрите -- внъ храма житейскій шумъ, заботы, суета, треволненія. Въ храмъ же царитъ спокойствіе и тишина. Внъ храма обуреваютъ насъ страсти – зависть, гнввъ, злоба, обманъ, въ храмъ же всему этому нътъ мъста. Внъ храмаодинъ притъсняетъ другого, сильный угнетаетъ слабаго, бъдный раболънствуетъ богатому, въ храмъ жемы всв братья, всв двти одного Отца Небеснаго. Здвсь рядомъ могуть стоять: царь и воины, и нищій и богатый, знатный и простой, слуга и свободный. Внъ храма-обнаруживается во всемъ безобразіи наша испорченная природа, — тамъ и бранныя слова, безобразныя игры, въ храмъ же-все свято и чинно. Храмъэто тихая пристань для всъхъ христіанъ, наипаче жескорбящихъ и обремененныхъ. Больны ли мы, стряслась бъда надъ нами-въ храмъ мы найдемъ подкръпленіе и успокоеніе. Храмъ-духовная врачебница наша. Согръшимъ ли мы, произошелъ ли разладъ у насъ съ совъстію, -- опять, если мы поспъшимъ въ

храмъ, обоймемъ здъсь подножіе Креста Господня, помолимся въ сокрушеніи сердечномъ, — мы всегда успокоимся духомъ. Въ храмъ мы получаемъ прощеніе гръховъ въ таинствъ покаянія и сподобляемся принятія Тъла и Крови Господа Інсуса Христа, которыя ведуть насъ въ жизнь въчную. Храмъ, -- мъсто, гдъ проходять и освящаются всв важнёйшіе моменты въ жизни христіанина; здісь начинается первая и новая во Христъ жизнь, когда его еще младенцемъ приносять въ храмъ для крещенія и воцерковленія; здъсь его благословляють для семейной жизни въ таинствъ брака, здъсь онъ и оканчиваетъ свое земное существованіе, когда его, уже умершаго, приносять въ храмъ для совершенія надъ тъломъ его погребенія и когда св. Церковь, любвеобильная мать наша, напутствуетъ усопшаго христіанина последнимъ благословеніемъ. А если такое значеніе для насъхристіанъ им'веть храмъ Божій, то какъ же намъ его не почитать, братіе, и не любить?! Спѣшите же въ этотъ домъ Божій, когда вы свободны, не міняйте его легкомысленно на мірскія развлеченія и удовольствія, ибо въ храмъ отдыхаеть наша богоподобная душа, предназначенная для въчной, блаженной жизни!



Два въ мірт начала. — Есть два начала въ мірѣ, — земное и небесное, матеріальное и духовное, злое и доброе. Всѣ предметы и существа въ мірѣ причастны, какому-либо одному изъ этихъ началъ. Такъ, напр., дерево, камень, такъ какъ въ себѣ не имѣютъ духа, то они — матеріальны и, наобороть, ангелы — которые не имѣютъ матеріи. гѣла, — духовны и, среди всѣхъ

существъ, только одинъ человъкъ-одинаково причастенъ какъ матеріи, такъ и духу. Онъ, поэтому, можетъ слиться и съ матеріей, всецёло подчиниться ей и, по апостолу, быть плотянымъ; онъ можетъ уподобиться безсмысленнымъ скотамъ, сдёлаться звёроподобнымъ челов комъ, потерять вс духовныя качества и стремленія, забыть Бога, добро, огрубѣть, очерствѣть. Но тотъ же самый человъкъ можетъ и удалить отъ себя стъсняющую его матеріальную оболочку, высвободиться изъ оковъ мертвеннаго тъла, подчинить всю свою матеріальную природу высшему духовному началу, изъ плотяного человъка, по тому же апостолу, стать духовною, новою тварію во Христь Іисусь, сдьлаться во плоти ангеломъ. Но это возможно лишь при свъта благодати Христовой, которымъ божественной полнотъ былъ осіянъ Христосъ которымъ исполняются и всф угодники Божіи. Они сполобляются этого благодатнаго свѣта сами. затъмъ сей благодатный свътъ разливають и вокругъ себя всъмъ съ ними соприкасающимся. Возьмемъ, напр., пр. Серафима, чудотворца Саровскаго. Благодатный свъть Христовъ осіяль еще при жизни его. Онъ сдълался во плоти ангеломъ. Онъ подавилъ въ себъ грубую собственную плотяную природу, которая потомъ не смъла уже заявлять ему о земныхъ наслажденіяхъ, пресыщеній ѣдой и т. п. Такъ какъ всъ чувства его одухотворились, то онъ п самъ весь преобразился и сталъ сіять свътомъ Христовымъ, онъ сталъ душею свътелъ, какъ солнце, чистъ, какъ снъгъ. II такой, въ немъ живущій, благодатный свѣть, при жизни его, распространялся, распространяется и теперь на всъхъ, кто входить съ нимъ въ соприкосновеніе.

Сегодня память открытія его честныхъ мощей и мнъ хочется вспомнить это событіе, свидітелемъ коего и я удостоился быть. Православный народъ, узнавъ объ открытій мощей преподобнаго, тысячами устремился къ его гробницъ и мы были свидътелями того, какъ благодатный свътъ Христовъ, тотъ свътъ, которымъ преисполненъ былъ преп. Серафимъ, распространялся на всъхъ, кто къ нему шелъ, кто жилъ имъ въ это время. Вотъ, одинъ за другимъ движутся къ Сарову богомольческие поъзда. Въ обыкновенное время, если вы войдете въ вагонъ поъзда, то здъсь встрътите самое безобразное времяпрепровождение. Одни, забывъ среду или пятокъ, нарушають св. постъ; другіе играють въ карты; а тамъ собралась кампанія людей, которые кощунственно смъются надъ върою, Церковью, духовенствомъ... Не то въ богомольческомъ поъздъ. Здъсь всъ воодушевлены религіозными чувствами. Вотъ, сидитъ человъкъ съ добрымъ лицемъ, окруженный калъками, разслабленными... Что это-братья, родственники его?—Нътъ. Ъдучи къ угоднику, онъ встръчалъ этихъ несчастныхъ на различныхъ станціяхъ жельзныхъ дорогъ, и, полный сочувствія къ ихъ горю и болъзнямъ, бралъ ихъ съ собою довезти до Сарова и, вотъ, теперь на пути кормитъ ихъ, ухаживаетъ за ними... А, вотъ, нъсколько человъкъ внимаютъ словамъ душеспасительной книги, чтеніе которой совершается, какъ видно, какой-то върующей душей. Слышно и тихое, умилительное пъніе... Это любители собрались и поють духовныя пъснопънія: "Заступнице усердная"... "Не имамы иныя помощи"... И если въ обычное время, въ вагонъ, преимуществуетъ право сильнаго, господствуетъ грубость, невъжество, вслъдствіе

чего одинъ не хочетъ, напр., ни за что уступить мъсто другому, то теперь царитъ привътливость и какая-то тихость. Что это? Откуда такое доброе настроеніе во всвхъ?--Это благодатный сввтъ Христовъ, осіявающій пр. Серафима, распространился и на тъхъ, кто жилъ имъ въ это время. А, вотъ, и Саровъ. Вокругъ монастыря на большое пространство расположились богомольцы... Здъсь видны шалаши, бараки, подводы, между которыми снуетъ народъ. Съ перваго взгляда можно подумать, что здёсь ярмарка, --рынокъ... Но какая глубокая разница между ярмарочнымъ народнымъ торжищемъ и этимъ благочестивымъ, Саровскимъ собраніемъ народа! Тамъ крикъ и ругательства оглашають воздухь, здёсь слышится лишь сдержанный благочестивый разговоръ и молитвенные вздохи... Тамъ обманъ и страсть волнують каждаго, здёсь исполнены всъ смиренія и покаяннаго сокрушенія духа... Идетъ всенощная подъ 19-е іюля, во время которой должно совершиться открытіе св. мощей. Монастырскій дворъ вмѣщаетъ въ себѣ лишь небольшое число собравшихся со всѣхъ концовъ необъятной Россіи богомольцевъ. Большая часть остаются внъ монастыря. До нихъ не доносится звуковъ церковной службы, они не видятъ гробницы съ дорогими останками преподобнаго. Но посмотрите: они рады, хотя и издали смотръть на тотъ куполъ храма, гдъ происходитъ великое церковное торжество; стоять они съ лицами, обращенными къ обители, и горячо, горячо молятся. Здъсь слышно громогласное чтеніе акаоиста. Это группа людей выбрала изъ своей среды благоговъйнаго чтеца и вмъстъ съ нимъ возносить хвалу Господу. А тамъ оглашается воздухъ пъніемъ... Поють "воскресеніе

Христово видъвше"... "Хвалите имя Господне",.. Вездъ народъ молится... Представьте себъ, при этомъ, тихую лътнюю погоду, вообразите, что каждый старался съ горящей свъчей простоять всенощную, и вы поймете, сколь умилительна и поразительна была картина всенароднаго Саровскаго моленія... Но что же это? Откуда такой подъемъ религіознаго чувства, откуда такое святое настроеніе? — Въдь, мы привыкли видъть, что гдъ собирается народъ толпой, тамъ-безпорядочный шумъ, тамъ — ссоры, тамъ обиды наносятъ другъ другу. — Это благодатный свъть преп. Серафима воодушевилъ этихъ людей, онъ заставилъ ихъ молиться, пробудиль вынихы выру, надежду и любовы кы Богу... Пойдемте дальше въ монастырскую ограду. Сюда, во время служенія всенощной, было позволено войти больнымъ. Пронесся слухъ, что такъ Царь-Батюшка распорядился—молившійся въ это время въ соборъ. Открылась трогательнъйшая картина. Въ главныя монастырскія ворота повалиль народь, сопровождавшій больныхъ. И какихъ только больныхъ не видно было здъсь! Иныхъ несли на носилкахъ, другихъ на рукахъ; тутъ были и слъпые, и хромые, и бъсноватые; кто кричалъ, кто стоналъ, а кто и плакалъ. Больные расположились вокругъ собора. Не мало больныхъ и несчастныхъ мы встръчаемъ и въ обыкновепной нашей жизни. Войдите, напр., въ любую больницу, пріють и вы увидите зд'всь разнаго рода несчастныхъ. Но какая, опять скажемъ, разница между этими послъдними и больными, которые удостоились находиться близъ многоцълебныхъ мощей пр. Серафима въ моментъ ихъ открытія. Обыкновенно больные ищутъ помощи у врачей, на которыхъ только и надъются, оставляя въ сторонъ всемогущаго Господа, въ рукахъ Котораго дыханіе и жизнь наша... Обыкновенно больные, не получая помощи, приходять въ уныніе, отчаяніе, дълаются раздражительными, не сносными для лицъ ихъ окружающихъ. Не то было въ Саровъ. Здъсь больные, хромые, стъпые, разслабленные, оъсноватые, расположившись вокругъ церкви, на этотъ разъ возложили всю свою надежду лишь на одного Господа. дивнаго во святыхъ Своихъ. Они съ надеждою и върою, со слезами взывали къ преподобному, молили его утъшить, исцълить, укръпить ихъ и надежда на Господа многихъ изъ нихъ не посрамила..! Вотъ, кто-то изъ больныхъ сильно вскрикнулъ... Узнаютъ причину этого и что же оказывается? — Слъной, не видавшій свъта Божія, прозрѣлъ и испугался, увидъвъ предъ собою величіе природы... Въ разныхъ мъстахъ неистовствуютъ бъсноватые, — окружающіе ихъ люди молятся за нихъ, и, о, чудо!-многіе изъ нихъ успокаиваются, приходять въ себя и начинаютъ молиться преподобному, котораго предъ этимъ въ неистовствъ проклинали... Тамъ проталкивается женщина, пропуская предъ собою мальчика, опирающагося на двъ палочки... Этотъ мальчикъ, объявляеть радостно женщина, —мой сынъ. Онъ 6 лѣтъ не вставалъ, и, вотъ, сегодня, по молитвамъ преподобнаго, попросилъ налочки и самъ бодро пошелъ. Дивится народъ всему этому, бросается то въ ту, то въ другую сторону, гдъ объявляють о чудотвореніяхъ, и, видя исцъленія, горячо, горячо проливаеть слезы умиленія и благодарности къ Господу, столь милосердному къ страждущимъ... Но почему такъ? Отчего здъсь такъ утъщаются больные и страждущіе! Благодатный духъ преп. Серафима, скажемъ еще разъ, передался

всъмъ пришедшимъ почтить его память, возбудилъ во многихъ изъ больныхъ въру въ Бога и, по въръ ихъ, Господь сотворилъ многія тчудеса. Видите ли. коль спасительно для насъ входить въ соприкосновеніе со святыней. Наше сердце, наша природа удобопреклонна ко гръху. Гръхъ, всякое зло легко развиваются и укръпляются въ насъ. И какъ помъщеніе нуждается въ томъ, чтобы его провътривать, иначе въ немъ можетъ испортиться воздухъ, или какъ мясо, если его не посолить, скоро портится, такъ и наше сердце безъ освъженія его святыней, благодатією Божіей грубъетъ, все болъе и болъе исполняется гръхомъ. Нужно намъ, непремънно нужно, освъжать свое сердце благодатными средствами, къ которымъ принадлежать — посъщение храма Божія, принятіе Святыхъ Таинъ, молитва и общеніе съ благочестивыми людьми. И какъ только замътите вы, что на сердцъ у васъ не хорошо, лишь только почувствуете, что зараза гръховная въ васъ распространяется, — спъшите скоръе освъжить себя указанными средствами. А иначе будетъ плохо. Мясо не осоленное, сплошь покрывается червями, загниваетъ, и наше сердце-также можетъ безъ святыни обратиться въ сплошной грѣховный струпъ, покрыться неисцъльной раной, когда уже не въ состояніи оно будеть воспринимать никакія спасительныя средства. И, наоборотъ, если мы чаще будемъ заглядывать въ себя, будемъ поддерживать и укръплять свой духъ благодатіею Божіею, то мы пріобрътемъ чистоту души, сдълаемся сонаслъдниками и друзьями святыхъ и Самого Господа, Которому подобаетъ слава и держава во въки въковъ.

Арсеній, Епископъ Серпуховскій.

# Молитва предъ наступленіемъ страстной седмицы и праздника Пасхи.

Господи Іисусе Христе, Боже нашъ! Благодаримъ Тя, яко даруеши намъ скончати теченіе поста святыя Четыредесятницы; сподоби насъ во умиленіи и чистотъ сердца поклонитися Твоимъ спасительнымъ страстемъ и воспъти Твое славное, живоносное воскресеніе. Господи! Ты , язвенъ бысть за гръхи наша и мученъ бысть за беззаконія наша" (Ис. 53, 6); Ты искупилъ еси насъ отъ клятвы законныя честною Твоею Кровію и, яко Побъдитель ада и смерти, воскресъ изъ мертвыхъ, даровавъ намъ животъ въчный. По силъ Твоихъ страстей и воскресенія мы получаемъ отъ Тебе великія духовныя блага во спасеніе: Ты возраждаеши насъ водою и Духомъ во святъмъ Крещеніи. даруеши намъ освящающую благодать Святаго Духа во святъмъ Муропомазаніи; Ты прощаеши намъ гръхи и беззаконія милостію Твоею; питаеши насъ Животворящими Тайнами Тъла и Крови Твоея, и симъ непостижимымъ таинствомъ соединяеши насъ съ Тобою-Источникомъ жизни и спасенія. Что же воздадимъ Тебъ-Господу, Искупителю и Спасителю нашему! По Слову Твоему-жертва Тебъ угодная есть "духъ сокрушенъ и сердце сокрушенное и смиренное" (Псал. 50). Пріими убо, Господи, сердца наша, яко жертву, приносимую Тебъ; Самъ Твоею благодатію утверди въ насъ истинное смиреніе и твори съ нами святую и благую волю Твою. Господи Милостивый! Ты еси безмърная, непостижимая Полнота совершенствъ; отъ Тебе исходять всякое даяніе благо и всякъ даръ совершенъ; въ Тебъ-истинная, высочайшая радость духовная; Тебъ-неизреченное блаженство въчное, къ немуже призываеши всъхъ людей Твоихъ. Сего ради. мы, недостойніи, припадающе молимъ Тя: призри милостивымъ Твоимъ окомъ на ны-грѣшные рабы Твоя. въ покаяніи къ Тебъ прибъгающіе; пріими обычнымъ Твоимъ человъколюбіемъ наше кольное поклоненіе и постъ; прости намъ вся согръшенія, вольная и невольная; отжени отъ сердецъ нашихъ всякую мірскую скорбь и печаль, да срътимъ грядущій великій праздникъ Пасхи Твоея очищенній отъ грѣховъ и страстей, въ миръ и любви другъ ко другу, въ радости духовнъй и веселіи Божественнъмъ. Господи! Твоими спасительными страданьми и живоноснымъ воскресеніемъ исцѣли и обнови души наша: просвѣти нашъ умъ Твоимъ Божественнымъ евангельскимъ ученіемъ, да вси уразумъемъ, яко Ты еси "путь, истина и животъ" (Іоан. 14, 6); воспламени наша сердца Твоею святою любовію, да будемъ "другъ ко другу блази, милосерди, прощающе другъ друга" (Ефес. 4, 32); укръни немощную волю нашу на дъла благая, да Твоею благодатною помощію свято исполняемъ вся заповъди Твоя, да непрестанно печемся о Твоемъ благоугожденіи и тщимся пребывати въ чистоть и непорочности. "Готово сердце мое, Боже, готово сердце мое" (Псал. 56, 8); пріими е въ святую волю Твою и отверзи наша уста къ Твоему пъснопънію, да восторженною радостію принесемъ Тебъ, Воскресшему изъ мертвыхъ, благодарственныя молитвы и славословія, ш да не точію въ въцъ семъ, но и въ Горнемъ Герусалимъ сподобимся воспъвати и славити Тя, купно со Отцомъ и Святымъ Духомъ, во въки въковъ. Аминь.

Мнѣ страшно, мнѣ тяжко подумать, Спаситель:— Ужели затворишь Ты дверь предо мной? Ужели отвергнешь меня, Искупитель? И я разлучуся навѣки съ Тобой?!

Ужъ близится полночь... и я призываю Въ минуты послъднія благость Твою, И въ часъ полуночный Тебя умоляю: Услыши, Владыка, молитву мою!

Смотри!—мой свътильникъ слезами наполненъ!
Ты Самъ мои слезы въ елей претвори!
Любви, состраданія къ намъ преисполненъ,
Ты свътомъ небеснымъ меня озари!
И въ мигъ просвътится души одъянье,

И въ мигъ просвътится души одъянье И ярко возжется свътильникъ златой, О, Господи Боже! Твое я—созданье Мнъ ада страшнъе разлука съ Тобой!

Софія Кольчугина.

## **Я**нгелы¹).

Какъ духи безплотные, ангелы не знаютъ ни нашего пространства, ни времени; наши способы передвиженія, сопряженные со многими усиліями и трудностями, имъ невъдомы. Ангелы быстролетны, быстродвижны: ангелъ сейчасъ въ одномъ мъстъ, въ мгновеніе ока въ другомъ; ни стънъ, ни дверей, ни запоровъ для ангеловъ нътъ. "Они, учитъ Григорій Богословъ. свободно ходять окресть великаго престола, потому что суть умы быстродвижные, пламень и божественные духи. скоропереносящіеся по воздуху". И дверемъ затвореннымъ проходять они, и видять сквозь стѣны, и никакая кръпость, самая твердая, высокая и неприступная не въ силахъ сдержать ихъ полета. На крыльяхъ быстролетныхъ неудержимо, свободно носятся ангелы, предъ "шумомъ духа" ихъ (Дан. 14, 36), какъ дымъ исчезаетъ всякое пространство.

И не только сами легко такъ носятся ангелы; ангель, если приблизится къ человѣку, возьметь, подниметь его на крылья свои, то и для человѣка тогда перестаеть существовать ужъ пространство, покрытый кровомъ крылъ ангельскихъ, переносится онъ чрезъ самыя отдаленныя разстоянія въ мгновеніе ока. Такъ, повѣствуется въ книгѣ "Дѣяній Апостольскихъ" про

<sup>1)</sup> Продолженіе См. "Душеполезное чтеніе" январь—февраль, 1915 г.

св. ап. Филиппа: "Филиппу Ангелъ Господень сказалъ: встань и иди на полдень, на дорогу, идущую изъ Іерусалима въ Газу... Онъ всталъ и пошелъ". На дорогъ встрътилъ мужа Евіоплянина, евнуха, вельможу Кандакіи, царицы Евіопской, вступиль съ этимъ вельможей въ бесъду, обратилъ его ко Христу и крестилъ его. И, вотъ, "когда они вышли изъ воды, Духъ Святый сошелъ на Евнуха, Филиппа же восхитилъ Ангелъ Господень, и Евнухъ уже не видълъ его. А Филиппъ сразу оказался въ Азотъ". (Дъян. VIII, 27-40). Еще болъе дивное повъствуется въ Словъ Божіемъ о пророкахъ Даніилъ и Аввакумъ. Пророкъ Даніилъ находился въ плену Вавилонскомъ, по прои скамъ и злобъ язычниковъ-вавилонянъ быль онъ брошенъ царемъ въ ровъ львиный. Шесть дней томился безъ пищи онъ тамъ, львы не трогали праведника, но голодъ давалъ себя чувствовать. Въ то время былъ въ Іудев пророкъ Аввакумъ, который, сваривъ похлебку и накрошивъ хлѣба въ блюдо, шелъ на поле, чтобы отнести это жнецамъ. Но ангелъ Госполень сказалъ Аввакуму: "отнеси этотъ объдъ, который у тебя, въ Вавилонъ къ Даніилу, въ ровъ львиный. Въ удивленіи воскликнуль Аввакумь: "Господинь! Вавилона я никогда не видалъ и рва я не знаю". "И взяль его тогда ангель Господень за темя и, держа за власы главы его, поставиль его въ Вавилонъ надъ рвомъ силою духа своего. И воззвалъ Аввакумъ и сказалъ: "Даніилъ! Даніилъ! возьми объдъ, который Богъ послалъ тебъ. Даніилъ, полный восторженныхъ чувствъ, возблагодарилъ Господа: "вспомнилъ Ты обо мнъ, Боже, и не оставилъ любящихъ Тебя"! И всталъ Даніиль и вль; ангель же Божій мгновенно поставилъ Аввакума на его мъсто, опять въ Іудею (Дан. 14, 31—39).

Чудно, дивно это, други!

Намъ, плотью связаннымъ, странно, намъ, отовсюду пространствомъ скованнымъ, непонятно, можно, сейчасъ находиться здъсь, и въ какую-либо секунду перенестись чрезъ сотни, тысячи, тысячь, милліоны версть и очутиться сразу въ другомъ мъстъ, въ иной странъ, среди другихъ людей, услышать чужой языкъ, увидъть другую природу. Странно, но не настолько, чтобы мы совершенно не могли вмъстить такой быстродвижности въ умъ своемъ; непонятно, но не настолько, чтобы быстродвижпость такая стояла въ прямомъ противоръчіи нашему уму. Человъкъ, умаленный, по Слову Божію, "малымъ чимъ отъ ангелъ" (Пс. VIII, 6), въ себъ самомъ носить возможность ангельской быстродвижности. Въ самомъ дълъ, развъ, скажите, не быстродвиженъ духъ пашъ, развъ не быстролетна мысль наша? Для мысли, для духа нашего также, въдь, нътъ никакихъ преградъ и препятствій. Въ мгновеніе ока мыслію можемъ мы перенестись чрезъ самыя громадныя разстоянія, въ мгновеніе ока духомъ можемъ побывать въ различныхъ мъстахъ. А это, все болъе и болъе усиливающееся теперь стремленіе покорить, препобъдить пространство, проръзать его всевозможными, самыми скороходными машинами, эта все болъе и болъе возрастающая жажда оторваться отъ земли и на вновь изобрътенныхъ воздушныхъ корабляхъ, какъ на крыльяхъ, унестись туда... высоко-высоко... гдъ небо голубое — о чемъ все это говоритъ, какъ не о томъ, что человъкъ воистину "малымъ чимъ умаленъ отъ ангелъ", что его духъ быстродвиженъ, его мысль быстролетна, что по духу, но мысли человъкъ—ангелъ, и также не связанъ пространствомъ.

Увы, гръхъ, живущій въ насъ, и на это стремленіе человъка къ ангельской быстролетности налагаетъ свою тяжелую печать! Ангельскую быстролетность нашей мысли гръхъ отравляетъ своимъ смертоноснымъ и губительнымъ ядомъ: человъкъ съ быстротою молніи пробъгаетъ цълыя пространства, переплываетъ моря съ тъмъ, чтобы, какъ можно скоръе, нести съ собою пагубу и гибель; человъкъ, какъ птица, взвивается въ высь, и съ этой высоты бросаетъ внизъ ужасные разрушительные снаряды.

О, братья дорогіе, будемъ молиться, чтобы, заложенная въ нашемъ духѣ, въ нашей мысли, ангельская быстролетность все глубже и глубже прорѣзывала бы и разсѣкала окружающее насъ пространство грѣха, станемъ работать надъ собою, чтобы нашъ духъ быстродвижный, какъ ангелъ, воспарялъ къ Богу, уносился бы чаще къ горнему, ангельскому міру!

Какъ духи безплотные, ангелы, видъли мы, не знають пространства, не въдають они и времени нашего. На небъ нътъ ни нашего вчера, ни сегодня, ни завтра, или, лучще, тамъ естъ только сегодня, днесь, приснобыте; не знаютъ ангелы ни нашихъ дней, ни ночей, ни минутъ, ни часовъ, нътъ въ ихъ царствъ ни зимы, ни весны, ни лъта, ни осени, или, лучше, естъ тамъ только одна весна, свътлая, радостная; среди ангеловъ всегдашняя Пасха, непрестанный праздникъ, веселе въчное,—Ангелы, по слову Спасителя, "умереть уже не могутъ". (Лук. 20, 36). Разверстая, мрачная могила, могильныя плиты и памят-

ники не смущають взора ангельскаго, надгробныя скорбныя пъсни не тревожать ихъ слуха, наше послъднее, душу раздирающее "прости" не знакомо имъ, горечь разлуки не снъдаеть ихъ сердца, смерть тлетворнымъ дыханіемъ своимъ не искажаетъ, не обезображиваетъ красоты ангельской.

Жизнь, други, одна только жизнь жительствуетъ на небъ, въчная, блаженная жизнь съ Богомъ и въ Богъ.—"Въ Немъ жизнь" (Іоан. І, 4). Видали вы море широкое, безбрежное... глядишь, и конца нътъ ему, мысль теряется, какъ песчинка, какъ пылинка какая въ необъятности его. Такъ, вотъ, и жизнь ангельская: безбрежна она, конца ей нътъ и мъры нътъ. Мы съ каждымъ днемъ все слабъемъ, старъемъ, дряхлъемъ, ангелы же съ каждымъ приближеніемъ къ Богу все болъе и болъе юнъютъ, восходять отъ силы въ силу, отъ совершенства къ совершенству.

О, Ангелы Божьи, какая тихость благодатная, какая услада въ душъ отъ одного лишь созерцанія вашей жизни блаженной! Съ горнихъ высотъ дайте, уканьте, хоть каплю одну этой жизни въ сердца наши!

А сердце наше, дорогіе братья такъ устроено, что имѣетъ способность воспринимать, ощущать, на землѣ еще предвкушать жизнь ангельскую. Вы знаете: ангелы потому не вѣдаютъ времени и всего соединеннаго съ временемъ: постепеннаго увяданія, старости, смерти, потому, что они живуть въ Богѣ. И человѣкъ, когда живетъ въ Богѣ, входя съ Нимъ въ тѣснѣйшее общеніе чрезъ молитву, также перестаетъ считаться съ временемъ, переходитъ часто за грань его, приближается къ порогу вѣчности. Время становится для



#### Письма въ Возв почившаго Архіспископа Николая Японскаго.

Россійская Духовная Миссія въ Японіи. Токіо. 18 января 1908.

Досточтимый и достолюбезный отецъ

#### Архимандритъ Павелъ!

вопросъ о способъ крещенія Кореянокъ 1) отвъчаю слъдующее. У насъ всъ женщины, дворянки и простыя, старыя и молодыя, входять въ купель въ бълыхъ передникахъ, предварительно приготовленныхъ ими. Передники эти широкіе, покрывающіе все тъло кругомъ, начиная отъ груди до пятокъ. Предъ временемъ входа въ купель, крестныя матери или другія христіанки, служащія при этомъ, уводять крещающихся за ширмы, нарочно ставящіяся для этого въ церкви, помогають имъ раздъться и подвязаться передниками; послъ чего крещающіяся выходять, благоговъйно входять въ купель, имъя крестообразно сложенныя на груди руки, преклоняютъ колтна; іерей, касаясь рукою верха главы ихъ, произносить крещальныя слова, при чемъ крещающіяся троекратно, наклоняя голову, окунаются въ воду, и выходять, принимаемыя діакониссами съ полотенцами въ рукахъ для осущенія тъла. Крестившаяся на секунду останавливается, чтобы принять отъ іерея

рубашку и крестъ, и идетъ за ширмы, гдѣ діакониссы снявъ съ нея передникъ, одѣваютъ и выводятъ предъ купель. Все это совершенно прилично и по чину. Мнѣ кажется и у Васъ то же самое можетъ быть. Если же этого мало, то совсѣмъ въ сорочкахъ могутъ входить въ купель — отдайте это на ихъ волю. — А обливаніемъ какъ же? <sup>2</sup>) За платье вода потечетъ, станутъ корчиться, — и смѣшно, и неприлично. Или Вы разумѣете протестантское обливаніе, — брызнуть нѣсколько капелъ съ пальцевъ? Но эта пародія на крещеніе совсѣмъ ужъ грѣхъ. У насъ случается протестантъ, переходя въ православіе, проситъ крестить его, жалуется: "не знаю, попала ли на меня капля, когда миссіонеръ брызнулъ". Больше объ этомъ предметъ и сказать нечего.

Что до другого вопроса, то некрещеннымъ совершенное крещеніе развъ можеть назваться низводящимъ благодать таинствомъ крещенія? 3) Не будучи самъ еще въ оградъ церковной, какъ же можетъ некрещенный отворить дверь Церкви другому? "Како проповъдять, аще не послани будуть?" (Рим. 10, 15). Также можно сказать: "Како крестять, аще не послани будуть?". Не скажите, что простой христіанинъ можетъ крестить, хотя онъ не посланъ для того. Христіанинъ уже самъ въ дом' Божіемъ. Не одинъ хозяинъ дома, а всякій въ домъ, по долгу любви и состраданія, въ прав' отворить дверь и впустить челов ка, за которымъ гонится волкъ. Итакъ, Ваши крещенные некрещеннымъ ученикомъ, по моему, еще не христіане, и выздоровъвшую женщину слъдовало бы крестить. А объ умершемъ молитесь съ Богомъ, и пусть другіе молятся, но частною любовью; предъ Церковью же онъ и имени даже не имъетъ, хотя въ небесную Церковь, быть можетъ, пріидеть по въръ своей и по милости Божіей.

Конецъ перваго Вашего письма вводить меня въ большое сомнъніе: останетесь ли Вы върны Кореъ? Не похитять ли Васъ? Кръпитесь, отче, елико силы есть. Дъло то въ Кореъ какое любезное! По всъмъ отзывамъ, которыхъ не мало печатается, Корея несравненно надежнъе для христіанства, чъмъ Китай и Японія. Протестанты тамъ большими шагами шагаютъ; католики, въроятно, еще большими. Мы-то чтоже? Ей, отче, съ Божією помощію, зрите впередъ и идите твердою стопою, не озираясь вспять!

Божіе благословеніе и глубокій поклонъ мой Вамъ и всей братіи Вашей.

Братски любящій Васъ и душевно уважающій, покорный слуга и богомолецъ Вашъ Архіепископъ Николай.

Прим. 1) Вопросъ о крещеніи кореянокъ представлялся немаловажнымъ не только въ силу естественной стыдливости взрослыхъ женщинъ, но и потому, что по понятіямъ корейцевъ, благовоспитанная женщина не должна даже обнажать свое лицо по выходъ изъ дому и обязана носить на лицѣ на подобіе турчанокъ особое покрывало, такъ что и простое прикосновеніе къ ней посторонняго мужчины считается неприличнымъ и оскорбительнымъ. Впрочемъ, послѣ аннексіи Кореи взгляды и обычаи корейцевъ стали сильно измѣняться въ сторону европейцевъ.

<sup>2)</sup> Въ силу указанныхъ причинъ въ прим. 1-мъ во Владивостокской Миссіи практиковалось обливательное крещеніе для корейцевъ и было запрещено распоряженіемъ Начальника Миссіи Епископа Павла.

<sup>3)</sup> Въ Корев произошелъ интересный въ Церковной практикв случай, когда оглашенный за отдаленностью миссіонера и отсутствіемъ христіанъ въ селеніи крестилъ на смертномъ одрв по просьбв умирающихъ – мужчину и женщину, мужчина вскорв умеръ, а женщина выздоровъла.



#### Стихотвореніе † Оптинскаго старна схи-архимандрита Варсонофія.

#### "Святитель Оеодосій".

"Преудобренъ во архіереяхъ, святителю <del>О</del>еодосіе, былъ еси свѣтило своему стаду"...

Тропарь св. Өеодосію, Черниговскому чудотворцу.

Въ часы тревожнаго и смутнаго волненья Встаетъ въ душъ моей по временамъ. Какъ дивный звукъ святого пъснопънья, Блаженное и чудное видънье.

Я вижу городъ и старинный храмъ, И тополи вокругъ него густые, Сіяющій алтарь, лампады золотыя,

Почіеть Өеолосій въ ней святой —

Ряды святыхъ иконъ, молящійся народъ, Святителя, съ слезами умиленья, Свершающаго дивное служенье, И купола надъ ними звъздный сводъ, Глубокихъ думъ исполненныя лица...
Торжественно тамъ высится гробница; Духовный исполинъ и воинъ Божьей рати,

Безмездный врачъ и немощныхъ цълитель, Скорбящихъ, плачущихъ духовный утъшитель, Могучій стражь страны своей родной,— И хоръ пъвцовъ гремитъ ему хвалой!..

Страна чудесь, о Русь моя святая! Иноплеменниковъ тъснятъ тебя толпы И силятся занять твои стопы... Но ты идешь, страна моя родная,

Впередъ съ надеждою на Господа Христа, Смиренно преклонясь подъ тяжестью креста, Храня Его святыя повельныя,— Изъ рода въ родъ пребуди имъ върна. Въ тебъ таится сила возрожденья Народовъ міра. Къ свъту воскресенья

И въ царство жизни, радости полна, Ты поведешь ихъ мощною десницей, И плодъ духовный возрастишь сторицей, Блаженная, счастливая страна!..

### Письмо къ духовной дочери.

Вате Преподобіе, матушка N.

Миръ вамъ и благословение Божие!

Вы спрашиваете меня: какъ жить и какъ молиться?—Этотъ гласъ, вопіющаго въ пустыни, во мнъ и вездъ раздается, но гласомъ вопіющаго въ пустынъ и остается... Самъ-то я не научился,—могу-ли кого научить?.. Но попытаюсь исполнить послушаніе.

Господи, благослови!

Вы говорите, что тяжелое несете послушаніе— и слава Богу! Что налагають на насъ,—это кресть; велять—это гвозди приколачивають ко кресту!.. Неси иго Христово, этоть кресть Христовь! "Раздай имъніе твое, возьми кресть и слъдуй за Мной, и будешь имъть сокровище на небеси" (Ме. 19, 21).

"Раздай имѣніе" — отсѣки волю свою и послужи въ самоотреченіи и послушаніи; что наложать на тебя нести, — неси безропотно и сознавай при этомъ, что ты — грѣшница, подобно какъ на крестѣ сознаваль свои грѣхи благоразумный разбойникъ, и съ креста взывалъ: "Помяни мя, Господи, егда пріидеши во Царствіи Своемъ"! Будемъ и мы такъ взывать ко Господу Богу, какъ онъ взывалъ на крестѣ. — И ты на послушаніи взывай: "Боже, милостивъ буди мнѣ грѣшницѣ"! "Помяни мя, Господи, егда пріидеши во Царствіи Своемъ!" — И ты скоро, скоро будешь въ раю.

Вотъ, предъ нами Іисусъ Христосъ: Онъ—безгръшенъ, а страдаетъ за насъ на крестъ!.. Эти лучи Его милосердія падаютъ на насъ и зажигаютъ въ насъ надежду и пламенную въру въ Него, что Опъ, милосердный, облегчитъ наши страданія, когда мы несемъ эти послушанія ради Христа и ради спасенія нашего. Съ Нимъ состраждемъ,—съ Нимъ и прославимся.

Молитвы мы не умѣемъ читать, но пусть жертвой нашей будутъ труды, и послушаніе—вмѣсто устной молитвы. И пусть будетъ сердце чисто, сокрушенно и смиренно, и Богъ его не уничижитъ, а ублажитъ,—пріидетъ и обитель Свою сотворить въ насъ. Только смиренныя сердца могутъ быть престолами и жертвою, и мы—небомъ—тогда, когда Богъ благодатію Своею вселится въ сердцахъ нашихъ.

Воть, тогда-то мы и заживемъ небесною радостью, ибо окружать насъ св. Ангелы, и пророки, и апостолы, мученики, преподобные, праведные и всѣ святые просіявшіе...

У,—какъ хорошо, весело будеть и умирать при такихъ пособникахъ!.. Смиряющіе себя такъ—вознесутся торжественно предъ Царя славы.

Томи томящаго тя, смиряй себя и умягчай сердце свое, и оно само тебя научитъ.

Вашъ усердный богомолецъ С. А. Гавріилъ.

# -|-

## Чертогъ Твой вижду, Спасе мой!

Вотъ, дверь предо мною въ Чертогъ Твой открыта, Ее мнѣ отверзла десница Твоя; Но рубищемъ ветхимъ едва я прикрыта, И гаснетъ безъ масла лампада моя!..

Я плачу; рыдаю; къ печали же вящшей Съ собой не взяла я священный елей, Тебя я не встръчу съ лампадой горящей,

Не вниду въ Чертогъ Твой въ одеждѣ моей!.. Какъ полночь приблизится, я не замѣчу, Но въ полночь раздастся торжественный гласъ: Женихъ, вотъ, идетъ! выходите навстрѣчу!— И мудрыя дѣвы воспрянутъ тотчасъ.

Поправивъ свътильники, легкой стопою Встръчать Тебя дъвы святыя пойдуть, И, славой сіяя тогда неземною,

Въ Чертогъ Твой прекрасный, ликуя войдуть. И буду я слышать тъхъ дъвъ ликованье, И сердце заноетъ тоскливо въ груди; Съ лампадой угасшей, въ плохомъ одъянъъ Я въ брачный Чертогъ не посмъю войти.

него незамѣтнымъ, онъ, какъ говорится, не примѣчаетъ времени. Пройдетъ много часовъ, а ему кажется, что едва-едва успѣло пройти нѣсколько минутъ. Такъ сладко бесѣдовать съ Богомъ! "Богъ, говоритъ св. Іоаннъ Дамаскинъ, въ Себѣ Самомъ заключаетъ всецѣлое бытіе, какъ бы нѣкоторое безпредѣльное и безграничное море сущности". И кто входитъ въ это море, кто погружается въ неизслѣдимыя глубины его—для того въ глубинахъ этихъ исчезаютъ минуты, часы—все время, и остается одна только вѣчность, и въ вѣчности—вѣчный Богъ.

Недалеко отъ Троице-Сергіевой Лавры есть скитъ Геосиманскій. Въ этомъ скиту подвизался въ затворъ старецъ, јеросхимонахъ Александръ († 9 февр. 1878 г.), неустанный дёлатель умносердечной молитвы Іисусовой. Разсказываетъ про этого старца бывшій ученикъ и келейникъ его, теперь маститый игуменъ, самъ мудрый старець и испытанный учитель въ духовной жизни-разсказываетъ: "бывало, пойдешь ко всенощной и зайдешь къ старцу, о. Александру, — отъ сядеть при мив на стуль; уйдешь ко всенощном и по окончаніи службы опять зайдешь къ старцу, а старецъ все сидитъ на томъ же мъстъ съ молитвою. Услыша шумъ, онъ подниметь голову и, увидя меня, какъ бы удивится и спроситъ: "неужели всенощная отошна? Мић думалось, что я только-что сълъ, а времени прошло уже четыре часа, за молитвой Іисусовой времени не вижу, оно течетъ, такъ скоро, какъ будто бы летитъ".

Если здѣсь, на землѣ, въ царствѣ смерти и времени, человѣкъ, въ бесѣдѣ съ Богомъ, совершенно забываетъ время, выходитъ изъ его каскаднаго водо-

ворота, то понятно вамъ, возлюбленные, почему на небъ, въ царствъ жизни въчной, нътъ, и совсъмъ не можеть быть времени. Тамъ, у ангеловъ, одно только въ мысли, одно въ сердцъ — Богъ въчный. А "въчность, любомудрствуеть св. Григорій Богословъ, есть такое продолженіе, которое простирается наравнъ съ въчнымъ, не дълится на части, не измъряется какимъ-либо движеніемъ, ни теченіемъ солнца... въчность не есть ни время, ни часть времени, — она неизмърима".

Неизмъримая, безграничная заповъдь дана и намъ съ вами, други: "будьте вы совершенны, какъ совершенъ Отецъ вашъ Небесный" (Мв. V, 48).

Поддерживаемые десницею Божіей, встаньте твердо, неуклонно на этоть путь духовнаго возрастанія и совершенствованія во Христѣ Іисусѣ, и вы уподобитесь ангеламъ: всею душою почувствуете, какъ предъвами начнетъ исчезать время, дни, недѣли, мѣсяцы, годы, и предъ взоромъ вашимъ во всемъ величіи своемъ и необъятности, какъ предъ ангелами, будетъ развертываться вѣчность... вѣчность... вѣчность...

Архимандритъ Серафимъ (Звѣздинскій).

### Бестда о воскресеніи мертвыхъ.

Вст мертвены и малые и великіе воскреснуть, и море и смерть и адъ отдадуть мертвены своя. Апок. 20, 12—13.

Послѣ совершеннаго ниспроверженія царства антихриста и рѣшительной побѣды Іисуса Христа надъдіаволомъ, настанетъ неизмѣнное состояніе церкви торжествующей или царства славы. Сіе состояніе начнется всеобщимъ воскресеніемъ мертвыхъ. Воскресеніе мертвыхъ есть такое дѣйствіе всемогущества Божія, по которому въ опредѣленный судьбами Божіими день тѣла всѣхъ умершихъ отъ начала міра людей востануть изъ персти земной и паки соединятся съ душами своими, нѣкогда оживлявшими ихъ. Оживленіе тѣлъ человѣческихъ и соединеніе ихъ паки съ душами ихъ есть истина несомнѣнная и утѣшительная. Побесѣдуемъ пространнѣе о воскресеніи мертвыхъ по ученію Св. писанія и святыхъ отцевъ Церкви.

Воскресеніе мертвыхъ возможно по всемогуществу Божію. Всемогущій Богъ, создавшій міръ сей изъ ничего однимъ всесильнымъ словомъ Своимъ, имѣетъ, безъ сомнѣнія, полную возможность воскресить и тѣло, согнившее и истлѣвшее. Въ сей непреложной истинѣ убѣждаетъ насъ созерцаемая нами природа со всѣми ея произведеніями. Какъ по окончаніи зимы и при

наступленіи весны, ежегодно при возвращеніи и приближеніи великаго небеснаго свътила-солнца къ нашему земному шару бываеть великая перемъна, -- вся видимая природа воскресаеть, -- вст земныя растенія и даже нъкоторыя животныя какъ бы вновь оживають: такъ точно по прошествін жестокой зимы послъднихъ антихристовыхъ скорбей, — по очищеніи всѣхъ вещей міра сего силою огня, и при наступленіи духовныя въчныя весны и при появленіи духовнаго свътила-Солнца правды—Господа нашего Іисуса Христа истиннаго Богочеловъка, въ полномъ сіяніи и свъть, въ неописанномъ великолъпіи и славъ, тъла всъхъ разумныхъ видимыхъ тварей оживутъ, востанутъ, воскреснутъ и получатъ новый видъ, новую жизнь и новыя дъйствія, соединившись съ своими душами. Видите братія, что и самая природа для внимательнаго ума есть громогласнъйшій проповъдникъ воскресенія. Но кром'в и сего внішняго пропов'яданія объ общемъ воскресеніи, непреложно удостов ряютъ насъ въ сей истинъ Боговдохновенные писатели ветхаго и новаго Завъта и Самъ Господь нашъ І. Христосъ Воскресшій и Воскресившій другихъ челов вковъ. Такъ Авраамъ, ръшившійся принести въ жертву сына своего, показалъ на себътвердую въру въ воскресеніе, сказавъ: силенъ есть Богь изъ мертвыхъ воскресити его. lовъ во всъхъ злоключеніяхъ жизни также утъщаль себя надеждою воскресенія, когда говориль: втамъ, яко присносущенъ есть, иже имать искупити ми: и на земли воскресити кожсу мою, терпящую сія. Въ сей святой истинъ весьма сильно удостовъряли пророки: такъ Исаія пишетъ: воскреснуть мертвіи, и востануть, иже во гробъхъ, и возрадуются иже на земли. Пророкъ Даніилъ тоже предвозвъщалъ, глаголя: мнози оть спящихь въ земний персти востануть. Апостоль Павелъ пишетъ: не говорите, како востанутъ мертвіи; или коимъ тъломъ пріидутъ; безумне, обрати взоръ твой на все окружающее тебя, и посмотри, ты, еже съеши, не оживетъ, аще не умретъ: и еже съеши, не тъло будущее съещи, не голо зерно. Богъ же даетъ ему тъло, якоже восхощеть, и коемуждо съмени свое тъло. Ты бросаешь въ землю простое зерно, но оно, согнивая, не уничтожается, а къ новому рожденію пріуготовляется; оно, согнивъ, принимаетъ на себя тъло и приноситъ многій плодъ. Подобно и наши тъла для того умирають, да пока живуть; для того погребаются въ землъ, да воспріимутъ новую сущностьвоспріимуть съ большимъ плодомъ. Camb Focnodb, пишетъ Апостолъ, въ повельнии, во гласъ Архангеловъ и въ трубъ Божіи снидетъ съ небесе, и мертвіи о Христы воскреснуть. И Самъ Господь нашъ говорить: Грядеть чась и нынт есть, егда мертвій услышать глась Сына Божія, и услышавше оживуть: Грядеть чась, въ оньже вси сущіи во гробъхь услышать глась Сына Божія, и изыдуть. Ядый Мою плоть и піяй Мою кровь, имать животь вычный, и Азъ воскрешу его въ послъдній день.

Сія святая истина о воскресеніи мертвыхъ, какъ необходимая по правосудію Божію, дабы всякой на послъднемъ судъ получилъ праведное воздаяніе, подтверждается могими опытами уже совершившимися и сомнънію не подлежащими. Такъ во образъ общаго всъхъ человъковъ воскресенія Боговдохновенный Пророкъ Илія воскресилъ въ Сарептъ Сидонской сына вдовицы,—воскресилъ, дунувъ на отрочища трижды,

и, призвавъ Господа, сказалъ: Господи Боже мой! да возвратится душа отрочища сего въ онь, бысть тако. Пророкъ Елисей воскресиль въ Соманъ сына жены Соманитяныни, благотворившей сему Человъку Божію. Самъ Господь нашъ, во образъ общаго всъхъ человъковъ воскресенія, и въ достовърное свидътельство, воскресилъ въ Виеаніи умершаго друга своего Лазаря, -- воскресилъ уже возсмердъвшаго и загнившаго. Во образъ общаго всъхъ человъковъ воскресенія и Госполь Самъ воскресъ, — воскресъ, бывъ гробъ тъломъ положенъ, а душею во адъ сошедши, и изведши изъ онаго всъхъ плънныхъ върующихъ въ Него. Во образъ всъхъ человъковъ воскресенія, при самомъ распятіи и смерти Господа Іисуса, воскресло великое множество умершихъ: тогда, какъ Богочеловъкъ, на крестъ будучи, испустилъ духъ, завъса церковная раздрася, земля потрясеся, солнце померче, и гроби отверзошася, и многа тълеса усопшихъ святыхъ восташа. И изшедше изъ гробъ, по воскресении Его. внидоша во святый градъ, и явишася мнозъмъ. Всъ же сіи вышеприведенныя свидътельства и примъры не ясно ли вразумляють насъ, христіане, что Воздвигій Христа изъ мертвыхъ, оживотворить и наша мертвенная тълеса, что какъ вси о Адамъ умирають, такъ и вси о Христъ оживутъ.

Но какъ Господь нашъ — истинный Богочеловъкъ возставилъ плоть Свою изъ гроба не такою, какова она была до воскресенія Его, а гораздо благороднъйшею. Плоть Его прежде была подвержена, подобно нашей, чувственности и земнымъ склонностямъ (хотя не имълъ первой и не послъдовалъ послъднимъ, но владълъ ими), послъ же смерти и воскресенія чув-

ственность сія отпада и земныя склонности въ ней совершенно уничтожились. Плоть Его прежде была видима и осязаема: по воскресеніи же учинилась тончайшею-изъ земной небеснымъ Тъломъ, изъ плотской духовнымъ-учинилась такою, что могла быть видима и осязаема отъ учениковъ Его, и невидима и неосязаема-всюду проходна; Она имъла видъ плоти и костей, когда Өома осязавъ, имъла видъ и духа, когда пришелъ къ нимъ Христосъ дверемъ затвореннымъ. Плоть Его была немощна, душевна, страданіямъ и смерти подвержена: въ воскресеніи же востала сильною, безсмертною, славною, духовною, прославленною, облеченною въ Божественный Свъть, словомъ такою, которая способна была вознестись съ Божествомъ Сына Божія на небо, вступить въ м'єста, приличныя Ангеламъ, — духамъ безплотнымъ и състи одесную Отца Небеснаго. Подобно сему востануть тъла всъхъ умершихъ человъкъ, но востанутъ не въ такомъ видъ, вь какомъ они находятся нынъ отъ паденія. Нынъ они грубы, тверды, тягостны, тлінны, немощны, видимы, земны, смертны, но востануть въ общее всъхъ воскресеніе совсъмъ въ другомъ видъ: они вмъсто грубыхъ будутъ утонченными, вмъсто темныхъ твердыхъ просвътленными и всюду проходными, вмъсто тяженыхъ легкими, скоро парящими, такъ что въ одно мгновеніе ока они оть всёхъ странъ вселенныя, якоже орли, соберутся предъ престолъ Божіимъ; будуть вмъсто тлънныхъ нетлънными, вмъсто немощных вильными, вм всто видимых невидимыми для тълесныхъ очей, вмъсто земныхъ духовными, вмъсто смертныхъ безсмертными. И при всей такой перемънъ своей они будутъ не привидъніями какими или зракомъ, и не духами, а истинными тълами только духовными, им'вющими видъ твхъ же человъковъ, такъ что въ то время каждый изъ насъ можетъ узнать другь друга, какъ и Апостолы узнали Христа по воскресеніи Его. Ибо Апостолъ Павель, свилътельствуя о воскресеніи мертвыхъ, говорить: съется теперь тъло въ тлъніе, востаетъ въ нетльніи: спется въ немоши, востаетъ въ сили: спется тило дишевное - плотское, востажить тило диховное. Есть тьло душевное, и есть тым духовное. Воть какое будеть наше воскресеніе! И въ сей-то перемънъ будутъ участвовать не только умершіе отъ начала міра, но и живые. Ибо и живые, имъющіе дождаться второго славнаго пришествія Христова, не умруть въ то время, ибо тогда не будетъ наружной смерти. Но такъ какъ невозможно будеть имъ вступить съ грубою плотію своею въ духовное царство; то, вмъсто наружной смерти, когда живые, подобно какъ и мертвые, услышатъ трубный глась Ангельскій, воспрянувъ какъ бы отъ сна, увидятъ тогда себя совершенно въ другомъ образъ, въ другихъ чувствованіяхъ. Ибо живые, хотя въ то время не умрутъ, однако измънятся: вси не успнемъ, говоритъ Апостолъ, вси же измънимся. Сіе грубое тъло, какъ толстая одежда, спадетъ тогда и сдулается утонченнымъ, чувственность вся исчезнетъ, плотскія похоти уничтожатся, страстныя склонности перестанутъ дъйствовать, и живые безъ смерти увидятъ на себъ смерть, и не умерши увидять себя новыми человъками, то есть духовными. Ибо тъла, отложивъ плотскія склонности, скинувъ съ себя чувственность и тлъніе, учинятся духовными, всюду проходными и способными къ въчному пребыванію въ духовномъ

царствъ. Всъ мертвые въ такомъ видъ-въ видъ духовномъ воскреснутъ. Всъ воскреснутъ, по увъренію блаженнаго Августина, въ своемъ полъ — мужи въ мужескомъ, жены въ женскомъ, только безъ всякихъ плотскихъ вожделвній; посему Іисусь Христось и сказалъ невърующимъ Іудеямъ и Саддукеямъ, что въ воскресеніи ни женятся, ни посягають, но якоже Ангели Божіи суть на небестахъ. Вст воскреснутъ и малые и великіе, въ полномъ возрастъ: ибо въ духовномъ тълъ, такъ какъ и въ первобытномъ, не будеть никакого недостатка-не будетъ ни слабости младенческой, ни дряхлости старческой, ни поврежденій болъзненныхъ. Всъ воскреснутъ, говоритъ Августинъ, съ таковымъ тъломъ, съ каковымъ долженствовали бы въ совершенномъ возрастъ быть, хотя бъ прежде тъло было или младенческое, или отъ старости одряхлъвшее: ибо тогда какъ въ разумъ, такъ и въ тълъ не останется немощи. Всъхъ человъковъ тъла въ воскресеніи и по возрасту и по цізлости будуть совершенныя, только или въ свътъ Божій, или въ адскую тьму облеченныя, то есть опредъленныя или къ въчному блаженству или къ въчному мученію, смотря потому. какія свойства онъ могуть принять на себя: да пріиметь кійждо, яже сь тъломь содъла, или блага или зла, говорить Апостоль Павель. Для продолженія же бытія ихъ тогда не будутъ нужны тѣ средства, которыя теперь потребны для поддержанія тъла нашего: Брашна чреву, а чрево брашномъ: Богъ же и сів и сія упразднитъ.

Братія! вид'єли вы изъ сказанной бес'єды, что непрем'єнно будетъ воскресеніе мертвыхъ, котораго вс'ємы чаемъ или ожидаемъ, — будетъ возстаніе т'єлъ

нашихъ. Воздвигій Христа отъ мертвыхъ воздвигнетъ и наше мертвенное тѣло живущимъ духомъ Его въ насъ. Посему, христіанинъ, тѣло твое, которое паки нѣкогда должно востать изъ праха, представляй жертву живу, святу, благоугодну Господеви, да преобразитъ Онъ нѣкогда оное, яко быти ему сообразну тѣлу славы Его. Храни его въ чистотѣ и святыни, какъ жилище Духа Святаго въ настоящей жизни и имѣющее озариться славою въ будущей. Да не скорбимъ, братія, о умершихъ друзьяхъ и кровныхъ нашихъ, — смерть есть только краткая разлука, но настанетъ часъ, егда Богъ умершія во Іисусѣ приведетъ съ Нимъ, настанетъ часъ всеобщаго воскресенія, которое паки соединитъ всѣхъ, разлученныхъ смертію временною.

leрей.

### Предъ Плащаницею.

"Совершилось"... Таковъ былъ послѣдній глаголъ Христовъ съ высоты голгоескаго креста.

Совершилось величайшее дѣяніе правды и милости Божіей; совершилось величайшее дѣло неправды и немилосердія человѣческаго. Тотъ, Кто никому не сдѣлалъ ни малѣйшаго зла; Тотъ, чья жизнь и въ словѣ и въ дѣлѣ была только добромъ для всѣхъ,—преданъ, поруганъ, избитъ, осужденъ, распятъ на крестѣ и умеръ. Вотъ что совершила злоба человѣческая. И это преступленіе было столь ужасно, что даже бездушная природа предъ нимъ содрогнулась: солнце померкло, земля потряслась, камни разсѣлись... (Мте. XXVII, 45, 51).

Но премудры пути Господни: въ этомъ величайшемъ проявленіи злобы человѣческой открылась величайшая любовь Божія къ человѣку. Не напрасно Христосъ умеръ: Онъ на сіе и пришелъ, чтобы всѣхъ привлечь къ Себѣ, всѣхъ спасти (Іоан. XII, 27, 32). Праведникъ пострадалъ за грѣшниковъ, чтобы и ихъ сдѣлать сынами Божіими, чтобы и имъ отверзать врата рая, загражденныя грѣхомъ Адама. Онъ душу свою положилъ за всѣхъ людей, Онъ разрушилъ царство діавола, Онъ примирилъ человѣка съ Богомъ. Своею

смертію Онъ совершиль все то, что требовалось правосудіємъ Божіимъ.

Поэтому и безсильно было надъ Нимъ владычество смерти. Сошедъ во адъ и разрушивъ его силу, Онъ воскресъ со славою, Онъ далъ върующимъ въ Него право радостно восклицать: смерть, гдъ твое жало? адъ, гдъ твоя побъда? Поглощена смерть побъдою. (1 Кор. XV, 55, 54).

Совершилось... Побъждена смерть... Воскресъ Христосъ, ея Побъдитель...

Зачѣмъ же нынѣ Онъ снова лежить бездыханный предъ нами? Зачѣмъ наши взоры туманять печалью эти погребальныя пелены? Зачѣмъ наше сердце терзають эти язвы? Зачѣмъ Святая Церковь омрачаетъ нашъ духъ напоминаніемъ смерти, завершившейся славнымъ воскресеніемъ?

Не излишне, братіе, сіе напоминаніе и не безъ великой премудрости оно совершается. Воскресъ Христосъ, открыль человъку входь въ царство небесное, свободилъ его отъ гръха, проклятія и смерти. Но человъкъ забываетъ объ этомъ, ему жаль разстаться со гръхомъ, онъ не рвется изъ объятій смерти и ада, онъ снова и снова, безпрестанно творитъ то, за что его ожидаетъ проклятіе Божіе. И то, что творилось XIX въковъ тому назадъ тамъ, въ Іерусалимъ и на Голгооъ, творилось и во вев послъдующе въка, творится и въ наши дни, если еще не хуже. Правда, нътъ уже того Іуды, который предалъ Христа; но не подражаемъ ли мы этому несчастному, когда, нося имя Христово, заповъди Его не соблюдаемъ? Нътъ Каіафы, жестокосердо назначающаго смерть одному за другихъ; но чъмъ лучше его мы, когда готовы несчастія и мученія нашихъ ближнихъ использовать для своего благополучія? Нътъ Пилата, умывающаго руки при осужденіи невиннаго: но не его ли единомышленниками являемся мы, когда безмолвно и равнодушно взираемъ на угнетенія невинныхъ и слабыхъ, коихъ мы могли бы защитить? Нътъ толпы, яростно требующей распятія; нътъ воиновъ, біющихъ тростію, возлагающихъ терніе, пригвождающихъ ко кресту: но не распинаемъ ли мы сами Христа, не наносимъ ли мы Ему еще тягчайшія язвы своими безчисленными беззаконіями и преступленіями, своею неблагодарностію Тому, Кто язвенъ былъ за грѣхи наши, умеръ для нашего спасенія?

Вотъ о чемъ, братіе, хочетъ напомнить намъ нынѣ Святая Церковь. Вотъ для чего она полагаетъ предъ нашими взорами сіе пречистое тѣло. Вотъ о чемъ поразмыслить призываетъ она насъ въ преддверіи праздника Свѣтлаго Христова Воскресенія.

Пусть же, братіе, нынѣ, предъ этимъ образомъ тѣла Христова, совершится съ нами то, что было въ часъ смерти Христовой. Пусть померкнетъ ослѣпляющее насъ солнце нашего себялюбія и гордости; пусть потрясется раскаяніемъ душа наша отъ множества содѣянныхъ ею беззаконій; пусть распадется наше каменное сердце и замѣнится сердцемъ, полнымъ любви къ Богу и ближнимъ. Пусть изъ глубины души нашей раздастся вопль разбойника покаявшагося: помяни мя, Господи, егда пріидеши во царствіи Твоемъ! Аминь.

Профессоръ свящ. В. Зыковъ.

## "Власть ключей".

#### Церковно-историческій очеркъ.

Движимый Божественной силой любви Апостоль Іоаннъ приходить съ евангельскимъ благовъстіемъ въ Смирну. Проведя немного времени въ этомъ городъ, онъ особенно отличилъ своимъ вниманіемъ одного юношу. Отправляясь изъ Смирны, апостолъ говорить епископу смирнскому:

— этого я ввъряю тебъ съ особенною заботливостью, свидътельствуясь предъ церковью и Христомъ.

Прошли годы. Епископу не удалось сохранить въ правой въръ и христіанской жизни этого юнощу: послъдній, омрачившись злыми удовольствіями обыденной жизни, съ ступени на ступень дошелъ до низинъ гръха—сталъ разбойникомъ...

Іоаннъ опять въ Смирнъ. Прежде всего онъ вспомнилъ объ юношъ, оставленномъ на попечении епископа: гдъ онъ, что онъ?

Епископъ, глубоко вздохнувъ, говоритъ:

- онъ умеръ.
- Какъ и какою смертью?
- Умеръ для Бога, сдѣлался грѣшникомъ; разбойникомъ.

Старецъ, апостолъ Іоаннъ, беретъ коня и мчится

въ горы искать заблудшаго. Добранся до него: въ станъ разбойниковъ.

Тотъ юноша, теперь предводитель разбойниковъ, все потерялъ въ своей душѣ: одно сохранилось—ему стыдно апостола. И онъ бѣжитъ прочь.

— Зачёмъ, сынъ мой, бёжишь отъ меня, твоего отца и старца? Есть еще надежда жизни; я берусь отвёчать за тебя предъ Христомъ: остановись Вёруй. Покайся. Христосъ пріемлетъ кающагося.

Дрогнуло сердце юноши: слезами раскаянія онъ примиряется съ Церковью, и утѣшенный апостоломъ, идеть подвигами заглаждать грѣховный налеть паленій...

Это трогательное, всеобдержанное преданіе Церкви указываеть, что весь процессь духовной жизни по смыслу Новаго Завъта есть покаяніе: "если говоримъ, что не имъемъ гръха,—обманываемъ самихъ себя, и истины нътъ въ насъ. Если исповъдуемъ гръхи наши, то Онъ, будучи въренъ и праведенъ, проститъ намъ гръхи наши и очиститъ насъ отъ всякой неправды".

Покаяніе ведеть къ святости.

Это совершенно понятно православному христіанину, который знаеть, что человъческая природа склонна къ гръхопаденіямъ, но благодатью Святого Духа эта же природа способна къ возстаніямъ, которыя и совершаются въ таинствъ покаянія: отсюда необходимость таинства покаянія и, какъ фонъ его, покаянное чувство на всю жизнь.

Подобное, единственно истинное міропониманіе не пріемлется и даже отвергается протестантизмомъ и раціоналистическими сектами.

Почему? Церковь-свята. Не вдумавшись и не по-

нявши въ чемъ святость церкви, протестанты и протестантствующіе (а таковы сектанты) пытаются учить, что покаяніе, какъ таинство, многократно дарующее прощеніе кающимся, не должно быть въ церкви, ибо послѣ крещенія, а у сектантовъ послѣ духовнаго возрожденія, человѣкъ не можеть грѣшить. Свое заблужденіе они пытаются обосновать указаніемъ на жизнь Церкви ІІ и ІІІ вв., когда по ихъ мнѣнію всѣ члены Церкви были святые, а согрѣшившіе извергались вонъ.

Подобныя мысли—во-первыхъ—ложь, во-вторыхъ—ложь, въ третьихъ—ложь.

Обращаясь къ историческимъ церковнымъ памятникамъ той эпохи, мы можемъ представить, сущность святости Церкви.

Церковь, какъ организмъ, въ своемъ видимомъ проявленіи зиждется на законахъ нормальнаго общечеловъческаго развитія.

Каждое, чисто человъческое общество на первыхъ порахъ своего существованія, всегда не великое по количеству членовъ, обладаетъ наибольшимъ воодушевленіемъ ихъ и наименьшимъ, точнымъ формулированіемъ своихъ основъ, которыя ясно выступаютъ только у выдающихся умовъ того времени.

Подобно этому и Церковь первые шаги своего бытія на земл'в ознаменовала наибольшею святостію своихъ сыновъ; но т'в, кто являлись выразителями и проводниками ученія и благодатной силы Христа,—пастыри зовуть къ покаянію: "всёмъ кающимся Господь прощаетъ, если они возвращаются къ единенію Божію и къ собору епископа. В'врую благодати Іисуса Христа, который разр'вшитъ отъ васъ всякія узы". (Св. Игнатій Богон.).

Земная жизнь—время покаянія, ибо послѣ смерти нѣтъ уже возможности покаяться; "тогда люди уже горшки, поставленные въ печь, которыхъ поздно поправлять".

Такимъ образомъ, идея покаянія, а не неподвижной святости, была и въ первенствующей Церкви.

Только тогда болье строго было отношеніе къ гръхамъ, потому что, особенно во времена гоненій, близко было сердцу каждаго христіанина второе пришествіе Христа. Но при всемъ томъ святость отдъльнаго человъка не была равносильна святости Церкви, что можно видъть изъ сочиненія "Пастырь" Святого Ерма. У него есть характерная фраза, что благодать Христова дается совершенствующимся, которыхъ онъ именуеть: "святымъ согръшившимъ". Да и самый греческій терминъ agios (святой, безпорочный) прилагается къ Церкви, а святой, какъ означеніе върующаго во Христа, начертывается какъ сатнагоз (святой, очищенный). Святость каждаго христіанина разумъется, какъ стремленіе къ святости чрезъ покаяніе...

Но и въ жизнь первенствующихъ христіанъ вросло съмя сатаны, ложное пониманіе святости. Ядъ этой лжи на порогъ III въка внесли монтанисты. Самъ Монтанъ, Прискилла и Максимилла стали учить, что Церковь вселенская заблуждается, допуская покаяніе, ибо ему, Монтану, открыто Параклетомъ (Божій Духъ, по ученію монтанистовъ) больше Христа и лучше. Монтанисты учили, что Параклетъ отмъняетъ Христа, начиная новое царство духовное, а Церковь— есть царство душевное. Эти люди находятся въ прельщеніи отъ духа злобы: "кто лжецъ если не тотъ, кто отвергаетъ, что Іисусъ есть Христосъ? Это—антихристъ, отвергающій Отца и Сына". (Іоан. Богосл.).

Монтанизмъ былъ осужденъ.

"Върующіе начали часто и во многихъ мъстахъ Азіи собираться, и, изслъдовавъ новое ученіе, объявили его нечестивымъ и отвергли, какъ еретическое: тогда,—преданные ему—отлучены были отъ Церкви". (Евсевій).

Такъ было поступлено съ новоявленнымъ сектантскимъ явленіемъ, потому что Церковь экстаза не признаетъ, какъ не совмъстимаго съ благодатью Святаго Духа. Но гибельность монтанизма была не только въ экстатическомъ, одержимомъ состояніи его послѣдователей, а и въ томъ, что они выдъляли изъ своей среды ложныхъ пророковъ, такъ называемыхъ "духовныхъ епископовъ", которые не только замъняли Богомъ учрежденную іерархію, но и властвовали надъ нею, уча, что власть прощать гръхи принадлежить имъ, монтанистическимъ пророкамъ, какъ непосредственнымъ пріемникамъ силы Параклета. Здъсь Церковь вступила съ ними въ борьбу, ибо ихъ лжеучение подрывало самую основу жизни христіанской-покаянія чрезъ таинства, совершаемыя епископами и пресвитерами. Одно время на сторону монтанистовъ сталъ даже самъ Тертулліанъ, хотя въ лучшемъ своемъ сочиненіи "De pudicitia" онъ опровергаетъ свои же собственныя мысли, когда называеть ученіе Параклета новой върой. И Тертулліанъ, и тъ, кто были склонны къ Монтанизму, указывали на мучениковъ, имъющихъ власть отпускать гръхи. До чего беззаствнчиво было это "киваніе" на мучениковъ въ такомъ святомъ дълъ, что одинъ церковный писатель съ сарказмомъ спрашиваеть монтанистовъ: "кто кому отпускаетъ гръхи? Пророкъ мученику прощаетъ грабежи? Или мученикъ пророку корыстолюбіе?" (Аммоній).

Роль мучениковъ въ Церкви была только иная: они ходатайствовали за гръшниковъ о прощеніи послълнихъ.

Самое же отпущеніе грѣховъ совершалось въ таинствѣ покаянія отъ руки епископа или пресвитера, которымъ, и имъ только, дана Христомъ вдасть врачевать грѣхи. "Цѣль жизни человѣка поставляется въ очищеніи отъ грѣховныхъ склонностей, въ совершенствованіи нравственномъ и даже физическомъ". (Климентъ Александрійскій).

"Обратившіеся изъ язычества и прежней жизни къ въръ однажды получають прощеніе. Согръшившій же послъ того, каясь, долженъ стыдиться, хотя бы и получалъ прощеніе. Истинное покаяніе, духовное возрожденіе бываетъ тогда, когда человъкъ не возвращается къ прежнимъ гръхамъ". (Онъ же).

Другой, знаменитый учитель Церкви, Оригенъ, также признаетъ необходимость покаянія. Въ притчѣ о неводѣ, онъ говоритъ: "въ настоящемъ вѣкѣ, т. е. неводѣ, и добрые и злые находятся вмѣстѣ".

Знаменательны его слова, роднящіе его съ ученіемъ Св. Ермы, которыя ясно указывають на одинаковость міровозэрѣнія церковнаго и во ІІ в. и въ ІІІ в.: "которые не святы, умирають во грѣхахъ своихъ, а которые святы, тѣ приносять раскаяніе во грѣхахъ; знають о своихъ ранахъ и о своихъ паденіяхъ, ищутъ священника, просятъ врачества и очищенія чрезъ первосвященниковъ (епископа); ибо свять тото, кто при помощи первосвященника заботится о гръха». При условіи раскаянія всякій грѣхъ прощается, потому что Церковь не есть общество экстатическихъ людей, а врачебница для больного грѣхомъ человѣчества.

Власть примънить это врачество, покаяніе, имъютъ епископы и пресвитеры. "Прощеніе гръховъ людямъ дается чрезъ людей же и только въ Церкви". (Оригенъ). Власть ключей у епископовъ.

Давая комментарій на евангельскій тексть, гдѣ говорится о врученіи Христомъ апостолу Петру власти ключей, Оригенъ говоритъ: "смотри, какую власть имѣеть скала, на которой основана Христомъ Церковь. И всякій говорящій: "Ты—Христосъ, Сынъ Бога Живаго", — имѣетъ твердое значеніе, какъ бы въ немъ Богъ судилъ, чтобы врата адовы не преодолѣли его при осужденіи. Поэтому, занимающіе мѣсто епископа переносять на себя это изреченіе Господа и, получивши отъ Спасителя ключи царства небеснаго, учатъ, что все осужденное ими на землѣ, связано на небесахъ и получившее отъ нихъ прощеніе на землѣ, разрѣшается въ небѣ"...

Такъ III в. жизни Церкви твердымъ словомъ учителя Церкви утверждаетъ власть ключей у Православной іерархіи.

Покаяніе, какъ таинство, является жизненнымъ нервомъ христіанъ, для которыхъ Церковь есть путь къ Святости, даруемой не экстатическимъ самооткровеніемъ, а возрожденіемъ многократнымъ въ благодатныхъ струяхъ Святого таинства покаянія.

Любовь Христа Спасителя, главы Церкви Вселенской, Православной подвигла и вкогда апостола Іоанна привести къ покаянію заблуждающагося, эта же любовь двигаетъ души православныхъ тоже къ покаянію предъ лицемъ свидътеля Христова, смиреннаго священника или епископа, которому отъ Христа дана власть ключей; и этой власти врата ада не одолъють!

Священникъ Василій Тарасовъ.

# Море житейское.

Что иное есть жизнь наша, какъ не бурное широкое море, волнуемое силою различныхъ вътровъ, гдъ кораблецъ души моея каждый день подверженъ волненію и я, убогій пловецъ, испытываю отъ сего безпокойства, страхи и скорби. Нътъ въ моей жизни ничего постояннаго, какъ и на моръ бурливомъ не бываетъ постоянства. То переживаю скорби, то радости, то надежды, то разочарованія. Но, конечно, скорбей и заботъ приходится переживать несравненно болъе, чъмъ радостей жизни и утъшеній. Ибо, когда благопріятствують мив дела, тогда не достаеть здравія; а когда здоровъ, не достаетъ чего-либо другого. Если богать, то много искушеній, а бъденъ-трудно живется... Ищу въ мір'в счастья и довольства, но найти гаковыхъ вполив не могу. Когда воображаю, что будто я уже достигь желаемаго, тогда снова должень бываю начинать теченіе свое, ибо то, что мною достигпуто, не удовлетворяетъ меня вполнъ, не даетъ сладкаго покоя духу моему. И вотъ опять начинаю исканіе, опять-стремленіе... Живу и вижу, что все преходить, все исчезаеть, все разрушается предъ очами моими. Цвътущая молодость дълается со временемъ дряхлою старостью; красота и здоровье-увядають;

богатство и слава проходять, и великіе умы изживаются... Что люблю, то уходить отъ меня; чего желаю, не получаю; а чего страшусь, то сбывается... Съ того времени, какъ я вступилъ въ міръ большей уже части жизни нътъ, которую ранъе видълъ. Нътъ уже многихъ моихъ близкихъ лицъ и друзей, образы которыхъ такъ глубоко запечатлълись въ сердцъ. Они уже отощии въ домъ ввиности и почили въ миръ оть трудовъ своихъ. Новыя дъйствующія лица явились на сцену жизни, да и они со временемъ уйдутъ, vйду также и я. Таковъ vжъ общій удёль настоящей жизни. Человъкъ, яко трава дніе его, яко цвъть сельный, тако отцвътетъ: яко духъ пройде въ немъ, и не будеть и не познаеть ктому мъста своего (Псал. 102 ст. 15—16). Все мірское вынужденъ тогда я буду оставить; возьму же съ собою только однъ добродътели, ежели упражнялся въ нихъ.

Вотъ въ краткихъ чертахъ жизнь моя. Такова она была доселъ, такова и впредь будетъ. Доколъ поживу на землъ—суета, непостоянство и заботы будутъ всегдашнимъ моимъ жребіемъ. Въ каждый новый день буду снова испытывать безпокойства и непостоянства сей жизни. Здравіе, коимъ я теперь наслаждаюсь, къ вечеру можетъ обратиться въ смертную бользнь. Вкушаемый мною теперь покой чрезъ часъ можетъ исчезнуть. Надежда, которою я теперь живу, близка уже можетъ быть къ той минутъ, когда сдълается совсъмъ тщетною. Умиленное сердце мое можетъ при мірскомъ шумъ скоро ожесточиться. Все счастье можетъ быть утреннею росою... И върны слова Премудраго: суета суетствій, всяческая суета — жизнь человическая.— "Это непостоянное море, мимотекущій потокъ, неуло-

вимое сновидѣніе, собраніе водъ, колеблемое волнами" 1)...

Для чего же вотъ я живу и тружусь? для чего подвергаюсь волненіямъ жизни? для чего переношу скорби, горести и нужды? Ужели тамъ за предълами гроба ничего болъе и не существуетъ и мое личное бытіе окончится смертію? Весьма быль бы я несчастенъ, если бы сталъ ограничивать жизнь однимъ только настоящимъ, не взирая на будущее. Не выразимо быль бы я жалокь, если бы не имъль живой въры Христовой и свътлой надежды на лучше будущее. Я погибъ бы въ морѣ жизни, мой корабль разбился бы въ пути. Но благодарение Господу: я, помилости Божіей, им'тю въ своемъ сердцъ живую въру въ Господа, и живу надеждами на лучшее будущее. Върую видъти благая Господня на землъ живыхъ (Псал. 26, 13). И эта-то живая въра въ Господа и сглаживаетъ всв неровности жизни, претворяетъ горести въ сладости, и даетъ мнъ временами минуты сладкаго покоя и утъшенія. Безъ въры я быль бы самый несчастнъйшій человъкъ въ міръ, тогда какъ съ върою я могу назвать себя и счастливымъ человъкомъ, нелишеннымъ у Господа милостей и благодатныхъ утъшеній. Живая въра уясняетъ мнъ самый смыслъ непостоянства и коловратности сей жизни, и даетъ отвъты на всъ недоумънные вопросы. Ты живешь, -- говорить она--- не для себя, собственно, а для Бога; и существуешь не для этой только жизни, а болъе для будущей. Ты здъсь странникъ и пришлецъ, твое настоящее отечество небо, туда ты и долженъ

<sup>1)</sup> Св. Василій Великій. Томъ 4-й Утвшеніе больному.

стремиться. Господу угодно было даровать тебъ жизнь, почтить тебя Божественнымъ Своимъ образомъ, отличить тебя свободою и разумомъ, и указать тебъ правый путь жизни, ведущій къ въчнымъ благамъ, чтобы ты, будучи существомъ разумнымъ и свободнымъ, могъ свободно и не принужденно слъдовать по нему. и быть въ постоянной любви и благодарности къ своему Создателю. Но такъ какъ ты, послушавши лукаваго совъта діавола, въ лицъ своихъ праотцевъ отпалъ отъ любви Создателя, вступилъ на путь гръха, ведущій въ погибель, и зашелъ въ непроходимыя дебри, откуда уже не было для тебя никакой надежды на спасеніе, то взыскать и спасти тебя отъ конечной погибели пришелъ на землю Самъ Творецъ твой и Создатель, нарекшій Себя пастыремъ Добрымъ, и. нашедши тебя въ горахъ, вдали отъ мъста истинной жизни, какъ заблудшую овцу, взялъ на рамо Свое, принесъ къ Отцу Своему и снова поставилъ тебя на правый путь жизни. Отъ тебя теперь зависить засвидътельствовать свою любовь къ твоему Спасителю и Господу върнымъ соблюденіемъ Его заповъдей. Аще кто любить Мя, слово Мое соблюдаеть (Іоан. 14, 23)сказалъ Онъ. И если ты, по сердечной любви къ Господу, пребудешь върнымъ Ему рабомъ, право шествуя путемъ спасенія, то будь увъренъ аще и умрешь, оживешь, - по слову Его, и удостоишься великихъ и неизреченныхъ благъ въ жизни будущей. Ибо грядеть чась, вь онь же вси сущій во гробькь услышать глась Сына Божія и услышавше оживуть. И изыдуть сотворшін благая въ воскрешеніе живота, а сотворшін злая въ воскрешение  $cy\partial a$ . (Іоан. 5, 25—29). Такъ изрекъ Господь Своими пречистыми устами, такъ и будеть, ибо слово Его-истина. Себе отврещися не можеть... Живая въра научила меня обращаться съ молитвою къ своему Творцу, испрашивать у Него необходимыхъ благъ жизни и, въ сердечной скорби, возвъщать Ему всъ печали мои. И околько я, гръшный и послъднъйшій человъкъ, чрезъ усердную смиренную молитву получилъ отъ Господа помощи, подкръпленія и утъшенія въ жизни! Сколько испыталъ на себъ милостей и щедротъ Божіихъ!-И не перечесть сего. Живая въра соединила меня съ Церковью, показала въ ней богатое сокровище духовное, и заставила полюбить ее сердечно, какъ свою родную матерь. Живая въра учить меня не пристращаться особенно къ міру, не любить того, что есть въ мірѣ; но взирая на непостоянство и скоротечность сей жизни, и на непрочность человъческого счастья, —помышлять о будущей жизни и искать болъе того, что прочно и неизмѣнно. Живая вѣра побуждаеть меня на добрыя дъла, на богоугодную жизнь, на любовь къ ближнимъ, -- хотя и долженъ признаться, что я далекъ отъ всего добраго: гръшенъ бо есмъ предъ Господомъ вся дни живота моего... И много другихъ благъ, какъ душевныхъ, такъ и тълесныхъ, обрълъ и обрътаю я у Господа чрезъ посредство живой въры и надежды. Живая въра, -- это какъ бы тихая пристань среди бурнаго житейскаго моря.

И такъ, не унывай, душа моя, волнуемая бурями различныхъ страстей: ты въруешь въ Господа и Онъ тебъ Помощникъ. Далеко отрывай отъ себя всъ помышленія сомнительныя и утверждайся сердцемъ въ Господъ. И хотя плаваніе твое опасно, и волненія временами велики, но и Кормчій твой надеженъ и по-

мощь Его всегда близка. Скажеть Онъ слово и буря утихнеть; запретить морю и волненіе перестанеть. Ему ввърь кормило своего корабля, на Него положись всецъло и Онъ управить путь твой въ миръ, и ты переплывешь море жизни благополучно. На концъ же пути, когда блеснетъ тебъ свътлый лучъ спасенія, когда осіяеть тебъ чудный свъть желанной страны и когда на встръчу тебъ будуть посланы отъ Господа свътлые и радостные небожители, ты возрадуешься тогда радостью великою и позабудешь всъ скорби и треволненія сей жизни.

Пловецъ.



# Весеннія думы.

Опять воскресаеть природа, Повъяло снова весной, Синъеть лазурь небосвода Наль снова ожившей землей.

И таетъ покровъ ея снѣжный, Сбѣгая потоками съ горъ, И видъ первой зелени нѣжной Ласкаетъ и радуетъ взоръ,

> Опять пробудилась природа Отъ долгаго зимняго сна... Но въ сердцъ у всъхъ ли свобода? Но въ сердцъ у всъхъ ли весна?

И ледъ себялюбія злого, И вьюги грѣховныхъ страстей, И холодъ сомнѣнья пустого— Не такъ же ли губятъ людей?

О если бъ сердца оживились Любви животворнымъ тепломъ, О если бы всъ озарились Божественной правды лучемъ!

О если бы съмя святое На добрую почву легло И каждое сердце людское Посильный свой плодъ принесло; О если бъ добро расцвътало Подобно весеннимъ цвътамъ, И зло на землъ миновало Холоднымъ подобно вътрамъ;

О если бъ побольше привъта—
Не столько бы было скорбей,
Но мало небеснаго свъта,
Но мало тепла у людей;

Попрежнему сумракъ духовный Царитъ надъ застывшей землей, И снъгъ засыпаетъ гръховный Тропинку къ отчизнъ святой.

И вихремъ крутясь ослѣпляетъ Идущихъ тѣмъ труднымъ путемъ, И часто фальшиво скрываетъ Рытвины и камни на немъ.

Ужъ сколько вѣковъ оживала Природа отъ зимняго сна И людямъ безмолвно вѣщала О мирѣ и правдѣ она! О если бъ любовь побѣдила, О если бъ разсѣялась тьма... Но въ мірѣ все такъ же уныло, Но въ мірѣ все та же зима.

Когда же пороковъ не станетъ— Вторично падетъ сатана, И въчная правда настанетъ И въчная будетъ весна?!...

## Съмя божіе въ христіанскихъ странахъ.

Однажды Господь сказалъ Своимъ ученикамъ такую притчу: "Вышелъ съятель съять съят свое; одно съмя упало на дорогу, было скоро потоптано прохожими и поклёвано птицами; другое пало на каменистую почву и, не имъя влаги, скоро засохло; третье—пало въ тернія и начало было расти, да тернія заглушили его, и только четвертое съмя упало въ хорошую почву и принесло плодъ сторицею" (Лк. 8, 5—8).

Не поняли этой притчи ученики Христовы и стали спрашивать, что она означаеть? Спаситель объясниль её такъ: — "съятель, это Самъ Господь, съмя — Слово Божіе, земля, куда падаетъ съмя — души человъческія". Неодинаково онъ воспринимають Слово Божіе; разнообразны и тъ послъдствія, къ какимъ приводитъ самое съяніе. Съмя, павшее при пути", объяснилъ Спаситель, "это такіе люди, у которыхъ діаволъ скоро похищаетъ слышанное" Слово Божіе, и оно посему, не приноситъ плода. "Съмя, павшее на каменистую почву, это тъ, которые слушаютъ его и съ радостію принимаютъ; но они не имъютъ корпя, или влаги", по Евангелію, "и временемъ въруютъ, а во время искушенія отпадаютъ. Третье съмя, павшее въ тернія, это тъ, которые слышатъ Слово Божіе, но, отходя, заботами,

богатствомъ и наслажденіями житейскими подавляются и не приносятъ плода. А павшее на добрую землю, это тъ, которые, услышавъ Слово, хранятъ его въ добромъ и чистомъ сердцъ и приносятъ плодъ въ терпъніи" (Лк. 8, 11—65).

Такъ разнообразны души человъческія, и такъ различно относятся онъ къ принятію и храненію Слова Божія. Но такое разнообразіе не есть удёль только сердець отдёльныхъ личностей; его можно замътить въ духовной жизни и цълыхъ народовъ. Каждый и изъ этихъ послъднихъ имфетъ свою религіозно-нравственную физіономію, свою, ему только свойственную, черту въ воспріятіи и храненіи Слова Божія. Посмотрите, сколько народовъ принимаетъ участіе въ современной намъ войнь, и почти всь они христіане; но христіане разнаго имени и въроисповъданія: одни — православные, другіе — католики, третьи — протестанты, а четвертые — англикане. И такое деленіе нельзя назвать только номинальнымъ, внъшнимъ. Нътъ, оно коренное, внутреннее. Основу его надо искать не въ самолюбивомъ притязаніи крестителей первыхъ христіанъ (1 Кор. 1, 12), а въ ихъ національныхъ особенностяхъ, въ характеръ народной души: русскихъ, французовъ, нъмцевъ, англичанъ и друг.

Воспользуемся хотя бы данною притчею Спасителя о съятелъ! Приложимъ её къ себъ, и къ нашимъ союзникамъ, и къ нашимъ врагамъ на полъ современной брани! И мы увидимъ, какъ она глубоко правдива по отношенію къ нимъ; какъ будто бы и Господь, разъясняя притчу Своимъ ученикамъ, имълъ въ виду именно не Своихъ, а нашихъ современниковъ, ихъ отношеніе къ слышанію и храненію Слова Божія.

Итакъ! "Первое съмя пало на дорогу", учитъ притча

"и скоро потоптано было прохожими и поклёвано птицами". Здѣсь, по объясненію Спасителя, сказывалось легкомысліе человѣка, сердце котораго, какъ большая проѣзжая дорога, изобиловало массою другихъ, не религіозныхъ, чувствъ, мыслей и пожеланій. Удержаться на такой почвѣ, а тѣмъ болѣе укорениться и дать плодъ, сѣмени такому нѣжному, какъ Слово Божіе, конечно, довольно трудно.

Но кого же изъ намъ извъстныхъ народовъ напоминаетъ оно? Я думаю, не ошибусь, если укажу на нашихъ милыхъ союзниковъ французовъ. Ихъ легкомысліе столь извъстно, что никакія возраженія послъдняго времени, опирающіяся на яксбы серьезный тонъ ихъ философіи, не помогутъ. Живость ихъ характера, любовь къ частымъ перемънамъ и сравнительное непостоянство почти во всъхъ формахъ и сферахъ ихъ жизни невольно заставляють делать такое заключение. Въ нашемъ общенародномъ представлении всъ французы-парижане; а Парижъ, это-, второй Вавилонъ", родоначальникъ всвхъ легкомысленныхъ сторонъ человъческой жизни, какъ то модъ, искусствъ легкаго жанра, представитель веселья и флирта. Если въ Берлинъ у насъ ъздили учиться, въ другіе города лючиться, наблюдать и любоваться, то въ Парижъ, главнымъ образомъ, за тъмъ, чтобы отдохнуть и повеселиться. Отсутствіе большей или меньшей серьезности въ характеръ французовъ, конечно, не могло не отразиться и на ихъ политической, а болфе всего, на религіозно-нравственной жизни націи. Исторія государства последняго времени, это неоднократная смена монархіи и республики. Исторія Церкви — увлеченіе католичествомъ и почти полное пренебрежение къ религи вообще. Принявши христіанство значительно ранфе насъ и многихъ другихъ народовъ Европы, французы до сихъ поръ не заявили себя ничъмъ въ области религіозной

жизни. И если только они произвели на свъть Жаннуд-Аркъ, то, въ противовъсъ сему, дали міру и Ренана, и Вольтера и многихъ другихъ извъстныхъ отрицателей. Послъдніе же въка, XIX и XX, въ исторіи религіозной мысли и жизни Франціи, это время положительнаго упадка. Поклоненіе "богинъ разума", вышеупомянутыя имена "критиковъ, отдъленіе церкви отъ государства и почти открытое гоненіе на неё—вотъ факты, красноръчиво свидътельствующіе о томъ, какъ съмя Божіе, "павшее при дорогъ, было потоптано прохожими и поклевано птицами", почему и не принесло плода.

Другое съмя, по приточному разсказу, "пало на каменистую почву и, не имъя влаги, скоро засохло". Это напоминаетъ нашихъ другихъ союзниковъ — англичанъ. По общепринятому взгляду на нихъ, англичане, дъйствительно, народъ сухой, чопорный, и по своему внёшнему виду и по своимъ душевнымъ качествамъ. Колоніи и спортъ --вотъ главный предметъ ихъ общественнаго вниманія и увлеченія: жизнь же религіозно-нравственная течеть довольно медленно и не глубоко. Будучи раньше католиками, англичане были потомъ готовы сдёлаться протестантами. Но это было предпринято ими такъ неръшительно, что, въ концъ концовъ, англичане стали ни католиками, ни протестантами, или, лучше, тъмъ и другимъ вмъстъ. Такъ образовалось новое направленіе въ христіанствъ, извъстное теперь подъ именемъ церкви Англиканской. И до сихъ поръ эта послъдняя не заняла прочнаго самостоятельнаго положенія среди другихъ Церквей, и склоняется то на сторону православія, то на сторону старокатоличества. Переговоры о возсоединении, насчитывающие за собою почти въковую давность, стоять на той же точкъ сравнительнаго ознакомленія, съ которой и начались въ началѣ прошлаго

столътія. Да, по истинъ, мало влаги, мало "корней" въ Церкви Англиканской; поэтому и досель Она не можеть принести плода отъ съмени Божьяго.

"Третье съмя пало", училъ Господь, "въ терніи и прозябло было и готово было принести плодъ, какъ терніи выросли и заглушили его". Это очень характерно для христіанства нашихъ враговъ-нъмцевъ протестантовъ. Какъ въ культурномъ отношеніи, такъ и въ области въры и богословія Германія стояла прежде весьма высоко. Она первая возстала противъ крайностей католичества и злоупотребленій папства, создавъ у себя въ XVII в. реформацію и породивъ протестантство. Она дала намъ болъе всъхъ другихъ богословскихъ системъ и теорій; разработала курсъ церковной исторіи, и сама стремилась всегда къ возстановленію Церкви временъ апостольскихъ. Почти наканунъ войны мы превозносили Бебеля и Гарнака, съ удовольствіемъ читали въ "Церковной Правдъ" статью: — "Вильгельмъ — христіанинъ" и считались съ "протестантствующимъ" настроеніемъ нашей интеллигенціи. Такъ былъ великъ гипнозъ Германіи, самой культурной и передовой изъ современныхъ имперій! Такъ велико и заманчиво было уклоненіе нашей Православной Руси въ сторону либеральнаго и цивилизованнаго протестантства нѣмиевъ!

Но, къ счастью, такъ дѣло обстояло только до войны. Война открыла намъ глаза на очень многое, и близко познакомила насъ съ сущностью и нѣмецкой культуры и протестантскаго разлагающагося христіанства. Теперь ясно для всѣхъ, какой "христіанинъ" нѣмецкій кайзеръ; по утрамъ, въ качествѣ пастора, онъ произносилъ полныя любви и милосердія къ ближнимъ проповѣди, а по вечерамъ, —какъ полководецъ, рѣчи о войнѣ и наказаніи враговъ; въ одной рукѣ держалъ онъ крестъ, а другою — точилъ мечъ; въ

одной странъ насаждалъ христіанство и просвъщеніе, въ другой разрушалъ храмы и убивалъ женщинъ и дътей; мнилъ себя главнымъ покровителемъ Гроба Господня въ Іерусалимъ, и преспокойно обиралъ драгоцънности съ мощей и иконъ, оскверняя престолы и прочія святыни разоренныхъ странъ и областей.

Теперь въ достаточной мъръ стало очевиднымъ и все лжехристіанство нъмецкаго протестантизма. Народъ, который вмъсть съ миссіонерами шлеть и своихъ шпіоновъ, съ культурою несетъ повсюду вредъ и разрушеніе, который своимъ принципомъ признаетъ открыто насиліе, ибо "необходимость оправдываеть всё" — хуже всякихъ іезуитовъ и очень, безмфрно далекъ отъ настоящаго, подлиннаго христіанства. Недавніе процессы нізмецких элейтенантовъ и купцовъ, съ одной стороны, и пасторовъ, въ родъ Ято, съ другой, показывають, до какой степени разложенія дошло германское общество въ своей религіозно-нравственной жизни. Всъ же ужасы и жестокости послъдней войны вызывають къ нъмцамъ всеобщее отвращение. Если за послъднее время наши богословы, или по крайней мъръ многіе изъ нихъ, отказывались называть протестантское общество "Церковію", а пасторовъ, не върующихъ во Христа, "христіанами", то война заставила и встхъ нтицевъ именовать по прежнему только "тевтонами". Въ милитаризмъ со всъми его ужасами оказались виновными не только пресловутое "юнкерство", но и вся нація, не исключая передовыхъ и ученыхъ людей. И если бы Ницше живъ былъ у нихъ и теперь, въ настоящій моменть, то онъ быль бы далеко не единственнымъ, а только однимъ изъ всъхъ. Да! Слово Божіе, воспринятое нынъшними протестантами, при всемъ ихъ видимомъ желаніи, плодовъ и благихъ результатовъ не дало. Ихъ самолюбіе, тщеславіе, ханжество и лицемъріе

послужили тъми терніями, которыя пышно разрослись на почвъ германизма и подавили съмя Божіе.

Остается сказать намъ про четвертое съмя, павшее, по Евангелію, на хорошую почву и принесшее свой плодъ сторицею. Оно означаетъ людей въ терпъніи хранившихъ слышанное Слово Божіе и, по мъръ силъ своихъ и способностей, исполняющихъ его. И, я думаю, не погръшу, если отнесу его къ своей дорогой родинъ, къ своему родному православному народу и славянамъ вообще.

За все время христіанскаго самосознанія Св. Руси Господомъ Богомъ не мало собрано "пшеницы" съ нивы Русской Православной Церкви. Я разумъю Преп. Антонія и Өеодосія Печерскихъ, Сергія Радонежскаго, Серавима Саровскаго и сонмъ всъхъ другихъ святителей и угодниковъ Божінхъ, просіявшихъ въ предълахъ нашего отечества. И всв они составляють не счастливое исключение только въ русскомъ православномъ народъ, а именно цвътъ его, созръвшій плодъ на нивъ общаго единенія и христіанской въры и любви. Если справедливо утверждение блаж. Августина, что "душа человъка-христіанка по существу", то это тымь болые нужно сказать про душу русскаго человыка. Въ ней такъ много хорошихъ чертъ и безцвиныхъ качествъ, которыя дёлають её весьма воспріимчивою къ христіанству, составляють почву вполнъ благопріятную для воспріятія возращенія въ ней съмени Божьяго. Гостепріимство, кротость, радушіе, терпівніе, благодушіе и любовь, любовь ко всъмъ, даже ко врагамъ, — вотъ золотыя стороны русской православной души. Поэтому, вполнъ естественно, что христіанская религія, религія любви и кротости, особенно пришлась по душъ русскому человъку и нашла здъсь самыя благопріятныя условія для своего развитія и процвътанія. Будучи такою хорошею въ дни будничные, обыденные,

душа русскаго православнаго народа становится прекрасною въ дни бъдъ и испытаній. "Война возродила нашу родину къ новой жизни, вызвавъ изъ ея глубинъ все прекрасное и великое. Лучшіе алмазы души народной сверкають и горять чудеснымь блескомъ; несокрушимой мощью и величіемъ дышить народъ-великанъ. Стерлись грани, раздълявшіе людей, забыты распри; всв плечо въ плечо, какъ одинъ человъкъ, встали предъ натискомъ врага; на передовыхъ позиціяхъ, въ тылу, внутри страны-всъ горятъ готовностію принести въ жертву и жизнь, и труды, и достояніе". Вотъ характеристика русскаго народа послъднихъ переживаемыхъ нами моментовъ (изъ резолюціи Московскаго увзднаго земства въ "Голосъ Москвы" № 247). А кто отшлифоваль въ народной душъ всъ эти алмазы и брилліанты, кто объединяеть народь и поддерживаеть его въ трудныя минуты жизни, кто побуждаеть его жертвовать на благо родины и жизнью, и трудомъ и достояніемъ, какъ не та же Православная Въра?

Да, по истинъ, съмя Божіе пало у насъ, на Руси, на вполнъ благопріятную почву и "хранимое" нашимъ народомъ "въ терпъніи", приноситъ плодъ "сторицею".

Храни же свою драгоцънную Православную Въру русскій народъ! Не ищи на сторонъ, на Западъ, удовлетворенія запросамъ и потребностямъ твоей золотой души! Тебъ ничего не можетъ дать ни католицизмъ съ его чисто земнымъ характеромъ и іезуитизмомъ, ни разлагающееся протестантство съ такими пасторами, какъ Ято, Пирръ п проч. Посмотри, какъ далекъ твой идеалъ отъ идеала твоихъ теперешнихъ враговъ! Помни всегда, что "не въ силъ Богъ, а въ правдъ", и "гдъ любовь, тамъ и Богъ". Это завъщала тебъ наша исконная народная мудрость.

Священникъ А. Заозерскій,

# Духовный восторгъ.

Ничто не можетъ сравниться съ сокровищемъ духовной радости. Испытавшій эту радость уже глухъ для сладкихъ звуковъ земли. Онъ такъ полонъ духомъ, такою полнотою довольства дышетъ сердце, что тѣло живетъ какъ-бы духовно, и обычныя живому человѣку чувства голода и жажды, болѣзни и страданій, выносятся такъ легко, какъ-будто все тѣлесное замерло въ человѣкѣ.

Былъ старецъ, великій молитвенникъ и постникъ, онъ глубоко занятъ былъ внутреннимъ самоочищеніемъ. Пищу вкушаль онъ только два раза въ недълю, - хранилъ почти всегда глубокое молчаніе, избъгалъ даже смотръть на людей, чтобы не разсъяться. Онъ говорилъ о себъ: Въ тотъ день, когда я поговорю съ къмъ-нибудь, невозможно бываетъ для меня сохранить правило поста по обычаю моему. Тоже и въ молитвъ и работъ. Въ подвигъ молитвенномъ храненіе языка не только заставляеть воспрянуть умъ къ Богу, но и въ дълахъ явныхъ, совершаемыхъ съ помощію тъла, даеть силу для точнаго ихъ исполненія. Если-же случается стоять всю ночь и спать только немного послъ псалмопънія, но быть съ неразсъянной душой, то по пробуждении отъ сна въ день этотъ бываю какъ-бы челов комъ, не принадлежащимъ къ этому міру: никакіе земные помыслы не приходятъ ко мнъ на сердце, и цълый день бываю я въ восторгъ. Бываеть больше. Въ одинъ день хотълъ я принять пишу—по прошествіи уже четырехъ дней, когда ничего не вкушалъ,—но предварительно сталъ на молитву,—совершалъ вечернюю службу до послъдней "славы" съ сознаніемъ, а послъ этого пребывалъ въ молитвъ, не зная, гдъ я, и оставался въ такомъ положеніи, пока не взошло солнце слъдующаго дня. И возблагодарилъ я Бога, изливающаго на человъка благодать Свою [Исаака Сир. сл. подвижнич., изъ сл. 31].

О такомъ состояніи, когда тъло какъ-бы забываетъ потребности естества, напоминаетъ жизнь Өеодора Тирона. 2 марта онъ-новобранецъ царскаго войска. По закону языческой присяги онъ долженъ былъ поклониться вмъстъ съ другими идолу и ъсть жертвенное мясо. Өеодоръ отъ того и другого отказался. Тогда послъдовалъ приказъ начальника: Если не хочеть ъсть жертвенное мясо, то пусть умретъ голодомъ!-и брошенъ былъ Өеодоръ въ мрачное подземелье. Прошло три дня. Начальникъ посылаеть заключенному кусокъ хлъба и чашку воды. Өеодоръ отказался принять посланное и сказаль: Въ законъ моемъ сказано, что праведникъ отъ въры живъ будетъ (Рим. 1, 17).—Прошелъ еще день,—Өеодоръ оставался безъ пищи. На пятый день привели Өеодора къ правителю, гдъ всъ стали уговаривать новобранца — перестать упорствовать. Но Өеодоръ настойчиво твердилъ одно: Отъ въры живъ буду! Его опять бросили въ тюрьму, и наблюдали, что далъе будетъ съ нимъ. А онъ, оставшись одинъ, палъ на колъна, сложилъ крестообразно руки на груди и, вперивши вверхъ глаза, молился. Лицо его сіяло радостью, и уста воздавали хвалу Богу.—Вотъ она, сила соединенія со Христомъ и созерцанія Христа,—сила, даруемая по м'єр'є в'єры и терп'єнія.

Только тотъ умъ, который соединяется съ Богомъ посредствомъ въры, и познаетъ Его черезъ исполненіе заповъдей, говорить Симеонъ, Новый Богословъ,— только такой наивърнъйше сподобляется видъть Его созерцательно, —ибо черезъ посредство въры вселяется Христосъ внутрь человъка и дълаетъ его обоженнымъ.

Возвращайтесь чаще ко Христу, любезный другъ,--пишетъ графъ Сперанскій своему другу С-ву, —возвращайтесь къ упражненіямъ духа, и Христосъ не замедлитъ явиться. Онъ придетъ излить Свой свътъ на вашъ разумъ, очистить чувство ваше и руководить вашими дъйствіями. Вы ощутите въ себъ силы, до сихъ поръ вамъ неизвъстныя. Томленія ваши разсъются, ибо Онъ придеть не въ видъ мысли или отвлеченнаго понятія, но столь-же лъйствительно, столь-же физически, какъ сегодня восходящее солнце. И примъчайте. Всякая добрая мысль и всякое доброе движеніе воли есть движеніе Христово [Іоан. 15, 5]. По мъръ того, какъ вы будете примъчать въ себъ эти движенія, и относить ихъ ко Христу, въ васъ дъйствующему, Онъ будетъ въ васъ возрастать, и вы достигнете того счастливаго мгновенія, когда будете въ состояніи ощутить Его съ такою живостью, что въ непостижимой для себя радости скажете: Господь мой и Богъ мой!

Возлюбленный! убъждаетъ преп. Іоаннъ Лъствичникъ, — помни, что гдъ Богъ, превысшій естества, являетъ Свое присутствіе, тамъ много бываетъ вышеестественнаго [26, 5],—знай, что Богъ посъщаетъ землю и утоляетъ жажду ея,—потокъ Божій полонъ

воды, а съ нею долины покрываются хлъбомъ, восклицаютъ и поють [Пс. 64, 10—14]. Долина это — душа смиренная, которая посреди горъ трудовъ и добродътелей всегда пребываетъ безъ превозношенія. "Такая душа не считаетъ ничего своимъ, но все относитъ къ милости и щедрости Бога, и Богъ видимо осъняетъ ее силою Своей". Не постился я, говорить Давидь, не бдёль, не лежаль распростертымь на голой земль, но смирился я, и спасъ меня Богъ [Лъств. 25, 15].— "Солнце освъщаетъ всъ видимыя твари, а смиреніе утверждаеть всв разумныя двиствія" [25, 17]. Гдв истинное преданіе себя Христу въ чувствъ искренняго смиренія, тамъ и Христосъ съ Своею всеоживляющею силою. А когда войдетъ Христосъ, "тогда пропадають насилія злыхь навыковь, ибо Богь нашьогонь поядающій [Евр. 12, 29], поядающій всякое разженіе и движеніе похоти, всякій злой навыкъ, ожесточеніе и омраченіе, внутреннее и внъшнее, видимое и мысленное [Лъств. 26, 8], — поядающій все, что омрачаеть и угнетаеть душу, и лишаеть духовной радости созерцанія Божества, или что-тоже—духовнаго восторга.

Итакъ, возвращайтесь чаще къ Христу и примъняйтесь къ Нему, ибо соединяющійся съ Господомъ есть одинъ духъ съ Господомъ [1 Кор. 6, 17]. Примъняйтесь ко Христу върою, посвященіемъ Ему всей жизни своей, и данными Имъ таинствами. Кто таковъ, тотъ обожается духомъ Господнимъ, въ Господъ пребываетъ и Господь въ немъ пребываетъ. Онъ выше земли, и восторгнутъ силою Духа далеко надъ ней.

Священникъ Н. Орловъ.

### Въ обличеніе сектантовъ.

III.

#### 0 таинствъ Св. Причащенія.

Вечеръло... Солнце пряталось за ближнимъ лъсомъ... Въяло прохладой... Истомленныя дальней и знойной дорогой крестьянскія лошадки при видъ жилья ободрились и на окрикь очнувшагося отъ дремы ямщика: "эхъ, милыя"!..взмахнули хвостами и рысцою понесли нашъ жалкій экипажъ по обильной ухабами улицъ большого села Пан.-Кустовъ. "Вотъ и прівхали"; сказаль ямщикь, осадивь лошадокъ у калитки небольшого домика. Во дворъ послышался лай собачонки... Гдъ-то скрипнула дверь, и на галлерейку бодро вышелъ о. Николай. "А! милости просимъ, пожалуйте, ждемъ... ждемъ"!.. — привътливо проговорилъ онъ, и радостная улыбка широко осънила его лицо. Это быль молодой—льть 26-ти человькь. Еще на семинарской скамь онъ мечталъ объ академіи, но жизнь сложилась такъ, что теперь онъ священствовалъ въ одномъ изъ мносектантскихъ пунктовъ епархіп. Горячій голюдивишихъ идеалисть, большой труженникь о. Николай весь своей пылкой и богато одаренной натуры вложилъ въ дъло миссіи среди крестьянъ. Къ тому же онъ привлекъ и свою матушку. Последняя открыла въ селе домашнюю женскую

школу, ставшую вскорѣ школою грамоты, и сама преподавала въ ней всѣ предметы, обучая дѣвочекъ и рукодѣлью. Такъ подвизалась эта достойнѣйшая чета на церковно-приходской нивѣ. Пріѣздъ миссіонера быль для нихъ настоящимъ праздникомъ.

Въ маленькой столовой на столъ кипълъ вечерній самоваръ. Всъ съли испить чайку...

"Вотъ, какъ этотъ самоваръ, такъ и жизнь у насъ въ приходахъ кипитъ... шумитъ... заговорилъ о. Николай,— только нужно намъ это кипѣніе видѣтъ... А такъ ли на дѣлѣ? Развѣ не слышимъ мы, какъ пастыри жалуются на скуку въ селѣ, вопятъ, что кромѣ требъ дѣла нѣтъ... живого дѣла нѣтъ! А по-моему, коли въ тебѣ самомъ жизни нѣтъ. такъ и самоварнаго кипѣнія въ людяхъ ты никогда не увидишъ... Охъ, мало въ насъ этого кипѣнія..., оттого у насъ и секты пошли и смуты кругомъ"...

"Ну, завелъ опять".—перебила о. Николая матушка, хотя она и во всемъ была согласна съ батюшкой...

За чайкомъ мы порѣшили побесѣдовать съ сектантами о т. св. Причащенія. Дѣло въ томъ, что многочисленная въ приходѣ молоканская община за послѣднее время ослабѣла: многіе перешли въ "баптизмъ", многіе остановились на распутьи, нѣкоторые возвратились въ православіе. Броженіе среди сектантовъ было сильное, и "баптисты" особенно донимали молоканъ тѣмъ, гдѣ они дѣли "преломленіе хлѣба". Необходимо было, задержать переходъ молоканъ въ "баптизмъ" и наглядно показать, что сами "баптисты" имѣютъ "преломленіе хлѣба" самочинное и отъ молоканъ недалеко ушли. Съ этою цѣлью мы и рѣшили пригласить на бесѣду молоканъ и "баптистовъ".

Воскресный день. Объдня отошла. Народъ отобъдалъ и передохнулъ. Въ 2 часа колокольный звонъ свывалъ всъхъ

на бесъду въ мъстный храмъ. Пришли молокане съ своимъ "пресвитеромъ" Архиппомъ Васильевичемъ, пришли и "баптисты" съ своимъ "архереемъ" Андреемъ Аникитовичемъ. Общимъ хоромъ пропъли молитву, и я началъ бесъду.

Всв вы, братія, сказаль я, говорите однимъ языкомъ; всь одинаково называетесь людьми русскими; всь имъете одну плотскую отчизну-матушку Русь. Отрадное единеніе!... Но не то мы видимъ, когда посмотримъ на въру вашу, когда коснемся духовныхъ дълъ вашихъ. Правда, дъды и прадъды ваши и въ этомъ были единомысленны и кръпки были въ въръ своей. Не знали они въ Божьемъ дълъ новшествъ и строго держались завътовъ одной духовной матери своей — св. Церкви Христовой Православной. Но врагъ силенъ. Его кознями вошло въ среду вашу духовное разномысліе, а за нимъ послъдовало и отпаденіе многихъ отъ св. Православной Церкви. Появились у васъ молокане. Дальше-больше; за молоканами явились у васъ "баптисты"... Пошли между вами распри, потеряли вы міръ религіозный, а съ нимъ и земной покой... Расшатались вы, ослабъли въ дълъ Божіемъ и пошли блуждать душою своею... Такъ, братія: "человъкъ съ двоящимися мыслями не твердъ во всъхъ путяхъ своихъ" (Іак. 1, 8). И посмотрите, какое шатаніе у васъ?!. Многіе отъ роду были православными, затъмъ самовольно перешли въ молокане, послъ ушли въ "баптисты" и, кажется, явись у васъ еще десять сектъ, всюду они побываютъ, какъ нъкогда заблудшій сынъ повсюду въ дальней сторонъ расточалъ имъніе свое... Но я не буду судить, не буду упрекать заблудшихъ, а буду только взывать къ нимъ, чтобы возвратились они подъ кровлю своего прежняго дома, подъ

крылья своей родной матери-св. Церкви Православной. Я на примъръ хочу показать отпавшимъ отъ св. Церкви, какъ, самовольно сдълавшись учителями и толкователями Слова Божія, они извратили смыслъ Писанія и потерпъли кораблекрушеніе въ въръ (Іак. 3, 1, 2. Петр. 3, 16. 1 Тим. 1, 19). Возьмемъ, братія, для решенія сильно волнующій васъ вопросъ о "преломленіи хліба", или, иначе: вопросъ о св. причащеніи, о св. "вечеръ Господней". Вамъ извъстно, что молокане и "баптисты" разно понимаютъ "вечерю Господню", а между тъмъ тъ и другіе ссылаются въ свое оправданіе на слова и ученіе Св. Писанія! Но разв'в Писаніе можеть само себъ противоръчить? Конечно, нъть, ибо въ немъ записаны глаголы Божіи. Значитъ, не Писаніе говоритъ разное, а люди истолковали Писаніе разно, и эта рознь служить самымъ лучшимъ доказательствомъ того, какъ опасно самовольно, безъ руководства св. Церкви, толковать Писаніе. При такомъ обращеніи съ Писаніемъ, появится столько секть, сколько головъ, толкующихъ Иисаніе. А въдь бываеть еще и упорное нежеланіе людей повърить очевидной истинъ, какъ то было и съ евреями, гнавшими Христа.

- Воть, Архиппъ Васильевичъ: какъ ты понимаешь "вечерю Господню".
- Чего вы съ меня начинаете, дался я вамъ... Лучше-ка спросите Андрея Аникитова, зачъмъ онъ нашу въру нарушилъ, сотвъчалъ мнъ Архиппъ Васильевичъ, недружелюбно поглядывая на баптистскаго "архерея", переполовинившаго у него паству.
- Я съ тебя начинаю, Архиппъ Васильевичъ, потому, что ты первый нарушилъ въ себъ и другихъ въру православную и выдумалъ какую-то въру молоканскую.

- Моя въра отъ Писанія, возразилъ Архиппъ Васильевичъ.
- Ну, воть, дружище, и покажи намъ, гдѣ это въ Писаніи ты нашель, что Христось съ двѣнадцатью учениками совершиль передъ Своими страданіями духовную только вечерю. У всѣхъ Евангелистовъ мы читаемъ, что Апостолы ѣли видимый хлѣбъ и пили видимое вино отъ плода винограднаго изъ вещественной чаши. Хлѣбъ они ѣли, какъ Тъло Христа; а вино пили, какъ Кровь Христа. И послѣ христіане подъ видомъ вина пріобщались Крови Христа, а подъ видомъ хлѣба Тѣла Христова (1 Кор. 10, 16). Такова была "вечеря Господня" съ двѣнадцатью учениками. А у васъ Архиппъ Васильевичъ, нѣтъ этой "вечери". Значитъ, у васъ нельзя получить и прощенія грѣховъ, такъ какъ пріобщеніе Тѣла и Крови Христовыхъ даруеть намъ "оставленіе грѣховъ" и "жизнь вѣчную" (Ме. 26, 28. Іоан. 6, 53—58).
- У насъ есть "вечеря Господня", отвъчалъ Архиппъ Васильевичъ. Есть и пріобщеніе Тъла и Крови Христовыхъ. Въ откровеніи читаемъ: "се, стою у двери и стучу: если кто услышитъ голосъ Мой и отворитъ дверь, войду къ нему и буду вечерять съ нимъ, и онъ со Мною (3 гл. 20 ст.). Вотъ наша "вечеря" съ Господомъ это когда мы откроемъ Ему сердце наше, и Онъ, войдя туда, сотворитъ тамъ съ нами трапезу, т.-е. духовно сольется съ нами, такъ что мы съ Нимъ и Онъ съ нами будемъ едино. Посему-то и Апостолы говорятъ, что мы будемъ причастниками Божескаго естества или причастниками Христу только тогда, когда начатую во Христъ жизнъ твердо сохранимъ до конца, когда не будемъ имътъ сердца лукаваго и невърнаго и вообще удалимся отъ господствующаго въ міръ растлънія похотью (2 Петр. 1, 4; Евр. 2, 12—14). Такъ

мы по слову Божьему стараемся творить "вечерю Господню", или "пріобщаться" естества — Тъла и Крови Христовыхъ. Другой "вечери" и другого "пріобщенія" мы не признаемъ и въ Писаніи его не видимъ. — На этомъ Архиппъ Васильевичъ остановился, снялъ очки съ глазъ, протеръ ихъ и снова одълъ на лобъ, откуда, когда читалъ, передвигалъ ихъ на глаза, вытеръ обильный потъ съ лица и вопросительно посмотрълъ на меня, какъ бы боясь моего возраженія.

- Вотъ какъ ты, Архиппъ Васильевичъ, всегда бесъдуешь. Тебя спросишь объ одномъ, а ты отвъчаешь совсъмъ другое. Въдь я спрашивалъ тебя о той вечеръ, какую Христосъ совершилъ передъ Своими страданіями съ двънадцатью учениками въ горницъ большой, устланной... А ты мнъ ни слова не сказалъ объ этой вечеръ, а началъ говорить о другой вечеръ, какую Христосъ творить въ сердцъ каждаго человъка, искренно понимающаго Его... Мы и эту вечерю знаемъ и стараемся быть достойными этой невидимой вечери со Христомъ и хорошею жизнью причаститься Христу, т.-е. слиться съ нимъ душою воедино, какъ и Онъ молилъ Бога объ этомъ (Іоан, 17 гл.). Но, кромъ невидимой вечери, кром'в этого духовнаго пріобщенія, есть у Христа и св. Апостоловъ еще видимая вечеря Господня, видимое пріобщеніе, о чемъ я тебя и спрашивалъ. Куда же ты, Архиппъ Васильевичъ, скрылъ эту видимую вечерю, это видимое пріобщеніе? Въдь ихъ заповъдалъ намъ Самъ Христосъ. А кто заповъдей Христа не соблюдаеть, тоть и не другь Ему, тоть и  $\partial yx$ овно вечерять съ Нимъ не можетъ (Іоан. 14, 23, 25, 14).
- А по-вашему, Христосъ съ двънадцатью учениками совершилъ плотскую, видимую вечерю,—неръшительно вопросилъ меня Архиппъ Васильевичъ.

- Да, отвъчалъ я. Если мнѣ не въришь, испытай Писаніе, и оно говоритъ то же. Прочти хотя бы у одного Евангелиста Матеея 26 гл. съ 26-го по 29-й ст.
- Читай, Иванъ Авдъ́ичъ,—сказалъ Арх. Вас. своему сподвижнику, здоровенному рыжебородому мужику, вольпой—"аблакатской" профессіи.

Иванъ Авдънчъ прочелъ. Пробовалъ онъ опустить въ 29 ст. слова: "отъ плода сего винограднаго", да правовлавные мужички, слъдящіе по Евангелію, замътили ему,
мукаво подмигнувъ: "читай, Авдъичъ, читай сполна, аль
претитъ тебъ Писаніе", заговорили они, и Авдъичъ прочелъ сполна...

- -— Ну, о какомъ хлъбъ и о какомъ винъ здъсь говорится, спросилъ я Архиппа Васильевича.
- Нешто вы сами не знаете, отвъчалъ онъ. А затъмъ, глубоко вздохнулъ, точно воздуха набирался для дальнъйшей ръчи, и продолжалъ: У Ев. Іоанна въ 6 гл. ясно сказано, что хлъбъ есть Самъ Христосъ: "Я есмъ хлъбъ, сшедшій съ небесъ"... "ядущій хлъбъ сей будетъ жить во въкъ"... А вы думаете, что простой хлъбъ.
- Постой, Архинпъ Васильевичъ, не путай. Я тебя спрашиваю не о "хлѣбъ" у Ев. Іоанна въ 6 гл., гдъ, конечно, разумѣется "хлѣбъ" не простой или обыкновенный, а "Божій... сшедшій съ небесъ" или самъ Христосъ (Іоан. 6, 33. 41); а о "хлѣбъ" у Ев. Матоея въ 26 гл., о "хлѣбъ", который юли ученики и который взялъ въ руки Христосъ и благословилъ и преломилъ и раздавалъ ученикамъ...
- Да и здъсь ръчь о Христь,—отвъчалъ Архиппъ Васильевичъ
  - Такъ, по-твоему, ученики вли Христа, затвмъ Хри-

стосъ взялъ Самого Себя и благословилъ и преломилъ и раздавалъ ученикамъ?!.

- Вы что-то странное говорите,—замътилъ сконфуженный Архиппъ Васильевичъ.
  - Такъ, дружище, выходить изъ твоихъ же ръчей...
- Вотъ и распутай, Васильевичъ, коли самъ напуталъ,— заговорили крестьяне.

Архиппъ Васильевичъ понурилъ голову. Его поддержалъ Иванъ Авдъичъ.

- Ну и пусть Апостолы вечеряли со Христомъ видимый хлъбъ и вино виноградное, *а наль-то кто велълъг*—ехидно вопросилъ меня Авдъичъ.
- А какъ, по-твоему, Авдѣичъ, заповѣди, данныя Христомъ св. Апостоламъ, должны и послѣ Апостоловъ соблюдаться въ Церкви Христовой?
- Да, это такъ. На то мы христіане, чтобы соблюдать повельнія Христа, кому бы они ни давались. Да мы и утверждены "на основаніи Апостоловъ" (Ефес. 2, 20).
- Правда твоя, Авдъичъ. Такъ вотъ Христосъ-то и далъ Апостоламъ заповъдь: "сіе творите въ Мое воспоминаніе" (Лук. 22, 19). И христіане, исполняя эту заповъдь, совершали и сами, безъ двънадцати Апостоловъ, ту же "вечерю Господню", какъ объ этомъ пишетъ Ап. Павелъ (1 Кор. 10 гл. 11 гл.).

Иванъ Авдфичъ замолчалъ.

— Да ужъ чего тутъ говорить, —побъдоносно заключилъ баптистскій "архіерей", — некуда податься молоканамъ: одно слово — погибшіе. Мы давеча имъ говорили: "не спорьте, пріймите "преломленіе хлъба"; такъ нътъ, упорствуютъ. А кажется, какъ уже ясно въ Писаніи сказано"...

Архиппъ Васильевичъ не выдержалъ: "ясно, ясно"... съ ожесточеніемъ заговорилъ онъ.—А вотъ и не ясно. Вы

сами читаете одно, а дѣлаете другое. И, пожалуй, еще похуже нашего. На что вамъ ѣсть на "вечерѣ Господней" простой хлѣбъ и пить простое вино. Я въ степи и всюду на вечеръ житейской также ѣмъ простые хлѣбъ и вино. Гдѣ жъ у васъ "вечеря Господня"? Анъ, и у васъ ея нѣтъ. Такъ, только отводъ глазъ...

Баптистскій "архерей" ужъ и не радъ былъ, что зацѣнилъ Архиппа Васильевича за больное. Я остановилъ ихъ и предложилъ сдѣлать небольшой перерывъ въ бесѣдѣ, а затѣмъ разсмотрѣть, правы ли "баптисты" въ своемъ ученіи о "преломленіи хлѣба". Пропѣли молитву и вышли на вольный воздухъ въ церковную ограду.

Послѣ перерыва мы снова помолились, и я обратился съ рѣчью уже къ Андрею Аникитовичу, или къ баптистскому "архерею". Ну, вотъ Андрей Аникитовичъ, молокане вовсе упразднили у себя видимую "вечерю Господню". Мы доказали, что въ этомъ они пошли противъ Писанія. Ты самъ прежде былъ молоканивомъ и не признавалъ явной "вечери Господней", теперь же перешелъ въ "баптизмъ" и утверждаешь, что совершаешь "вечерю Господню"? Но такъ ли? Не ошибся ли ты снова, не счелъ ли другую какую вечерю за "вечерю Господню"? Вотъ Архиппъ Васильевичъ упрекнулъ тебя, что ты и твои "братья по вѣрѣ вкушаете на "вечерѣ Господней" простой хлѣбъ и простое вино, ничѣмъ не отличные отъ хлѣба и вина, которыми люди обычно въ житейскомъ быту трапезуютъ или вечеряютъ. Такъ ли?

<sup>—</sup> Да,—отвъчалъ Андрей Аникитовичъ. — Мы ъдимъ простой хлъбъ и пьемъ простое вино за "вечерею Господнею", какъ ъли и пили простой хлъбъ и виноградное вино сами Апостолы.

- Значить, у вась "вечеря Господня" ничъмъ не отличается отъ житейской вечери?
- Нътъ, отличается тъмъ, что на "вечеръ Господней" мы смерть Господню возвъщаемъ (1 Кор. 11, 26).
  - Какъ же вы возвъщаете?
- Да въ умъ вспоминаемъ, что Христосъ пострадалъ за насъ.
- A развъ за житейскою вечерею я не могу вспомнить о томъ же?
  - Почему нельзя. Всегда и всюду можно.
- Значить, въ чемъ же тогда у васъ разница между "вечерею Господнею" и житейскою?
- Путаешься ты, Аникитовичь, радостио заявиль Архиппъ Васильевичь. —Да и самъ Андрей Аникитовичь понималь, что запутался. Посему, не отвъчая на поставленный мною вопросъ, самъ вопросилъ меня: а у васъ за "вечерею Господнею" развъ не простой хлъбъ ъдять и не простое виноградное вино пьютъ?
- Нѣтъ, отвѣчалъ я. У насъ, по слову Господа когда ѣдятъ, или причащаются хлѣба, то вѣрно, что причащаются самаго Тѣла Христова, а когда пьютъ изъ чаши вино, то пьютъ не какъ простое вино, а какъ Кровь Христову. Въ Писаніи ясно сказано: "Іисусъ, взявъ хлѣбъ, благословилъ, преломилъ, далъ имъ (ученикамъ) и сказалъ: пріимите, ядите; сіе есть Тъло Мое. И взявъ чашу, благодаривъ, подалъ имъ: и пили изъ нея всѣ; и сказалъ имъ: сіе есть Кровь Моя новаго завѣта"... (Мар. 14, 22—24). Развѣ не ясно, что съ того времени, какъ Христосъ назвалъ хлѣбъ Тѣломъ Своимъ и вино Кровью Своею, ученики ѣли и пили уже не простой хлѣбъ и не простое вино, а Тѣло и Кровь Христовы. Посему-то Ап. Павелъ и пишетъ Коринфянамъ, чтобы они не заблуждались, а разсудили

что "чаша благословенія, которую благословляємь, не есть ли пріобщеніе Крови Христовой? Хлюбь, который преломляємь, не есть ли пріобщеніе Тюла Христова?" (1 Кор. 10, 16). Воть почему эта вечеря и называется Господнею (1 Кор. 11, 20). На ней мы вкушаємь Тъло и Кровь Христовы. Этимь она и отличается оть житейской вечери въ нашихъ жилищахъ, гдъ мы ъдимъ простой хльбъ и пьемъ простое вино (1 Кор. 11, 22). Вкушая на "вечеръ Господней" Тъло и Кровь Христа, мы дъйствительно "смерть Господню возвъщаеть", такъ какъ Христосъ умеръ за насъ дъйствительными Тъломъ и Кровью.

- Я-жъ говорилъ, что у "баптистовъ" нѣтъ "вечери Господней", а простая житейская вечеря, побѣдоносно снова вставилъ Архиппъ Васильевичъ. Онъ уже забылъ горечь своего пораженія и теперь ликовалъ, видя неправоту баптистовъ.
- --- Я думаю, возразилъ мнѣ Андрей Аникитовичь, что вы неправильно поняли рѣчь Христа: "сіе есть Тѣло Мое"... и еще: "сіе есть Кровь Моя"... Все это относится не къ хлѣбу и не къ вину, которые ѣли и пили Апостолы, а къ Самому Христу. Давъ ученикамъ ѣсть хлѣбъ и пить изъ чаши вино, Христосъ затѣмъ указалъ на Себя и сказалъ: вотъ Тѣло Мое... вотъ Кровь Моя... А вы эти слова неправильно отнесли къ хлѣбу и вину.
- Извращаеть ты, Андреи Аникитовичъ, слово Божіе. Нигдъ не сказано: вотъ Тъло Мое... вотъ Кровь Моя... А написано: "cie есть Тъло Мое... cie есть Кровь Моя"... Далъе, слово "cie" прямо относится къ хлъбу и вину. Напримъръ, у Ев. Марка ясно читаемъ: "и взявъ чашу, благодаривъ, подалъ имъ; и пили изъ нея вст. И сказалъ имъ: сie есть Кровь Моя новаго завъта, за многихъ изливаемая. Истинно говорю вамъ: Я уже не буду пить отъ

плода винограднаго до того дня, когда буду пить новое вино въ Царствій Божіємъ" (14 гл. 23—25 ст.). Развъ не ясно отсюда, что Христосъ, указывая на вино, которое пили ученики, сказалъ: "cie" (это), т.-е. вино, "есть Кровь Моя"; а затъмъ еще добавилъ, что Самъ Онъ уже не будетъ пить отъ плода винограднаго... То-же должно сказатъ и о хлъбъ. Да и Ап. Павелъ ясно свидътельствуетъ, что приведенное слово относилось именно къ хлъбу и вину, когда прямо пишетъ: "ciя чаша есть новый завътъ въ Моей Крови" (1 Кор. 11, 25. Лук. 22, 20). Посему-то пріобщеніе изъ чаши есть пріобщеніе Крови Христовой, а пріобщеніе Хлъба есть пріобщеніе Тъла Христова (1 Кор. 10, 16).

— Да ужъ чего яснѣе... Коли хлѣбъ и чаша плотскіе, то на нихъ и слово "cie" указуетъ... Дарма упорствуещь Аникитовичъ... Иди въ православіе, — язвительно поучалъ Архиппъ Васильевичъ. Его сподвижникъ Авдѣичъ также не заставилъ себя ждать. Нука, Аникитовичъ, прочти, что вы понаписали въ своемъ "Сборникъ духовныхъ стихотвореній" объ этой самой "вечеръ". Читай пъснь 79-ю.

Андрей Аникитовичъ смущенно прочелъ и недоумъвалъ въ чемъ дѣло. Тогда Иванъ Авдѣичъ побѣдоносно заявилъ, что "баптисты" обманываютъ людей, извращая слова Христа. "Вотъ въ Писаніи читаемъ: сіе есть Тѣло Мое", а "баптисты" поютъ: "се тѣло есть мое". И довольно остроумно объяснивъ разницу между: "сіе" и "се", особенно въ примѣненіи къ рѣчи Христа на Тайной вечери, Иванъ Авдѣевичъ заключилъ: такъ-то, дружище, извратили вы слово Божіе и появилось у васъ вмѣсто: "это"—"вотъ"... Ужъ лучше бы ты молоканскую вѣру не рушилъ, а то за это тебя Богъ и попуталъ.

Я прервалъ Авдъича... Постойте, братія, не упрекайте

другъ друга, а вразумляйте: вразумляйте въ духъ кротости, по слову Апостола (Гал. 6, 1). Вотъ ты, Авдъичъ, совсъмъ не имъешь явной "вечери Господней", а Аникитовичъ ошибся, вмъсто "вечери Господней" завелъ у себя простую житейскую вечерю...

— Я жъ говорилъ: простая вечеря, не стерпѣлъ Архиппъ Васильевичъ, чтобы не вставить своего словечка. Ужъ больно насолилъ ему Аникитовичъ...

Итакъ, братія, что-же вамъ дѣлать, чтобы спастись? Молоканамъ нужно принять "вечерю Господню" леную, а баптистамъ надлежить отбросить свою самочинную "вечерю" и принять настоящую свангельскую "вечерю" Господа съ учениками.

— Чай баптистамъ больше дѣла, смекнулъ вслухъ Авдъичъ...—Намъ прямо завести "вечерю Господню", а имъ еще нужно отбросить самочинное... Правъ Архиппъ Васильевичъ, что "баптисты" больше нашего погибшіе... А поди жъ, гордыня какая!.. "Святыми" себя прозываютъ...— Не любили молокане этой "святости" баптистской, за которой они ясно видѣли настоящій обликъ фарисеевъ. — "святошъ".

Андрей Аникитовичъ стоялъ сконфуженный. Потъ обильно струился по его лицу. Кончайте бесъду,—умоляюще просилъ онъ меня.

Я считаль цыль бесыды достигнутой и, сказавы нысколько вы назидание всымы слушателямы, предоставилы о. Николаю заключить бесыду своимы наставлениемы.

Народъ съ удовольствіемъ слушалъ рѣчь любимаго пастыря и, когда въ концѣ бесѣды пропѣли молитву, благодарилъ меня за бесѣду, а о. Николая за любовное и ревностное пасеніе стада Христова.

Вечеркомъ приходили на домъ къ о. Николаю крестьяне для частныхъ бесъдокъ съ миссіонеромъ, и я посильно удовлетворялъ ихъ запросамъ.

- Я·же говорилъ вамъ, что жизнь у насъ кипитъ..., бурлитъ..., —снова заговорилъ о. Николай. Пусть-ка наши пастыри станутъ къ народу поближе, посердечнѣе, и онъ пойдетъ къ нимъ, откроетъ имъ свою душу на распашку, и содрогнуться тогда всъ секты и враги Церкви Православной!..
  - Буди... буди... отвъчалъ я...

Миссіонеръ.

#### Всенощная у раненыхъ.

Длинные ряды коекъ. Между ними въ длину грандіознаго зала нъсколько "улицъ", какъ называють сами раненые, а въ ширину—"переулочки". Можно ли было когда предположитъ, что въ изящномъ и величественномъ залъ петроградскаго Дворянскаго собранія придется созерцать такую величественную картину. Все койки, койки, койки... 126 коекъ. И за колоннами опять койки, и на хорахъ койки, и въ заднемъ залъ койки: 300 раненыхъ!..

Въ углу направо отъ входа въ залѣ койки немного отодвинуты. На возвышеніи большой образъ Спасителя. Предъ нимъ ярко теплятся свѣчи,—что звѣзды Рождественской ночи мерцаютъ онѣ вдалекѣ, — усердное приношеніе страждущихъ сердецъ. Немного пониже столъ, покрытый бѣлой скатертью; на немъ Крестъ и Евангеліе.

Пришель батюшка о. Алексъй (пріъхалъ въ Петроградъ изъ м-чка Боруны, Виленской губерніи— завъдующій церковно-учительской школой— и воспользовался случаемъ, чтобы послужить у раненыхъ), облачился въ бълую ризу и проникновеннымъ громкимъ голосомъ положилъ начало всенощной.

Дружно подхватиль нестройный хорь изъ легко раненыхъ солдать, но сколько прочувствованности, сколько мольбы изстрадавшейся души слышится въ этихъ словахъ молитвы святой. Кажется не одну сотню разъ слышалъ эти слова такъ знакомой молитвы, но вотъ сейчасъ, вотъ именно здъсь они звучатъ слишкомъ особенно, такъ много въ нихъ вложено мольбы душевной, что невольно какъ то ощущаешь немедленное исполнение ихъ: "Царю небесный .. приди и вселися въ ны... и спаси, Блаже, души паша... "

Ровный, звонкій и спокойный голось чтеца—студента духовной академіи разносится по всему обширному залу... А за нимъ стоятъ горячо молящіеся страждущіе, а за ними еще лежатъ больные воины на своихъ невольныхъ одрахъ бользни... Все сосредоточенныя лица, глаза, горящіе мольбою и взоры всёхъ обращены къ сіяющему въ огняхъ лику Спасителя... Лишь у Него ищутъ поддержки въ мукахъ и страданіяхъ своихъ, лишь отъ Него жаждутъ получить облегченіе въ горестяхъ и невыразимо-тяжелыхъ скорбяхъ...

Запъли: "Съ нами Богъ!.." И освъжающая волна пробъжала по всъмъ лицамъ.

Какъ знакомы слова этой пѣсни святой, сколько силъ и бодрости вливали они на молебнахъ при отправленіи "туда..." и особенно "тамъ..."

Какъ хорошо молиться среди раненыхъ! Какъ отрадно быть среди нихъ!..

Вотъ запъли и тропарь Крещенія Господня. Всъ "кому можно", пали на колъна и быстро замельками руки въ воздухъ, истово свершая крестное знаменіе.

Предъ поліелеемъ о. Алексъй взошелъ на возвышеніе

и въ краткихъ словахъ просто и понятно выяснилъ раненымъ суть праздника и то, для чего крестился Господь... И намъ нужно заботиться объ очищении души своей отъ гръховъ. Чрезъ страданія же душа очищается, духъ возвышается, мы приближаемся ко Господу. И эти тяжкія страданія должны .не печалить насъ, но радовать о Господъ...

Но особенно отрадно было во время поліелея, когда свершалось кажденіе. Если для насъ и "дымъ отечества такъ сладокъ и пріятенъ", то трудно описать, какую радость доставляеть раненымъ ощущеніе дыма церковнаго кадила. Куреніе его, вливаясь въ ихъ сердца, замѣняетъ имъ благовонія небесъ и на лицахъ ихъ разливается блаженная улыбка...

Хотя многое сокращали, но изъ чина всенощной ничего не опускали, чему особенно были рады всѣ раненые.

— Это настоящій праздникъ у насъ, — говорили они потомъ.

Великое славословіе. Поютъ всѣ, что доставляеть особую радость. Нашелся и регенть свой,—бывшій полковымъ регентомъ. "Все по чину и порядку".

Кончилась всенощная. Съ глубокимъ благоговъніемъ подходять раненые ко Св. Кресту, а батюшка кропитъ всъхъ св. водой, освященной сегодня въ храмъ. Затъмъ батюшка со Св. Крестомъ и кропиломъ въ рукахъ направился между коекъ по общирному залу, а студентъ сзади со св. водой и пъніемъ тропаря, кондака и величанія празднику. Съ какою върой, съ какимъ благоговъніемъ прикладывались ко Св. Кресту и съ сердечной благодарностію принимали кропленіе св. водой тъ, кои не могли покинуть своей постели, а особенно тъ, кои и головы своей

поднять не могутъ! Слезы умиленія и благодарности стоять въ глазахъ ихъ!..

А батюшка обошелъ всѣ койки въ залѣ, побывалъ и за колонками, прошелъ и въ задній залъ, заглянулъ и на хоры. Всѣхъ посѣтилъ, — никто не остался неутѣшеннымъ.

И въ эту ночь ихъ сонъ былъ особенно миренъ; раны и страданія ихъ не тревожили такъ, какъ раньше, ибо вмъстъ съ ангелами и они радовались...

В. Н. Поповъ.

## Молитва матери.

Сіяньемъ розовымъ лампады Кіотъ дубовый озаренъ, Влестятъ тяжелые оклады Старинныхъ дъдовскихъ иконъ; Предъ ними съ жаркою мольбою. Не въ силахъ будучи стоять, Грипавши къ полу головою

Склонилась страждущая мать.
Она поддержки не искала
И ободренья у людей,
Въ себъ самой она скрывала
Что такъ терзало сердце ей;

іншь все кругомъ когда стихало Въ уединеньи и тиши Она въ молитвъ изливала Всю скорбь тоскующей души.

> Вонъ тамъ въ простѣнкѣ въ темной рамѣ Портретъ ей близкій дорогой: То юнкеръ съ нѣжными чертами—

Какой отвагой молодою Лицо то юное полно И вмъстъ дътской простотою И счастьемъ свътится оно:

Полу-дитя, полу-большой.

О немъ то мать теперь страдаеть, О миломъ сынъ дорогомъ, Его Христу она вручаетъ И жарко молится о немъ.

О какъ недавно это было— Вотъ здѣсь съ ней вмѣстѣ онъ стоялъ... Она его благословила—

Такъ долгъ святой повелфвалъ—

Слезы она не обронила, Ея не дрогнула рука, Лишь сердие страшно ей сдавила, Какъ гнетъ тяжелая тоска.

Онъ вышелъ въ дверь... потомъ вернулся, "Прости, родная" ей сказалъ, Послъдній разъ ей улыбнулся. Послъдній разъ поцъловалъ...

Вернешься ль снова, мальчикъ милый, Въ свой старый домъ подъ кровъ родной, Иль будетъ раннею могилой

Тебъ далекій край чужой? Войдешь ли снова въ садъ тѣнистый, Гдъ каждый милъ тебъ цвътокъ? Туда подъ липою вътвистой Въ любимый съ дътства уголокъ.

Еще ребенкомъ гдѣ бывало Въ тѣни любилъ ты отдыхать, Гдѣ часто пѣсню напѣвала, Тебя укачивая мать?...

Смертельно раненый, быть можеть, Лежишь ты вейми позабыть, Никто тебъ тамъ не поможеть И мукъ твоихъ не облегчить,



#### РАДОСТЬ ВОСКРЕСЕНІЯ ХРИСТОВА.

ристосъ Воскресе! Воскресенія день,—просвъ-утимся людіе! Воскресенія день,—просвътимся торжествомъ! Воскресенія день — праздниковъ праздникъ и торжество торжествъ! Да и какъ не просвътиться торжествомъ въ свътлый день Воскресенія? Какъ не торжествовать, какъ не веселиться душой? Прислушайся, что поетъ въ свътлые дни св. Церковь Христова? Какое торжество, какая небесная радость слышится въ каждомъ звукъ ея священныхъ пъснопъній!

Радуешься и веселишься ты въ тотъ день. родной и близкій тебъ человъкъ восталъ отъ тяжкой бользни. Но подумай, - развы не болье радостное событіе воспоминается въ свътлый день Воскресенія? Развъ воскресшій Христосъ не близокъ, не дорогъ тебъ Развъ Онъ не родной тебъ Ужели онъ менъе близокъ тебъ, чъмъ твои родственники по плоти? Онъ оставилъ небо, сошелъ на землю, гдъ люди страдали, гдъ погибали они безъ Бога, безъ правды Его. Оставилъ Онъ небесный престолъ и Свою небесную славу, -- поселился среди людей, раздълилъ съ ними ихъ горькую долю, терпълъ ихъ скорби, съ ними молился и плакалъ о нихъ. Воскрешалъ мертвыхъ, исцёляль болящихъ. Людей называль Онъ своими братьями. Вспомни, какъ спросилъ Христосъ: кто Матерь Моя и братья Мои? И обозръвъ съдящихъ вокругъ Себя, сказалъ: вотъ матерь Моя и братья Мои; кто будеть исполнять волю Божію, тотъ Мив брать и сестра и матерь (Мрк. 3, 33—35). Какъ же послъ всего этого можно сказать, что Христосъ не родной намъ? Онъ нашъ величайшій благодътель. Онъ одинъ, Без-

гръшный, пріялъ на себя гръхи всего міра. Онъ одинъ

пострадаль за всёхъ, Праведникъ за неправедники. Спаситель сего міра, его единственная радость и надежда умеръ позорной крестной смертью, погребенъ въ мрачной могилъ. Вся тварь измънилась отъ страха, солнце померкло, земля вострепетала. Но воскресъ Христосъ, и въ эти дни Воскресенія мы вспоминаемъ, какъ нашъ Божественный Спаситель и Учитель, нашъ небесный Другъ, всегда близкій, дорогой и родной намъ,—не отъ одра болъзни восталъ, а изъ гроба воскресъ. Великая радость! И радость эта ничъмъ не омрачается; ничто не можетъ преложить эту радость въ печаль. Воскресъ Христосъ,—и больше не будетъ Онъ ни умирать, ни погребаться во гробъ, ибо смерть Имъ не обладаетъ. Возрадуйтесь люди и возвеселитесь, и въчная радость Воскресенія Христова да будетъ съ вами! Радуешься ты, человъкъ, если миновала грозившая

тебъ опасность, если избавился ты отъ бъды и несчастія. Просв'ятись-же особеннымъ торжествомъ въ день Воскресенія! Воскресеніемъ Христовымъ освободился ты отъ самой великой бъды, спасся отъ самой великой опасности. Есть-ли несчастье больше смерти? Есть-ли опасность болве грозная, чвмъ ввчная погибель во адъ? Можешь-ли ты, человъкъ, чъмъ нибудь спастись отъ смерти? Нътъ, ты совершенно безсиленъ предъ смертью. Отъ смерти ничто не спасетъ тебя—ни богатство, ни знатность, ни сила, ни здоровье, ни красота. Передъ смертью всъ равны, всъ ничтожны, всъ безсильны. Предъ смертью теряется даже самая великая сила—мудрость человъческая; и она предъ гробомъ или въ страхъ и трепетъ молчитъ, или глухо и недовольно ропщетъ. Отъ этой то смертной опасности избавился ты, христіанинъ, Воскресеніемъ Христовымъ. Слышишь ли, что безъ конца и безъ числа повторяетъ въ своемъ торжественномъ богослуженіи св. Церковь! Христосъ воскресе изъ мертвыхъ, смертію смерть по-правъ! Своею смертію Христосъ Спаситель освободилъ тебя отъ смерти. Своею смертью Онъ побъдилъ смерть. Никтоже да убоится смерти, свободи бо насъ Спасова смерть! Смерти празднуемъ умерщвленіе, адово разрушеніе! Днесь адъ, стеня, вопість: лучше мнъ былобы родившагося отъ Дввы не принимать; пришедъ-бо



## Противъ невърія.

ь скромной іерусалимской горниців въ глубокомътоскливомъ молчаніи собрадись апостолы и самые близкіе ученики Спаасителя. Тяжелая гнетущая скорбь отражается на лиць каждаго изъ нихъ. Ужасныя событія последнихъ дней такъ неожиданно и глубоко поразили ихъ, что вотъ ужъ прошло почти три дня и никто изъ нихъ не можетъ дать себъ яснаго отчета во всемъ случившемся. Да развъ возможно, думали они, чтобы Тотъ, Кого мы возлюбили больше отца и матери, изъ за Кого мы бросили все, что было мило нашему сердцу, теривли холодъ, зной и голодъ и даже подвергались смертной опасности, чтобы Онъ, творившій величайшія знаменія и чудеса, быль схвачень, какь злодій, и казнень, какь преступникъ? Гдъ же исполнение тъхъ свътлыхъ объщаний въчнаго блаженнаго Царства, котораго мы ожидали съ такимъ нетеривніемъ? Не разсъялись-ли, какъ дымъ, всъ наши надежды на счастливую и радостную жизнь въ царствъ Мессіи-Христа? Воть ужь третій день наступаеть, какъ враги взяли нашего возлюбленнаго Учителя, осудили и предали позорной смерти, а впереди какъ будто нътъ никакой надежды, никакого просвета и утешенія.

Но не успъла еще заря возвъстить людямъ о наступленіи великаго и радостнаго дня, какъ жены мироносицы спфшатъ къ скорбящимъ апостоламъ, чтобы сообщить имъ о явленіи Воскресшаго. И что же апостолы? Они "не повтрили имъ и показались имъ слова ихъ пустыми" (Лук. 24, 11). Въ тогъ же день воскресшій Христосъ является двумъ эммаусскимъ путникамъ, которые спъщатъ послъ въ Герусалимъ и возвъщаютъ апостоламъ и всъмъ прочимъ о видъ. ній Воскресшаго, "но и имъ не повтрили". "Въ тоть же первый день недъли вечеромъ, когда двери дома, гдъ собрались ученики Eго, были заперты изъ опасенія отъ iyдеевx, пришель lucycь и сталь посредь и говорить имь: мирь вамь" (По. 20, 19). Илишь послѣ того, какъ Онъ показалъ имъ произенныя руки и ноги Свои и сталъ передъ ними исть рыбу и медъ, они убъдились, возлюбленный Божественный Учитель действительно воскресь и живой находится теперь предъ ними. Одного только апостола Оомы не было здесь въ то время. Когда же онъ пришелъ и услышалъ, что Христосъ воскресъ, то горячо и рѣшительно сказалъ, что до тѣхъ поръ не повѣритъ, пока не увидитъ на рукахъ Его ранъ отъ гвоздей и не вложитъ перста своего въ эти раны и руки своей въ ребра Его (Іо. 20, 25). И только послѣ того, какъ Господъ явился ему и всѣмъ прочимъ апостоламъ и далъ ему осязатъ Свои пречистыя раны, онъ въ неизъяснимомъ восторгѣ воскликнулъ: "Господъ мой, и Богъ мой!"

Воть какъ велико было невъріе апостоловъ въ возможность воскресенія, и какихъ обидно осязательныхъ доказательствъ они требовали, чтобы разсъять свое невъріе и всякое сомнѣніе! И послѣ этого невърующіе рѣшаются говорить, будто апостолы такъ слѣпо върили, что ихъ Учитель воскреснетъ, такъ страстно желали Его видѣть воскресшимъ, что довели свое воображеніе до болѣзненнаго состоянія, и потому видѣли не воскресшаго Іисуса, а лишь призракъ, созданный ихъ мечтами!

Итакъ, что же все это значитъ? Почему апостолы, возлюбившіе Своего Учителя больше всего въ мірѣ, неоднократно слышавшіе отъ Него, что Ему предстоитъ пострадать, умереть и воскреснуть, послѣ, когда все это случилось, съ такимъ трудомъ вѣрятъ всему этому? И даже тотъ апостолъ, который призывалъ когда-то всѣхъ остальныхъ идти за Христомъ и умереть вмѣстѣ съ Нимъ, теперь проявилъ такое упорное невѣріе. Не странно-ли то, что сама Святая Церковь восхваляетъ это невѣріе въ своихъ пѣснопѣніяхъ, когда говоритъ: "о добре невъріе Фомино!"

Это невъріе, это обидное требованіе осязательныхъ доказательствъ указываеть на проявление во всемь этомь воли Божией. Богу угодно было, чтобы апостолы постепенно и естественно дошли до сознательной въры въ Іисуса Христа, какъ Сына Божія; имъ надлежало идти въ міръ и проповъдывать Его ученіе, и они должны были обладать для этого върою, не допускающею никакихъ сомнъній, и въру эту долженъ былъ принять отъ нихъ и отъ ихъ послъдователей весь міръ. Одной же сліпой вітры было бы недостаточно въ то время, когда самое слово кресть было соблазномь для іудеевь и безуміемъ для еллиновъ. Съ одной слепой верой апостолы не могли бы совершить такого подвига, какой совершили. Имъ нужна была глубокая сознательная въра. Но никто изъ апостоловъ не обнаружилъ своего невърія такъ ръшительно и сильно, какъ апостолъ Өома. Ему хочется не только видъть воскресшаго Учителя, но и осязать Его, "вложить персты свои въ раны от гвоздей и вложить руку свою въ ребра Его" (10. 20, 25). Онъ еще не убъдился въ истинъ, но уже заранъе полюбилъ ее и жаждетъ ее всей своей пылкой душей. И въ то же время, какъ онъ говорить: "не повърю, пока не увижу", въ глубинъ души онъ уже въруетъ. Онъ какъ бы боится, чтобы не лишили его этой истины, этого дорогого сокровища и поэтому требуеть такихъ наглядныхъ доказательствъ, которыя бы убъдили его и успокоили на всю жизнь. И послъ онъ повърилъ не потому, что видълъ чудо, но потому что желалъ върить. Такое невъріе дъйствительно достойно похвалы и удивленія





# Воистину Христосъ Воскресе!

колько вѣковъ прошло съ того времени, какъ Анчелъ въ первый разъ сказалъ женамъ: воста, итств эдъ! И для всѣхъ этихъ вѣковъ вѣсть о Воскресеніи Христовомъ не перестаетъ быть вѣстію сладкою, вѣстію не земною, небесною. Во всѣхъ странахъ, у всѣхъ народовъ, гдѣ только исповѣдуютъ Христа, приноситъ она съ собой веселіе и радость, восторгъ и торжество. И не одна земля, а и небо, не одни люди, но и жители странъ горнихъ радуются и повторяютъ: Христосъ Воскресе!

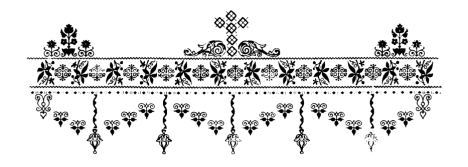
И съ какимъ торжествомъ встръчаютъ въсть о воскресшемъ Христъ? Это—праздникамъ праздникъ, торжество изъ торжествъ. Каждую недълю отдъляемъ мы день для воспоминанія Воскресенія Христова,—и торжества сего не помрачаютъ у насъ ни постъ, ни слезы. Но тъмъ не довольна душа христіанская. Ей хочется радоваться о воскресшемъ Христъ такъ, какъ ни о чемъ она не радуется; она назначаетъ себъ еще время въ которое свътло поетъ: Христосъ воста—веселіе въчное.

Радость наша о воскресшемъ Христъ справедлива. Воскресеніе Спасителя нашего есть одно изъ самыхъ твердыхъ основаній и нашей въры, и нашего упованія, и нашей любви. Какъ же не радоваться о немъ?

Много Спаситель нашъ творилъ чудесъ на землъ, но къ чуду Воскресенія Своего не разъ Онъ отсылалъ самыхъ упорныхъ враговъ Своихъ. Воскресеніе Спасителя нашего есть такое чудо, которое одно и могло

своею очевидностію запечатльть всь знаменія славы Сына Божія. Какое величіе въ воскресшемъ Іисусъ твоемъ, душа христіанская! Самые враги чувствовали силу Воскресенія Христова. Узнавъ отъ Назорянина, что Онъ воскреснетъ, они берутъ всв мъры, чтобы помъшать въръ въ Его воскресеніе. Едва Іисусь умеръ, они просять Пилата-приставить стражу къ Его гробу. Гробъ окруженъ воинами; входъ въ пещеру, заваленный камнемъ, запечатанъ. Все, чего могла требовать осмотрительная (не скажемъ пока- злоба) мудрость человъческая, сдълано. Но Іисуса нътъ во гробъ. Что дълать? Надобно вооружиться клеветою. Стража, говорять, проспала, и ученики унесли тъло Іисусово. По всему видно, какъ мысль о Воскресеніи Христовомъ тяжела была для Іудеевъ; по всему видно, что они знали, какъ замыслы ихъ всв разрушатся, и откроется слава Іисусова, какъ Мессіи и Сына Божія, когда народъ ув'врится въ Его воскресеніи.

И надобно сказать, что, на бъду врагамъ въры и на радость душт върующей, изъ встхъ чудесъ, на которыхъ основывается наша въра, чудо воскресенія Христова такъ очевидно, такъ несомнънно, что надобно быть врагомъ всякой истины, чтобы не видъть его дъйствительности. Если Іудеи разгласили было, тъло Јисусово украдено, когда стража спала, то это слишкомъ очевидная неправда. Представьте, что надобно было подойти ко гробу, отвалить большой камень и потомъ уйти съ тъломъ, не разбудить стражи, которая однако и приставлена была собственно для того, да не како ученицы Іисуса, нощію пришедше, укра*тъло Его* (Мато. 27, 14). Римская состояла изъ четырехъ четверицъ (Двян. 12, 4). Римская стража за небрежность въ своемъ дълъ строго была наказываема. Вспомнимъ случай изъ исторіи Ап. Павла, когда темничный стражъ, полагая, что



### КАКУЮ ВЪСТЬ ПРИНЕСЛИ ЖЕНЫ МИРОНОСИЦЫ?

Тецыте и міру проповѣдите, яко воста Господь, умершвивый смерть, яко есть Сынъ Бога, спасающаго родъ человѣческій.

в. Церковь Православная посвящаетъ цълую недъолю воспоминанію св. женъ мироносицъ. И это не
напрасно. Подумайте, какую въсть принесли жены
мироносицы для всего міра, когда возвратились отъ
Гроба Господня. Онъ въ первый разъ воскликнули
вслухъ всего міра: Христосъ воскресе! Можно-ли счесть,
можно-ли даже вообразить, сколько разъ съ тъхъ поръ
повторили люди эту краткую дивную въсть? Въчно
юная, въчно новая разносится эта въсть по всему
міру, и въ цълыя тысячи лътъ не могутъ люди испить всей радости изъ въсти о Воскресеніи Христовомъ. И подлинно, есть чему радоваться! Много радости въ той въсти, которую принесли св. жены мироносицы.

Страшно подумать, что было-бы съ міромъ, еслибы онъ не получилъ радостной въсти отъ женъ мироносицъ. Тамъ, въ пещеръ Геосиманской, была скрыта вся радость міра. Самъ Спаситель былъ осужденъ и распятъ, Жизнь и жизни Податель умеръ и погребенъ, тяжелымъ камнемъ скрытъ отъ міра, печатью Каіафы запечатанъ. И что было бы, если-бы не былъ отваленъ отъ гроба камень, если-бы не воскресъ Христосъ? Могли-ли бы мы върить въ Бога, во спасеніе? Какъ върить въ истину, если ея Проповъдникъ, называвшій Себя Сыномъ Божіимъ, умеръ и не воскресъ? Какъ можно повърить, что умершій и оставшійся во гробъ освободилъ насъ отъ гръха? Самый гробъ не былъ-ли для Христа темницей, гдъ содержался Онъ за гръхи наши, и если-бы Онъ остался во гробъ.—развъ это не значило-бы, что удерживаетъ Его тамъ великій камень беззаконій нашихъ? Правда, Христосъ много говорилъ новаго о Богъ и человъкъ, но для чего нужно все это, если не избавилъ Онъ насъ отъ гръха? Если-бы Христосъ только умеръ, то не нужно было-бы и пришествіе Его. Безъ Воскресенія не было бы въры христіанской, не было-бы христіанъ; гробъ Христа былъ-бы гробомъ и христіанъ, и христіанства.

Но увидъли мироносицы, что камень отваленъ отъ гроба, слышали отъ Ангела, яко воста Господь, пошли и возвъстили міру: Христосъ воскресе! Воскресла въра. Если Христосъ воскресъ, то все, о чемъ Онъ говорилъ, все это—совершеннъйшая истина. Христосъ не остался во гробъ, спасеніе наше совершено, гръхъ и діаволъ побъждены. Развъ могутъ теперь смутить насъ насмъшки враговъ Христовыхъ надъ спасительной върой нашей, если въра наша утверждена Воскресеніемъ Христовымъ? Развъ можемъ и мы сами колебаться въ въръ своей, если мы услышали отъ св. женъ въсть о Воскресеніи? Можемъ-ли мы отчаяться во спасеніи своемъ? Нътъ, какъ бы ни оскверняли насъ гръхи, какъ-бы ни приковывали они насъ къ землъ,—для насъ всегда открытъ входъ на небеса, куда нашимъ предтечей вошелъ Воскресшій Христосъ.

во спасени своемъ? Нътъ, какъ оы ни оскверняли насъ гръхи, какъ-бы ни приковывали они насъ къ землъ,—для насъ всегда открытъ входъ на небеса, куда нашимъ предтечей вошелъ Воскресшій Христосъ. Чрезъ крестъ вошелъ Христосъ на небеса. Крестъ, это—удълъ всего добраго на землъ. Всъ праведники пили на землъ горькую чашу страданій. Тъ, которыхъ не былъ достоинъ весь міръ, скитались въ пустыняхъ и въ горахъ, въ вертепахъ и пропастяхъ земныхъ—

лишени, скорбяще, озлоблени,—вотъ участь добродътели въ жизни! Каменіемъ побіени быша, претрени быша, убійствомъ меча умроша,—вотъ конецъ жизни добродѣтельной! Да и Самъ Христосъ Спаситель... что только возможно прекраснаго, какая только возможна добродѣтель—все это было во Христѣ. И что же? Христосъ на крестѣ... Поругано все доброе, поруганъ законъ правды, поруганъ Самъ Законодатель. Еслибы и теперь не восторжествовало доброе, то это значило бы, что нѣтъ правды нигдѣ, а тогда осталасьбы земля безъ добродѣтели. Вѣдь нужна-ли добродѣтель, если одинъ конецъ благому и злому?

Но услышали люди отъ женъ мироносицъ, что воскресъ Христосъ. Правда восторжествовала. Предъ ли-

цемъ всъхъ временъ и народовъ засвидътельствовано. что есть правда, что имъетъ смыслъ добродътель. Христосъ не имълъ, гдъ главу подклонить, но дана Христосъ не имѣлъ, гдѣ главу подклонить, но дана теперь Ему власть на небѣ и на землѣ! Христосъ на крестѣ, но крестомъ Онъ возшелъ на небеса, гдѣ возсѣлъ одесную Бога Отца во славѣ Его. Позоръ креста—слава Христа! Много утѣшенія въ этой вѣсти о торжествѣ Христовомъ. Ты видишь, что торжествуетъ на землѣ неправда, и сердце твое смущается. Что можно сказать тебѣ въ утѣшеніе? Христосъ воскресе! Ты видишь, что и теперь добродѣтель часто предается заплеванію и заушается нечестивой рукою, но не падай духомъ; вѣрь, что добродѣтель прекрасна и она восторжествуетъ, ибо Христосъ воскресе! Воскресе и прославися! Ты, обиженный и презрѣнный людьми! Ты, всю жизнь бьюшійся изъ-за насушнаго хлѣба, не вивсю жизнь бьющійся изъ-за насущнаго хлаба, не видящій просвъта радости въ то время, какъ многіе и безъ труда всъ дни своей жизни проводять въ веселіи! Что можно было бы сказать вамъ въ утъщеніе, если-бы не воскресъ Христосъ? Но Христосъ воскресъ! Укръпитесь руки ослабленныя и колъна разслабленныя! Утъшьтесь всъ, страдающіе, обиженные, несчастные! Надъйтесь на Воскресшаго Христа Бога нашего, и вы такъ восторжествуете, что не будете помнить болъзней вашихъ. Никакая бъда не страшна, никакое

горе не ужасно для того, кто услышалъ отъ женъ мироносицъ въсть о Воскресеніи Христовомъ.

Христосъ побъдилъ гръхъ, побъдилъ лукаваго діавола. Побъдятъ его и всъ върующіе во Христа. Будетъ новое небо и новая земля, гдъ не будетъ гръха, не будетъ зла, гдъ будетъ лишь правда, радость и миръ Святаго Духа. Какъ бы низко ни падали люди, какъ бы широко ни разливалось зло по міру, но мы въримъ, въримъ, что будетъ время, когда на привътствіе: Христосъ воскресе!—небо и земля, суша и море—все однимъ согласнымъ голосомъ любви отвътитъ: воистину Христосъ воскресе!

Видишь-ли христіанинъ, какъ все исполняется для тебя свътомъ отъ той въсти, которую принесли тебъ св. жены мироносицы? Видишь-ли, сколько радости и мира для тебя въ этой краткой въсти: Христосъ воскресе!

Когда св. жены мироносицы вышли изъ гроба, то со страхомъ побъжали возвъстить ученикамъ Христовымъ о Воскресеніи. Когда же шли онъ, Воскресшій Христосъ встрътилъ ихъ и сказалъ: радуйтесь! (Мате. 28, 8—9). Съ тъхъ поръ стала возможна въ міръ святая, чистая радость; безъ Христова: радуйтесь!—не было бы радости въ міръ!

Жена Ева растворила смертоносное питіе, и жены же мироносицы подали міру чашу радости и жизни. Эта чаша—въсть о Воскресеніи Христовомъ. И когда слышишь ты благодатную въсть св. женъ мироносицъ о Воскресеніи Христовомъ, воскликни: Слава, Господи, святому Воскресенію Твоему!

Изданіе Пастырско-Просвътит. Братства при Моск. Дух. Академіи.

нтына за 100 листковъ 50 коп., № 24. съ перес. 70 коп.

№ 24. Адресь: Сергіевъ Посадъ, Моск. г., Духовная Академія, іеродіакону Филиппу.

Печатать дозволяется. Марта 4 дня, 1909 года. Ректоръ Академіи, Епископъ *Евдокимъ*. упустиль онь узниковь, хотыль было самь на себя наложить руки (Дыян. 16, 27); а здысь воины такъ беззаботно доносять начальству о крайней своей небрежности. Но пусть такъ; пусть стража въ самомъ дыль спала: почему же узнали, что тыло украдено? И на кого возлагають вину въ хищеніи? На тыхъ людей, которые, при первой встрычь съ опасностію, разбыжались какъ овцы,—которые теперь должны идти на открытую борьбу съ ожесточенною Синагогою. И на что имъ нуженъ быль мертвецъ? Но для насъ довольно, что и сами враги Іисусовы впослыдствіи не отвергали дыйствительности Воскресенія Христова, а только запрещали проповыдывать о воскресшемь Іисусь.

Такъ, Сладчайшій нашъ, -- живъ! А если Онъ живъ, если Онъ воскресъ Самъ Собою, то намъ нътъ нужды въ другихъ доказательствахъ божественной славы. Извъстное дъло-мертвецы не встаютъ сами собою; извъстное дъло-тъло человъка дъйствительно умершаго должно подвергнуться тлънію, --и вовсе неестественно ему самому собою воскреснуть. Земля въ землю пойдетъ, въ землю превратится, землею станетъ: на то-воля Вышняго. Но нашъ Спаситель умеръ на крестъ, мертвый прободенъ, мертвый положенъ во гробъ; всв видъли, всв знали, самые враги Его говорили, что Онъ умеръ. И однако Онъ въ третій день воскресъ. Какое очевидное, какое поразительное чудо! И смерть не могла удержать Его (Двян. 2, 32). Онъ воскресъ Самъ Собой. Ни Пророка, ни чудотворца тугъ не было, который бы извлекъ Его изъ гроба. Онъ всталъ Самъ, какъ Владыка жизни и смерти. Онъ всталь не какъ побъжденный смертію, но какъ Побъдитель ея. Самъ Онъ съ полною свободою возлегъ въ могильной пещеръ, какъ въ царскомъ чертогъ, и всталъ изъ нея. Кто же это, какъ не Богъ истинный, Богъ вседъйствующій и всевластный?

Такъ, христіанинъ, твой Богъ живъ. Твой Богъ живъ, и ты знаешъ, кому кланяешься. Онъ живъ, и ты видишь въ Немъ все, чего можетъ требовать пытливый разумъ. Онъ живъ и даетъ жизнь человъчеству, и уму, и сердцу.

Іисусъ воскресъ, и съ Нимъ воскресли лучшія надежды наши. Грѣшникъ! Спаситель нашъ живъ: жива и надежда наша на спасеніе. Онъ проститъ тебя; Онъ прощаетъ всякаго, кто приходитъ чрезъ Него къ Богу. Но ты и оправданный остаешься съ немощами и вздыхаешь, что не можешь избавиться отъ плоти грѣховной. Утѣшься. Аще не иду, говорилъ Онъ, Уттъшитель не пріидетъ (Іоан. 16, 11). Итакъ, если взошелъ Онъ къ Отцу, то Утѣшитель придетъ, чтобы подкрѣплять насъ въ борьбѣ съ грѣхомъ. И Самъ Воскресшій обѣщался пребывать съ Церковію во вся дни, до скончанія въка (Мате. 28, 20).

Итакъ, кто бы ты ни былъ, христіанинъ, пусть ничто не возмущаетъ радости сего радостнаго дня твоего. Счастливъ ли ты? Усугубъ твое счастіе настоящимъ торжествомъ. Несчастенъ? забудь скорби земныя и радуйся объ отверстомъ для тебя небъ. Грѣшникъты? Не говори о томъ: у Воскресшаго всѣ праведники. Праведникъ ты? Больше радуйся о торжествующей правдъ Единаго Праведнаго.

О, Пасха велія и священнъйшая, Христе! Даждь намъ причаститься Тебя здъсь искреннимъ сердцемъ; даждь намъ истъе Тебъ причащаться въ невечернемъ дни царствія Твоего.

(Архіен. Филаретъ Черниг.).

Изданіе Пастырско-Просвът. Братства при Моск. Дух. Академіи.

нъна Адресъ: Сергіевъ Посадъ, Моск. г., за 100 листковъ 50 коп., № 23. Духовная Академія, іеродіакову Филиппу.

Печатать дозволяется. Марта 4 дня, 1909 года. Ректоръ Академіи, Епископъ Евдокима.

Типографія Свято-Троицкой Сергіевой Лавры.

и не напрасно св. Церковь восклицаетъ: "о добре невъріе Оомино!" Но въ нашъ изолгавшійся порочный въкъ подобное невъріе, если и встрвчается, то весьма редко. Теперь, если люди не верують въ божественныя истины, то не по тъмъ причинамъ, какъ напр., ап. Өома, и не потому, что самыя истины для нихъ неубъдительны, а по злой греховной воле. Ибо люди отлично понимають, что какъ только они признають такія истины, какъ бытіе Бога, загробную жизнь и Божество Спасителя, то имъ необходимо придется оставить прежнюю граховную и себялюбивую жизнь и начать новую, исполненную христіанскаго смиренія, подвиговъ любви и самоотреченія. Поэтому то мы большею частію предпочитаемъ придерживаться и защищать ни къ чему не обязывающія ученія и съ ожесточеніемъ противиться святымъ и великимъ истинамъ. Если же насъ спросять, почему мы отказываемся принять эти истины, то одни изъ насъ станутъ ссылаться на то, что содержащіяся въ Св. писаніи истины и чудесныя событія или совершенно непонятны для нашего разума, или противоръчатъ наукъ и ея законамъ. А другіе будуть говорить, что если бы мы сами были свидетелями техъ великихъ знаменій и чудесь, о которыхъ повъствуеть евангеліе, то тогда бы, пожалуй, имъли основание върить всему этому, но такъ какъ въ настоящее время мы ничего подобнаго не видимъ, то думаемъ, что все это или благочестивая легенда, или плодъ бользненной фантазіи. Но какъ первые, такъ и другіе кривять душою и горько заблуждаются.

Говорящіе якобы отъ лица науки большею частію ничего общаго съ наукою не имъютъ, а принимаютъ за науку ходячія мнънія и руководятся не истиной и даже нисколько о ней не думають, а слъдують "преданію человическому". "Живущіе же по преданію челевическому, а не по Христу" всегда говорять и делають то, что, дълаетъ и о чемъ говоритъ большинство, толпа. Къ ней они слушиваются, а не къ голосу своей совъсти и истины. Для такихъ людей важна не истина, а то, чтобы не уронить себя въ глазахъ другихъ людей, чтобы не показаться предъ ними смешными и отсталыми, "ибо возлюбили больше славу человтческую, нежели славу Божію" (Іо. 12, 43). Если же вы станете ихъ убъждать и доказывать имъ истину, они васъ все равно не стануть слушать, а будуть упорно стоять на своемъ, ссылаясь на преданіе человіческое, на мивніе толцы. И сбывается надъ ними пророчество Исаія, который говорить: "слухомь услышите и не уразумыете и глазами смотръть будете и не увидите, ибо огрубъло сердце людей сихъ и ушами съ трудомъ слышатъ и глаза свои сомкнули, да не увидять глазами и не услышать ушами и не уразумьють  $cep \delta цемъ u \ \partial a \ не \ oбратятся, чтобы <math>\mathring{A}$  исцълиль uxъ " (Мө. 13, 14—15). Обращеніе такихъ людей на путь истины и спасенія, если и бываеть, то въ случаяхъ ръдкихъ и единичныхъ и не безъ особенной благодатной помощи.

Еще дальше отъ истины стоять тѣ люди, которые оправдывають свое невъріе отсутствіемъ въ настоящее время такихъ знаменій и чудесъ, какія были во времена Спасителя. Говорить имъ о том

всв насладитесь пиршества ввры, вси воспріимите богатство благости! Постившіеся и непостившіеся празднуйте вкупв, усердные и лвнивые почтите день! Такъ Христось зоветь всвхъ къ Себв златыми устами Златоуста. Ты, трудившійся и служившій Богу съранняго утра своей жизни, пріиди и получи достойную награду. Въ шестой и девятый часъ пришедшіе, и вы получите равную награду. И ты, на закатв жизни своей, во единодесятый часъ пришедшій къ Богу, и ты ничего не лишишься! Воскресшій Христось богать благостію; Онъ всвмъ шедро раздаеть Свои дары. Нынв праздникъ Его любви и Его милости! Нынв нвтъ суда и осужденія! Нынв торжествують любовь, милость и прощеніе!

Пусть не омрачають дня Воскресенія тучи житейскихъ невзгодъ. Ты, въ чьей жизни много этихъ невзгодъ! Несчастія не оставляють тебя и въ дни Воскресенія Христова. Все новыя и новыя, часто неожиланныя бълы постигають тебя! Не поникай главой твоей въ эти священные дни. Пусть слезы не маниваютъ очей твоихъ, не хмурится лице твое. Тотъ, Кто Воскресеніемъ своимъ преложилъ печаль всего міра на радость, кто заставиль радоваться убитыхъ горемъ апостоловъ и св. женъ муроносицъ, неужели, думаешь ты, не силень Онъ отереть всякую слезу отъ очей всякаго страдальца? Ему молись, Его проси, и Онъ дасть тебъ радость. Всъ твои несчастья, -- что они въ сравненіи съ въчною побъдою Христа, умертвившаго смерть, съ въчной радостью рая, открытаго намъ Воскресеніемъ Христовымъ? Воскресе Христосъ, и ликуютъ ангелы! Воскресе Христосъ, и жизнь жительствуетъ!

Просвътимся же торжествомъ въ день Воскресенія! Внидите вси въ радость Господа своего, и радость Христова, радость въчная да будетъ со всъми нами!

Изданіе Пастырско-Просвът. Братства при Моск. Дух. Акад.

**11. Тъна** за **100** листковъ **50** коп., № 21. Адресъ: Сергіевъ Посадъ, Моск. г., Духовная Академія, іеродіакону Филиппу.

Печатать дозволяется. Марта 3 дня, 1909 года. Ректоръ Академіи, Епископъ Евдокимъ.