
ISSN 0132-8158

Начала

1-4
1995



Р Е Л И Г И О З Н О - Ф И Л О С О Ф С К И Й
Ж У Р Н А Л

НАЧАЛА 

№ 1- 4

ЦЕНТР ИЗУЧЕНИЯ, ОХРАНЫ И РЕСТАВРАЦИИ НАСЛЕДИЯ 
СВЯЩЕННИКА ПАВЛА ФЛОРЕНСКОГО 

КУЛЬТУРНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКОЕ ОБЩЕСТВО 
«ЛОСЕВСКИЕ БЕСЕДЫ»

ИМЯСЛАВИЕ

Выпуск I

Москва
1996



НАЧАЛА, №  1-4(15-18) Выходит с 1991 года

Главные редакторы:
Н.В. Скоробогатько и А.Т. Казарян

Редакционная коллегия:
В.Г. Аладьин,
ЛЛ. Гоготишвили,
Л.Е. Моторина,
B.Г. Сукач,
М. Хагемейстер (Марбург)

Институт «Открытое общество» выписывает и распространяет 
500 экз. журнала по библиотекам России и за рубежом

Редакция журнала «Начала» выражает благодарность игуме­
ну Андронику (А.С. Трубачеву) и проф. А.А. Тахо-Годи за ог­
ромную помощь в подготовке номера

Составители номера:
Игумен Андроник (АС. Трубачев), АЛ. Тахо-Годи,
C.М. Половинкин, ЛЛ. Гоготишвили, А.Т. Казарян

рсдищвк
125871, Москва, Волоколамское шоссе, д. 4.
Центр по русской философии и культуре

Телефоны:
158-47-91, 447-20-07, 955-08-54.

По вопросам приобретения и распространения журнала
обращайтесь к нашему торговому уполномоченному Л.И. Ожиговой.
109507, Москва, Ферганская ул., 28/7—41; тел. (095) 376-42-70.

Материалы номера подготовлены в 
рамках конкурса грантов по гумани­
тарным наукам (УРГУ им. А.М. Горь­
кого и ΡΦΙΉ, проект N996-03-04166).

Российский 
благотворительный фонд 

культуры, науки 
и искусства "Рось" 
Президент Фонда 

В. Г. Аладьин

Российский благотворительный фонд 
«Рось» и редакция журнала «Начала» 
благодарят правление «Мосстройэко- 
номбанка» за финансовую поддержку 
издания данного номера.

©  «НАЧАЛА», 1996 
Перепечатка материалов допускается 

только с согласия редакции



ОТ РЕДАКЦИИ

В современной религиозно-философской и богословской ли­
тературе отсутствуют какие-либо серьезные исследования по 
имяславию. Это, по-видимому, обусловлено рядом исторически 
сложившихся обстоятельств: сегодня материалы по имяславию 
труднодоступны и, за редким исключением, выпали из поля зре­
ния, взгляды «имяславцев» и «имяборцев» не изучены, не опу­
бликованы важнейшие документы и архивные источники по ис­
тории имяславия. Имяславие, не получившее официального цер­
ковного признания, для некоторых православных исследователей 
остается темой опасной, пользующейся сомнительной репутаци­
ей, что в свою очередь ставит существенные препятствия для 
систематического изучения проблематики имени в богословии.

Советская эпоха сделала все, что было в ее силах, для того 
чтобы разрушить духовное образование, уничтожить богословие 
и «идеалистическую метафизику» и физически устранить их 
носителей. Парадоксальность современной ситуации состоит в 
том, что, несмотря на отсутствие запретов «сверху», имяславие 
по-прежнему предано забвению. Не нарушили этого «заговора 
молчания» публикации важнейших работ о. Павла Флоренского 
и А.Ф. Лосева. Остается предполагать, что причины этого особо­
го отношения к имяславию коренятся не в запретах, страхах, 
отсутствии источников и иных обстоятельствах, а в глубоком 
кризисе богословской и философской мысли, истоки которого к 
историческим обстоятельствам несводимы. Другой вопрос, яв­
ляется ли этот кризис частью общеевропейского, или же он наш 
по своему происхождению. Оставляя в стороне этот вопрос, от­
метим самое существенное отличие этого кризиса в России. У 
нас после А.Ф. Лосева не только нет великих мыслителей — на 
их отсутствие жалуется и Европа, — но нет со времен октябрь­
ского переворота (употребим науковедческий термин) 
«нормальной» богословской и философской науки. Современное 
религиозное сознание, напоминающее по своим родовым чертам 
«новое религиозное сознание» начала века, не достигает того 
уровня, на котором тогда же велись споры об Имени Божием.

3



Публикуемые в настоящем номере материалы, которые были 
любезно предоставлены в наше распоряжение игуменом Андро­
ником (А.С. Трубачевым) и проф. А.А. Тахо-Годи, условно можно 
разделить на три разряда: это тексты, ранее публиковавшиеся, но 
ставшие недоступными и редкими (к ним следует отнести Посла­
ние Священного Синода, «Разбор Послания Священного Сино­
да» Вл. Эрна); затем тексты, ранее опубликованные, но изда­
ваемые впервые с комментариями о. Павла Флоренского; и на­
конец тексты, ранее не публиковавшиеся (архивные источники, 
письма, наброски докладов, лекций и т.д.). Журнал «Начала» по 
сложившейся с годами традиции публикует в основном неиздан­
ные произведения, частичное отступление от этой традиции свя­
зано с концепцией настоящего номера. В последующих выпус­
ках, посвященных имяславию, редакция намерена опубликовать, 
наряду с архивными материалами, аналитические статьи совре­
менных исследователей этой темы.



ИМЯСЛАВИЕ 
Вып. I

СОДЕРЖАНИЕ

От редакции.................................................................................... 3
Хроника Афонского дела (Сост. С.М. Половинкин)......................7

МАТЕРИАЛЫ ПО ИМЯСЛАВИЮ

Послание Святейшего Синода...................................................... 43
Владимир Эрн. Раэбор Послания Святейшего Синода об Име­
ни Божием..................................................................................... 53
[Комментарий о. Павла Флоренского к статье архиепископа 
Никона «Великое искушение около святейшего имени Божия».]
(Публикация игумена Андроника (А.С. Трубачева)......................89
С. Троицкий. Афонская смута. (Публикуется с замечаниями 
о. Павла Флоренского. Публикация игумена Андроника
(А.С. Трубачева)).......................................................................... 136
Иеросхимонах Антоний (Булатович). Копия с моих писем 
Государю Императору по поводу Афонского дела. (Из Архива
свящ. Павла Флоренского)........................................................... 176
Переписка с отшельником Иларионом, автором книги «На
горах Кавказа»..............................................................................182
Переписка П.А. Флоренского, И.П. Щербова, Антония (Була­
товича), М.А. Новоселова. Публикация игумена Андроника 
(А.С. Трубачева) и С.М. Половинкина........................................200

ИЗ РАБОТ А.Ф. ЛОСЕВА ОБ ИМЯСЛАВИИ
(Публикация проф. А.А. Тахо-Годи)

А.Ф. Лосев
Философия имени у Платона.......................................................206
Эллинизм и христианство (историко-философское сравнение).......214
Заметки об употреблении Имени Божия в Новом Завете...........217
Вопросы, стоявшие перед ранней патристикой......................... 218
Дионисий Ареопагит о церковной и небесной иерархии. За­
метки..................................................................................... 220
Спор об именах в IV веке и его отношение к имяславию.........223
Учение Григория Нисского о Боге.............................................. 230
Соборы......................................................................................... 233
О книге «На горах Кавказа»........................................................235
[Заметки без названия]................................................................241

5



План книги об Именах Божиих...................................................245
Имяславие, изложенное в системе....................   245
Школа имяславия......................................................................... 248
Тезисы об Имени Божием, направленные в 1923 г. о. П.Фло-
ренскому...........................................  249
Доклад об Имени Божием и об умной молитве, 27 фев­
раля 1925 года.............................................................................. 253
О сущности и энергии (имени). Доклад 20/XII-25 г....................256
11 Тезисов о Софии, Церкви, Имени..........................................261
Анализ религиозного сознания................................................... 263
Учение о мире, творении и твари и наука................................. 269
Письмо к Н.М. Соловьеву........................................................... 274

ХРОНИКА И ИНФОРМАЦИЯ

В гостях у «Символа».................................................................. 276
Международная научная конференция «Русская культура
на межконфессиональных перекрестках»..................................277
Феликс Фельдман. Тема старообрядчества в немецкой лите­
ратуре...........................................................................................283
Книги, присланные в редакцию.................................................. 286
Содержание вышедших номеров журнала «Начала»................. 289



ХРОНИКА АФОНСКОГО ДЕЛА

1 9 0 7

Выход в свет книги схимонаха Илариона «На горах Кавказа» 
[I]. Книга рассылается по монастырям, в т.ч. и афонским. Прежде 
других на Афоне с книгой ознакомились иноки Фиваидского 
скита Пантелеймонова монастыря, ибо о. Иларион вышел из это­
го скита. Ее читают и одобряют многие монахи. Патриарх Иоа­
ким III первоначально одобрил книгу о. Илариона [80, 6 сент.]*.

1 9 0 9

Игумен Пантелеймонова монастыря — о. Мисаил, старший 
духовник — о. Агафодор, который «поручил раскритиковать» [82, 
с. 13] книгу о. Илариона о. Хрисанфу (Минаеву) — схимонаху 
Ильинского скита [83, с. 7]. Появилась рукопись рецензии 
о. Хрисанфа на книгу о. Илариона «На горах Кавказа». 
О. Агафодор дал читать тетрадь с рукописью о. Мартиниану, 
который от возмущения лишился сна, а после написал письмо, 
обличавшее «разрушительное зломыслие» о. Хрисанфа. Письмо 
было подписано о. Измарагдом, о. Иринеем и о. Мартинианом 
[82, с. 7]. Рукопись рецензии о. Хрисанфа была направлена архи- 
еп. Антонию Волынскому и о. Илариону. Игумен Андреевского 
скита Ватопедского монастыря Иероним дал читать книгу 
о. Илариона о. Антонию (Булатовичу), сказав, что она «вредна и 
написана в духе Фаррара» и что нужно изложить о ней сужде­
ние [83, с. 13]. О. Антоний (Булатович) «первое время был на 
стороне монахов-интеллигентов и сам посмеялся над
"фиваидскими мужичками" <...>, выдумавшими "свой догмат"» 
[70, с. 143]. Начинается разделение монахов на сторонников и 
противников книги о. Илариона и, соответственно, рецензии 
о. Хрисанфа. Простые, необразованные иноки приняли книгу 
о. Илариона, их возмутила рецензия о. Хрисанфа. Их против­
никами были интеллигенты или полуинтеллигенты. Имеславцы 
считали зачинщиками смуты о. Агафодора, о. Хрисанфа,
о. Алексея (Киреевского).

* Цифры в квадратных скобках отсылают к списку использованной литерату­
ры, помещенному в конце статьи.

7



19 10

Вышло 2-е издание книги о. Илариона с возражениями на 
пока рукописную рецензию о. Хрисанфа [2]. Споры обострились 
и перекинулись с Фиваидского на другие скиты. Жалоба на пре­
следования имеславцев-простецов Андреевского скита сенатору 
П.Б. Мансурову [82, с. 10-11].

19 11

«Исповедание» афонских имеславцев [82, с. 16].

Осень — попытка умиротворения.
«Послание» игумена Мисаила, где он, «под страхом отлуче­

ния от причастия, воспретил в скиту разговаривать даже на духу 
с духовниками об имени Иисусовом» [82, с. 18].

Март 1911-январь 1912 — о. Антоний (Булатович) в Эфио­
пии.

19 12

8 января — о. Антоний (Булатович) возвратился на Афон и 
возглавил имеславцев [82, с. 22-23; 83, с. 13-18].

Первые печатные выступления о. Антония в защиту име- 
славия: «О  почитании Имени Божия» [83, с. 77-81], «О  молитве 
Иисусовой» [83, с. 81-86].

Откровение о. Антонию [82, с. 29].

Февраль-март — в Почаеве в журнале «Русский Инок» поя­
вилась без подписи «Рецензия на соч. схимонаха о. Илариона, 
называемое: “На горах Кавказа", инока Хрисанфа [4]. «Копия 
рецензии инока Хрисанфа на книгу “На горах Кавказа" и отзыва 
архиепископа Антония, с возражениями переписчика» [83, 
с. 86-112].

7 мая — письмо о. Антония (Булатовича) к владыке Антонию 
(Храповицкому) от имени имеславцев с просьбой напечатать его 
в «Русском Иноке» за подписью «Иноки Афонские» [82, с. 31-34]. 
Отказ владыки Антония при «ласковом письме» [82, с. 35]. На­
печатано 14 мая 1913 г. [20].

Μαύ — в «Русском Иноке» № 10 появилась статья архиеп. 
Антония «Еще о книге схим. Илариона “На горах Кавказа"»: 
«Самое имя Иисуса не есть Бог...» [5, с. 62].

В ответ о. Антоний (Булатович) пишет краткое сочинение, 
которое затерялось [83, с. 112]. После этого о. Антоний пишет

8



«Апологию веры в Божественность Имен Божиих и Имени 
"Иисус". (Против имеборствующих)», которую распространяет в 
литографированном виде.

23 июля — поставлено в конце этого сочинения [9]. Это — 
день иконы Владимирской Богоматери.

24 июля — игумен Иероним, по настоянию вл. Антония, по­
требовал от о. Антония прекращения писательства и разрыва 
отношений с имеславцами Фиваидского скита [82, с. 44-45].

25 июля — игумен Иероним приказывает сжечь «Апологию», 
но о. Антоний отказался подчиниться. В ответ игумен Иероним 
запретил о. Антонию священнослужить и причащаться. 
О. Антоний оставил Андреевский скит и был принят в Благове­
щенской келии старцем Парфением [82, с. 45-46; 83, с. 25; 70, 
с. 144].

Начало августа — покинул Афон еп. Трифон (Туркестанов), 
выразив сочувствие имеславцам и посоветовав о. Алексею 
(Киреевскому) удалиться с Афона, что тот и сделал [83, с. 27].

13 августа — письмо о. Антония (Булатовича) Патриарху с 
просьбой защитить имеславие [82, с. 66-68]. Вслед — письмо мо- 
нахов-имеславцев Патриарху [82, с. 68-70].

20 августа — имяборцы Пантелеймонова монастыря во гла­
ве с игуменом Мисаилом составили «Акт о недостопоклоняемос- 
ти Имени "Иисус"» [82, с. 54-55]. Добивались подписи всех стар­
цев. Обличение схимонаха Досифея сорвало этот замысел. 
О. Досифей вынужден был бежать из монастыря, что явилось 
новым толчком к возмущению [83, с. 33-34].

Август — о. Алексей (Киреевский) и о. Кирик поехали в 
Константинополь к Патриарху Иоакиму III добиваться осуждения 
имеславцев. Жалоба послу России в Константинополе 
М.Н. Гирсу на имеславцев.

Архиепископ Антоний, «Письмо в редакцию "Русского Ино­
ка”»: «На Афоне продолжаются распри по поводу книги впад- 
шего в прелесть схимонаха Илариона: "На горах Кавказа", весь­
ма сходной с хлыстовщиной...» [6, с. 60].

12 сентября — Послание Патриарха Иоакима III на Афон с 
запретом чтения книги о. Илариона «На горах Кавказа» за под­
писью «Константинопольский во Христе молитвенник» [82, с. 71]. 
Разбор Послания сделан о. Антонием (Булатовичем) и послан 
Патриарху [82, с. 76-77].

9



Жалоба о. Антония (Булатовича) на архиепископа Антония 
(Храповицкого) Патриарху и Обер-Прокурору Св. Синода [82, 
с. 80-83].

Октябрь — столкновения на почве почитания Имени Божия 
игумена Иеронима с братией Андреевского скита. Появляется 
«крамольная бумага», в которой содержится призыв за ужином 
по сигналу удара в тарелку бить сторонников игумена Иеронима. 
Имеславцы приписывали ее происхождение имяборцам, а имя- 
борцы — имеславцам. Братия на ужин не пошла [83, с. 31-32].

9 октярбя — началась I-я Балканская война между Турцией 
и Балканским союзом (Болгария, Сербия, Черногория и Греция). 
Итогом войны была потеря Турцией почти всех европейских 
территорий.

2 ноября — греческий десант занял Афон, изгнав турок [8, 
с. 83].

13 ноября — смерть Константинопольского Патриарха Иоа­
кима III.

19 ноября — игумен Иероним выехал в Македонию по делам.

30 декабря — о. Антоний (Булатович) собирался уехать с 
Афона, но чудесным образом остался [83, с. 43].

19 13

7 января — игумен Иероним вернулся в Андреевский скит и 
сразу почувствовал недоверие к нему братии [70, с. 146].

8 января — игумен Иероним созвал собор для изгнания ак­
тивных имеславцев из скита. Столкновение на соборе игумена 
Иеронима с о. Давидом. Изгнание не удалось. Недовольство игу­
меном Иеронимом со стороны братии возросло [83, с. 38-39; 75, 
с. 764-766].

9 января — собор в присутствии 4 ватопедских проэстосов. 
Игумен Иероним низложен. Новым игуменом избран о. Давид 
[83, с. 39-41; 75, с. 766-768].

10 января — игумен Иероним со сторонниками передают 
жалобу в Ватопед, в ведении которого находился Андреевский 
скит, и просят помощи у консула Беляева в Салониках [83, с. 42; 
75, с. 769].

Заявление о смене игумена Иеронима: «Я, нижеподписав­
шийся, верую и исповедую, что Имя Божие и Имя Господа Иису­

10



са Христа свято само по себе, неотделимо от Бога и есть Сам 
Бог, как то многие святые Отцы исповедали. Хулителей и 
уничижителей Имени Господня отметаюсь, как еретиков, и по­
сему требую смены игумена Иеронима» [83, с. 44]. Это исповеда­
ние было послано в Св. Синод. Для греков была составлена дру­
гая формула: «Мы, нижеподписавшиеся, потеряв любовь и дове­
рие к т;гумену нашему, архимандриту о. Иерониму, требуем его 
смены» [83, с. 45].

11 января — отказ Ватопеда утвердить переизбрание игуме­
на Иеронима. Основание: нарушение правил избрания.

12 января — 300 братий (4/5 состава монастыря) подписали 
«исповедание». Затем приступили к повторному избранию ново­
го игумена. О. Антоний предложил нескольких кандидатов, как 
этого требовал Ватопед, но старцы возразили; «Какие там еще 
кандидаты, мы все просим о. Давида». О. Сергий воскликнул: 
«Кто желает о. Давида — переходи направо, кто не желает — 
налево!» 300 монахов перешли направо, и избрание посчитали 
совершившимся. Таким образом, повторное голосование по фор­
ме, предложенной проэстосами, дало следующий результат: всех 
подписей — 375, против о. Иеронима — 302, за — 70 [83, с. 51].

О. Антоний (Булатович) с несколькими из братии пошли в 
Ватопед за утверждением итогов голосования, но получили бума­
гу, в которой говорилось, что:

1) низложение о. Иеронима — свершившийся факт;
2) выборы о. Давида — недействительны;
3) о. Антоний (Булатович) должен быть удален из скита;
4) те, кто «примут новую веру, проповедуемую о. Антонием 

и о. Иларионом в книге "На горах Кавказа”, будут признаны 
еретиками, изгнаны со Святой горы и отлучены от церкви» [83, 
с. 53].

Депутация бумагу не взяла и вернулась в Андреевский скит.
Послание монастыря Ватопеда в Андреевский скит по поводу 

новоявленной ереси и беспорядков в скиту [73, с. 5].
Насильственное изгнание игумена Иеронима и его сторон­

ников из Андреевского скита [83, с. 30, 55-59; 73, с. 8—9; 70, 
с. 149-157; 75, с. 770-775].

Докладная записка игумена Андреевского скита в Россий­
ское Посольство в Константинополе о беспорядках в ските [73, 
с. 6-9].

18 человек оказалось за воротами скита. Греки донесли гу­
бернатору о бунте, и рота греческих солдат заняла посты у всех 
ворот скита.

И



14 января — всеобщий братский собор Андреевского скита, 
где было предложено избрать игумена так, как указано Ватопед- 
ским монастырем: 4 кандидата с закрытой баллотировкой. Братия 
отказалась от этой процедуры и отдала 307 подписей за о. Давида 
[83, с. 61]. К решению собора была приложена печать, взятая у 
игумена Иеронима; этого требовал Ватопедский монастырь [75, 
с. 776].

Вечер — депутация от Андреевского скита передала в Вато- 
пед просьбу утвердить избрание о. Давида [83, с. 62].

15 января — бумага Ватопеда, «которая гласила, что хотя Ва- 
топед и недоволен тем, что избрание было сделано открытой 
баллотировкой и без предварительного избрания четырех канди­
датов, но тем не менее признается ими правильным (кано­
ничным), и посему 19-го января имеют прибыть в скит ватопед- 
ские проэстосы для поставления архимандрита Давида на игу­
менство» [83, с. 62]. Это был «искусный маневр» [75, с. 776].

18 января — Ватопед сообщил, что, ввиду требований Рос­
сийского Посольства, он откладывает поставление игумена на 
несколько дней.

Братия Андреевского скита послала донесения Салоникско­
му консулу, Константинопольскому послу и Св. Синоду. Но «это 
донесение Синоду представлено не было, и исповедная формула 
рассмотрена тоже не была, ибо в Синоде в то время всецело 
преобладал архиепископ Антоний. Он внушил Синоду, что мы — 

-еретики и что эта ересь требует самого энергичного иско­
ренения...» [83, с. 63].

20 января — вице-консул Щербина и о. Климент прибыли на 
Афон и переночевали в Пантелеймоновом монастыре.

21 января — Щербина присутствовал на соборе братии Пан­
телеймонова монастыря, в Карее расспросил о. Иеронима и при­
был в Андреевский скит. Здесь он заявил, что правительство не 
согласится на выбор игуменом о. Давида и требует восстановле­
ния о. Иеронима. Щербина кричал в храме и грозил карами: 
«Мы вас предадим на растерзание грекам» [83, с. 65].

27 января — собор всей братии Пантелеймонова монастыря 
в присутствии Щербины. Игумен Мисаил подписал «Исповеда­
ние Имени Божия», составленное братией, уничтожил «Акт о 
недостопоклоняемости имени "Иисус"» от 20 августа 1912 г. и 
согласился с удалением из монастыря 8 своих сторонников, в 
т.ч. о. Агафодора, о. Денасия, о. Кирика [13]. «Этот день монас­

12



тырь праздновал, как Святую Пасху. Братия приветствовала друг 
друга возгласами:

— Христос Воскресе!
Целовались друг с другом. Плакали от радости. Весь день не 

прекращался торжественный звон... Этот день справедливо был 
назван "торжеством православия"» [70, с. 471].

Начало февраля — о. Антоний (Булатович) уехал с Афона: 
Салоники — Одесса — Санкт-Петербург. Мотивы: «Взоры всех 
имяславцев обратились к отечеству; там следовало выяснить всю 
истину создавшегося положения, туда надо было кому-нибудь 
ехать и все обсказать, и выбор всех пал на меня» [83, с. 67]. В 
Синоде выслушать о. Антония не пожелали. О нем стала рас­
пространяться клевета: о жене-абиссинке, о том, что о. Иларион 
был денщиком о. Антония [22]. «Благочинный монастырей» по­
требовал подписки о немедленном выезде о. Антония из столицы 
[83, с. 67]. О. Антоний ходатайствовал перед правительством, 
чтобы оно обеспечило имеславцев на суде в Константинополе 
хорошим переводчиком и послало доверенных лиц от МИД 
(предполагался П.Б. Мансуров) и от Синода. Просьбы решено 
было уважить [82, с. VIII].

2 февраля — «Решение афонского Кинота по делу о новой 
ереси и бунте в Андреевском скиту»: «Иеросхим. Антония и ар- 
хим. Давида, как злословных, а также и всех едино- 
мудрствующих с ними подвергает церковному запрещению от 
всякого священнодействия и весь священный скит церковному 
отлучению» [73, с. 10].

5 февраля — интронизация Константинопольского Патриар­
ха Германа V.

15 февраля — Грамота на Афон нового Вселенского Пат­
риарха: «Считая же иеромонаха Антония Булатовича и архи­
мандрита Давида виновниками произведенного беззаконного 
восстания в захвате скита и вообще происходящего в св. Горе 
вашего места столкновения и смущения между русскими мона­
хами... определяем, согласно решению синодальному: как только 
получите наше патриаршее послание, известите от имени Церкви 
вышеуказанных лиц, чтобы немедленно явились в Царствующий 
град и дали ответ священному Синоду за распространяемое ими 
учение о имени “Иисус", послужившее поводом к этим 
печальным событиям, иначе Церковью будут приняты строжай­
шие против них меры» [73, с. 11].

13



Февраль-июнь — «блокада» имеславцев на Афоне: лишение 
почты, подвоза продовольствия, денежных переводов, посылок. 
Длилась 5 месяцев. Была установлена Русским Посольством в 
Константинополе и консульствами. Жалобы на Высочайшее имя 
не шли далее Посольства [70, с. 479].

7 марта — сенатор, действительный статский советник 
П.Б. Мансуров прибыл в Андреевский скит. Его встретили как 
«царского посланца» колокольным звоном. Мансуров держался 
нейтрально, не осуждая имеславцев и не льстя им. Братия гово­
рила:

— Вот бы кому быть судьей в нашем споре.
Жалобы братии на блокаду. Мансуров отвечал, что он при­

ехал по делу об установлении над русскими монастырями на 
Афоне управления из России, однако, пообещал поговорить с 
послом Гирсом [70, с. 480-486].

30 марта — «Отзыв Халкинской богословской школы об 
учении имябожников»: «Мнение, что они (имена Божии. — С.П.) 
суть энергии Бога, — есть новоявленное и суесловное, а их до­
вод, что всякое слово Бога, как энергия Его, не только дает 
жизнь и дух, само жизнь, само оно Бог, — этот довод, применяе­
мый широко, ведет к заключениям (...), которые, вопреки всем их 
отрицаниям, пахнут пантеизмом» [73, с. 14].

Великий Пост — выходит «Апология веры во Имя Божия и 
во Имя Иисус» о. Антония (Булатовича) с неподписанным пре­
дисловием «От редакции» о. Павла Флоренского, куда включено 
письмо М.Д. Муретова тоже без подписи. В архиве о. Павла 
Флоренского сохранились 48 стр. машинописи «Апологии» с ре­
дакционной правкой рукой о. Павла. Книга обозначена как изда­
ние «Религиозно-философской Библиотеки», которую издавал 
М .А Новоселов.

Апрель — архиеп. Антоний, архиеп. Никон и С.В. Троицкий 
читают доклады о книгах о. Илариона «На горах Кавказа» и 
о. Антония (Булатовича) «Апология»: «Доклад был прочитан в 
присутствии некоторых членов Синода и других лиц в частном 
вечернем заседании на Литейном...» [80, 6 сент.].

2 апреля — о. Давид приехал в Константинополь. Гире торо­
пил Патриарха скорее судить о. Давида, не дожидаясь о. Антония 
и депутации из России [82, с. VIII].

5 апреля — суд над о. Давидом: «...и, при разъяснении ему 
Патриархом спорного учения, сознал свою ошибку и, справед­
ливо ссылаясь на свою безграмотность, всю вину распростране­

14



ния ереси и беспорядка и бунта в скиту свалил на Булатовича, 
причем просил Патриарха не карать его (Давида) за его участие в 
бунте. Патриарх простил его, но с условием, чтобы он от власти 
навсегда отказался и более не вмешивался в скитские дела. Он 
дал слово и уехал на Афон и поселился вне скита, где жил рань­
ше.

Сначала он строго соблюдал данное Патриарху обещание. 
Никакие просьбы со стороны мятежников не могли его склонить 
к измене данного Патриарху слова» [75, с. 780].

От «архимандрита Давида не потребовали ни покаяния, ни 
отречения от его "ереси", но свободно отпустили его обратно на 
св. Гору под условием лишь отказа от игуменства в Андреевском 
скиту, чего добивалось наше посольство» [80].

«Грамота на Афон Вселенского Патриарха Германа V-го»: 
«...происшедшее от заблуждения и превратного, невежествен­
ного толкования новоявленное и неосновательное это учение 
составляет хульное злословие и ересь, как отождествляющее и 
сливающее неслитное и тем самым ведущее к пантеизму 
(всебожию)...» [73, с. 16].

16 мая — под председательством митрополита петербург­
ского Владимира состоялось экстренное заседание Св. Синода, 
посвященное вопросу о том, согласно ли учение афонских иеро­
монахов Илариона и Антония (Булатовича) о божественности 
самого имени Иисуса с учением церкви или же оно еретично? 
Константинопольская Церковь, в ведении которой находятся 
афонские монастыри, признала учение это еретическим и запро­
сила по сему поводу мнение Русской Церкви. В Св. Синод были 
представлены и заслушаны три доклада: архиепископов Антония 
Волынского, Никона Вологодского и профессора Петербургской 
Духовной Академии Троицкого. Во всех этих трех докладах 
учение Илариона и Андрея Булатовича признается еретическим. 
Архиепископ Антоний Волынский идет даже дальше и говорит, 
что назвать это лжеучение ересью — значит оказать ему боль­
шую честь, т.к. это просто-напросто хлыстовские сумасбродные 
бредни. По поручению Синода сводку всех трех докладов в виде 
«послания к чадам православной церкви» составил архиепископ 
финляндский Сзргий. Послание это было заслушано во 
вчерашнем заседании Синода и одобрено и будет прочитано во 
всех церквах. Постановление Синода было единоглас­
ным. Учение признано хлыстовством, ввиду идеи перевоплоще­
ния Божества [15, 17 мая].

18 мая — «Церковные Ведомости», № 20: «Божиею мило- 
стию, Святейший Правительствующий Синод всечестным брати­

15



ям, во иночестве подвизавшимся»: «Святейший Синод вполне 
присоединяется к решению Святейшего Патриарха и Священно­
го Синода великой Константинопольской Церкви, осудивших 
новое учение, "как богохульное и еретическое", и с своей сторо­
ны умоляет всех, увлекшихся этим учением, оставить ошибочное 
мудрование и смиренно покориться голосу Матери-Церкви...» 
[16, с. 284].

«Возражение афонских иноков на постановления и послания 
Св. Синода» [49, с. 98-153].

Доклады архиеп. Никона [17], архиеп. Антония [18] и 
С.В. Троицкого [19].

19 мая — определение Св. Синода, утвержденное Его Импе­
раторским Величеством, о командировании на Афон члена Св. 
Синода и Государственного Совета архиеп. Никона [23].

23 мая — архиеп. Никон выехал из СПб.: Москва — Троице- 
Сергиева Лавра — Киев — Одесса.

26 мая — в газете «Колокол» появилась статья В. Скворцова 
«Афонская смута и "всероссийский раздорник"»: архимандрит 
Арсений (1841 — 20.08.1913), прибывший бороться с афонской 
смутой, но ставший во главе всех афонских имеславцев, учредил 
«Союз Архангела Михаила исповедников Имени Божия», подпи­
сав воззвание «синодальный миссионер». Союз рассыпал свои 
листовки по всей России [21].

27 мая — в Императорской Киевской ДА. состоялся коллок­
виум, на котором учитель СПб. Александро-Невского Антониев- 
ского Духовного Училища кандидат богословия С.В. Троицкий 
защитил на степень магистра сочинение «Второбрачие клириков. 
Историко-каноническое исследование» (СПб., 1912). Он присое­
динился к архиеп. Никону [38].

29 мая — безуспешная беседа архиеп. Никона с братией 
подворья Пантелеймонова монастыря в Одессе, «в довольно 
значительном числе зараженной ересью» [33, с. 1504].

31 мая — в Царьграде прием у Патриарха Германа V.

Июнь — «малоплодные попытки к увещанию». Архиеп. Ни­
кона обзывали масоном и еретиком: «Крайняя нетерпимость есть 
их обличительная черта» [33, с. 1512]. Листки, изданные Никоном 
на Афоне: «Как учит Св. Церковь об именах Божиих (Выписки 
из св. отцев и церковных определений)», «Что значит слово 
“веровать"?», «Мое доброе слово "имеславцам"» [53, с. 45-58].

16



«Возражение Афонских иноков-исповедников против листка, 
изданного архиепископом Никоном в июне .месяце 1913 года (на 
Афоне) о том, как учит Св. Церковь об Именах Божиих» [49, 
с. 82-97].

4 июня — прибытие на Афон на стационаре «Донец». В хра­
ме Пантелеймонова монастыря архиеп. Никон внушал «монахам- 
простецам» не пускаться в догматические исследования и сми­
риться, дабы не подвергнуться суду и отлучению [33, с. 1508]. 
Консул говорил, что необходимо подчиняться Патриарху и Сино­
ду [33, с. 1509].

8 июня — «От канцелярии святейшего Синода»: «Бывший 
настоятель Воскресенского монастыря Новгородской епархии 
игумен Арсений — не синодальный миссионер, не послан на 
Афон исследовать "имеборческую ересь", в 1909 г. запрещен в 
священнослужении, в 1912 — разрешен. В 1912 г. возбудил 
просьбу “о разрешении ему отбыть на Афон, где он желал бы 
окончить дни своей жизни в покаянии и молитве”» [24].

11 июня — пароход «Царь» доставил 118 солдат и 5 офице­
ров с командиром З.А. Шипулинским.

13 июня — Протат заявил, что если еретиков не удалят рус­
ские, то удалят греки. Солдаты высадились на берег и, не без 
некоторого сопротивления, заняли монастырь [33, с. 1511].

Из речи архиеп. Никона в Покровском соборе Пантелеймо­
нова монастыря: «Вы, — продолжал архипастырь, потрясая по­
сохом, — каждое имя считаете за Бога. Так я скажу вам, что 
каждое имя Божие не есть Бог. Имя Иисуса не есть Бог. И 
червяку имя только "червяк", а вы, пожалуй, скажете: “и червяк
— Бог". Сын есть меньше Отца. Сам Иисус сказал, что "Отец 
есть более Меня". Вы скажите, что у вас и Христос — Бог..."

В это самое время проф. Троицкий говорит на ухо архи­
епископу Никону: Владыко, Христос — Бог! И на отпуске (так!
— С.П.): "Христос истинный Бог наш...".

Слышится ропот из рядов монахов, но владыка Никон, стуча 
о пол архипастырским посохом, кричит:

— Никто не смей мне возражать. Даже Англия и Франция 
так веруют, как я говорю...» [28].

14-17 июня — в Пантелеймоновом монастыре при охране 
солдат произведена перепись: имяборцев — 661, имеславцев — 
517, не явилось — 360 [73, с. 34].

30 июня — послание архиеп. Никона с предложением пос­
титься 2, 3 и 4 июля, а 5 июля, в день Афанасия Афонского и

17



Сергия Радонежского, прибыть в Пантелеймонов монастырь «к 
бдению и литургии для общебратской с крестным обхождением 
обители молитвы о вразумлении заблудших и водворении цер­
ковного мира» [33, с. 1517].

Июль — на Валааме книгу «На горах Кавказа» предали сож­
жению [31, с. 894].

3 июля — прибытие парохода «Херсон», насильственное вы­
дворение из Пантелеймонова монастыря монахов-имеславцев и 
посадка их на «Херсон» [33, с. 1517; 73, с. 34-35; 82, с. XI-XIII; 30].

5 июля — литургия в Покровском храме Пантелеймонова 
монастыря: «прошения и молитвы об обращении заблудших» [33, 
с. 1518].

6-7 июля — отправка монахов-имеславцев из Андреевского 
скита прошла без насилия.

в июля — архиеп. Никон отбыл из Афона на «Донце».

9 июля — 621 монах-имеславец отправлен в Одессу.

11 июля — архиеп. Никон в Константинополе вручил Патри­
арху списки «вождей» и «рядовых» имеславия.

13 июля — монахи-имеславцы привезены в Одессу. «В 7 
часов утра пароход остановился на внутреннем рейде. Пароход 
посетили и.д. начальника порта контр-адмирал С.Н. Акимов и 
административные власти. Вскоре пароход установили у бреква- 
тора и на борт его прибыли таможенные и жандармские чины и 
усиленный наряд полицейских при 30 полицейских надзирателях. 
С приглашенными из Пантелеимоновского и Андреевского под­
ворий заведывающими на пароход явился и прибывший вчера 
командированный из Петербурга директор канцелярии Обер- 
Прокурор Св. Синода д.с.с. В.И. Яцкевич. Заведывающие 
подворьями были приглашены для опознания прибывших мона­
хов, между которыми могли оказаться лица, только выдававшие 
себя за монахов скитов, а на самом деле ничего общего не 
имеющие с монахами. На пароходе возвратились и состоявшие 
при архиепископе Никоне члены комиссии, командированной 
Св. Синодом для расследования возникшего бунта и причин воз­
мущения монахов на Афоне — профессор Московской Духовной 
Академии Троицкий и секретарь Российского Посольства в Кон­
стантинополе Щербина, которые ознакомили В.И. Яцкевича с 
обстоятельствами дела.

Посетил пароход «Херсон» и г. одес. градоначальник штал­
мейстер И.В. Сосновский, а также представители прокурорского

18



надзора, сыскной полиции и др. В течение всего дня власти про­
изводили на пароходе дознание. Монахи подробно допра­
шивались» [29].

«Лица, признанные в сане и монашестве русскою церковною 
властью, в числе 8 были отправлены на подворье Андреевского 
скита. 40 человек, обвиняемых и подозреваемых в уголовных пре­
ступлениях, были отправлены в тюрьму, а остальные были направ­
лены по проходным свидетельствам в мирском одеянии для водво­
рения на родину по местам прописки» [73, с. 35].

17 июля — на пароходе «Чихачев» в Одессу привезли еще 
212 монахов. «Из донесений архиепископа Назария и прошений 
монахов усматривается, что привезенные и добровольно при­
ехавшие имябожники ведут пропаганду в народе, но что некото­
рые из них раскаиваются в своем заблуждении и просят разре­
шения или вернуться на Афон, или поселиться в какомлибо из 
находящихся в России монастырей. Положение некоторых из 
монахов весьма тяжелое, так как сами они не могут по старости 
и слабости снискивать себе пропитание, а ни своих средств, ни 
могущих содержать их родственников не имеют» [73, с. 36]. Не­
которых монахов переодевали в еврейские ермолки [83, с. 37].

31 июля — «Акт заседания Кинота»: «чтобы все, до настоя­
щего времени высланные и возвращающиеся, ни под каким ус­
ловием или предлогом не должны быть приняты в Ваши Свя­
щенные Монастыри...» [73, с. 29].

Телеграмма: «Почтительнейше просим Ваше Высокопревос­
ходительство повергнуть к стопам Его Императорского Вели­
чества нашу Усерднейшую благодарность за освобождение на­
шего монастыря от грозившей ему со стороны революционеров и 
сектантов опасности разорения. Настоятель русского монастыря 
Св. Пантелеймона архимандрит Мисаил со всею братиею».

4 августа — Государь начертал: «Желаю Пантелеймонову 
монастырю мира, тишины и благоденствия» [32].

27 августа — Св. Синод слушал доклады архиеп. Никона
[33] и С.В. Троицкого [36] о командировке на Афон, «заявление 
старцев — настоятелей русских обителей (келий) и калив св. 
Афонской Горы об отвержении нового лжеучения», два донесе­
ния архиеп. Херсонского и Одесского Назария о прибывших 
монахах и пр. [34, с. 426].

Определение Св. Синода «о пересмотре решения Св. Синода 
относительно имябожников» [34]. «Форма обращения для воз­

19



вращающихся к учению православной Церкви имябожников»
(34].

22 сентября — Царь в г. Алупке принял наместника Афон­
ского Пантелеймонова монастыря иеромонаха Иакинфа, духов­
ника иеромонаха Мелитона, которые передали Царю благодар­
ственный адрес «за спасение от гибели». «Государь Император 
удостоил представлявшихся милостивых расспросов и соизволил 
выразить пожелание, чтобы впредь не повторялись такие 
печальные события» [44].

14 октября — «В ознаменования благополучного избавления 
св. Афонской Горы от ереси имябожничества Его Всесвя- 
тейшеству Вселенскому Патриарху Герману V  благоугодно было 
14 октября сего года наградить игумена русского на Афоне Пан­
телеймонова монастыря архимандрита Мисаила и наместника 
монастыря иеромонаха Иакинфа золотыми наперстными крес­
тами вместе со следующими грамотами» [48].

11 декабря — «Ответное послание Константинопольского 
Патриарха Германа Святейшему Синоду»: «../теперь эти лица, 
находясь вне пределов власти нашего Святейшего Патриаршего 
Вселенского Престола, уже не подчиняются нашему церковному 
правосудию, но в церковном и политическом отношениях подле­
жат правосудию братской Святейшей Российской Церкви... А  так 
как не невероятно, чтобы эти лица, даже и проявив раскаяние, 
не причинили беспокойство и не доставили соблазна, опять явля­
ясь на Св. Гору, то мы решили, чтобы никто из этих лиц не яв­
лялся на Св. Гору, и это считаем справедливым и достойным» 
[82, с. XVII-XVIII].

Ответ: «Раскаявшиеся иноки должны иметь полное право на 
возвращение вновь на Афон в свои обители — это их не­
отъемлемое право, которого никакими ухищрениями на Фанаре 
не опровергнуть». «Решение Константинопольской Патриар­
хии — не допускать вновь на Св. Гору даже раскаявшихся ино­
ков — ставит под вопрос искренность и внутреннюю убедитель­
ность и чистоту намерений и планов фанариотов...» [82, с. XVIII- 
XIX].

19 14

5 февраля — «В Святейший Правительствующий Синод. От 
Иеросхимонаха Антония Булатовича» [49, с. 3-64]: «Покорнейше 
просим Святейший Синод, убедившись в Православии сих наших 
тезисов, признать, что мы, открыто исповедуя Божественность

20



Имя Божия "Иисус", ни в чем не отступаем от вероучений и 
догматов Православной Церкви, и тем дать нам возможность со 
спокойной совестью предать себя духовному попеченю Святей­
шего Синода и пастырей церковных, с тем прекратить всякие 
дальнейшие догматические споры» [49, с. 64].

13 февраля — Николай II принял в Царском Селе депутацию 
афонских монахов-имеславцев: иеросхимонаха Николая, схимни­
ка Исаакия, схимника Мартиниана, монаха Манасию. Их фото 
[64, с. 10].

Николай II записал в дневнике: «Приняли четырех афонских 
старцев из изгнанных оттуда» [94, с. 447].

14-18 февраля — Определение Св. Синода по поводу посла­
ния Вселенского Па1риарха от 11 декабря 1913 г. относительно 
монахов-имябожников: «Поручить Московской Синодальной
Конторе принять к рассмотрению в судебном порядке дело о 
вышеупомянутых двадцати пяти имябожниках» [59, с. 62].

27 февраля-7 марта — Св. Синодом принята «Инструкция» 
(§§ 1-29):

«§ 1. Члены суда: первоприсутствующий: митр. Макарий 
Московский, архиеп. Алексий бывший Тверской, еп. Трифон 
Дмитровский, еп. Мисаил бывший Олонецкий, еп. Ионникий 
бывший Архангельский, еп. Евфимий бывший Балахнинский, 
еп. Анастасий Серпуховской, еп. Феодор Волоколамский, 
еп. Модест Верейский, наместники Свято-Троицкой Сергиевой 
Лавры Товий и Москвоского Чудова монастыря Арсений.

§ 6. Для келейного увещания подсудимых — до начала суда 
над ними — (...) призываются Конторой, по ее усмотрению, из­
вестные строгою иноческою жизнию, духовной опытностью 
иноки-старцы... »

Список монахов-имябожников Пантелеймонова монастыря и 
Андреевского скита (19+6=25) [60, с. 70-73].

23 февраля — совещание по делу афонских монахов в поко­
ях московского митрополита Макария на Троицком подворье: 
«Кроме митрополита Макария, на совещании были епископы — 
Трифон Дмитровский, Анастасий Серпуховской и Модест Верей­
ский, Обер-Прокурор Синода В.К. Саблер и прокурор Москов­
ской Синодальной Конторы Ф.П. Степанов.

В.К. Саблер доложил совещанию, что Синод поручил Мос­
ковской Синодальной Конторе произвести суд над афонскими 
монахами "имябожниками" (...). Суд начнется после Фоминой 
недели (...).

21



Для делопроизводства состав конторы пополняется следую­
щими лицами: помощником управляющего канцелярией Синода 
С.Г. Рункевичем, юрисконсультом канцелярии Обер-Прокурора 
Синода В.В. Радзимовским и секретарем 5-го отделения канцеля­
рии Синода П.Н. Судницыным.» [63].

27 февраля — статья Ал. Львова «Что это значит?»: «Как из­
вестно, в синодских сферах переменили отношение к 
"имяславцам". Бесспорно, эта перемена произошла вследствие 
высокомилостивого приема депутации афонских монахов- 
изгнанников в Царском Селе. На состоявшемся затем тайном 
заседании Синода было решено ликвидировать так или иначе 
громкий вопрос, пересмотреть вновь афонское дело (за пере­
смотр высказался и Обер-Прокурор), снять с “имяславцев” об­
винение в еретичестве и просить Константинопольского Патри­
арха разрешить афонцам, в случае если они будут "амнисти­
рованы", вернуться в свои обители на Святую Гору. Придуман и 
почетный выход для архиепископа Никона, автора небывалого 
всемирного скандала, грозившего расколоть надвое православ­
ную церковь. Он заключается в признании, что "греческие ду­
ховные власти своими неверными сведениями ввели архиеп. Ни­
кона в заблуждение". Конечно, такое оправдание слабое: не гре­
ки же водили рукою архиепископа, когда он писал свою знаме­
нитую фараровскую броппору-возражение "имяславцам", и не 
греки могли заставить его учинить жесткую расправу с истяза­
ниями над русскими иноками; но все-таки и такое признание 
своей вины со стороны Никона утешительно, ибо оно говорит за 
то, что в афонском деле совершился перелом в сторону справед­
ливости и правды» [64, с. 4].

7 марта — Государственная Дума 4-го созыва. 2-я сессия. 
Заседание 47. 31-й последний пункт повестки дня: обсуждение 
срочности запроса № 332. Выступили Ковалевский, Караулов, 
Замысловский, Новицкий.

Ковалевский: «Не менее тревожной в настоящую минуту яв­
ляется неопределенность правового положения лиц, утерявших 
насильственно монашеский сан». Срочно должна быть обсужде­
на «деловая сторона этого вопроса», не касаясь «религиозно­
догматических заблуждений» [65, с. 1550].

За спешность — 101 голос, против — 118. Спешность откло­
нена. Принято: передать в комиссию по запросам. Авторы про­
сили дать им 2 недели сроку.

18 марта — «Исповедание веры афонских иноков, поданное 
в Св. Синод»: «Представляя исповедание сие Святейшему Сино­

22



ду, мы, нижеподписавшиеся, просим и молим, дабы Святейший Си­
нод прежде суда над нами благоизволил пересмотреть Послание 
от 18-го мая и изменить высказанные в нем тезисы о Имени Бо- 
жием, согласив их с учением Святых Отцев, ибо несогласие ру­
ководящих тезисов с учением Святых Отцев не допускает нас 
принять вызов на Церковный суд и подчиниться его решению» 
[49, с. 165]. «Однако Св. Синод не соизволил войти в рассмотре­
ние по существу догматического спора за Имя Господне и только 
предоставил Московскому Духовному Суду определить, кто из 
обвиняемых согласится с мнениями, выраженными Церковной 
Властью в Синодальном Послании от 18 мая и тех оправдать, а 
кто не согласится с означенными мнениями — тех осудить. Вви­
ду этого, обвиняемые сочли себя вынужденными подать в Св. 
Синод заявление о своем отложении от него и отказаться явить­
ся на Московский Суд» [82, с. XX].

25 марта — письмо о. Антония (Булатовича) Николаю II: 
«Мы не хотим раскола, скорбим о том бедствии, которое ныне 
постигло нашу Церковь, желали бы, чтобы в Церкви снова на­
ступил мир и всякие догматические споры прекратились, но от­
ступать от исповедания Божества Имени Божия мы не считаем 
для себя вправе и покориться несправедливому мнению Св. Си­
нода считаем за вероотступничество. (...) Повелите лично из­
вестным Вам и пользующимся Вашим доверием лицам, духовным 
и светским, собраться в особую комиссию и разобрать основа­
ния, как учения имяславцев, так и учения имяборцев. (...) Та сто­
рона, которая окажется согласной в своем учении с учением Св. 
Синода и со словами Писания, та и должна быть признана пра­
вой. (...) Если же, Ваше Императорское Величество, Вы не найде­
те возможным во исполнение нашей просьбы назначить подоб­
ную комиссию, то просим, по крайней мере, повелеть, дабы Си­
нодальная Контора при обсуждении православности нашего 
учения руководствовалась бы не Синодальным Посланием от 18 
мая, но руководствовалась бы лишь православным катехизисом, 
Св. Писанием и словами Св. Отцев. (...) а к к а к и м  д а л ь ­
н е й ш и м  б е д с т в и я м  э т о  п р и в е д е т  Р о с с и ю ,  
э т о  в е д а е т  о д и н  л и ш ь  Б о г ...» [81].

Апрель — письмо Николая II к митрополиту Макарию с бла­
гоприятным мнением об имяславцах [99].

И апреля — «В Святейший Правительствующий Синод Ино­
ков Афонских заявление»: «Заключая из этого, что вышесказан­
ное неправильное учение о Имени Божием не есть случайно 
вкравшаяся ошибка, но принято отныне Синодом бесповоротно,

23



как догмат, — мы с прискорбием и с горечью вынуждены, ради 
сохранения чистоты веры Православной, — ОТЛОЖИТЬСЯ ОТ 
ВСЯКОГО ДУХОВНОГО ОБЩЕНИЯ С ВСЕРОССИЙСКИМ 
СИНОДОМ И СО ВСЕМИ ЕДИНОМЫСЛЕННЫМИ С НИМ, 
ВПРЕДЬ ДО ИСПРАВЛЕНИЯ ОЗНАЧЕННЫХ ЗАБЛУЖДЕНИЙ И 
ВПРЕДЬ ДО ПРИЗНАНИЯ БОЖЕСТВА ИМЕНИ БОЖИЯ, 
СОГЛАСНО СО СВЯТЫМ КАТЕХИЗИСОМ И СО СВЯТЫМИ 
ОТЦАМИ.

Посему мы заявляем также, что на суд Московской Сино­
дальной Конторы явиться отказываемся.» 1-я подпись иеросхи- 
монаха Антония (Булатовича) и около 300 подписей. «Вследствие 
последовавшего примирения дополнительные заявления об от­
ложении от Св. Синода не были представлены в Синод» [49, 
с. 168-169].

1 мая — Определение Московской Синодальной Конторы, 
возложившее на еп. Модеста Верейского сношения с афонскими 
иноками-имеславцами.

3 мая — встреча еп. Модеста с о. Антонием (Булатовичем).
Вопрос еп. Модеста: «Каким образом возможно было бы из­

бежать нежелательного ни для той, ни для другой стороны раз­
деления церковного?»

Ответ о. Антония (Булатовича):
«1. Признать, что исповедание Божества и Божественной 

Силы Имени Божия и Имени Иисуса Христа, понимаемого ду­
ховно, может быть признано за « Ч а с т н о е  М н е н и е » ,  су­
ществующее в Церкви Православной, которое и высказывалось 
многими Святыми Отцами и писателями церковными.

2. Посему отложить окончательное решение догматического 
спора и формулировку догматов о Имени Божием, впредь до Со­
бора; отложившихся же иноков призвать к церковному общению 
и послушанию Иерархии, потребовав от них засви­
детельствования веры в установленные Церковью догматы цело­
ванием Креста и Евангелия» [49, с. 170-171].

4 мая — встреча еп. Модеста с группой иноков на даче близ 
станции Бабино Николаевской ж.д. Иноки не согласились с тер­
мином «Частное Мнение», находя его унизительным для призна­
ния Божества Имени Господня.

Вопрос еп. Модеста: «Каким образом иноки афонские пола­
гают возможным избежать нежелательного отделения их от Свя­
тейшего Синода?»

Ответ иноков:

24



«1. Оповестить по епархиям, что они всегда пребывали в 
Церкви Православной. Наименование "имябожники" — отме­
няется.

2. Оставить все священнические и монашеские звания.
3. Религиозные вопросы о почитании Имени Божия отло­

жить до Вселенского или поместного Собора.
4. Предоставить скит “Пицунда".
5. Вознаградить изгнанных монахов из сумм тех обителей, 

которые их изгнали» [49, с. 71-73].
Словесный доклад еп. Модеста: «При простоте их книжного 

образования и недостаточном знакомстве с принятыми в церков­
ной науке способами и формами выражения богословской мыс­
ли, они не всегда могут в своих словесных и письменных заявле­
ниях точно выразить по предметам своих верований свои дей­
ствительные мысли в соответствии с теми, кои почерпнуты ими 
из Святых и святоотеческих писаний. (...) А  об имени Божием, в 
частности, изъясняют, что “именуя имя Божие и имя Иисусово 
Богом и Самим Богом, они чужды как почитания имени Божия 
за сущность Его, так и почитания имени Божия отдельно от Са­
мого Бога, как какое-то особое Божество, так и обожения самих 
букв и звуков и случайных мыслей о Боге» [82, с. XXIII].

7 мая — определение Московской Синодальной Конторы: у 
иноков-имеславцев «нет оснований к отступлению ради учения 
об именах Божиих от Православной Церкви». Заявление об от­
ложении — плод «недостаточного разумения ими своих деяний и 
намерений» [82, с. XXII]. Ввиду допускаемых иноками «в изъяс­
нении учения о почитании имени Божия некоторых неточных 
выражений и мнений, не соответствующих общепринятому в 
православной Церкви изъяснению о божественности святого 
имени Божия, духовному руководству и наставлению» [82, 
с. XXIII], 13 монахов, в т.ч. и о. Антония (Булатовича), поручили 
еп. Модесту. 25 «главарей» водворены в Покровском монастыре 
[82, с. XXV].

10 мая — Указ Св. Синода № 4136, утвердивший резолюцию 
Московской Синодальной Конторы: «Копия с этого указа была 
вручена нам, и на основании этого оправдания нам вскоре было 
разрешено и причастие Св. Таин и священнослужение. Митро­
полит Макарий, получив официальную телеграмму Обер- 
Прокурора В.К. Саблера (в августе 1914 г.), в которой ему предо­
ставлялось допустить к священнослужению тех из оправданных 
иноков, которых он найдет достойными, разрешил немедленно 
около 20 человек и донес о сем телеграммой Обер-Прокурору, а 
потом разрешил и других. На основании этого разрешения Обер-

25



Прокурор официально сообщил бумагой в Главное Управление 
Красного Креста о тех изгнанных с Афона иеромонахах, коим 
разрешено священнослужение, и Красный Крест назначил неко­
торых из нас в свои лазареты и передовые отряды для несения 
священнических обязанностей, которые мы исполняем до сих 
пор» [84, с. 211-212].

«...та копия, которая была официально вручена нам с сино­
дального указа от 24 мая 1914 г. № 4136, о которой мы только что 
говорили, не содержала в себе весьма существенной последней 
оговорки Св. Синода, в которой Святейший Синод утвердил ре­
шение Синодальной Конторы, но в то же время заявил, что оста­
ется при прежнем своем мнении и, — "оказывая снисхождение к 
немощам заблуждающихся, — НЕ ИЗМЕНЯЕТ ПРЕЖНЕГО 
СВОЕГО СУЖДЕНИЯ О САМОМ ЗАБЛУЖДЕНИИ". По поводу 
последней скрытой от нас неизвестно по каким причинам ого­
ворки Св. Синода в том указе, который мы почитаем оправда­
тельным для нас от возводимого на нас обвинения, мы можем 
заметить следующее: что если бы эта оговорка не была от нас 
скрыта, то едва ли бы мы решились возвратиться к церковному 
общению и пойти на зов еп. Модеста» [99].

О. Антоний (Булатович) отправляется на фронт священником 
в 16-й передовой отряд Красного Креста.

«Осуждение имя слав ия, как ереси, было объявлено и раз­
глашено на площадях, будучи напечатано не только в "Церк. 
Вед.", но во всех газетах; также велегласно было сообщено о 
предании "главарей имябожников" суду Моск. Синод. Конторы, 
оправдание же их было объявлено “тайно" и до сих пор в “Церк. 
Вед." замалчивается осуждение имя слав ия повелением о том, 
чтобы во всех монашеских обителях России были отслужены 
торжественные молебны об обращении впавших в ересь, но ког­
да суд "никаких оснований" к отложению, что равно значит — 
“никакой ереси", у главарей имябожников не нашел, тогда не 
только не были отслужены благодарственные о сем молебны, но 
и доселе в синодальном официозе продолжают поноситься имяс- 
лавие и имя слав цы, как "имябожники", проповедники
"лжеучения" и т.п.» [80, с. 6 сент.].

«Благодаря этому создалось крайне двусмысленное и непра­
вомерное отношение церковной власти к вывезенным из Афона 
инокам. Главные виновники были восстановлены в своих свя­
щенных и иноческих правах, получили возможность невозбранно 
причащаться Св. Таин, получили разрешение священ­
нодействовать, в епархиях же священники продолжают руковод­
ствоваться по отношению к прочим инокам указом Св. Синода 
от 29 августа 1913 года и продолжают требовать формального

26



письменного отречения от несуществующей ереси, не допуская 
их к Св. Причастию и даже отказывая в напутствии на смертном 
одре» [82, с. XXV].

14 мая — письмо еп. Модеста к издателю журнала «Дым 
Отечества» А Л . Гарязину: «Благодарение Господу Богу, все ино­
ки имеславцы оказались истинными чадами Церкви. (...) 
О. Антоний и все виденные мною иноки афонские назначены в 
число братии Знаменского монастыря. Употреблю все усилия, 
чтобы они остались пребыванием своим в монастыре довольны. 
(...) Разность мнений не должна мешать единению в любви. (...) 
Когда Господь Бог вложит в Сердце Царево желание собрать 
очень нужный для Церкви собор, Он Один ведает. До собора же 
возможна литературная борьба, но хорошо было бы, если бы она 
не была остра» [68].

17 мая — «Акт русских насельников Святой Афонской Го­
ры»: «Умоляем не возвращать к нам революционеров, так как 
видим из газет, что и якобы раскаявшиеся забрасывают нас кле­
ветой и грязью» [73, с. 44].

18 мая — «Его Высокопреосвященству, митрополиту Мака­
рию от иноков афонских. Заявление. Благодарность за снятие 
обвинения в ереси. Берем обратно заявление об отложении. Ар­
хиепископы Антоний и Никон — главные виновники Афонской 
смуты. Просим поместить изгнанников афонских в скиту 
"Пицунда"» [49, с. 174-177].

19 15

Схимонах Иларион: «Я должен сказать и то, что я сильно 
обижен действиями в отношении меня духовной власти. Почему 
же она, когда она разбирала мою книгу и осудила ее, не отнес­
лась ко мне ни единым словом или вопросом о всех тех местах в 
моей книге, кои были причиною возникшего недоумения?» [71, 
с. 31]. «Мнится нам, достопочтеннейший Л.3-ч, что эта ужасная 
"пря" с Богом по преимуществу высших членов России Иерархов 
есть верное предзнаменование близости времен, в кои имеет 
притти последний враг истины, всепагубный антихрист» [71, 
с. 33].

19 16

Смерть о. Илариона.

27



7 октября — 2-е письмо о. Антония (Булатовича) Николаю II: 
«Не настал ли ныне час исправить глубокую и вопиющую на 
небо ошибку в Афонском деле? Вспомините, Ваше Величество, 
как щедро наградил Вас Господь, когда Вы сломили упорство 
Синода в нежелании его прославлять Св. Иоанна Тобольского: в 
тот самый миг, как Синод соизволил, Господь предал в руки Ва­
ши совершенно неожиданно с малыми потерями неприступный 
Эрзерум, а весной, когда Св. Синод обнародовал чин прославле­
ния, начались наши неожиданно-необычайные успехи на Волыни 
и к югу. Вспомните и противоположные совпадения: поражение 
третьей армии совпало с тем моментом, когда Вы изволили удо­
стоить особо милостивой грамотой архиепископа Антония Харь­
ковского, и затем, дивное дело, противник остановился тогда, 
когда взял Почаевскую Лавру, ту самую Лавру, из которой раз­
дались первые хулы архиепископа Антония на Имя Господне. (...) 
Припомните еще гибель лодки Донца: она первая погибла в 
Одесском рейде, потопленная турецким миноносцем, не успев 
сделать и выстрела!.. Нынешние люди не верят в эти знамения, 
но Ваша жизнь так полна этими чудесными предзнаменования­
ми, что Вы, Державный Государь, не можете не верить им. Смер­
тельная рана, которую хотел Вам нанести сын диавола в Японии, 
не предуказывала ли Японскую войну и ужасный 1905 год? Но 
благодать Божия чудесно сохранила и Вас, и Россию. Кровопро­
литное празднество в день коронования не предуказывало ли 
кровопролитность Вашего царствования? Не предуказывало ли и 
на эту страшную войну, которая должна утвердить Ваше воцаре­
ние над всем православным Востоком? Ваше рождение в день 
праведного Иова, не предзнаменовало ли это тот крест терпения, 
который Вам готовила судьба и на славный конец, которым Вы 
будете награждены за Ваше терпение? Теперь промысел Божий 
ЖДЕТ ТОГО, ЧТОБЫ предать Вам Царьград, но 
УДОВЛЕТВОРИТЕ ЖЕ ПРАВОСУДИЕ БОЖИЕ, И 
ВОССТАНОВИТЕ ЖЕ ПОРУГАННУЮ ЧЕСТЬ ИМЕНИ 
ГОСПОДНЯ! Предстоит  еще упорнейшая,  у п о р н е й ­
шая борьба ,  и не т ол ько  с немцами,  но и по в зя ­
тии Царьграда — с союзниками.  По тщ ите сь  с тя ­
жать помощь  Божию и благодать .

Я подаю Обер-Прокурору прилагаемые при сем две доклад­
ные записки и прошу его о пересмотре этого дела по богослов­
ской хотя только стороне. Это единственный выход из соз­
давшегося ныне положения. Но выход и простой, и легкий. Не­
обходимо было бы назначить комиссию из нескольких достой­
ных иерархов и ученых, которые разобрали бы исповедания и 
Синодальное Послание от 18 мая 1913 г. Нет сомнения в том, что

28



они не нашли бы в нас никакой ереси и противные мнения были 
бы приведены к православному единомыслию, и дело приняло бы 
естественное течение, и по окончанию войны иноки имели бы 
возможность быть возвращены на Святую Гору» [811].

После двух писем о. Антоний приписал: «Не внял Государь 
благому совету и духовному предупреждению (...) "не восста­
новлена поруганная честь Имени Господня", и "отступление от 
истинных ̂ догматов навлекло на страну и на народ великий гнев 
Божий и тяжкие кары" (...). Особенно знаменательно то, что пе­
реворот совершился именно в неделю Св. Григория Паламы, бо­
ровшегося против Варлаама, которого мнения повторяют ныне 
имя борцы и пресловутое Синодальное Послание. Знаменательно 
также, что и имя — “Волынь", от первопастыря которой изошли 
первые хулы на Имя Господне, и это имя оказалось первен­
ствующим в перевороте, ибо весь этот стихийный переворот 
начат и произведен был — "Волынским” полком... Имеяй уши да 
слышит и о той страшной каре, которой подвергся митропол. 
Владимир, больше всех ответственный за все Афонское дело, как 
первопастырь, санкционировавший все преступнейшие действия 
арх. Никона на Афоне, согласившийся с совершенно неправо­
славными мнениями арх. Антония, и упорно до самого последне­
го времени противившегося (так в оригинале. — С.П.) тому, 
чтобы Афонское дело было авторитетно пересмотрено и разоб­
рано» [81].

19 17

20 марта — митр. Макарий уволен на покой [102].

19 18

Священный Собор Православной Российской Церкви поста­
вил вопрос об Имени Божием: «Но здесь имяславие имело авто­
ритетных стронников в среде ученых и епископа, и собор выде­
лил особую подкомиссию (под председательством арх. Феофана 
Полтавского) для изучения этого вопроса. О. Сергий вошел в ее 
состав, но собор, выполнив самые неотложные церковные за­
дачи, должен был вследствие революционных событий прекра­
тить свое существование, и работа подкомиссии ограничилась 
двумя вступительными заседаниями. Комиссия успела, однако, 
распределить свои основные задачи между членами, и о. Сергию 
был поручен вступительный доклад по вопросу имя слав ия. 
"Философия имени” и должна была ответить этой задаче и 
явиться философским и богословским обоснованием имясла- 
вия...» [95. с. 53].

29



28 января — из письма С.Н. Булгакова к о. Павлу Флорен­
скому: «Собор очень малочислен, преосв. Феофан, председатель 
подотдела об Имени Божием, еще отсутствует, и отдел не может 
собраться. Впрочем, в теперешней атмосфере большевистского 
разбоя и угрозы разгоном работа была бы все равно невозмож­
на, так что анафематствование пошлости (т.е. "психологизм" 
И.В. Попова, который как-то особенно холоден) может быть и 
отсрочено» [96, с. 86].

Конец февраля — о. Антоний (Булатович): «...я был назначен 
священником в 16-й передовой отряд Красного Креста, и провел 
3 года на фронте, на передовых позициях, и перенеся на Карпа­
тах возвратный тиф, подорвал окончательно свое здоровье. Воз­
вратившись с войны, я оказался в совершенно безвыходном по­
ложении, ибо, служа безвозмездно, я не имел никаких сбереже­
ний, мать же моя лишилась всего своего имущества, и меня по­
луслепого один афонский инок привез в Москву в конце февраля 
сего года. Здесь я обратился к Св. Патриарху с просьбой дать 
мне приют в обители, и я был приуказан к Покровскому мона­
стырю, но -  БЕЗ РАЗРЕШЕНИЯ СВЯЩЕННОСЛУЖЕНИЯ.

Лишение меня священнослужения повергло меня в большую 
скорбь, ибо навыкнув с благословения приснопамятного 
о. Иоанна Кронштадтского служить ежедневно Божественную 
литургию, я неопустительно служил таковую ежедневно, и во 
время боев под огнем, и во время походов, за редким ис­
ключением действительной невозможности, и в этом священно- 
служении привык находить живопитание для моей многогреш­
ной и мертвенной души. Поэтому, предполагая, что священно- 
служение вызвано формальным требованием законом 1818 г. 
предварительного трехлетнего испытания для рукоположенных 
на Востоке, я обратился к Св. Патриарху с просьбой разрешить 
мне священнослужение, вменив мне трехлетнее беспорочное 
служение на фронте в требуемое трехлетнее испытание. Но эта 
моя просьба была оставлена Св. Синодом без ответа» [99].

Июнь — о. Антоний (Булатович): «Узнав из частных бесед с 
некоторыми иерархами, что причиной неразрешения мне свя­
щеннослужения было недоумение Членов Священного Синода 
относительно тех оснований, на которых я был разрешен в 1914 
г., я снова (в июне сего года) подал прошение Св. Патриарху с 
изложением тех обстоятельств, при коих я был разрешен, и про­
сил, в случае если бы Священный Синод бы имел сомнение в 
православности моего упования, убедиться в совершенной пра- 
вославности моего боголепного почитания Имени Господня и в 
совершенном моем единомыслии с учением Св. Отцев и Св. Пи­

30



сания о сем, исповедовав меня. Но и на это прошение ответа не 
последовало» [99].

Июль — о. Антоний (Булатович): «В это время собрался 
Священный Собор, и в июле 1918 г. я снова подал прошение Св. 
Патриарху о разрешении священнослужения, прося, чтобы, в 
случае сомнения в православности моего исповедания Имени 
Господня, было бы поручено допросить меня той секцией Свя­
щенного Собора, которая образовалась при Миссионерском от­
деле для суждения о споре из-за почитания Имени Божияго по 
существу его. Это прошение было передано в президиум Собора, 
который в свою очередь, заслушав его, передал в Миссионерский 
отдел для исполнения. К сожалению, недостаток времени сделал 
осуществление этого моего желания невозможным» [99].

1 августа — «Обращение исповедников Имени Господня к 
суду Священного Собора»: «Ныне наступает давно ожидавшийся 
час соборного рассмотрения происшедшего на Св. Горе спора об 
Имени Господнем, и от Священного Собора ожидается решение: 
I — Подобает ли Имени Божию воздавать — БОГОЛЕПНОЕ 
почитание, или как выразился Св. Тихон Задонский — "отдавать 
всякое почтение как САМОМУ БОГУ", — не отделяя в сознании 
своем Имя Божие от Бога или же только ОТНОСИТЕЛЬНОЕ, как 
того требует от нас Св. Синод указом от 29 августа 1913 г. II — 
Подобает ли Имя Божие почитать за БОЖЕСТВЕННОЕ 
ОТКРОВЕНИЕ, и в этом смысле за БОЖЕСТВЕННУЮ 
ЭНЕРГИЮ И БОЖЕСТВО, или довлеет его считать только сло­
весным СИМВОЛОМ тварного происхождения и только напоми­
нающим о Боге. III — Подобает ли верить в ДЕЙСТВЕННУЮ 
СИЛУ Имени Господня в таинствах, в чудесах и в молитве или 
видеть в нем ПРОСТОЕ ЧЕЛОВЕЧЕСКОЕ СЛОВО, никакой Бо­
жественной СИЛЫ В СЕБЕ НЕ ИМЕЮЩЕЕ и не дающее име­
нующему реального соприкосновения с Самим Богом. (...) Имя 
Господне дано нам как средство для реального соприкосновения 
в молитве С САМИМ БОГОМ, как луч Его Божественного Света 
для озарения нашей души...» [97].

Сентябрь — о. Антоний (Булатович): «После разъезда Собо­
ра, Покровский монастырь, в коем я имел пребывание, подвергся 
реквизиции для военных надобностей: иноков выдворили из ке­
лий, кухня прекратила свое существование, хлеб тоже почти не 
выдавался, изредка выдавалось лишь по восьмушке фунта, и я 
был поставлен в необходимость покупать на личные средства 
свое пропитание, но таковых у меня не было. Бедственное мате­
риальное положение и духовная скорбь по поводу продолжаю­

31



щейся на мне безвинно тяготеть духовной кары вынудили меня 
снова (в сентябре сего года) подать прошение Св. Патриарху и 
просить, ввиду того, что секция Собора, которая должна была 
меня вызвать и допросить о моем уповании, не успела сего сде­
лать, то допросить меня о моем уповании пред Священным Си­
нодом, и, убедившись в моей православности, разрешить свя- 
щеннослужение» [99].

Жалоба о. Антония (Булатовича) на миссионера В.И. Зе- 
ленцова: Зеленцов «...вооружается больше всего против нас 
именно за то, что мы считаем, что церковная власть этим реше­
нием вынесла нам оправдательный приговор, когда на самом 
деле, по его мнению, это решение и утвержающий его указ со­
храняет смысл обвинительного приговора, делающего лишь не­
которые снисхождения к осуждаемым в заблуждении ради малой 
их сознательности. (...) требовал от церковной власти принятия 
строгих мер против "имябожников", которые якобы сильно рас­
пространяют в России свою ересь и сеют церковную смуту, и 
лишить их церковного общения в случае непринесения ими 
установленного было Св. Синодом покаяния и отречения от их, 
мнимой, ереси» [99].

«Что же касается до того утверждения Зеленцова, будто и 
оправдание нас на Московском суде и разрешение причащения 
и священнослужения, без требования от нас установленного бы­
ло отречения, обязаны давлению Императора на церковную 
власть и сделаны митрополитом Макарием в угоду б. Императо­
ру, то мы полагаем, что такое утверждение г. Зеленцова не толь­
ко противно истине, ибо в решении Синодальной Конторы ясно 
указано, на основании чего именно она считает нас достойными 
пребывать в церковном общении, а именно на основании нашего 
непререкаемого утверждения, что мы чужды приписываемого 
нам обожествления самого имени, коим именуется Бог, по внешней 
стороне этого имени и в отвлечении от Бога, а с другой стороны, 
это обвинение г. Зеленцовым митр. Макария в том, что он в уго­
ду Императору допустил заведомых якобы еретиков к священно- 
служению, без требования от них отречения от ереси, являлось 
бы обвинением, которое ложилось всею своею тяжестью не на 
одного митр. Макария, но и на весь тогдашний Синод, коего 
члены, как напр. митр. Сергий и многие другие с Св. Патриар­
хом во главе и ныне заседают в нем» [99].

8-21 октября — «Постановление Святейшего Патриарха и 
Священного Синода Российской Церкви»: «...По рассмотрению де­
ла, ввиду того, что: 1) постановление Московской Синод альной Кон­
торы от 7 мая 1914 г., почитаемое иеросхимонахом Антонием оправ­

32



дательным для самого учения имябожников, в действительности 
является лишь постановлением о принятии в общение некоторых, 
поименованных в сем постановлении афонских иноков, причастных 
к имябожническому учению, привлеченных к суду Московской Си­
нодальной Конторы и изъявивших подчинение Св. Церкви, по над­
лежащем испытании верования их, с прекращением о них судебно­
го дела и разрешения священнослужения тем из них, кои наход и­
лись в священном сане, — 2) что таковое именно постановление 
Московской Синодальной Конторы по указаному делу было 
утверждено Св. Синодом по определению от 10-24 мая 1914 г. за 
№ 4136, с поручением при этом Синодальной Конторе и Преосвя­
щенному Модесту приводить увещаемых иноков к сознанию, что 
учение имябожников, прописанное в сочинениях иеросхимонаха 
Антония (Булатовича) и его последователей, осуждено Святейшим 
Патриархом и Синодом Константинопольской Церкви и Св. Сино­
дом Церкви Российской и что, оказывая снисхождение к немощам 
заблуждающихся, Святейший Синод не изменяет прежнего своего 
суждения о самом заблуждении, и что — 3) следовательно, выше­
упомянутое постановление Конторы, касаясь отдельных лиц, ни в 
коем случае не отменяло общего правила, по которому имябожники, 
как осужденные церковной властью, могут быть принимаемы в цер­
ковное общение (с разрешением, кому следует, священнослужения) 
лишь по отречении от имябожничества и по изъявлении своего 
подчинения Святой Церкви, —

ПОСТАНОВЛЕНО: I. Данное Митрополитом Макарием, 
б. Московским, разрешение в священнослужении на время вой­
ны Афонским инокам: Архимандриту Давиду, иеросхимонаху 
Антонию, Силе Варахии, Николаю, Гиацинту, Феди му, Филарету, 
Сергию, Илиодору, Викентию, Онуфрию, Пахомию и Макарию 
считать прекратившим свое действие;

II. Прошение иеросхимонаха Антония о разрешении ему 
священнослужения признать не заслуживающим удовлетво­
рения, доколе он продолжает оказывать непослушание церков­
ной власти и распространять свои, осуждаемые церковной 
иерархией умствования к соблазну Церкви;

III. Разъяснить иеросхимонаху Антонию, что дело об учении 
имябожников передано Российской церковной властью Священ­
ному Собору, от которого и будет зависеть разрешение всего 
дела по существу, — о чем и послать Преосвященному Архиепи­
скопу Коломенскому указ;

IV. Вместе с тем, во избежание могущих встретиться недо­
разумений и для руководства по вопросу об отношении к Афон­
ским инокам-имябожникам, сообщить настоящее постановление 
епархиальным преосвященным циркулярными указами.

33



ПОДПИСАЛИ: Патриарх Тихон, Митрополит Агафангел, 
Митрополит Арсений, Сергий Митрополит Владимирский, Архи­
епископ Евсевий, Архиепископ Михаил» [98].

8 ноября — о. Антоний (Булатович): «Все это вышеизложен­
ное мною вынуждает меня с великою скорбью возвратиться в 
свою очередь к тому заявлению, которое мы подали 11 апреля в 
Святейший Синод в 1914 году, и снова заявить Церковной Влас­
ти, что я ИСПОВЕДУЮ БОГОЛЕПНОЕ ПОЧИТАНИЕ ИМЕНИ 
ГОСПОДНЯ И, НЕ СОГЛАШАЯСЬ ПОЧИТАТЬ ЕГО ТОЛЬКО 
ОТНОСИТЕЛЬНО, КАК ОТ МЕНЯ НЫНЕ ТРЕБУЕТ ЦЕРКОВНАЯ 
ВЛАСТЬ, ОТЛАГАЮСЬ ОТ ВСЯКОГО ДУХОВНОГО ОБЩЕНИЯ 
С НЕЮ, ВПРЕДЬ ДО РАЗБОРА ДЕЛА ПО СУЩЕСТВУ 
СВЯЩЕННЫМ СОБОРОМ» [99].

19 19

О. Антоний (Булатович) весь год живет в своем имении Лу- 
цыковке.

Ночь с 5 на 6 декабря — убит грабителями [100, с. 31].

1923

6 февраля — отрывок письма, написанного П.А Флоренским 
по просьбе о. архимандрита Давида в ответ на письмо афонских 
имеславцев с Кавказа: «Вы спрашивали, как обстоит дело 
имеславия. Медленно, но безостановочно, восстановление исти­
ны происходит, и все более находится людей, уразумевающих 
заблуждение имеборства. Но успех этого дела, поскольку значат 
что-нибудь человеческие соображения, зависит от осторожного и 
бережного подхода к душам» [92. с. 336]. «Синод разделяет то, 
что нераздельно, а вы хотите слить неслиянное» [92, с. 338].

В 1928 г. или начале 1929 г. — в кавказских горах была 
отыскана и расстреляна группа имяславцев, монахов-подвиж- 
ников, высланных с Афона после известного имяславского дви­
жения. Во главе их стоял Павел Дометич Григорович, дворянин, 
помещик и ротмистр из Киевской губернии, который после 20 
лет монашества, по призыву в Армию, был на войне 1914 г. и 
после ее окончания, в революцию, вернулся в Кавказские горы и 
носил имя Пантелеймона» [101, с. 248].

Протопресвитер М. Польский: «Составитель этой книги был с 
ним (Павлом Дометичем Григоровичем, в монашестве Панте­
леймоном. — С.П.) лично знаком, как и с другими имяславцами, 
потому что в 1918 г. во время гражданской войны и власти белых на 
Кубани, у кубанских миссионеров (среди которых был и он) состоя­

34



лось несколько совещаний с имяславцами в целях примирения их с
Православной Церковью в догматическом споре об имени Божием.
Был выработан целый ряд догматических положений, которые и
были подписаны обеими сторонами» [101, с. 248].

Л И Т Е Р А Т У Р А
1. Схимонах Иларион. На горах Кавказа. Беседа двух старцев 

пустынников о внутреннем единении с Господом наших сер­
дец, чрез молитву Иисус Христову, или Духовная деятельность 
современных пустынников. В трех частях. Составил пустын­
ник Кавказских гор, лесов и ущелий. — Баталпашинск : Тип. 
Л.Я. Кочка, 1907. — C. XVII +329. От Московского Духовно- 
Цензурного Комитета печатать дозволяется. 21-го Июня 1907 
года. Цензор Протоиерей Николай Боголюбский.

2. На горах Кавказа. Беседа двух пустынников о внутреннем 
единении с Господом наших сердец, чрез молитву Иисус 
Христову, или духовная деятельность современных пустынни­
ков. Составил пустынножитель Кавказских гор схимонах Ила­
рион. 2-е изд. исправленное и много доп. — Баталпашинск : 
Тип. Л.Я. Кочка, 1910. — C. XXV +438. От Московского Ду- 
ховно-Цензурного Комитета печатать дозволяется. Москва.
7-го Октября 1909 года. № 735. Цензор протоиерей Николай 
Боголюбский. — (В издании помощь оказала Великая Княгиня 
Елизавета Федоровна.)

3. На горах Кавказа. Беседа двух старцев пустынников о внутрен­
нем единении с Господом наших сердец, чрез молитву Иисус 
Христову, или Духовная деятельность современных пустынно­
жителей. Составил схимонах Иларион, пустынножитель Кав­
казских гор. Ч. I. — Киев : Издание Киево-Печерской Лавры, 
1912. — C. XXVIII +367. От Киевского Духовно-Цензурного 
Комитета печатать дозволяется. Киев. 24 сентября 1911 года. 
Цензор, профессор Академии, священник А. Глаголев.

4. Инок Хрисанф. Рецензия на сочинение схимонаха о. Ила­
риона, называемое: «На горах Кавказа» // Русский Инок. — 
Почаев, 1912, февраль, Na 4. — С. 71-75; март, № 5. — С. 57-59.

5. Архиеп. Антоний. Еще о книге схим. Илариона «На горах 
Кавказа» // Русский Инок. — Почаев, 1912, май, № 10. — 
С. 62-63.

6. Еще о книге «На горах Кавказа». Архиепископ Антоний. 
Письмо в редакцию «Русского Инока» // Русский Инок. — 
Почаев. 1912, август, № 15. — С. 60-62.

35



7. Письмо автора книги «На горах Кавказа» схимонаха Ила­
риона на Афон к духовнику — иеросхимонаху о. Н. Сообщил 
Святогорец Денасий // Русский Инок. — Почаев, 1912, август, 
№ 15. -  С. 62.

8. ИЛ. Вести с Афона // Русский Инок. — Почаев, 1912, ноябрь, 
№ 21-22. -  С. 83.

9. Антоний. Апология веры в Божественность Имен Божиих и 
Имени «Иисус». (Против имеборствующих). — Литография с 
машинописи на 72 стр. с пометками о. Павла Флоренского. В 
конце автограф: « +  И. Антоний. Св. Гора. 23 Июля 1912 г.» 
(Архив о. Павла Флоренского).

10.Антоний (Булатович). Апология веры во Имя Божие и во Имя 
Иисус. — М.: Изд. «Религиозно-философской Библиотеки», 
1913, C. XIV +189. О. Павел Флоренский. От редакции. C. XI- 
XIV. Письмо проф. М.Д. Муретова. C. XI-XIV.

11. Материалы к спору о почитании Имени Божия. — Изд. 2-е, 
дополненное. — М.: Печатня А.И. Снегиревой, 1913. — С. 104.

12. Инок Павел (Кустомарцев). Мысли Отцев Церкви о Имени 
Божием. Материал к выяснению Афонского богословского 
спора. — СПб.: Исповедник, 1913. — С. 87.

13. Афонец. Печальная летопись современного Афона // Русский 
Инок. — Почаев, 1913, апрель, № 7. — С. 445-454.

14. С. Иволгин (С.А. Цветков). Об афонском волнении и догмати­
ческих спорах // Новое Время, 1913, 11(24) апреля, № 13320.

15. С. Иволгин {СА. Цветков). Наша дипломатия и Афон // Новое 
Время, 1913, 10(23) мая, № 13347.

15'. Б/п. Финал дела Булатовича // Новое время, 1913, 17 мая.

16.Божиею милостию, Святейший Правительствующий Синод 
всечестным братиям, во иночестве подвизающимся // Церков­
ные Ведомости, 1913, 18 мая, № 20. — С. 277-286.

17.Архиепископ Никон. Великое искушение около святейшего 
имени Божия // Прибавления к Церковным Ведомостям, 1913, 
18 мая, № 20. -  С. 853-869.

18.Архиепископ Антоний. О новом лжеучении, о боготворящем 
имена и об «Апологии» Антония Булатовича // Там же. — 
С. 869-882.

19. С. Троицкий. Афонская смута // Там же. — С. 882-909.

36



20. Архиеп. Антоний. Сущность Афонского спора // Новое время, 
1913, 19 мая.

21. Скворцов В. Афонская смута и «всероссийский раздорник» 
// Колокол, 1913, 26 мая.

22. Философов Д. Афонская распря // Русское Слово, 1913, 
29 мая.

23. Высочайшее повеление командировать на Афон архиепископа 
Никона // Церковные Ведомости, 1913, 1 июня, № 22. — 
С. 317.

24. От канцелярии Святейшего Синода // Прибавления к Церков­
ным Ведомостям, 1913, 8 июня, № 23. — С. 330.

25.Б/п. Слово любви братской: (По поводу современных споров 
об имени Иисус) // Русский Инок, 1913, июнь, № 11. — 
С. 764-775.

26. Б/п. Афонская смута // Колокол, 1913, 2 июля.

27. Скворцов В. Афонская смута // Колокол, 1913, 5 июля.

28.М.К Афонский бунтарь: (От нашего сумского корреспонден­
та) // Русское Слово, 1913, 9 июля.

29.£/л. Афонские монахи // Одесский Листок, 1913, 14 июля.

30. Как покоряли Афон: Письмо архимандрита Давида // Голос 
Москвы, 1913, 25 июля.

31. Вести с Валаама: (По поводу книги «На горах Кавказа» // Рус­
ский Инок, 1913, Июль, № 44.

32. Благодарность Государю за освобождение Афона от «револю­
ционеров и сектантов» // Русский Инок, 1913, август, № 15. — 
С. 965.

33.Архиеп. Никон. Плоды великого искушения около имени Бо­
жия: (Из доклада Св. Синоду о поездке на Афон) 
// Прибавления к Церковным Ведомостям, 1913, 24 августа, 
№ 34. -  С. 1504-1521.

34. Определение Св. Синода от 27 августа «о пересмотре решения 
Св. Синода относительно имябожников» // Церковный Вест­
ник, 1913, 31 августа, № 35. — С. 426-428.

35. Формула обращения для возвращающихся к учению право­
славной Церкви имябожников // Там же. — С. 429.

37



36. С. Г. Борьба с Афонской смутой // Прибавления к Церковным 
Ведомостям, 1913, 7 сентября, № 36. — С. 1636-1643.

37. С. Троицкий. Учение св. Григория Нисского об именах Божиих 
и имябожники // Прибавления к Церковным Ведомостям, 
1913, 14 сентября, № 37; 21 декабря, № 51-52.

38.0 защите С.В. Троицким магистерской диссертации
// Прибавления к Церковным Ведомостям, 1913, 21 сентября, 
№ 38. -  С. 1736-1737.

39.Бердяев Н.А. Гасители духа // Русская мысль, 1913, август.

40. Булгаков С.Н. Афонское дело // Русская мысль, 1913, сен­
тябрь. — С. 37-46.

41. Иеросхимонах Антоний (Булатович). По поводу именуемой 
«Грамоты» Патриарха Иоакима // Московские Ведомости, 
1913, 9 мая.

42. Иеросхимонах Антоний. Сущность Афонского спора: Письмо в 
редакцию // Новое Время, 1913, 14 мая.

43.Иеросхимонах Антоний (Булатович). Прошение в Правитель­
ствующий Синод. — СПб.: Тип. Т-ва «Наш Век», 1913. — С. 64.

44. Высочайший прием депутации от Афонского монастыря 
// Русский Инок, 1913, октябрь, № 19-20. — С. 1250.

45. Конец владычеству ислама на Старом Афоне // Русский Инок, 
1913, ноябрь.

46.Михаил Новоселов. Папизм в Православной церкви. — М. : 
Печатня А.И. Снегиревой, 1913. — (На правах рукописи).

47.Михаил Новоселов. По поводу послания Св. Синода // Голос 
Москвы, 1913, 21 ноября.

48. Награды Патриарха Германа афонцам // Прибавления к Цер­
ковным Ведомостям, 1913, 23 ноября, № 47. — С. 2199-2200.

49. Имяславие: Богословские материалы к догматическому спору 
об Имени Божием по документам Имяславцев. — СПб.: Испо­
ведник, Тип. П.П. Сойкина, 1914. — С. 188.

50. Святой мученик Иустин Философ об Имени Божием. — М.: 
Исповедник, 1914. — С. 32.

51 .Иеросхимонах Антоний (Булатович). Моя мысль во Христе. О 
Деятельности (Энергии) Божества. — Пг.: Исповедник, Тип. 
П.П. Сойкина, 1914. -  С. 244 +III.

38



52. Иеросхимонах Антоний (Булатович). Православная Церковь о 
почитании Имени Божияго и о Молитве Иисусовой. — Пг.: 
Исповедник, Тип. П.П. Сойкина, 1914. — С. 192.

53.Архиепископ Никон. Имябожники. Великое искушение около 
святейшего имени Божия и плоды его. — Сергиева Лавра : 
Собственная тип., 1914. — C. II +138.

54.-Троицкий С.В. Об именах Божиих и имябожниках: (Учение св. 
Григория Нисского об именах Божиих и имябожники. — Был 
ли имябожником о. Иоанн Кронштадтский. — Борьба с Афон­
ской смутой. — Защитники имябожников. — Ответ С.Н. Бул­
гакову). — СПб.: Синодальная тип., 1914. — C. VIII -I- 200 +  
XXVII.

55. Иеросхимонах Антоний (Булатович). Разбор книжки Троицко­
го «Учение Афонских Имябожников и его разбор» // Дым 
Отечества, 1914, 17 апреля, № 15-16.

56.Булгаков С.Н. Смысл учения св. Григория Нисского об именах 
// Итоги жизни, 1914, № 12-13. — С. 15-21.

57.Монах Пахомий. История Афонской смуты или имябожничес- 
кой ереси. — СПб., 1914.

58. Благодарность Государя С.В. Троицкому // Церковные Ведо­
мости, 1914, № 8. -  С. 51-52.

59. Определения Св. Синода от 14-18 февраля 1914 г. о церковном 
суде над имябожниками // Церковные Ведомости, 1914, № 9. 
-  С. 62-65.

60. Инструкция к суду и список монахов имябожников 
// Церковные Ведомости, 1914, № 10. — С. 70-74.

61. Суд афонских старцев над имябожниками: (Акт заседания 
Протата — совета всех афонских монастырей) // Русский 
Инок, 1914, январь, № 1. — С. 52.

62.Игумен и братия Афонского Пантелеймонова монастыря. 
Правда о событиях, происшедших в первое полугодие 1913 го­
да в Пантелеймоновом монастыре // Русский Инок, 1914, ян­
варь, № 2. -  С. 94-104.

63.Афонский инок Хрисанф. О новоявленной ереси имябожников 
и ее распространении на Афонской горе // Русский Инок, 
1914, февраль, №№ 3-4. -  С. 164-172, 214-225.

631 Б/л. Дело афонских монахов // Русское Слово, 1914, 26 февраля.

39



64. Львов Ал. Что это значит? // Дым отечества, 1914, 27 февраля, 
№ 9. -  С. 4-5.

65. Стенографический отчет. Государственная Дума. 4-й созыв. 
Сессия II. Ч.П. Заседание 47. 7 марта 1914 г. — Стб. 1545-1566.

66. Иеросхимонах Антоний и др. Заявление иноков афонских в 
Св. Правительствующий Синод // Дым Отечества, 1914, 
17 апреля, № 15-16. — С. 4-5.

67. По делу афонцев: Беседа с одним из уважаемых иерархов 
// Там же. — С. 7-8.

68. К афонскому делу: I. В. Скворцов. Афонское замирение.
II. Письма в редакцию: 1) Иеромонах Антоний Булатович и др. 
Письмо 18 мая 1914 г. 2) С. Троицкий. Письмо. 3) Письмо 
еп. Модеста к А.Л. Гарязину, издателю «Дыма Отечества», от 
14 мая 1914 г. // Колокол, 1914, 24 мая.

69.К делу об афонских монахах // Русский Инок, 1914, май, № 9.
-  С. 559.

70.Косвинцев Е.Н. Черный «бунт»: (Странички из истории «афон­
ской смуты») // Исторический Вестник, 1915, январь, т. 139.
-  С. 139-160; февраль, т. 140. -  С. 470-487.

71. Переписка с отшельником Иларионом, автором книги: «На 
горах Кавказа» // Ревнитель. — Воронеж, 1915, № 3. — 
С. 23-35.

72. Святое Православие и именобожническая ересь. — В трех 
частях. — Харьков : Епархиальная тип., 1916. — С. IV+278+ХШ.

73. Сборник документов, относящихся к Афонской имябожни- 
ческой смуте. — Пг.: Издание тип. «Т-ва газ. Свет», 1916. —
С. 48.

74. В поисках правды. По делу афонских имябожников. — Пг.: 
Тип. «Колокол», 1916. — С. 65.

75. Монах Климент. Имебожнический бунт, или Плоды учения 
книги «На горах Кавказа» // Исторический Вестник, 1916, 
март, т. 143. — С. 752-785.

76.Иеросхимонах Антоний (Булатович). Истинное понимание 
Имени Божия Св. Григорием Нисским и Св. Симеоном Новым 
Богословом // Миссионерское Обозрение, 1916, № 5-6.

77 .Скворцов В. На службе единой Божественной Истине 
// Колокол, 1916, 4 мая.

40



78.Болховецкий Н. Ложь в официальном органе // Колокол, 1916, 
14 августа.

79.Скворцов В. «С.Т.» // Колокол, 1916, 1 сентября.

80. Иеросхимонах Антоний (Булатович). И паки клевещет на ны 
Ритор Тертилл // Колокол, 1916, 3 и 6 сентября.

81. Иеросхимонах Антоний (Булатович). Сеятели соблазнов // Ко­
локол, 1916, 18 сентября.

811. Копия с моих писем Государю Императору по поводу Афон­
ского дела. — (Машинопись из архива о. Павла Флоренского).

82. История Афонской смуты. Вып. I. Содержание: 1) Предисло­
вие: Афонское дело. И. Антония. 2) 1-я часть Истории Афон­
ской смуты. Е. Выходцева. (Годы с 1909-1912). — Пг.: Испо­
ведник, — 1917. С. 108.

83.Иеросхимонах Антоний (Булатович). Моя борьба с Имябор- 
цами на Святой Горе. — Пг.: «Исповедник», 1917. — С. 170.

84.Б/п. Имяборческая пропаганда. — Б/д. — С. 209-228.

85. Иеросхимонах Антоний (Булатович). Оправдание веры в Не­
победимое, Непостижимое, Божественное Имя Господа на­
шего Иисуса Христа. — Пг.: Исповедник, 1917.

86. Владимир Эрн. Разбор Послания Святейшего Синода об Име­
ни Божием. — М.: Издание «Религиозно-философской Би­
блиотеки», 1917. — С. 38.

87. Постановление Святейшего Патриарха и Священного Синода 
Российской Церкви от 8-21 октября 1918 г. — (Машинопись из 
архива о. Павла Флоренского).

88. Святейшему Патриарху и Священному Синоду Российской 
Церкви заявление Иеросхимонаха Свято-Андреевского Скита 
на Афоне Антония (Булатовича) об отложении от духовного 
общения с церковною властью ради исповедания им боголеп- 
ности почитания Имени Господня. 8 ноября 1918 г. — 
(Машинопись из архива о. Павла Флоренского).

89.Лосев А.Ф. Философия имени. — М.: Изд. автора, 1927. —
С. 256. — То же // Лосев А.Ф. Из ранних произведений. — 
М.: Правда, 1990. — То же // Лосев А.Ф. Бытие. Имя. Космос. 
— М.: Мысль, 1993.

90.Архиеп. Серафим (Соболев). Новое учение о Софии, Премуд­
рости Божией. — София, 1935. — Гл. 18-20.

41



91. Булгаков С.Н. Философия имени. — Париж, YMCA-PRESS, 
1953. -  С. 279. -  (Написана в 1942 г.).

92. Флоренский П.А. Имеславие как философская предпосылка. 
Об Имени Божием // Флоренский П.А. Соч. Т.2. У водоразде­
лов мысли. — М.: Правда, 1990. — (Написано в 1922 г.).

93.Флоренский ПЛ. Имена. — М.: Купина, 1993. — С. 320. — 
(Написано в 1923-1926 гг.).

94.Дневники Императора Николая II. — М.: Орбита, 1991.

95. Зандер ЛЛ. Бог и Мир. Т.1. — Париж, YMCA-PRESS, 1948. —
С. 53.

96. Письма Сергея Николаевича Булгакова о. Павлу Флоренскому 
(1918 г.) // Начала, 1993, № 4. -  С. 86.

97. Обращение исповедников Имени Господня к суду Священного 
Собора: Указатель литературы Афонского дела и важнейших 
данных для суждения о нем. — (Машинопись из архива 
о. Павла Флоренского).

98. Постановление Святейшего Патриарха и Священного Синода 
Российской Церкви от 8-21 октября 1918 г. — (Машинопись из 
архива о. Павла Флоренского).

99. Святейшему Патриарху и Священному Синоду Российской 
Церкви Заявление Иеросхимонаха Свято-Андреевского Скита 
на Афоне Антония (Булатовича) об отложении от духовного 
общения с церковною властью ради исповедания им боголеп- 
ности почитания Имени Господня. 8 ноября 1918 г. — 
(Машинопись из архива о. Павла Флоренского).

100. Канцельсон И.С. А.К. Булатович — гусар, землепроходец, 
схимник // Булатович А.К. С войсками Менелика II. — М.: 
Наука, 1971. -  С. 31

101. Протопресвитер М. Польский. Новые мученики российские. 
Т.2. — Джорданвилль, 1957. — С. 248.

102. Церковный Вестник, 1917, 8 апреля, № 9-15. — С. 69.

Публикация С.М. Половинкина



МАТЕРИАЛЫ ПО ИМЯСЛАВИЮ

[ПОСЛАНИЕ СВЯТЕЙШЕГО СИНОДА]

БОЖИЕЮ МИЛОСТИЮ, 
СВЯТЕЙШИЙ ПРАВИТЕЛЬСТВУЮЩИЙ 

ВСЕРОССИЙСКИЙ СИНОД 
всечестным братиям, 

во иночестве подвизающимся*

Благодать вам и мир о т  Господа Иисуса 
Христа да умножится!

Появившееся в последнее время и смутившее многих право­
славных, монахов и мирян, учение схимонаха Илариона о 
сладчайшем Имени Господнем Иисус было предметом тщатель­
ного рассмотрения в Святейшем Синоде. Для достижения воз­
можного беспристрастия, Святейший Синод выслушал три до­
клада (при сем прилагаемые), составленные отдельно один от 
другого, и, по достаточном обсуждении, единогласно присоеди­
нился к окончательным выводам этих докладов, тем более, что 
эти выводы вполне совпадают и с суждениями греческих бого­
словов с острова Халки, и с решением Святейшего Вселенского 
Патриарха и его Синода. Не входя здесь в подробное изложение 
новоявленного учения и всех доказательств его неправославия 
(желающие могут прочитать эти подробности в прилагаемых до­
кладах), Святейший Синод находит достаточным указать здесь 
лишь самое главное и существенное, с одной стороны, в учении 
о. Илариона, как оно изложено в книге: «На горах Кавказа», а с 
другой — в мудрованиях его Афонских последователей, как эти 
мудрования выражены в «Апологии» иеросхимонаха Антония 
(Булатовича) и в разных воззваниях и листках, рассылаемых с 
Афона (некоторые от имени «Союза Архангела Михаила»).

Что касается, прежде всего, книги «На горах Кавказа», то 
она нашла себе довольно широкое распространение среди мона­
шествующих и встречена была сочувственно; и не удивительно:

' Печатается по изд.: Церковные Ведомости, издаваемые при Святейшем Пра­
вительствующем Синоде. № 20, 18 мая, 1913 года.

43



она имеет своим предметом самое драгоценное сокровище по­
движников «умного делания»; она утверждает необходимость 
этого делания, иногда пренебрегаемого современным монашест­
вом; она дает ясное выражение многому, что переживалось са­
мими подвижниками на опыте, но в виде неясных предощу­
щений и догадок. Беспристрастно судить о такой желанной кни­
ге, тем более осудить ее, заметив ее недостатки, было нелегко; 
всякого должна была связать боязнь, как бы, осуждая недостатки 
книги, не набросить какую-либо тень и на самые святые истины, 
в защиту которых она выступила. При всем том, с первого же 
своего издания книга эта многим опытным в духовной жизни 
показалась сомнительной. Святейшему Синоду известна, напр., 
одна из знаменитых наших северных обителей, где чтение книги 
«На горах Кавказа» было запрещено старцами. В чем же ошибка 
о. Илариона? В том, что, не довольствуясь описанием умного 
делания, его духовных плодов, его необходимости для спасения и 
проч., о. Иларион поддался искушению дать свое как бы фило­
софское объяснение, почему так спасительна молитва Иисусова, 
и, позабыв руководство св. Церкви, заблудился в своих измыш­
лениях, выдумал, как он сам говорит, «догмат», не встречавшийся 
раньше нигде и приводящий не к возвеличению сладчайшего 
, Имени Иисус и не к вящему утверждению умного делания 
(каково было, думаем, намерение о. Илариона), а совершенно 
наоборот.

В самом деле, спросим себя, что есть молитва Иисусова, по 
разуму св. Православной Церкви? Она есть призывание Господа 
^Иисуса Христа. Как Иерихонский слепец взывал: «Иисусе, сыне 
Давидов, помилуй мя», и не переставал взывать, не смотря ни на 
что, пока Господь не внял его мольбам («Господи, да прозрю» и 
пр.); так и подвижник умного делания с верою несомненною, со 
смирением и постоянным очищением сердца непрестанно взы­
вает Господу Иисусу, чтобы Он пришел и дал «вкусить и видеть, 
яко благ Господь». Из Св. Евангелия мы знаем, что Бог не остав­
ляет «избранных Своих, вопиющих к Нему день и нощь» (Лук, 
XVIII, 7), что Он дает им Свою благодать, что Он (со Отцем и 
Духом) «приходит и обитель у таких людей творит» для Себя. А 
где благодать Святого Духа, там и плоды Духа, «где Бог, там и 
вся благая», как говорил один подвижник; там царство Божие. 
Вот в чем источник и причина и все объяснение тех высоких, 
сладостных состояний, которые свойственны высшим степеням 
умного делания и которые захватывают не только душу, но вы­
ражаются и в телесной жизни человека: они — дар Источника 
всяких благ в ответ на наше прошение, и дар совершенно сво­
бодный, объясняемый только благостию Дающего, Который во­

44



лен и дать и не дать, увеличить или уменьшить и совсем отнять 
Свои дары. Но это столь естественное, столь утешительное, так 
возбуждающее в нас любовь ко Благому Господу объяснение 
показалось о. Илариону и его последователям недостаточным, и 
они решили заменить его своим: молитва Иисусова, будто бы, 
спасительна потому, что самое Имя Иисус спасительно, — в нем, 
как и в прочих именах Божиих, нераздельно присутствует Бог. 
Но, говоря так, они, должно быть, и не подозревают, к каким 
ужасным выводам неминуемо ведет такое учение. Ведь, если оно 
право, тогда, стало быть, и несознательное повторение Имени 
Божия действенно (о. Булатович так и говорит на стр. 89 своей 
«Апологии»: «Хотя и не сознательно призовешь Имя Господа 
Иисуса, все-таки будешь иметь Его во Имени своем и со всеми 
Его Божественными свойствами, как книгу со всем, что в ней 
написано, и хотя призовешь Его как человека, но все-таки бу­
дешь иметь во Имени "Иисус" и всего Бога»). Но это противо­
речит прямым словам Господа: «Не всякий глаголяй Ми: Господи, 
Господи» и пр. Если бы новое учение было право, тогда можно 
было бы творить чудеса Именем Христовым и не веруя во 
Христа, а Господь объяснял апостолам, что они не изгнали беса 
«за неверствие» их (Матф. XVII, 20). Непонятны, при объяснении 
о. Илариона и его последователей, события, подобные описанно­
му в Деян. XIX, 14. Главное же, допускать (вместе с о. Булато­
вичем), что «самым звукам и буквам Имени Божия присуща бла­
годать Божия» (стр. 188) или (что, в сущности, то же самое) что 
Бог нераздельно присущ Своему Имени, значит, в конце концов, 
ставить Бога в какую-то зависимость от человека, даже более: 
признавать прямо Его находящимся как бы в распоряжении 
человека. Стоит только человеку (хотя бы и без веры, хотя бы 
бессознательно) произнести Имя Божие, и Бог как бы вынужден 
быть Своею благодатию с этим человеком и творить свойствен­
ное Ему. Но это уже богохульство! Это есть магическое суеве­
рие, которое давно осуждено св. Церковью. Конечно, и о. Ила- 
рион, и все его единомышленники с ужасом отвернутся от тако­
го хуления, но если они его не хотят, то должны усумниться в 
самом своем «догмате», который необходимо приводит к такому 
концу.

Не менее опасными выводами грозит новое учение и для са­
мого подвижничества, для самого «умного делания». Если благо­
дать Божия присуща уже самым звукам и буквам Божия Имени, 
если самое Имя, нами произносимое, или идея, нами держимая в 
уме, есть Бог: тогда на первое место в умном делании выдвигает­
ся уже не призывание Господа, не возношение к Нему нашего 
сердца и ума (зачем призывать Того, кого я почти насильно дер­

45



жу уже в своем сердце или уме?), а скорее самое повторение 
слов молитвы, механическое вращение ея в уме или на языке. 
Иной же неопытный подвижник совсем позабудет, что эта мо­
литва есть обращение к Кому-то, и будет довольствоваться одной 
механикой повторения, и будет ждать от такого мертвого повто­
рения тех плодов, какие дает только истинная молитва Иисусова; 
не получая же их, или впадет в уныние, или начнет их ис­
кусственно воспроизводить в себе и принимать это самодельное 
разгорячение за действие благодати, другими словами, впадет в 
прелесть. Едва ли о. Иларион пожелает комулибо такой участи...

Последователи о. Илариона, писавшие «Апологию» и воз­
звания с Афона, считают себя продолжателями св. Григория Па- 
ламы, а противников своих — варлаамитами. Но это — явное 
недоразумение: сходство между учением св. Григория и этим 
новым учением только внешнее и притом кажущееся. Именно св. 
Григорий учил прилагать название «Божество» не только к су­
ществу Божию, но и к его «энергии», или энергиям, т.е. Боже­
ственным свойствам: премудрости, благости, всеведению, всемо­
гуществу и проч., которыми Бог открывает Себя во-вне, и, таким 
образом, учил употреблять слово «Божество» несколько в более 
широком смысле, чем обыкновенно. В этом многоразличном 
употреблении слова и состоит все сходство учения св. Григория с 
новым учением, по существу же между ними различие полное. 
Прежде всего, святитель нигде не называет энергий «Богом», а 
учит называть их «Божеством» (не Феос, а Феотис). Различие же 
между этими названиями легко видеть из такого примера. Гово­
рится: «Христос на Фаворе явил Свое Божество», но никто не 
скажет: «Христос на Фаворе явил Своего Бога»: это была бы 
бессмыслица или хула. Слово «Бог» указывает на Личность, 
«Божество» же на свойство, качество, на природу. Таким обра­
зом, если и признать Имя Божие Его энергией, то и тогда можно 
назвать его только Божеством, а не Богом, тем более не «Богом 
Самим», как делают новые учители. Потом, святитель нигде не 
учит смешивать энергий Божиих с тем, что эти энергии произво­
дят в тварном мире, — действия с плодами этого действия. Напр., 
апостолы видели на Фаворе славу Божию и слышали глас Божий. 
О них можно сказать, что они слышали и созерцали Божество. 
Сошедши с горы, апостолы запомнили бывшее с ними и потом 
рассказывали другим, передавали все слова, слышанныя ими. 
Можно ли сказать, что они передавали другим Божество? Был ли 
их рассказ энергией Божией? Конечно, нет: он был только пло­
дом Божией энергии, плодом ея действия в тварном мире. Между 
тем, новые учители явно смешивают энергию Божию с ее плода­
ми, когда называют Божеством и даже Самим Богом и Имена

46



Божии, и всякое слово Божие, и даже церковные молитвословия, 
т.е. не только слово, сказанное Богом, но и все наши слова о Бо­
ге, «слова, коими мы именуем Бога», как пишется в возражениях 
на «Акт о исповедании веры» Пантелеймонова монастыря (в 
скобках, среди слов св. Симеона, Нового Богослова). Но ведь это 
уже обоготворение твари, пантеизм, считающий все существую­
щее за Бога. Справедливо на эту именно опасность указано в 
отзыве богословов Халкинской греческой школы. В этом смеше­
нии твари и Божества скорее можно усмотреть сходство не с св. 
Паламой, а именно с Варлаамом и его последователями, которых 
св. отец обличал, между прочим, и за допущение как бы двух 
родов Божества: созданного и не созданного (см. у  Преосв. Пор- 
фирия. История Афона. T. III, стр. 748).

В защиту своего мудрования «Апология» и другие едино­
мышленные ей писания приводят немало мест из Слова Божия и 
творений св. отец. Но недаром о. Иларион признавался духовни­
ку, что положение его нового догмата «не встречается нигде»: 
приводимые места не доказывают мысли приверженцев этого 
догмата, как это подробно указывается в прилагаемых при сем 
докладах. Выражения «имя Твое», «имя Господне» и подобн. на 
языке священных писателей (а за ними и у отцев Церкви, и в 
церковных песнопениях, и молитвах) суть просто описательные 
выражения, подобные: «слава Господня», «очи, уши, руце Гос­
подни» или, о человеке, «душа моя». Было бы крайне ошибочно 
понимать все такие выражения буквально и приписывать Госпо­
ду очи или уши или считать душу отдельно от человека. Так же 
мало оснований и в первых выражениях видеть следы какого-то 
особого учения об Именах Божиих, обожествления Имен Божи- 
их: они значат просто — «Ты» или «Господь». Весьма многие 
места Св. Писания, кроме того, перетолковываются привержен­
цами нового догмата совершенно произвольно, так что справед­
ливо было бы им напомнить анафематствование на «пытающихся 
перетолковывать и превращать ясно сказанное благодатию Свя- 
таго Духа» (Триодь Греческая, стр. 149), каковое анафематство­
вание они сами приводят в воззвании Союза Архангела Михаила 
(пункт 6). В прилагаемых докладах указаны примеры таких пере­
толкований, здесь же достаточно одного. В возражениях на «Акт 
о исповедании» пантелеимоновцев приводятся слова Симеона, 
Нового Богослова: «Слова человеческие текучи и пусты, слово же 
Божие — живо и действенно». Где же здесь речь об Имени Бо­
жием, спросит кто-либо. Здесь речь или о творческом слове Бо­
жием (напр., «да будет свет, и бысть свет» и под.), или же о 
предвечном рождении Сына Божия — Бога Слова. Составитель 
же «возражения» просто после «слово же Божие» подставил от

47



себя в скобках: «т.е. слова, коими мы именуем Бога», — и полу­
чил, чего хотел, забывая, что слов, исходящих из уст человечес­
ких, хотя бы и о Боге, нельзя приравнивать к словам, исходящим 
из уст Божиих.

С особою силою приверженцы нового догмата ссылаются на 
почившего о. Иоанна Кронштадтского в доказательство своего 
учения. Но удивительно: сочинения почившего распространены 
широко, читали их, можно сказать, все, почему же до сих пор 
никто не заметил в этих сочинениях такого учения, кроме о. 
Илариона и его последователей? Уже это одно заставляет усом­
ниться в правильности ссылок на о. Иоанна. Вчитавшись же в 
слова о. Иоанна, всякий может убедиться, что о. Иоанн говорит 
только о том, свойственном нашему сознанию явлении, что мы 
при молитве, при произношении Имени Божия в сердце, в 
частности, при молитве Иисусовой, не отделяем в своем созна­
нии его Самого от произносимого Имени, Имя и Сам Бог в мо­
литве для нас тождественны. О. Иоанн советует и не отделять их, 
не стараться при молитве представлять Бога отдельно от Имени и 
вне его. И этот совет для молитвенника вполне необходим и по­
нятен: если мы, так сказать, заключим Бога в Имя Его, нами уст­
но или только мысленно в сердце произносимое, мы освободимся 
от опасности придавать Богу, при обращении к Нему, какой- 
нибудь чувственный образ, от чего предостерегают все законо- 
положители невидимой брани. Имя Божие во время молитвы для 
нас и должно как бы сливаться, отождествляться с Богом до не­
раздельности. Недаром и о. Иларион сначала говорил, что Имя 
Божие для молящегося не прямо «Бог», а только « к а к  бы  
Бог». Но это только в молитве, в нашем сердце, и зависит это 
только от узости нашего сознания, от нашей ограниченности, а 
совсем не от того, чтобы и вне нашего сознания Имя Божие бы­
ло тождественно с Богом, было Божеством. Поэтому о. Иоанн, 
хотя подобно другим церковным писателям и упоминает об осо­
бой силе, чудодейственности Имени Божия, однако, ясно дает 
понять, что эта сила не в самом Имени, как таковом, а в призы­
вании Господа, Который, или благодать Которого, и действует. 
Напр., мы читаем в сочинении «Моя жизнь во Христе» (т. IV, 
стр. 30. Издание 2-е, исправленное автором. Спб., 1893 г.): «Везде 
— всемогущий, творческий дух Господа нашего Иисуса Христа, и 
везде Он может даже не сущая нарицати яко сущая (Аз с вами 
есмь... Матф. XXVIII, 20). А  чтобы маловерное сердце не помыс­
лило, что крест или имя Христово действуют сами по себе, эти 
же крест и имя Христово не производят чуда, когда я не увижу 
сердечными очами или верою Христа Господа и не поверю от 
сердца во все то, что Он совершил нашего ради спасения». Эти

48



слова совсем не мирятся с новым догматом о. Илариона и о. Ан­
тония Булатовича, будто «Имя Иисус всесильно творить чудеса 
вследствие присутствия в нем Божества» (4-й пункт воззвания 
Союза Михаила Архангела), а напротив подтверждают то, что 
говорили и писали против такого учения о. Хрисанф и др., т.е. 
что Имя Божие чудодействует лишь под условием веры, другими 
словами, когда человек, произнося его, не от произношения ждет 
чуда, а призывает Господа, Которого имя означает, и Господь по 
вере этого человека творит чудо. Это же непременное условие 
чуда указывает в Евангелии и Господь («Если будете иметь веру 
и не усумнитесь»... Мф. XXI, 21; XVII, 20 и др.). Тем же объясня­
ет исцеление хромого и апостол Петр в Деян. III, 16: «ради веры 
во имя Его, имя Его укрепило сего... и вера, которая от Него, 
даровала ему исцеление».

Неправда нового догмата изобличается, наконец, и теми вы­
водами, какие делают из него его приверженцы, в частности, о. 
Булатович в своей «Апологии». По нему выходит, что и иконы, и 
крестное знамение, и самыя таинства церковные действенны 
только потому, что на них или при совершении их иэображется 
или произносится Имя Божие. Нельзя без крайнего смущения 
читать XII главу «Апологии» (стр. 172-186), где о. Булатович дает 
из своего нового догмата объяснение Божественной литургии. До 
сих пор Церковь Святая нас учила, что хлеб и вино становятся 
Телом и Кровию Господними потому, что Бог, по молитвам и 
вере (не самого,' конечно, священника или кого-нибудь из пред­
стоящих, а Церкви Христовой) «ниспосылает Духа Своего Свято­
го и творит хлеб — Телом, а вино — Кровью Христа Своего»... 
Отец же Булатович в «Апологии» пишет, что таинство совер­
шается «именно силою произнесенного Имени Божия», т.е. будто 
бы просто потому, что над хлебом и вином произнесены слова 
«Дух Святый», «Имя Святого Духа» и совершено крестное зна­
мение с именословным перстосложением (стр. 183-4). А  так как 
над Дарами и раньше произносятся, и не раз, Имена Божии, то
о. Булатович и мудрствует, что еще во время проскомидии, «с 
момента» прободения агнца, «агнец и вино в чаше есть всесвя- 
тейшая святыня, освященная исповеданием Имени Иисусова, 
есть Сам Иисус по благодати, но ще не по существу» (стр. 174). В 
таком случае, почему же Православная Церковь в свое время 
осудила, так называемых, хлебопоклонников, совершающих по­
клонение пред св. Дарами до их пресуществления? Наконец, 
если бы при совершении таинств все дело заключалось в произ­
несении известных слов и исполнении известных внешних дей­
ствий, то ведь эти слова может проговорить и действия испол­
нить не только священник, но и мирянин, и даже нехристианин.

49



Неужели о. Булатович готов допустить, что и при таком совер­
шителе таинство совершится? Зачем же тогда нам и законная 
иерархия? Правда, в прологах и подобных книгах встречаются 
рассказы о таинствах, совершившихся и без законного совер­
шителя, когда произносились (иногда даже в шутку и в игре) 
установленные слова. Но все такие рассказы свидетельствуют 
или о том, что Бог иногда «открывается и не вопрошавшим о 
Нем» (Ис. LXV, I), как, напр., апостолу Павлу, или же о том, что 
церковных таинств нельзя делать предметом глумения или игры: 
Бог может наказать за это. Но, во всяком случае, такие рассказы 
не подрывают Богоустановленного церковного чина. Так от не­
правого начала о. Булатович неизбежно приходит и к неправым 
следствиям, в свою очередь обличающим неправоту начала.

На основании всего вышеизложенного, Святейший Синод 
вполне присоединяется к решению Святейшего Патриарха и 
Священного Синода великой Константинопольской Церкви, осу­
дившего новое учение «как богохульное и еретическое», и со 
своей стороны умоляет всех, увлекшихся этим учением, оставить 
ошибочное мудрование и смиренно покориться голосу Матери- 
Церкви, которая одна на земле есть «столп и утверждение исти­
ны» и вне которой нет спасения. Она, невеста Христова, больше 
всех лобызает сладчайшее Имя Иисусово и прочие Имена Бо- 
жии; больше всех знает, как любить и почитать своего Небесного 
Жениха; но она не позволяет своему почитанию простираться 
далее должного, не позволяет недальновидным человеческим 
нашим догадкам и ограниченному нашему чувству становиться 
выше и как бы поправлять истину, открытую Ей Христом.

Православное же мудрование об Именах Божиих таково:
1. Имя Божие свято, и достопоклоняемо, и вожделенно, по­

тому что оно служит для нас словесным обозначением самого 
превожделенного и святейшего Существа — Бога, Источника 
всяких благ. Имя это божественно, потому что открыто нам Бо­
гом, говорит нам о Боге, возносит наш ум к Богу и пр. В молитве 
(особенно Иисусовой) Имя Божие и Сам Бог сознаются нами 
нераздельно, как бы отождествляются, даже не могут и не долж­
ны быть отделены и противопоставлены одно другому; но это 
только в молитве и только для нашего сердца, в богословствова- 
нии же, как и на деле, Имя Божие есть только имя, а не Сам Бог 
и не Его свойство, название предмета, а не сам предмет, и пото­
му не может быть признано или называемо ни Богом (что было 
бы бессмысленно и богохульно), ни Божеством, потому что оно 
не есть и энергия Божия.

2. Имя Божие, когда произносится в молитве с верою, может 
творить и чудеса, но не само собою, не вследствие некоей на­

50



всегда как бы заключенной в нем или к нему прикрепленной 
Божественной силы, которая бы действовала уже механически, 
— а так, что Господь, видя веру нашу (Матф. EX, 2) и в силу 
Своего неотложного обещания, посылает Свою благодать и ею 
совершает чудо.

3. В частности, святые таинства совершаются не по вере со­
вершающего, не по вере приемлющего, но и не в силу произне­
сения или изображения Имени Божия; а по молитве и вере св. 
Церкви, от лица которой они совершаются, и в силу данного ей 
Господом обетования.

Такова вера православная, вера отеческая и апостольская.
Теперь же Святейший Синод приглашает настоятелей и 

старшую братию находящихся в России честных обителей, по 
прочтении сего послания, отслужить соборне в присутствии все­
го братства молебен об обращении заблудших, положенный в 
неделю Православия. Затем, если среди братства есть инако­
мыслящие и были споры и разделения, инакомыслящие должны 
выразить подчинение голосу Церкви и обещание впредь от про­
извольных мудрований воздерживаться и никого ими не соблаз­
нять; все же должны от сердца простить друг другу, что каждый 
в пылу спора сказал или сделал другому оскорбительного, и жить 
в мире, содевая свое спасение. Книгу же «На горах Кавказа», как 
дающую основание к неправым мудрованиям, «Апологию» о. 
Булатовича и все прочие книги и листки, написанные в защиту 
новоизмышленного учения, объявить осужденными Церковию, 
из обращения среди братии монастыря изъять и чтение их вос­
претить. Если же будут и после сего упорствующие привержен­
цы осужденного учения, то, немедленно устранив от священно- 
служения тех их таковых, которые имеют посвящение, всех 
упорствующих, по увещании, предать установленному церковно­
му суду, который, при дальнейшем их упорстве и нераскаян­
ности, лишит их сана и монашества, чтобы дурные овцы не пор­
тили всего стада. В особенности же Святейший Синод умоляет 
смириться самого о. схимонаха Илариона, иеросхимонаха Анто­
ния и прочих главных защитников нового учения: если до сих 
пор, защищая свои мнения, они могли думать, что защищают 
истину церковную, и могли прилагать к себе слова апостола о 
«покрытии множества грехов» (Иак. V, 20), то теперь, когда вы­
сказались и Константинопольская и Российская церковная 
власть, их дальнейшее настаивание на своем будет уже противо­
борством истине и навлечет на них грозное слово Господне: «Кто 
соблазнит единаго малых сих верующих в Мя, уне есть ему, да 
обесится жернов осельский на выи его, и потонет в пучине мор- 
стей» (Матф. XVII, 6). Но сего да не будет ни с нами, ни с кем

51



другим, но да будет со всеми благодать Господа нашего Иисуса 
Христа, и любы Бога и Отца, и причастие Святаго Духа. Аминь.

14-17 ноября 1996 года в г. Томске состоятся Вторые Шпе- 
товские чтения на тему: ТВОРЧЕСКОЕ НАСЛЕДИЕ Г. Г. ШПЕТА 
И СОВРЕМЕННЫЕ ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ. Эти чтения 
организуются философским факультетом Томского государ­
ственного университета и вольным гуманитарным семинаром г. 
Томска.

Задача чтений — стимулировать изучение творческого на­
следия Шпета в сфере философской герменевтики, эстетики, 
философии языка, феноменологии и истории философии.

Предполагается издание сборника материалов, частично за 
счет авторов.

АДРЕС ОРГКОМИТЕТА:
634050, г. Томск-50, пр. Ленина, 36,
Томский госуниверсшпет, деканат философского факультета. 
Оргкомитет вШпетовские чтения»,
Мазаевой Ольге Геннадьевне (Дом. тел.: 722-500).
Телефоны для справок: (382 +  2) 22-50-95; 22-32-93; 22-30-85

ИНФОРМАЦИОННОЕ ПИСЬМО



Владимир Эрн

Разбор 
ПОСЛАНИЯ СВЯТЕЙШЕГО СИНОДА 

об 
ИМЕНИ БОЖИЕМ*

То, что Послание св. Синода “всечестным братиям в 
иночестве подвизающимся", опубликованное в “Церк. Ведом." в 
мае 1913 года, доселе не стало предметом всестороннего обсуж­
дения, можно объяснить двумя печальными чертами нашей бого­
словской мысли: 1-ое — ее внешней несвободой, и 2-ое — ее 
малой внутренней жизненностью. В самом деле, те, кто мог бы 
сказать многое и полезнейшее в великом вопросе об Имени Бо- 
жием, взволновавшем весь православный мир, вынужденно 
молчат. Те же, кто имеет возможность открыто говорить и не 
молчать, вопросом об Имени Божием, по существу, внутренно не 
интересуются, и их нападения на Синод, несмотря на шумные и 
громкие фразы, не выходит за пределы никому не нужных, без­
результатных публицистических выкриков.

Послание Синода об Имени Божием глубочайшим образом 
задевает самую внутреннюю точку православной совести и не 
может быть обойдено молчанием. Оно явно требует серьезного 
разбора, и, если доселе разбора этого нет, если в продолжении 
нескольких лет торжественное нападение Синода на православ­
ное почитание Имени Божьего не нашло достойного, общего 
ответа со стороны верующих, то да послужит это оправданием 
мне в моем предприятии, ибо со своими слабыми силами я хочу 
попытаться сделать то дело, которое с гораздо большим успехом, 
с большей полнотой и авторитетностью, могли бы и должны бы­
ли бы сделать другие. Но так как другие молчат, приходится го­
ворить мне, слабейшему, и, с полным сознанием огромной, ис­
ключительной трудности темы об Имени Божием, все же попы­
таться сказать то, что представляется наиважнейшим и наиболее 
безотлагательным.

Имея намерение писать большую работу об Имени Божием, 
в нижеследующем очерке я ограничусь строго пределами кри­
тического разбора Послания Св. Синода и анализом учения об

* Печатается по изд.: Владимир Эрн. Разбор Послания Святейшего Синода об 
Имени Божием. — М.: Изд. “Религиозно-философской Библиотеки", 1917.

53



Имени Божьем. Подобный разбор есть законченная в себе тема, 
потому что выяснить главные положения Синода и сопоставить 
их с основами православного вероучения — можно и не входя в 
положительное рассмотрение труднейших философских сторон 
вопроса об Имени Божием и не трактуя эту колоссальную про­
блему во всем ее безмерном объеме. Теперь перейдем непосред­
ственно к раэбору.

I

Первая черта богословствования Синода, это — бросаю­
щееся в глаза отсутствие богословской мысли. Под богословской 
мыслью я разумею то, что разумелось всеми Отцами и Учителя­
ми Церкви, а именно положительное и созерцательное вхождение 
в существо вопроса, возникающего перед церковным сознанием. 
Не те или иные "подходы" и “подходцы", не хождение "вокруг 
да около”, не обсуждение выводов и следствий (неизвестно из 
чего), а рассмотрение самого вопроса и творческое разрешение 
трудностей, им вызванных. Вспомним подлинных и славных 
представителей православного богословия. Св.Григорий Нисский 
раскрывает заблуждения евномиан. Вчитайтесь в это его бес­
смертное творение. Творческая богословская мысль течет перед 
вами расплавленным потоком и, возбужденная какойнибудь ере­
тической тонкостью противников истины, вдруг воспаряет к са­
мым небесам умозрения. Если вас не интересует суетная 
"логомахия", если вы ищете богомудрия, если вами руководит 
святой интерес к Божественному, читайте эту страстную и воз­
бужденную "полемику" одного из самых страстных Отцов 
Церкви, и вы сразу почувствуете себя в атмосфере величайшего 
богословского исследования, которое возносит вас к тем верши­
нам богосозерцания, на коих царит невозмутимая священная 
тишина. Это от того, что св. Григорий Нисский пламенно инте­
ресуется существом вопроса и побивает евномиан не своей ар­
гументацией (евномиане весьма тонкие диалектики), а своим 
положительным и сердечным богопознанием. Полемика была 
только поводом, существо же вопроса, положительно раскры­
ваемого, поистине "озолотило" вершины этого замечательного 
богословского столкновения православного сознания с ере­
тическими "уклонами" и ввело в сокровищницу православной 
богословской мысли. Или другой, еще более поразительный, 
пример: борьба св. Максима Исповедника с монофелитами. У нас 
плохо знают творения этого колосса христианского умозрения, 
но и при этих условиях для многих будет очевиднейшей истиной, 
если мы скажем, что в его творениях мы имеем не только опро­
вержение монофелитских хитросплетений, но и положительное

54



раскрытие истины христианского учения о соотношении бо­
жеской и человеческой воли во Христе.

Сопоставление Послания Синода с этими образцами бого­
словских споров и пробуждает первое, величайшее, недоумение. 
Никакого исследования по существу вопроса об Имени Божием 
мы в Послании не находим. Было бы большой несправедливостью 
ожидать, чтобы в Синоде всегда были в наличности члены с бо­
гословским дарованием таких исключительных размеров, как св. 
Григорий Нисский или св. Максим Исповедник. Но, конечно, не 
это требовалось от Синода, и не этого мог ждать от Синода пра­
вославный церковный народ. Богословское дарование есть дар 
свыше, и дар редчайший, и с присутствованием в Синоде ни в 
каком отношении не находящийся. Но вот что должен 
чувствовать не только каждый член Синода, но и самый пос­
ледний и малый член Христовой Церкви: это размеры вопроса и 
страх перед неисследимым богатством мудрости, скрытым в 
Имени Божием. Один сонм мучеников, принявших смерть и вен­
цы за Имя Христово, настойчиво говорит самому невежествен­
ному и самому последнему члену Церкви, что вопрос об Имени 
Христовом есть нечто бесконечно святое, бесконечно близкое 
всякой христианской душе, нечто в самом первоначальном смыс­
ле родное и материнское в наших верованиях, и уж если здесь 
что-нибудь "предадим" и уступим врагу, — то потом не спасут 
нас никакие благие усилия воли. Здесь земля поистине свята, так 
свята, что каждому верующему надлежит испытать от приближе­
ния к ней величайший трепет и, конечно, с готовностью скиды­
вать с себя обувь, в которой мы привыкли ходить по грешной 
земле и на которой слишком густо ложится придорожная пыль. 
Если бы члены Синода прониклись этим простым христианским 
чувством к Имени Христову, они должны были бы прежде всего 
почувствовать величайшую ответственность своего положения. 
Спор об Имени Божием, возгоревшийся на Афоне, спал фактом 
столь крупного и волнующего размера, что нельзя было уже ни 
скрыться от него самим, ни скрыть его от всего православного 
мира. Нужно было так или иначе определить свое отношение к 
нему и выбрать ту или иную внутреннюю позицию.

Говоря “по простому", тут нечего было и решать. В горных 
пустынях Кавказа воспели "новую песнь" Имени Божию. На 
старом Афоне тысячеголовым подвижническим хором продол­
жали священное славословие. Казалось бы, самым простым и 
легким было: присоединиться к светлому духовному торжеству и 
своим авторитетом внести порядок и строй в новое движение 
Духа, приобщивши к нему весь православный мир. Но Синод “по 
простому" и легко войти в новое движение не сумел. От просто­

55



ты и легкости Синод отказался и решил действовать мудрено, по 
ученому, а затем, в практической сфере, и необычайно тяжело­
весно. Тут-то он попал в труднейшее положение. Если сердечная 
сторона почитания Имени Божия очень проста и доступна мла­
денцам, то сторона "умная", богословская и философская, поис- 
тине безмерна — и перед умом, скольконибудь способным к ре­
лигиозному созерцанию, разверзается бездной премудрости Бо- 
жией, в коей берут начала все помышления человеческого серд­
ца и в коей загаданы, в единой верховной тайне, все загадки 
человеческого разума. Убежав от сердечной простоты, Синод 
очутился перед лицом бесконечно сложной умственной пробле­
мы, которая по плечу либо гениальному богословскому дарова­
нию, либо соборному разуму Церкви.

II

Положение Синода вовсе не было безвыходным. Это нужно 
подчеркнуть, чтобы не получилось впечатления, что Синод мог 
поступить только так, как он поступил. Перед Синодом было две 
положительных возможности: одна смиренная, другая дерзно­
венная, но обе благие. Почувствовав глубину и необъятную ширь 
вопроса об Имени Божием, Синод мог бы, во-первых, по еван­
гельскому завету произвести сначала подсчет своим умственным 
силам и, увидев, что их бесконечно мало в сравнении с ве­
личиной задачи, смиренно апеллировать к церковному разуму 
всего православного мира. Не было в истории Церкви случая, 
чтобы Церковь не выделяла из себя людей с самыми различными 
дарованиями, когда этого требовала высшая потребность церков­
ного сознания. Синод должен был бы предоставить свободное и 
беспрепятственное обсуждение возникшего вопроса всеми на­
личными силами Церкви. Это обсуждение не могло бы огра­
ничиться статьями и книгами и естественно привело бы к устно­
му обмену мнений на "соборах" разных формаций: местных, 
областных, всероссийских и, может быть, даже на соборах всего 
православного Востока. Этот смиренный путь был решительно 
отвергнут Синодом. Больше того: Синод положил конец уже 
начавшемуся к тому времени обсуждению вопроса об Имени 
Божием в монастырях, в духовенстве и среди мирян: негласно 
было воспрещено изданиям, подведомственным Синоду 
(таковыми являются богословские журналы в России), а также 
всем лицам, подведомственным Синоду (такими являются почти 
все "богословы" в России) касаться вопроса об Имени Божием. ,

Перед Синодом оставался второй, положительный, путь. Ре­
шив, что задача, при всей ее бесконечной сложности, не превос­
ходит сил "присутствующих" в Синоде иерархов, Синод мог бы

56



взяться за положительное богословское исследование вопроса и 
так его творчески разрешить, чтобы верующие действительно 
могли научиться точной Истине о почитании Имени Божия.

Мы вовсе не принадлежим к числу тех, которые думают, что 
Церковь ни в каком случае не может говорить устами Синода. 
Если "присутствие" в Синоде никак не связано с “присутствием" 
в церковном Смысле, то оно точно так же последнего не ис­
ключает. Теоретически рассуждая, мы охотно допускаем, что 
Синод мог бы с честью пройти дерзновенный путь единоличного 
разрешения вопроса вселенской значительности. Но к подобному 
опыту мы должны были бы отнестись с величайшим "испыта­
нием" и с тою суровой строгостью, которая подобает в вопросах 
догматических. В таком случае от Синода мы потребовали бы 
положительного духовного видения в той области, в которой он 
взялся вершить, и непременно благодатную наличность высшего 
церковного разума или ума Христова в его богословствовании. 
Ибо нам все равно, из каких источников исходит истина, — нам 
нужно, чтобы говоримое было истиной, чтобы оно самим содер­
жанием своим свидетельствовало о своем и схождении от 
Источника светов. И в этом смысле второй, дерзновенный, путь 
был для Синода необычайно труден. Нужно было явить истину 
церковного отношения к Имени Божию, т.е. раскрыть ее дей­
ственно и воочию в слове и в разуме и как бы "показать" ее 
"словесную икону" верующим. Повторяю, задача эта была поис- 
тине трудна, ибо для своего выполнения требовала двух условий: 
безусловной духовности внутреннего постижения и богословской 
гениальности внешнего выражения. В жизни церковной все до­
стижения запечатлены двойной гениальностью: гениальностью 
Неба и гениальностью Земли. Царьградская София, “Слова" св. 
Исаака Сириянина, Исповедь бл. Августина, противомонофелит- 
ские творения св. Максима Исповедника — все это, во-первых, 
свято и озарено в Божественном смысле слова, во-вторых, про­
низано человеческою гениальностью. И эта двойная 
"богочеловеческая" одаренность свойственна безусловно всему, 
что есть в церковной жизни нетленного и непреходящего: литур- 
гике, песнопениям, иконописи, подвигам, всей христианской 
“пронзенности", каждому воздыханию сердца, и юродству хрис­
тианскому столько же, сколько и христианской мудрости. Оттого 
все подлинно церковное — всегда в то же время полно поэзии, о 
чем свидетельствуют величайшие из художников, ибо все хрис­
тианское вдохновенно и дифирамбично, поскольку оно соприка­
сается с живыми водами христианства.

Если б Синод в вопросе, взволновавшем весь православный 
мир, захотел говорить от лица Церкви и стать органом ее речи,

57



мы прежде всего ожидали бы от него привычного для Церкви и 
всегда ей сопутствовавшего богатства даров земных и небесных. 
А  так как в данном случае дело шло о вопросе догматического 
характера, то второй, дерзновенный, путь, о коем мы говорили, 
естественно, требовал от Синода щедрого излияния духовного 
разума и богословской мудрости. И тут нужно было дело, а не 
заверения, свершение, а не разговоры, — так чтобы верующие 
могли прийти и как бы "осязать" явленную Синодом истину 
почитания Имени Божия.

Что же сделал Синод? Этот второй путь был им отвергнут с 
такой же решительностью, как и первый. Отклонив оба благих 
пути — и смиренный, и дерзновенный — Синод избрал третий 
путь, внутренно — бесконечно притязательный, внешне — ли­
шенный какой бы то ни было авторитетности.

III

Два иерарха, известные своим страстным вмешательством в 
политические дела, и один преподаватель духовного училища, 
решительно ничем не известный, написали три полемических 
статьи, и эти частные и случайные мнения трех православных 
христиан, благодаря связям и влиятельности двух из них, сдела­
лись теми докладами, кои были положены в основу Синодского 
Послания об Имени Божием. Булла русских папистов вся рассчи­
тана на чисто римский принцип внешнего и схождения из 
"высокого” источника. Действуя с чисто католическим духовным 
насилием, два иерарха и один преподаватель духовного училища 
захотели выдать свои небрежно и спешно написанные статьи за 
голос самой Церкви, опираясь не на внутреннее содержание 
вещаемых ими мнений, не на то, что, по слову Спасителя, овцы 
слушают голоса пастыря своего и “за ним идут, потому что знают 
голос его, за чужим же не идут, потому что не знают чужого 
голоса" (Иоан. X, 3-5) — а исключительно на свою внешнюю 
власть и на принцип Roma locuta est.* Уверенность двух иерархов 
и одного преподавателя духовного училища в том, что самый 
факт говорения ex cathedra synodali довлеет себе и сам себя под­
держивает, — столь велика, что они не дали себе труда даже 
войти в обсуждение вопроса по существу и не сделали хотя бы 
попытки сообщить верующим что-нибудь положительное о 
почитании Имени Божьего. Как мы сказали уже, в Послании Си­
нода и в трех прилагаемых к нему Докладах совершенно отсут­
ствует положительная богословская мысль. Об истине почитания 
Имени Божия ничего не говорится; говорится (и мы увидим

' “Рим высказался". Имеется в виду непререкаемость авторитарной власти. 

58



сейчас, с каким великим пренебрежением к существу дела) лишь 
о (мнимой) лжи имя слав ствующих. На аргументы иеромонаха 
Антония Булатовича и прочих имяславцев, составители Послания 
и Докладов выставили свои контр-аргументы и с наивностью 
предположили, что этим вопрос разрешается. Контр-аргумент по 
своей логической природе есть только отрицание аргумента, и в 
истинном исследовании никогда не может играть решающей 
роли. Предположите то, чего нет, а именно: что Синод во всех 
своих контр-аргументах прав, и что своими соображениями он 
зачеркивает соображения, выставленные имяславцами. Что же 
это могло бы значить?

Это могло бы означать, что "имяславцы" плохие диалектики, 
что истине своих духовных постижений и своего религиозного 
опыта они не сумели найти соответствующего логического выра­
жения; но это ровно ничего не разъяснило бы в том вопросе, 
который имяславцами был поставлен. Разве дело шло о выраже­
нии? Разве религиозная совесть афонских подвижников волнова­
лась аргументами, а не тем безмерным и несказанным, что 
пришло новой радостью и новым благовестием в мир как раз в 
ту годину, когда на мир с другой стороны надвигалась гроза не­
виданных и неслыханных потрясений? Аргументы все я ви ли сь  
после, как слабые попытки осознать и оформить новое горение 
сердца, и разделило монахов на два стана лишь это неизъясни­
мое горение сердца об Имени Божием, а не аргументы. “От из­
бытка сердца глаголют уста", и заговорили, "зааргументировали", 
заволновались афонцы, когда натолкнулись кругом себя на ду­
ховную спячку; из созерцателей и молитвенников выстроились в 
фалангу исповедников и воинов Христовых, когда спящие вос­
стали на защиту своего сна и, поддерживаемые властью и ору­
жием (не за то ли пострадали Волынь и ее святыни и подверг­
лись поруганию?), начали борьбу с почитанием Имени Божия 
сначала устами, а затем разгромом древнейшего оплота право­
славия в Уделе Богоматери. Ограничиваясь одними контраргу­
ментами, Синод обошел решительно всю сердцевину афонских 
событий и этим самым внутренне подорвал авторитетность свое­
го выступления. На контраргументы Синода иеромонах Антоний 
Булатович и другие имяславцы выставили новые аргументы, и, 
рассуждая строго, спор между двумя сторонами ныне только и 
начался. Торжественное выступление Синода, само собою и ес­
тественным ходом событий, свелось на ту степень 
незначительности, которая изначально и по существу была ему 
присуща, и случилось с Синодом открытое низведение со степе­
ни согласно Евангельскому рассказу. На духовном Пиршестве 
почитания Имени Божия Синод самовольно и властно занял пер­

59



вое место. Господин же Пира на глазах у всех возлежащих пере­
вел его на место последнее.

Если бы контраргументы Синода были правильны, мы могли 
бы ограничиться одним констатированием, что в Послании Си­
нода совершенно отсутствует положительное разъяснение во­
проса. Уже это одно показало бы нам с очевидностью, что По­
слание Синода есть не тот торжественный и внутренне автори­
тетный акт богословского поучения, коим оно притязало быть, а 
рядовое полемическое произведение, представляющее 
незначительный и второстепенный интерес. К несчастью, контр­
аргументы Синода не только далеки от логической "правиль­
ности" и удовлетворительности, но и насквозь пронизаны такими 
теоретическими точками зрения, которые формально противо­
речат всем основам православного богомыслия. Принимая во 
внимание притязательный характер Послания, которому одно 
время усердствующие наемники хотели придать значение непо­
грешимого определения веры, — а также то, что положения сего 
Послания и окончательные выводы Докладов, к нему прило­
женных, были единогласно приняты всем составом Синода (из 
иерархов в мае 1913 года присутствовали в Синоде: Владимир, 
митрополит C.-Петербургский, Сергий, арх. Ф ин лянд ский , Анто­
ний, арх. Волы н ски й , Никон, арх. бывший Вологодский, Евсевий, 
арх. Владивостокский, Михаил, арх. Гродненский, Агапит, епи­
скоп Екатерин ославский), нам представляется в высокой степени 
важным разобраться в аргументации Синода и с точностью вы­
яснить ее теоретические основы.

IV

Если первой чертой Послания Синода является совершенное 
отсутствие, положительное отсутствие богословской мысли, то 
второй чертой нельзя не признать определенно светский харак­
тер всех его рассуждений. В своих контраргументах Синод опи­
рается не на святоотеческую мысль, не на мысль святых и по­
движников, а на некую философию, ad hoc* придуманную; 
причем философии этой, как нечто само собой разумеющееся, 
приписывается целый ряд любопытнейших черт: она почитается 
единой и для всех несомненной, разрешившей все вопросы и не 
допускающей никаких возражений. При таких высоких качествах 
философия эта, естественно, не нуждается ни в каких обоснова­
ниях, ни фактических, ни логических. Достаточно кивнуть в ее 
сторону, даже не называя ее по имени, чтобы все сразу делалось 
ясным и, главное, твердо установленным. Для просвещенных

* для данной целя

60



составителей Послания философия эта столь авторитетна, что 
они ее кладут в основу всех своих, правда, немногочисленных 
богословских экзегетических, исторических и филологических 
соображений. То немногое из церковного миропонимания, что 
введено ими в их "контраргументы", покоится на этой филосо­
фии как на несокрушимой своей базе, и получается невольно 
впечатление, что, не будь ее, заколебалась бы сама Церковь, и 
слова Спасителя "о неодолении вратами адовыми" относятся к 
ней, а не к Церкви.

И вот, опираясь с полнейшей и твердой уверенностью на 
"философию", составители Послания прежде всего хотят пред­
ставить себя людьми необычайного просвещения, безусловно 
идущими в уровень с “веком", своих же противников выставить 
любителями мрака и невежества. В сущности говоря, все сказан­
ное Синодом и докладчиками проникнуто одной победоносной 
мыслью. Если б Афонские монахи были попросвещеннее, то и 
самого спора не возникло бы.

Какой разговор может быть между невеждой и просвещен­
ным? Просвещенный только и может сказать невежде: "Прежде 
поучись, а потом уже начнем разговаривать по существу". Синод 
к этому добавляет: "А  когда станешь просвещенным, тогда и 
разговаривать будет не о чем!".

Тут я должен сознаться в двух вещах. Во-первых, признать, 
что с последней мыслью Синодского послания согласятся очень 
многие из образованных русских людей. Все вне-церковное 
большинство русских просвещенных людей, не исследуя вопроса, 
так сказать, a priori, подаст свой голос за суждение Синода, ибо 
всё просвещенное большинство совершенно убеждено, что об 
именах вообще и, в частности, об Имени Божием можно вести 
чисто словесные разговоры и что никакой "реальной" проблемы 
тут нет. Во-вторых, я должен сознаться в своем невежестве и 
сказать, что я лично ни разу не имел случая встретиться с той 
широкоулыбающейся, ни в чем не сомневающейся и твердо уве­
ренной в своем едином здравомыслии незнакомкою, которая так 
счастливо подвернулась Синоду в трудный момент. Впрочем, 
стороною кое-что о ней знаю, но предпочитаю сказать об этом в 
своем месте, когда некоторые данные будут выяснены и можно 
будет говорить более обоснованно.

Позиция “просвещенности”, занятая Синодом, вызывает глу­
бокое недоумение. Не говоря уже о том, что Синод никогда не 
отличался ревностью к просвещению, кажется совершенно не­
понятным, почему Синод, незадолго до составления своего По­
слания, запретил всем подведомственным ему журналам и лицам 
касаться вопроса об Имени Божием? Если причиной волнений

61



было только невежество, то почему же Синод отнял возмож­
ность у всех кандидатов, магистров и докторов Российского бо­
гословия дружным хором, по всем журналам, со всех кафедр, со 
всех амвонов унять невежество низшей братии и потушить 
начавшийся пожар многоводной рекой блистательной богослов­
ской учености и богословского всеведения. Тогда бы вышло все­
народное торжество Российского духовного просвещения, и уж, 
конечно, не пришлось бы прибегать к той пресловутой 
"пожарной кишке", которой засовестился даже “подведомствен­
ный" редактор Колокола\ Преподаватель духовного училища про­
говаривается: “Продолжающиеся обличения, говорит он в своем 
Докладе,... заставили афонцев мобилизовать все свои небогатые и 
невысокие по своему достоинству научные силы... и даже при­
влечь к защите положений, выставленных в книге о. Илариона, 
некоторых "высокопросвещенных Российских богословов". Вы­
сокопросвещенные российские богословы", особенно из любя­
щих разыгрывать роль оппозиции церковной власти, пожелали 
увидеть в афонском недоразумении какое-то новое откровение, и 
в то же время несоэнанную глубочайшую философскую теорию, 
новый платонизм, идеализм, реализм, мистицизм и прочее, и 
прочее (стр. 689). Суждение преподавателя духовного училища о 
“платонизме" мы еще будем иметь удовольствие рассмотреть в 
другом месте, теперь же отметим, что из приведенных его слов с 
полной определенностью явствует, что в самой первой стадии 
спора об Имени Божием на сторону афонцев стали "некоторые 
высокопросвещенные российские богословы", имя одного из них 
(t проф. М.Д. Муретова) пользуется заслуженной и почетной 
известностью. Другими словами, еще до Синодского Послания 
для всех незаинтересованных лиц стало ясно, что поднятый 
афонскими монахами вопрос, помимо чисто религиозной сторо­
ны, представляет громадный умозрительный интерес, и что по­
этому "невежество” и "просвещенность" в этом вопросе не при 
чем или, вернее, очень даже “при чем", но в смысле обратно 
противоположном тому, что хотелось бы утвердить Синоду. В 
нашей апологетической литературе любят приводить слова Бэко­
на о том, что небольшой глоток философии отводит от Бога, глу­
бокое же ее изучение снова приводит к Богу. В духе этого муд­
рого изречения мы можем сказать, что серединное и поверх­
ностное просвещение убивает всякий умозрительный интерес к 
Имени Божию и порождает особую умственную глухоту и слепо­
ту ко всей сфере высших понятий, с ним связанных; просвеще­
ние же глубокое и не лицемерное снова приводит к пониманию 
и к созерцанию его беспредельных умозрительных богатств. Бы­
ли бы наши богословы и наше ученое монашество воистину по­

62



просвещеннее, — то на сторону Афонцев стали бы не "некото­
рые" российские богословы, а большинство, т.е. все homines 
bo пае voluntatis*. Но уже и “некоторых" было достаточно для 
того, чтобы отнять у Синода право трактовать вопрос в элемен­
тарной плоскости "невежества" и "просвещенности" и заставить 
его высказаться по существу. Не показывает ли явно про­
звучавший голос некоторых высокопросвещенных российских 
богословов, что, допусти Синод свободное и беспрепятственное 
созревание соборного мнения русской церкви об Имени Божием, 
— все наипросвещеннейшее в России подало бы руку простецам 
Афонцам и вместе с ними восстало бы против того господ­
ствующего у нас духовного полупросвещения, которое является и 
полухристианством, полуцерковностью, полуправославием? И не 
этого ли испугался Синод, стоящий на страже печального преоб­
ладания этой половинчатости в русской церковной жизни? Не от 
того ли сначала запретил исследовать вопрос об Имени Божием, 
а потом, только себя одного не лишив голоса, преподнес верую­
щим полемическое философствование двух иерархов и одного 
преподавателя духовного училища? Синод забыл простую вещь: 
истинное просвещение неразрывно связано с свободным исследо­
ванием, и кто боится последнего и его насильственно пресекает, 
тот с просвещением не имеет ничего общего. Если в делах веры 
немыслимо, по римскому обычаю, предписывать церковному 
сознанию какие-нибудь “непогрешимые" определения маленьких 
пап, то в делах мысли и умозрительного исследования попытка 
принудительного навязывания двух-трех спешно придуманных 
иераршеских философем, по существу дела, обречена на неуспех, 
и на тех, кто делал ее, может навлечь справедливый ропот всего 
церковного народа.

V

Но если с позиции "просвещенности" Синод должен сойти и 
в просвещении союзника себе не искать, то не может ли он опе­
реться на мнение того "образованного" русского большинства, о 
коем мы уже говорили и которое, без всякого разбора, заранее 
готово бросить камень в афонцев и брезгливо "морщиться" на 
этот нелепый, "странный" и какой-то средневековый спор. На 
мнение "образованного большинства" Синод не только мог опе­
реться, но и фактически опирался. Если все богословские журна­
лы были закрыты для исследования вопроса об Имени Божием 
распоряжением Синода, то все прогрессивные и радикальные 
русские издания отклоняли статьи об Имени Божием из особого

* люди доброй воли

63



"просвещенного" пренебрежения ко всей этой "дикой" и 
“темной" истории. И это несомненно содействовало временному 
"торжеству" Синода. Но на чем же объединился Синод и про­
свещенное русское большинство? На чем-нибудь положитель­
ном? Священный принцип всякого просвещения, в том числе и 
русского, — свобода исследования, — как было указано нами, 
был решительно и действенно отвергнут Синодом, и сошлось 
просвещенное русское большинство с Синодом на чисто отрица­
тельном. моменте: на безразличии к вопросу об имени Божием. 
Но безразличие — опасный и зыбкий фундамент, и встреча на 
безразличии — встреча бесславная в равной мере, хотя и по раз­
ному предосудительная и зазорная, как для Синода, так и для 
просвещенного русского большинства.

Если подлинная и положительная черта русского просвеще­
ния — свобода исследования — была презрена Синодом, то на 
что же именно из средней русской просвещенности мог опереть­
ся Синод? На безверие и скептицизм? На отсутствие всякого 
интереса к конкретной религиозной жизни? На отсутствие вся­
кого интереса к умозрительной стороне высших запросов духа? 
Но не подойдут ли тогда к Синоду слова Сеннахирима, обращен­
ные к царю Езекии: “Вот ты думаешь опереться на Египет, на эту 
трость надломленную, которая, если кто обопрется на нее, войдет 
ему в руку и проколет ее" (4 Царств, XVIII, 21)? С своим 
“просвещением” Синод запаздывает, по крайней мере, на 
четверть века, ибо научное сознание современности давно ушло 
от той наивной догматичности, которая процветала тогда, когда 
составители Послания сидели на школьной скамье. Научное со­
знание в последние десятилетия пережило глубочайший кризис и 
внутренне надломилось, открыв почти во всех областях ведения 
такую сложность, которая решительно отменяет старые, про­
стые, уверенные в себе "квадратные" ответы. И не проколет ли 
оно неожиданным и благостным критицизмом тех, кто захочет 
на него опереться? Если бы Синод не заигрывал только с пози­
цией просвещенности, а действительно захотел подняться до 
высокого уровня самокритики, — он навсегда закрыл бы себе 
путь к той странной самоуверенности, с которой он самые спор­
ные теоретические положения, касающиеся сложнейших и труд­
нейших вопросов, высказывает как что-то простое и как бы само 
собою разумеющееся.

Но эта новейшая сложность научного сознания обличительна 
не только для Синода, но и для просвещенного русского боль­
шинства. Ведь и безразличие образованных русских людей в данном 
случае опирается на привычную уверенность в старых, простых 
точках зрения, которые хоть и дорогой ценой потери всякой само-

64



стоятельносги, но все же давали возможность каждому образован­
ному человеку приобщиться к некоему среднему научному мировоз- 
зреныщу и быть приятно уверенным в каком-то неопределенном, но 
мощном и властном научном "коллективе", подпирающем это сред­
нее мировоззреныще наподобие древнего Атласа. Ныне же Атлас 
переживает внутренние катастрофы и, ощутив закон относитель­
ности, сам находится в поисках Архимедовой опоры. При этих ми­
ровых условиях, когда совершается всеобщая "девальвация" 
чрезмерно размножившихся научных "ассигнаций", старые, поте­
рявшие ценность "бумажки" в действительный счет идти не могут, и 
русское просвещенное большинство, достающее из своих платочков 
для расчета с афонскими событиями залежавшееся старье, — попа­
дает, примерно говоря, в положение провинциалов, настойчиво хо­
тящих ориентироваться в Москве, пережившей нашествие Напо­
леона, по знакомым им зданиям, безвозвратно погибшим в пожаре. 
Просвещенное большинство, питаясь позавчерашним днем науки, 
не зад ается мыслью: а что если новое, усложнившееся и умудренное 
научное сознание окажется гораздо более склонным и воспри­
имчивым к "странностям и к парадоксальностям” вопроса об Имени 
Божием?

Больше всего вселяет уверенность в априорно рассуждаю­
щих об афонских событиях то, что тут дело идет о словах, об 
именах, о номинальностях, а ведь каждый образованный русский 
человек еще отцами своими научен уважать только "реальное", 
фактическое и "положительное". Культ реального у нас введен 
был позитивизмом, и методологической вершиной этого культа 
была необычайно влиятельная и распространенная Логика Мил­
ля. Но уничтожающий раэбор основных принципов Милля был 
сделан еще при жизни Милля Джевонсом. В русской литературе 
блистательный анализ основоначал сделан еще в 80-х годах 
Л.М.Лопатиным в "Положительных задачах философии". В Ло­
гических Исследованиях Гуссерля Логика Милля окончательно 
укладывается в могилу, и замечательно, что одновременно с этим 
научным положением в гроб Миллева "эмпиризма" идет преодо­
ление его номинализма. Искусственный разрыв между словом и 
реальностью, между именем и вещью, составлявший сущность 
Миллевой теории, преодолевается имманентным развитием Ло­
гики в конце XIX столетия, и на наших глазах совершается свое­
образное и крайне показательное возрождение антиномина- 
листического реализма в понимании сущности умственных про­
цессов/ и от него только шаг до глубокой реабилитации самого 
принципа слова и его антиномии алистической интерпретации. 
На наших глазах происходит внутренняя, вызванная имманент­
ным развитием логики и гносеологии, отмена тех общих наивно­

65



догматических точек зрения, которые легли в основу недавней 
полосы русского "просвещения", и в каком отношении находятся 
новые, более серьезные концепции логиков и гносеологов к во­
просу об Имени Божием — это еще вопрос, и вопрос большой, 
посильному разрешению коего мы в свое время посвятим немало 
страниц. Во всяком случае, мы можем сказать, что теорети­
ческие основы индифферентизма русского просвещенного боль­
шинства в отношении к вопросу об именах суть достояние по­
завчерашнего дня науки, самой наукой давно пережитого; и по­
тому вопрос об Имени Божием, который с этим позавчерашним 
днем совершенно несоизмерим и может быть даже очень соиз­
мерим с актуальнейшим и динамическим зерном глубоких ис­
каний научного "сегодня" — является своего рода судом над 
остылостью и отсталостью русского просвещенного большин­
ства и над дурной привычкой многих русских людей жить 
остывшими результатами чужой мысли, которые естественно 
доходят до умственной "провинции" и умственных "захолустьев" 
в разложившемся виде на третий и на четвертый день.

VI

До сих пор мы установили, что Послание Синода вместо по­
ложительного богословского исследования вопроса преподносит 
нам полемическую философию, которая, в отличие от истинной 
философии, убоявшись свободного обсуждения, при своем опу­
бликовании оградила себя не крестным знамением, а негласным 
замкнутием уст всем своим возможным оппонентам и была 
молчаливо поддержана индифферентизмом "сплоченного боль­
шинства" русских образованных людей. Эти черты, глубоко ха­
рактеризуя и аттестуя "философию" составителей Послания, не 
показывают еще содержательно и логически, с какой именно 
философией мы имеем в данном случае дело. И нам надлежит 
теперь обратиться к этому вопросу.

Что же за "философию" мы находим в Послании? Остано­
вимся сначала на главной и всеопределяющей черте. Вот громо­
гласно исповеданная основа философии Синода, разделенная 
семью иерархами (курсив мой):

"Вчитавшись... в слова о. Иоанна, всякий может убедиться, 
что о. Иоанн говорит только о том свойственном нашему созна­
нию явлении, что мы при молитве, при произнесении Имени Бо­
жия в сердце, в частности — при молитве Иисусовой, не отделя­
ем в своем сознании Его Самого от произносимого Имени, Имя и 
Сам Бог в молитве для нас тождественны. О. Иоанн советует и 
не отделять их, не стараться при молитве представлять Бога

66



отдельно от Имени и вне его. И этот совет для молитвенника 
вполне необходим и понятен: если мы, так сказать, заключим 
Бога в Имя Его, нами устно или только мысленно в сердце про­
износимое, мы освободимся от опасности придавать Богу, при 
обращении к Нему, какой-нибудь чувственный образ, от чего 
предостерегают все законоположители невидимой брани. Имя 
Божие во время молитвы для нас и должно как бы сливаться, 
отождествляться с Богом до нераздельности. Недаром и 
о. Иларион сначала говорил, что Имя Божие для молящихся не 
прямо Бог, а только "как бы Бог!". Но это только в молитве, в 
нашем сердце, и зависит это только от узости нашего сознания, 
от нашей ограниченности, а совсем не от того, чтобы и вне на­
шего сознания Имя Божие было тождественно с Богом, было Бо­
жеством" (стр. 282-283).

Конечно, не всякий сразу поймет, какое теоретическое от­
ступление от православия проповедуется Синодом в приве­
денных словах. Нужно остановиться и пристально всмотреться в 
эти "просвещенные" теории Синода. Оставим о. Иоанна в покое 
и не будем разбирать вопроса, можно ли с каким-нибудь вероя­
тием приписывать этот чудовищный молитвенный субъективизм
о. Иоанну. Скажем только, что, если бы подобные теории стал 
проповедовать Ангел с неба, мы бы и ему не поверили, ибо для 
того, чтобы поверить ему, нужно было бы сначала решительно 
отречься от Христа и Спаса нашего.

Молитва есть один из высших моментов общения нашего с 
Богом. Поэтому все, что говорит Синод о молитве, a fortiori* им 
утверждается о всех других видах отношения между душой ве­
рующего и Богом. И таким образом, одним росчерком пера давая 
радикальную теорию молитвы, Синод тем самым дает универ­
сальную теорию отношения между Богом и человеком. Что же 
утверждает Синод?

Он утверждает, что в напряженнейшие и высшие мгновения 
сердечного горения человек не выходит из замкнутой сферы 
своего сознания. Он только "представляет" Бога, и силится вооб­
ражением своим слить и отождествить произносимое сердцем 
Имя Божие с Самим Богом, но эти процессы воображаемого и 
молящейся душой производимого слияния отнюдь не приводят к 
реальному именованию Самого Сущего Бога. Синод утверждает, 
что дальше этого воображаемого отождествления молитва идти 
не может, что отождествление это "только в молитве, только в 
нашем сердце, и это зависит только от узости нашего сознания,

’ тем более

67



от нашей ограниченности", молитвенно призываемый нами Бог 
вовсе не тождествен объективно с Богом Сущим.

Уже из этой формулировки становится ясным, что между 
этой просвещенной теорией Синода и православием нет ничего 
общего, ибо молитва — душа православия, эта же теория абсо­
лютно разрушает молитву и не оставляет от православного опы­
та камня на камне.

В самом деле, молящийся, по учению семи иерархов, не вы­
ходит из сферы своего сознания. Значит, в молитве он один, 
одинок. Значит, молитва есть настроение одинокой души, благо­
честивые ее эмоции. И как бы жарка ни была молитва, как бы ни 
умилялось и ни горело сердце, здесь нет двух, нет единения 
человека с Богом, а есть односторонний процесс различных ду­
шевных переживаний, с различными физиологическими сопро­
вождениями (слезами, жестами и молитвенными словами). За что 
же, в таком случае, Синод не так давно еще гнал г. Коновалова с 
его односторонним "психофизиологическим" исследованием 
"религиозного экстаза"? Ныне Синод всецело присоединяется к 
точке зрения г. Коновалова, подводя под его фактические иссле­
дования фундамент общих философских основоположений. Мо­
литва не разрывает уединения человеческой души и не ставит 
ее в реальное отношение к Богу. Но ведь это чистейший проте­
стантизм! Человек сам по себе, Бог сам по себе. И уничтожить 
это взаимное бесконечное удаление не в силах молитва. В таком 
случае, молитва бездейственна и, как действие, по существу не 
могущее привести к цели, к коей она направляется, лишена вся­
кого смысла. Бездейственность молитвы, устанавливаемая синод­
ской теорией молитвенного субъективизма, сводит молитву к той 
пиетистической настроенности, в которой молитве, как особен­
ному, специфическому и действенному акту духовной жизни, 
места нет, т.е. протестантской теорией молитвенного субъекти­
визма Синод посягает на самую душу православия.

VII

Итак, в приведенных словах Синод формально провозглашает 
антихристианскую теорию молитвы, как замкнутого в себе и не 
выводящего к Богу состояния нашего сознания. Это чудовищное 
утверждение есть факт, в глубину которого очень интересно и важ­
но проникнуть. Протестантскую теорию молитвы Синод провозгла­
шает в контексте своего борения с Именем Божиим. Разрывая ре­
альную и объективную связь между призываемым в молитве Име­
нем Божиим и Богом, Синод и приходит к учению о молитве как 
только "явлении, свойственном нашему сознанию", и спрашивается, 
случайна ли связь между сделанным Синодом выводом и основания­

68



ми, им приведенными. Другими словами, необходимо и закономерно 
приводит борение с Именем Божиим к разрушению молитвы, или 
же эти две ложных точки зрения — на Имя Божие и на молитву — 
встретились на страницах Синодского Послания ненароком и без 
взаимной поддержки?

Нам представляется, что связь между Именем Божиим и мо­
литвой глубочайшая, и кто подымает руку на первое, тот необхо­
димо бьет по второй.

В молитве призывается Бог. Это — аксиома православного 
опыта, тот воздух, которым дышим и без которого сразу задох­
нулась бы наша душа. Этот неразложимо-цельный факт сер­
дечной молитвы совершенно искажается, как только мы вставим 
искусственную преграду между призывающим и Призываемым, 
разделив нераздельное или слив неслиянное. Между тем Синод 
впадает сразу в оба заблуждения: сливает неслиянное и разделя­
ет нераздельное.

В молитве призывается Бог, т.е. призывается Сам Сущий Бог, 
а не что-нибудь другое. Молитва обращена к Богу, и никто и 
ничто заменить Бога не может. Итак, существо молитвы в том, 
что она обращена к другому, ее первое условие — и выхождение 
молящегося "из себя", и обращение к Божественному Ты. Нет 
выхождения “из себя” и забвения своего, — нет и молитвы. Так 
что если нам описывают молитву как явление нашего сознания, 
мы просто не понимаем, что нам говорят. Это есть деревянное 
железо или квадратный круг.

Далее: Сущий Бог молящимся призывается, т.е. "зовется", 
"называется", "именуется" Если бы сердце наше не знало Имени 
Бога, то и призвать Его не могло бы. И зовет, призывает, имену­
ет в молитве Его Самого, а не что-нибудь другое. Не свое пред­
ставление "вызывает” и не умственный образ Бога созидает 
своей фантазией, а зовет и именует Самого Сущего Бога. Ска­
зать, что в молитве мы не именуем Самого Бога, это значит ска­
зать, что в молитве мы Бога не призываем, — что есть очевидная 
ложь. Но если молящийся именует Самого Бога, то Имя Божие 
объективно связано с самим существом Бога и отнюдь не постав­
ляется только в связь в нашем субъективном представлении.

Синод вносит разделение в нераздельное Имя Божие вместо 
того, чтобы внести разделение туда, где оно действительно су­
ществует. Если нельзя отделить Имя Божие от Бога, то можно и 
должно внести разделение в различные виды молитвы. Мо­
литвой мы обыкновенно называем и душевное расположение мо­
лящегося, и то объективное религиозное событие, которое с мо­
лящимся происходит. Первое, будучи необходимым условием 
второго, отнюдь не всегда им сопровождается. Мы можем

69



"расположить” свою душу к молитве и "устами" много раз при­
звать Бога, это вовсе не значит, что произойдет то таинственное 
и неизъяснимое прикосновение сердца нашего к Богу, которое в 
собственном смысле и называется молитвой, молитва может 
свершиться, а может и не свершиться. Если молитва остановится 
и замрет на одном душевном расположении и не дойдет до свое­
го настоящего духовного "расцвета", молитвы еще нет. 
"Душевное расположение” только преддверие молитвы, а не она 
сама, преддверие, на котором застыл, обожествив его, протестан­
тизм, а не самый храм, в коем незримо совершается реальное, 
бесконечно разнообразное по степеням и видам, общение моля­
щейся души с Богом.

Но из того, что молитва не всегда свершается, следует, что 
не всегда сердце наше способно призвать и выговорить внут­
ренним, сердечным языком Имя Божие. Так что сердечное Име­
нование Бога, свершающееся в истинной молитве и всегда дей­
ственное (ибо Бог не только всегда слышит призывающих Его, 
но и помогает своей благодатью искренно и от души призвать 
Его), имеет место не во всякой молитве, а только в той, в коей 
молящийся шевелит не одними устами и не только душевно себя 
"располагает", но и духом своим истинно обращается к Богу и 
призывает его из глубины своего сердца. Так что истинное раз­
деление существует не между Именем Божиим и существом Бо- 
жиим, а между человеческой душой и Именем Божиим, и разделе­
ние это уничтожается молитвой.

VIII

Но разделив нераздельное, т.е. допустив отделение призы­
ваемого в молитве Бога от Бога Сущего, Синод сейчас же впада­
ет в новое, горчайшее, заблуждение, сливая неслиянное и тем 
самым вводя совершенно антихристианский идеалистический 
магизм в молитвенное отношение человеческой души к Богу. 
Вдумайтесь только в то, что говорит Синод!

Он решительно отрицает, "чтобы и вне нашего сознания 
Имя Божие было тождественно с Богом, было Божеством". Это 
отрицание есть определенный тезис всех его имяборствующих 
теорий, и все "аргументы" приводятся им к защите этого тезиса. 
Итак, объективно, вне нашего сознания, в порядке онтологи­
ческом, Имя Божие не связано с существом Бога. Казалось бы, 
из этого тезиса вывод один, который мы только что сделали, а 
именно — в таком случае призывание Бога в молитве есть заня­
тие совершенно праздное и безрезультатное: призываемое нами 
Имя Божие как объективно не связанное с Богом, не создает

70



никакого реального взаимодействия между молящейся душой и 
Богом, и наши молитвы, будучи всецело "явлением нашего со­
знания", никакого отношения к Сущему Богу не имеют. Синод 
ухитряется избежать этого вывода и сохранить действенность 
молитвы, но каким новым жесточайшим разрушением смиренно­
го христианского существа!

Синод говорит: “Мы не отделяем Его Самого (т.е. Бога) от 
произносимого Имени, Имя и Сам Бог в молитве для нас тожде­
ственны. О. Иоанн советует и не отделять их, не стараться при 
молитве представлять Бога отдельно от Имени и вне его". Други­
ми словами, мы своей волей магически должны создавать иллю­
зию тождества, которого на самом деле нет. По совету Синода, 
молящийся из субъективных материалов своего сознания должен 
строить умственный идол Бога или, иначе говоря, кантовскую 
регулятивную, но не конститутивную, идею высшего Существа и 
молитвенно разгораться перед собственным своим созданием, 
обливаясь слезами перед “высоким" идеалистическим своим вы­
мыслом. Поистине это напоминает молитву “дыромоляев", приво­
димую Влад. Соловьевым в предисловии к "Трем разговорам": 
“Изба моя, дыра моя, спаси меня!" Разница только в том, что 
непросвещенные мужички имели перед собою все же дыру, т.е. 
какое-то примитивнейшее, но реальное сообщение с внешней 
действительностью. И через это "окошечко” из неисследимой 
неизвестности необъятного, для них чужого, но не вполне 
чуждого, мира могло пахнуть на них некоею высшею и 
"спасительною" "реальностью". Просвещенные же составители 
Послания замкнули дыру, сообщающуюся с внешним миром, и со 
строгостью истинных кантианцев сократили молитву до одного 
обращения к той индивидуальной коробке, в которой уединилось 
наше греховное эмпирическое сознание: “Изба моя, спаси меня"! 
Эта “изба" уединившегося сознания мыслится составителями 
Послания “без окошек, без дверей", т.е. без всякого выхода к 
Богу.

Когда в подобных идеалистических избах влачат тяжелое су­
ществование "узники духа", когда, наскучив собственной тюрь­
мой, они начинают биться головой о созданные ими стены, и в 
узких пределах индивидуального сознания разыгрывается истин­
ная трагедия без-божия и без-бытийственности, где палач и 
жертва одно лицо, не узнавшее в себе образа Божия и не поже­
лавшее пойти по пути уподобления Богу, тогда всякий сторонний 
наблюдатель испытывает величайшую жалость, и слово осужде­
ния замирает на его устах, ибо вид страданий всегда искупите­
лен и удерживает укор. Но когда в этих идеалистических избах 
начинает "похрюкивать" самодовольство хорошо устроившегося

71



мещанина или развиваться йдеалистическое культуртрегерство, и 
каждая избенка начинает дымиться серенькой магией соврати- 
тельства, направленного на "малых сих", предназначенных войти 
в число porcorum de grege kantiano — тогда в стороннем наблю­
дателе возбуждается гнев и энергия живого противодействия. Но 
когда в роли насадителя идеалистического "избопочитания" яв­
ляется учреждение, которое — худо ли-хорошо ли, но стоит во 
главе Российского церковного управления, тогда охватывает глу­
бочайшее недоумение и истинное смущение духа. Единственным 
извинением Синоду может служить лишь то, что он поистине не 
ведает, что творит, и благодаря своей непросвещенности, ум­
ственной и духовной, просто не понимает, в какую топь велико­
го умственного отступления от Христа привело его неосмыслен­
ное борение с Именем Божиим.

Рекомендуя заниматься “молитвенной" магией "отожествле­
ния" Имени Божия с Богом, Синод, конечно, не ставит себе во­
проса, какой же объективный смысл может иметь подобное мо­
литвенное "кудесничество" ? "Не стараться представлять Бога 
отдельно от имени" — это логически равнозначно: “стараться 
представлять Бога нераздельно от Имени". Стараться — значит 
делать усилие воли, напрягаться, психологически "нажимать". Но 
на что направлены эти усилия? На объективно существующую, 
хотя и закрытую дверь, о коей сказано: стучащему отворят? Нет, 
Синод самую наличность в нашей душе, хотя и закрытой, но 
объективно существующей, двери в царство Небесного Отца — 
отрицает. Двери такой нет, ибо призываемое нами Имя Божие, 
коим "стучится" сердце наше в небесные обители, как реши­
тельно утверждает Синод, объективно, "вне нашего сознания не 
тождественно с Богом и не есть Божество". Но в таком случае 
все "молитвенные" усилия воли, все попытки "представлять" то, 
чего на самом деле нет, отождествить то, что, в порядке объек­
тивном, разделено, — есть стучание головой об стену, а не хрис­
тианское молитвенное стучание в объективно существующие, 
Богом сотворенные в нашей природе и кровью Господа нашего 
Иисуса Христа восстановленные двери реального вхождения 
нашего в истинное, а не номинальное богосыновство. Тут-то и 
происходит слияние неслиянного, совершаемое Синодом. Психо­
логическим процессам "представливания" несуществующего, по 
его мнению, единства между Богом и Именем Его и отождест­
вления их Синод приписывает действенность, истекающую из их 
подлинного онтологического единства. И таким образом, субъек­
тивным процессам поставления в связь Имени Божия с Самим 
Богом приписывает мнимую "объективную значимость"

72



Но стучание головой о глухую стену есть знак отчаяния и 
предельной одинокости, и если Синод может ожидать от него 
каких-нибудь объективных результатов, то ясно, что результаты 
эти могут быть только магические, только человекобожеские. 
Человек из себя должен магически объединить, что объективно 
разделено, и сделать бога из того, что не есть Бог. Допустим, что 
при помощи темной силы это ему "удастся", и он впадет в само­
довольную прелесть религии магического самоспасания. Какое 
отношение будут иметь эти ложные экстазы молитвенного со­
липсизма к Живому и Сущему Богу христианства? Ясно, что — 
отношение величайшего отступления и противления. Субъекти­
вистическая молитва, устанавливаемая Синодом, тем ужаснее, 
чем она напряженнее, и в пределе своем совпадает с горением 
адским.

Повторяем: мы решительно отказываемся верить, чтобы Си­
нод сознательно стал проповедовать столь ужасное разрушение 
христианской молитвы. Грех Синода хотя и очень велик, но от­
носится к другому, не столь тяжкому виду грехов. Мы думаем, 
что введен был Синод в борение с Именем Божиим, приведшее к 
лжеучению о молитве, не столько виной сердечного забвения 
основ православного богомыслия, сколько наивным передоверием 
к тем ложным теоретическим точкам зрения, которые были 
усвоены составителями Послания со школьной скамьи. Слишком 
понадеялись два иерарха и один преподаватель духовного 
училища на свою философскую просвещенность: “философия" 
сыграла с ними плохую шутку. Надломленная трость, на которую 
они грузно оперлись, проколола им руки и поставила их в прене­
приятное положение. Этим самым мы подходим к 
окончательному ответу на вопрос: какая именно философия по­
ложена в основу Послания?

IX
После произведенного анализа молитвенного субъективизма, 

предложенного Синодом, эту философию мы можем очертить в 
немногих словах. Синод исходит из ложной, антихристианской 
антропологии, т.е. из такого учения о человеческой природе, 
которое решительно отвергает принесенную Спасителем благую 
весть нашего реального богосыновства и реальное вхождение во 
многие обители Небесного Отца. Синод исходит из чисто фено- 
меналистической точки зрения на человеческое естество, по ко­
торой человек замкнут и безусловно ограничен сферой явлений 
своего сознания, по которой мир истинной "действительности", 
т.е. мир ноуменов, или "вещей в себе", отделен от человека не­

73



проходимой пропастью и столь абсолютно несоизмерим со всем 
"человеческим", что и мысль человека не может иметь никакого 
существенного отношения к этому "несказанному" миру, безус­
ловно не подлежащему человеческому "именованию", вследствие 
чего, теоретически рассуждая, весь мир этот обращается в 
чистейшую проблематичность и в безусловное ничто. Конечно, 
Синод не может до конца договорить этой мысли. Ему приходит­
ся невольно остановиться на полдороге и, вспомнив о православ­
ном катехизисе, "выражаться" о том мире, как о чем-то реаль­
ном; но если всерьез примем феноменалистическую антрополо­
гию Синода, — все эти quasi "реалистические" выражения о 
мире Божественном превратятся в одну фразеологию, лишенную 
всякой внутренней убедительности. Те, у  кого Синод позаим­
ствовал просвещенное отрицание высших задатков человеческой 
природы и ее богоподобия, говорят совершенно правильно: “Кто 
сказал А, должен сказать и Б". Тот, кто разрушает богоподобие 
человека и внутреннюю соизмеримость между его наличной 
природой и его небесным Божественным призванием, тот тем 
самым разрушает все христианское богомыслие и становится 
адептом того агностицизма и того ложного "энкратизма" по от­
ношению к Богу, которое неизбежно связано с 
“феноменализмом". Свою классическую форму, доведенную до 
предела, феноменализм получил в философии Канта, и вот с ве­
личайшим изумлением мы должны констатировать, что именно 
этой философией проникнуто все лжеучение Синода о природе 
человеческого сознания, положенное в основу Послания.

Это заставляет нас сделать два замечания.
Во-первых, нельзя не подивиться необычайной силе, с кото­

рой в годы предшествующие войне, утверждался в России герма­
низм. Не только колонизовались пограничные области, не только 
на русской почве сооружались бетонные площадки для немецких 
пушек, не только высматривалось, вынюхивалось, захватывалось 
в России внутренними и внешними немцами все, что только воз­
можно, — но и в области нашего религиозного самоопределения 
духовная сущность германизма сделала огромные завоевания, 
чему превосходным памятником (увы! одним из многих) служит 
разбираемое Послание Святейшего Правительствующего Сино­
да. На прославление Имени Божия, родившееся в глубинном 
сердце русской религиозности, учреждение, стоящее во главе 
управления Русской Церковью, ответило провозглашением кан­
тианской антропологии и, опираясь на нее, как на несокруши­
мую основу, начало бесславную и, к счастью, внутренне безре­
зультатную борьбу против Имени Божия. Первая схватка право­
славного духа России с протестантским духом Германии про­

74



изошла в уделе Пречистой, и это было грозным вступлением в 
мировые потрясения.

Во-вторых, ложная философия, положенная в основу Посла­
ния, объясняет нам с достаточной удовлетворительностью, из 
каких умственных мотивов (о других умалчиваем) возникла 
вражда составителей Послания к прославлению Имени Божия, 
совершившемуся на старом Афоне. Феноменалистическая антро­
пология фатально и необходимо приводит к борению с Именем 
Божиим. Можно даже существо феноменализма определить как 
имяборчество, т.е. как отрицание внутренней "открытости", до­
ступности, именуемости, реальной достигаемости и умственной 
постижимости существа познаваемого нами и окружающего нас 
со всех сторон бытия. Опираясь на ложные теории и не входя в 
положительное богословское исследование вопроса, Синод и не 
мог занять иной позиции, кроме той, которую занял* Это отчасти 
смягчает вину Синода, ибо показывает, что основой его действий 
было умственное, теоретическое заблуждение, но, с другой сто­
роны, как безмерно тяжка эта вина! Какую потерю духовного 
разума, какой беспробудный духовный сон обнаружили 
"кормчие" как раз в те годы, когда на Россию надвигалась пора 
величайших испытаний! Суд истории нелицеприятен, и тяжким 
наказанием для составителей Послания навсегда останется то, 
что, благодаря умственной и духовной своей непросвещенности, 
в час великого посещения России они оказались невольными 
слугами и бессознательным орудием германского духа.

X

Теория молитвы, только что рассмотренная, представляется 
нам духовным средоточием и вершиной того умственного от­
ступления от основ православного богомыслия, которое мы нахо­
дим в Послании св. Синода. Все частные аргументы и все от­
дельные соображения, во множестве приводимые в трех докла­
дах, на основании коих составлено само Послание, тоже не носят 
такого основоположительного характера. Ложным учением о мо­
литве, логически и необходимо вытекающим из неправого боре­
ния св. Синода с святыней Имени Божия, Синод, сам того не 
ведая, посягает на самую душу православия; ложные аргументы, 
приводимые отдельными докладчиками в защиту своих 
"имяборческих" положений, скорее свидетельствуют об от­
сутствии в них духовного разума, с одной стороны, и доста­
точного светского просвещения, с другой, — чем о злой воле, 
прямо направленной против православного учения. Своими 
"аргументами" они наглядно показывают, что мыслью самой по 
себе они нисколько не интересуются, что им важно наспех соз­

75



дать иллюзию многочисленных оснований и что они не вникли в 
существо вставшего перед церковным сознанием вопроса, и по­
тому их аргументы бегут какими-то недисциплинированными 
кучами, на бегу валятся и рассыпаются от собственной своей 
слабости и оттого, что под ними нигде нет твердой почвы несо­
крушимой, церковной мысли.

"Аргументы", особенно изобилующие в Докладах, приложен­
ных к Посланию, поражают зыбкостью своих определений, рас­
плывчатостью, ненужными повторениями, неустойчивостью 
смысла и какой-то неуловимостью. Вместо кристаллов богослов­
ской мысли, дается липкая каша частных соображений, без логи­
ческого начала и без логического конца, без твердой основы и 
без ясных отчеканенных выводов. Если начать разбирать эти 
аргументы со всей строгостью философского анализа, то в них 
нельзя было бы пропустить ни одного слова, ибо каждое понятие 
в них смещено, каждое слово сдвинуто с своего идеального мес­
та, и буквально каждая фраза двоится и отдает сразу двойным 
смыслом, т.е. двусмысленностью, и недостаточной церковностью, 
и недостаточной философской осведомленностью, так что до­
кладчики одновременно ухитряются обороняться от возвы­
шенной трудности церковного понимания плоскостной филосо­
фией агностицизма и номинализма, а от подлинных и возвышен­
ных трудностей философского мышления трюизмами семинар­
ского богословия. При таких свойствах своей мысли, докладчики, 
естественно, не могли спеться между собой, ибо нельзя по исти­
не объединиться в ложных теориях, и в самых основных и ответ­
ственных пунктах разошлись между собой, формально и матери­
ально противореча друг другу.

Остановимся на аргументах наиболее типических и наиболее 
значительных и отметим в заключение расхождение между док­
ладчиками, наиболее бросающееся в глаза. В аргументах доклад­
чиков нет никакой системы и никакого порядка; поэтому да про­
стит нам читатель, что и мы в нашем разборе должны будем ме­
таться вслед за беспорядочной мыслью докладчиков, стараясь, 
впрочем, объединить все отдельные наши замечания целост­
ностью и внутренней нераздельностью церковного почитания 
Имени Божия.

1. "Имя Божие есть только имя, а не Сам Бог и не Его свой­
ство, название предмета, а не сам предмет" — торжественно 
заявляется в Послании (стр. 285). Понятие имени "совершенно 
прикладное", говорит арх. Антоний (стр. 875). “Имя есть услов­
ное слово, более или менее соответствующее тому предмету, о 
коем мы хотим мыслить; это есть необходимый для нашего ума 
условный знак, облекаемый нами в звуки (слово), в буквы (пись­

76



мо), или  же только умопредставляемый, отвлеченно, субъективно 
мыслимый, но реально нигде вне нашего ума не существующий 
образ (идея)," говорит Арх. Никон (стр. 853-54), и, чтобы не было 
никаких сомнений, прибавляет: "Нет надобности делать ис­
ключения и тогда, когда речь идет об имени Божием" (стр. 854) и 
далее: имена Божии, "как сказано выше, ни материально, ни ду­
ховно не существуют, будучи в нашем умопредставлении необ­
ходимыми элементами нашего мышления" (стр. 861).

Положения совершенно ясные. И ни в ком, прочитавшем их, 
не может быть сомнения, что субъективистическая теория Мил­
ля, после погребения своего в светской науке XIX столетия, вос­
кресает в XX веке в науке церковной, и что то, что проповедыва- 
лось нашей неверующей интеллигенцией 70-х, 80-х и 90-х годов 
прошлого столетия, то ныне проповедуется почтенными иерар­
хами и даже св. Синодом. Оставляя на научной совести до­
кладчиков и составителей Послания это чересчур запоздалое воз­
вращение к точкам зрения, отброшенным даже более зрелым 
сознанием неверующих людей, я хочу обратить внимание совсем 
на другую сторону, а именно на зияющую пропасть между этим 
радикальным номинализмом Синода и другим торжественным 
его заявлением, сделанным им несколькими строчками выше.

“Имя Божие свято и достопоклоняемо", — говорит Синод. — 
Имя это Божественно, потому что открыто нам Богом (стр. 285). 
Сопоставьте эти два положения, и вы увидите полную невоз­
можность признавать их вместе. Если имя Божие условно и но­
минально, как номинальны, по теории Синода, весь язык 
человеческий и все мышление человеческое, — то оно не Боже­
ственно и не свято, и быть таковым не может, ибо всякая 
условность "полагается" человеческой волей или человеческим 
разумом, творится и созидается ими, — и потому по существу 
относительно, Божественное же не может быть мыслимо ни 
относительным, ни условным. Значит, если Синод в самом деле 
стоит за номиналистическую теорию имени вообще и Имени 
Божьего в частности, то он должен решительно отвергнуть 
"достопоклоняемость" и "Божественность" Имени Божия и, дру­
гими словами, решительно разойтись с Православием.

Но непоследовательность Синода идет еще далее. Он гово­
рит не только о святости и достопоклоняемости Имени Божия, 
но и, вынужденный православным катехизисом, говорит об от­
кровенности Имени Божия: "Имя это божественно, потому что 
открыто нам Богом". Но если открыто Богом, значит — не по­
ложено нами, значит — не есть наша умственная продукция, как 
хочет того номинализм Синода. Но если оно не есть наша ум­
ственная продукция и ни в каком смысле не создано нами, то

77



оно не может быть мыслимо ни как элемент нашего мышления, 
ни как его результат, "приблизительная номинальность — от­
влеченность". Если Имя Божие открыто нам Богом, то это преж­
де всего значит, что Имя Божие есть не одна из многочисленных 
данностей нашего сознания, а безусловный дар свыше, откры­
вающийся нашему сознанию не как нечто ему принадлежащее и 
им имеемое, а как некое непостижимое и непредвиденное дей­
ствие Божественной щедрости, разрывающее мрак нашего эмпи­
рического греховного сознания и всех категорий его явлением 
неизреченного и существенного света Самого Божества. Но дей­
ствие Бога Божественно само в себе, и значит — Имя Божие, 
открываемое Богом и взятое в самом себе, не может иметь 
ничего общего с теми дефектами греховного человеческого 
мышления, увековечить и обожествить которые пытался номина­
лизм. Имя Божие, открываемое Самим Богом, есть завет Бога- с 
человеком и с тварью, а завет Бога с человеком (Ветхий и Но­
вый) есть откровение Бога человеку, совершаемое Самим Богом, 
и потому Имя Божие равнозначно и равносильно откровению 
Бога, ибо открывается Бог в Имени Своем, и именуется истинно 
и подлинно лишь в откровении Своем. В Имя Божие человек 
входит как в завет, как бы "договаривающейся" стороной, спа­
саемой и благодатствуемой, а потому в Имени Божием только 
приемлет и ничего не созидает. Человеческая активность лишь в 
искании и жажде Имени Божия, все категории его сознания и 
познания лишь в движении к Богу, в тоске по скрытому Лицу 
Его, но как только Бог открывается, сообщая животворное Имя 
Свое, всяческая тварь "замолкает", трепетно "богоприимствует", 
и когда Имя Божие окончательно открывалось воплощением Сы­
на, человеческая природа в высшем и славнейшем своем явлении 
устами Пречистой Девы сказала: "Се раба Господня. Да будет 
мне по слову Твоему!".

Итак, Имя Божие, ровно в той мере, в какой открывается 
Богом (т.е. в мере безусловной), есть Божественное действие и по 
всем своим качествам противоположно относительным и немощ­
ным формам человеческого именования. Поэтому, либо Синод 
вместе со всем Православием будет исповедывать откровенность 
Имени Божия, и тогда он должен будет отказаться от внесения 
кощунственного номинализма в область имен Божиих ("Имя Бо­
жие есть только имя"), либо же, настаивая на своем тезисе, от­
кровенно отказаться от всякой общности своей с Откровением.

2. Арх. Никон сам чувствует, что номинализм завел его 
чересчур далеко и — как бы испугавшись своих отрицаний — 
сам себя спрашивает: “Но ужели имена Божии суть только наши 
умопредставления о свойствах и состояниях Божиих, хотя бы и

78



ведомые нами из Божественного откровения?" И быстро создает 
"примирительную" теорию Имени Божия как особой умственной 
иконы. Он говорит: "Имя Божие, понимаемое не как простой 
звук, но как некое отображение Существа Божия, или, лучше 
сказать, свойств Его, есть некий, конечно, несовершенный, мыс­
ленный образ Божий, и ему, как чудотворной иконе, присуща 
некая сила Божия, как проявление того или другого свойства 
Божия" (стр. 860).

Отметим прежде всего необычайную изменчивость догмати­
ческой мысли у почтенного иерарха. Если Имя Божие уподоб­
ляется им ныне чудотворной иконе, то оно уже не может мыс­
литься как простая номинальность, и ему сам арх. Никон начи­
нает приписывать какую-то реальность, подобную реальности 
чудотворной иконы. Чудотворная икона существует в двойном 
смысле: и как реальность эмпирическая, и как реальность духов­
ная. Если Имя Божие подобно чудотворной иконе, значит — оно 
действительно, а не номинально в двойном смысле: и в смысле 
эмпирического существования (в сознании человечества), и в 
смысле духовной реальности (как точка приложения Божествен­
ной энергии). Но ведь только что арх. Никон обезбытийствовал 
имя вообще и об именах Божиих определенно заявил, что они 
"ни материально, ни духовно не существуют, будучи в нашем 
умопредстанлении необходимыми элементами нашего мышления" 
(стр. 861).

Но перейдем к существу теории "имени-иконы". Имя Божие 
может быть понимаемо как некое отображение Существа Бо­
жия, говорит арх. Никон. В этом положении царит безнадежная 
неопределенность мысли, и все концы всех интересующих нас 
понятий спрятаны в мутную воду. Что это за некое отобра­
жение? Почему такая изумительная темнота мысли и выраже­
ния? Как можно говорить "некое отображение", когда весь во­
прос и все разногласие и все волнение христианской совести 
именно в том, какое отображение Существа Божия налично в 
Имени Божием? Словом "некое" арх. Никон поворачивается 
спиной к исследуемому им моменту догматического сознания и, 
вместо какого бы то ни было ответа, произносит неопределен­
ную и решительно ничего не значащую фразу.

В самом деле, Имя Божие, как отображение Существа Бо­
жия, может быть мыслимо нами в двух диаметрально противопо­
ложных смыслах: в смысле отображения, созидаемого Самим 
Богом и человечеству лишь благодатно являемого, и в смысле 
отображения, созидаемого умственными средствами 
человеческого сознания. Эти два отображения между собой от­
личны, как небо и земля, как нерукотворный образ Самого Бога,

79



в Нем живущий и совершенно Его отображающий, и как твар- 
ное — самостоятельное, бесконечно-неадекватное постижение 
Бога в терминах уединенного и искаженного грехом 
человеческого сознания. В каком же из двух смыслов Имя Божие 
может быть названо "чудотворной иконой"? Ответ предрешается 
самой постановкой вопроса. “Чудотворной иконой" может стано­
виться лишь то отображение Бога, которое строится средствами 
естественного человеческого разума в его искреннем и благо­
родном искании лица Божьего, а никак не имя Божие, как всеце­
лое и безусловное действие Самого Существа Бога. Чудотворной 
иконой может быть названа, напр., философия Платона, в коей 
есть прямое напечатление божественной силы и некое излияние 
дара, идущего свыше, почему св. Иустин и называет Платона 
χριστιανός προ Χρίστου, а Климент Александрийский "боговдохно­
венным", θεοφορουμενος. Имя Божие, как отображение Существа 
Божия в Самом Боге — есть уже не икона, а нечто безмерно 
большее, не точка приложения Божественной энергии, а сама 
энергия in actu, в ее премирной Божественной славе и (по отно­
шению к человечеству) в благодатном и неизреченном ее богояв­
лении (теофании). И, конечно, действительно достойная Бога, 
внутренняя и безусловная цель Откровения есть священное и 
страшное Имя Божие в его существе, т.е. в его премирной славе 
и в неизреченных глубинах его Божественных свойств, а не от­
светы и зарницы Имен Божиих, благодатно озаряющие снежные 
вершины человеческой мысли и превращающие "рукотворные 
образы" человеческого сознания в "чудотворные иконы"

Таким образом, в спасительном, искупительном и существен­
ном приобщении человечества к Имени Божию есть сфера явле­
ний, которая может быть уподоблена браку в Кане Галилейской, 
— в которой вода человеческого именования претворяется в ви­
но чудотворных списков Божьего Имени, но эта сфера не сама 
Божественная область неприступного света Имени Божия, а 
лишь космическая и историческая область явлений преобра­
жающей и целительной силы Имени Божия. И как невозможно 
отрывать ветви от ствола, не умерщвляя их, так невозможно от­
рывать эту подчиненную сферу явлений от того Божественного 
корня, который ее питает, живит и держит. "Я есмь лоза, а вы 
ветви", сказал Тот, в Ком обитала "полнота Божества телесно", 
т.е. полнота и неприступного света Имени Божия, — "кто пребы­
вает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня 
не можете делать ничего" (Иоан. XV, 5), и подобно тому как 
чудотворные иконы стали возможны только потому, что "Слово 
плоть бысть" и без совершенного воплощения Бога бес­

80



смысленны, так и сфера Имен Божиих, понимаемых как "чудо­
творные иконы", возможна только потому, что есть над ней само 
Божественное Имя Божие, благодатно человечеству откры­
ваемое, и без него превращается в простую метафору и в пустую 
словесность.

3. Насколько докладчики не смущаются играть священней­
шими и глубочайшими понятиями (именованиями) Божествен­
ного Откровения, показывает следующий пример из рассужде­
ний арх. Никона. Желая побить своей ученостью "простоту лю­
дей, не знающих законов логики и не умеющих разобраться в 
отвлеченных понятиях” (стр. 864), т.е. простоту афонцев, арх. 
Никон говорит, что еврейское слоро имя употребляется в различ­
ных смыслах, но по преимуществу означает славу. «Из всех этих 
значений чаще всего “имя" употребляется в отношении к Богу в 
смысле слава, да и самое слово шем можно рассматривать, по 
мнению гебраистов, как производное от глагола шемаг, что 
значит быть высоким, служить знаменем или знаком» (стр.865).

Диву даешься, до какого ослепления доходит упорствующая 
мысль имяборствующих! Сам арх. Никон нападает на тождество, 
которое должно было бы его окончательно сразить, именно на 
тождество Имени Божия и Славы Божией, и вместо того, чтобы 
прозреть и испугаться своего кощунственного номинализма, он и 
глубочайшее, таинственнейшее и вполне . определенное учение 
Библии о славе хочет свести к тем же номиналистским банально­
стям и к той же плоскости обыденного позитивизма, каким про­
никнута вся его спешно созданная "теория" имени.

Неужели можно допустить, что арх. Никон, столь учительно 
и властно настроенный, не знает, что Библия пронизана с книги 
Бытия до Апокалипсиса неизреченно таинственной, беспредель­
но глубокой, поистине "озаряющей смыслы" онтологической 
мыслью о славе? Неужели он не знает, что в христианской ли- 
тургике, в песнопениях, в аскетической литературе, в житиях 
святых, у величайших из христианских поэтов священное имя 
слава сверкает такой многоцветной радугой величайших и пре­
дельных озарений, пёред которой меркнет слава всех других 
имен человеческой речи? И неужели так сильна над ним власть 
протестантской науки, совершенно закрывающей понимание 
Библии, что он видя не видит, слыша не слышит и читая не ра­
зумеет?

Здесь не место входить в рассмотрение библейского учения 
о славе. Я только двумя-тремя выписками очерчу пропасть меж­
ду тем, что говорит Откровение, и тем, чему учит нас один из 
докладчиков. Для арх. Никона священное имя слава только ме­
тафора, цветистый оборот речи, ныне окончательно вывет­

81



рившийся и потерявший свой смысл вроде: "Ваше сиятельство”, 
"Ваша светлость" (стр. 864).

Откровение же говорит о сем так.
На Тайной Вечери, после слов: "мужайтесь: Я победил мир", 

“Иисус возвел очи Свои на небо μ сказал: Отче! пришел час, 
прославь Сына Твоего, да и Сын Твой прославит Тебя, так как 
Ты дал Ему власть над всякою плотью, да всему, что Ты дал Ему, 
даст Он жизнь вечную. Сия же есть жизнь вечная, да знают Те­
бя, единого истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса Христа. 
Я прославил Тебя на земле, совершил дело, которое Ты поручил 
Мне исполнить. И ныне прославь Меня Ты, Отче, у Тебя Самого 
славою, которую Я имел у Тебя прежде бытия мира. Я открыл 
Имя Твое человекам, которых Ты дал Мне от мира". И далее: "И 
все Мое Твое, и Твое Мое; и Я прославился в них” — “И славу, 
которую Ты дал Мне, Я дал им: да будут едино, как Мы едино". 
“Отче! которых Ты дал Мне, хочу, чтобы там, где Я, и они были 
со Мною, да видят славу Мою, которую Ты дал Мне, потому что 
возлюбил Меня прежде основания мира".

Сопоставьте эти слова Евангелия со словами апостола Павла: 
“Мы... проповедуем премудрость Божию, тайную, сокровенную, 
которую предназначил Бог прежде веков к славе нашей, которой 
никто из властей века сего не познал; ибо если бы познали, то не 
распяли бы Господа славы" (1 Кор. II, 7-8). И еще: “Мы же все 
открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, пре­
ображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня 
Духа". (Русский перевод, одобренный св. Синодом, здесь ослабил 
и исказил мысль апостола, которая в подлиннике еще определен­
нее и сильнее: ημείς δε παντες ανακεκαλυμμενω προσωπω την δόξαν 
Κυρίου κοτοπτριζομενοι την αυτήν εικόνα μεταμορφουμεθα απο δοξης 
εις δόξαν, καθαπερ απο Κυρίου Πνεύματος (2 Кор. III, 18).

Αρχ. Никон ничего не понимает и ничего не принимает ни в 
этих, ни в других подобных словах Откровения, и поэтому не 
может не показаться особенно знаменательным, что именно в 
этих местах и как раз по поводу предвечной славы Имени Божия 
апостол Павел дважды предостерегает о покрывале на сердце. 
Вслед за первыми словами о сокровенной премудрости Божест­
венной славы он говорит: "Мы приняли не духа мира сего, а Ду­
ха от Бога, дабы знать дарованное нам от Бога... Душевный 
человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он 
почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о 
сем надобно судить духовно" (1 Кор. II, 11, 14). А  непосредствен­
но перед вторыми словами о славе апостол говорит: "умы их 
ослеплены: ибо то же самое покрывало доныне остается не сня­
тым при чтении Ветхого Завета, л.ч. оно снимается Христом" (2

82



Кор. Ill, 14). Не протестантской наукой, а Христом, не надмив- 
шейся полуученостью "гебраистов", а живым Христом Откро­
вения. Слава Имени Божия — безумие для душевного человека, и 
он скорее признает бессмысленные и внутренне противоречивые 
теории крайнего номинализма и феноменализма, сосется с 
Миллем, Юмом и Кантом, только бы не перейти к духовному по­
ниманию и остаться с тем “покрывалом на сердце", которое одно 
только может спасать от страха и трепета перед Именем Божи- 
им.

4. В Послании Синода говорится: "допускать (вместе с о. Бу­
латовичем), что самим звукам и буквам Имени Божия присуща 
благодать Божия (стр. 288) или (что в сущности то же самое), что 
Бог нераздельно присущ Своему Имени, значит ставить Бога в 
какую-то зависимость от человека, даже более: признавать прямо 
Его находящимся как бы в распоряжении человека. Стоит только 
человеку (хотя бы и без веры, хотя бы бессознательно) произ­
нести Имя Божие, и Бог как бы вынужден быть Своей благо­
датью с этим человеком и творить свойственное Ему. Но это уже 
богохульство! Это есть магическое суеверие, которое давно 
осуждено св. Церковью" (стр. 279).

Мы уже видели, что истинное магическое суеверие пропове­
дуется Синодом в его теории молитвенного субъективизма, когда 
молящийся по совету Синода должен производить магические 
акты отождествления неподлинного Имени Божия, кроме 
человеческого сознания нигде не существующего, с Самим Су­
щим Богом. По пословице с "больной головы на здоровую", Си­
нод пробует ныне свой страшный грех магического суеверия 
найти в православном исповедании премирной славы и Боже­
ственности Имени Божия. Но есть ли хоть тень каких-нибудь 
оснований у Синода?

“Допускать... что Бог нераздельно присущ Своему Имени, 
значит ставить Бога в какую-то зависимость от человека". Но мы 
спросим: допускать, что Бог нераздельно присущ вину и хлебу, пре­
существляемым в Тело и Кровь Господню за каждой обедней, — не 
значит ли это ставить Бога в зависимость от человека? Между св. 
Дарами и Именем Божиим существует изумительный и существен­
ный параллелизм. Сила и свойства как св. Даров, так и святейшего 
Дара Имени Божия — совершенно объективны, и ни от каких субъ­
ективных условий, ни от какой человеческой душевности не зави­
симы. В силу этой самой независимости, коренной и Божественной, 
и получается та видимая "зависимость", которой напрасно иску­
шается Синод, грубо ее толкуя и не разумея тонкой силы вещей 
духовных. Именно потому, что Имя Божие, так же как и Кровь, и 
Тело Господни — есть безусловный дар, и ни в какой степени не

83



есть оно данное человеческого сознания, ни одно из его созданий, 
именно поэтому Имя Божие, так же как св. Дары, доступно каждой 
душе и открыто перед всяким сознанием, независимо от его нрав­
ственных и душевных свойств. Отсюда возможность злоупотребле­
ния. И если Синод под “зависимостью" разумеет, что Имя Божие 
именно своей объективностью становится открытым перед злой 
человеческой волей и, благодаря своей онтологической независи­
мости от ее хороших свойств, попадает как бы в эмпирическую за­
висимость от ее дурных устремлений, то ведь эта зависимость со­
вершенно подобна "зависимости от человека" св. Даров. .Тела и Кро­
ви Господней можно причащаться недостойно. Больше того: из мо­
литвы перед принятием св. Тайн явствует, что можно поведать 
тайну врагам, и мы знаем, что в истории бывали самые мрачные 
злоупотребления этими возможностями (черные мессы). Но эти 
возможности только подчеркивают безусловно объективный харак­
тер таинства Евхаристии — и больше ничего.

Синод прямо заблуждается и вводит других в заблуждение, 
не различая двух видов "зависимости". Имя Божие находится в 
зависимости от человека, поскольку может быть призвано недо­
стойно. Но оно может быть призвано недостойно только потому, 
что сила и свойства его не полагаются призванием достойным, а 
присущи ему совершенно независимо от призвания всякого (и 
достойного, и недостойного). Возможностью недостойного при­
звания и исчерпывается вся "зависимость" Имени Божия от 
человека. Эта зависимость отрицательная. Но слово 
"зависимость" имеет и положительный смысл: зависит от нас то, 
что находится в нашем распоряжении, над чем мы имеем власть, 
что нам повинуется. Синод совершенно обходит вопрос, в каком 
отношении находится православное исповедание объективной 
силы Имени Божия к идее этой положительной “зависимости"·. 
Если бы он задал себе этот вопрос, все мнимые трудности сразу 
рассеялись бы. Подобно тому, как недостойно причастившийся 
Крови и Тела Господня подвергается объективному действию св. 
Даров, но только в суд и в осуждение, подобно этому и недо­
стойное призывание Имени Божия становится карою для того, 
кто его призывает, и если призывание исполнено коварства и 
злобы, то объективная сила Имени Божия обращается на него 
губительным и карающим действием. "Не обманывайтесь: Бог 
поругаем не бывает", говорит апостол. Имя Божие так же ограж­
дено своей Божественной силой от человеческого поругания, как 
и св. Дары. Поэтому магически использовано оно быть не может, 
и если к нему подходят магически, то получают от него не спаси­
тельные и благодатные силы, а "суд", который может быть по­
следним осуждением и сравнительно легким наказанием, о коем 
повествуется в Деяниях. Любопытно, что этот разительный 
случай, в коем говорится определенно об объективно присущей

84



Имени Иисуса Божественной силе, составители Послания и до­
кладчики ухитряются вопреки всякой логике толковать номина­
листически.

В Деяниях говорится: "Некоторые из скитающихся Иудей­
ских заклинателей стали употреблять над имеющими злых духов 
имя Господа Иисуса, говоря: заклинаем вас Иисусом, Которого 
Павел проповедует. Это делали какие-то семь сынов Иудейского 
первосвященника Скевы. Но злой дух сказал в ответ: Иисуса 
знаю, — и Павел мне известен, а вы кто? И бросился на них 
человек, в котором был злой дух, и, одолев их, взял над ними 
такую силу, что они, нагие и избитые, выбежали из того дома" 
(XIX, 13-16).

Что же это значит? Это значит, что недостойно призванное 
Имя Господа Иисуса обрушилось на семь сынов Скевы карою — 
т.е. проявило над ними свою Божественную силу суда и вразум­
ления, с той мерой милосердия, которая соответствовала их не­
большому греху. Чрезвычайно характерно, что рассказывает 
Деяние о последствиях этого случая: "Это сделалось известно 
всем живущим в Эфесе Иудеям и Эллинам, и напал страх на 
всех их, и величаемо было Имя Господа Иисуса". Другими слова­
ми, все Иудеи и Эллины, услышав о каре, постигшей семь сынов 
Скевы, — вразумились, устрашились, "и величаемо было Имя Гос­
пода Иисуса". С инод  же, в полном своем составе, из того же са­
мого случая почерпает номиналистическое унижение Имени Гос­
пода Иисуса.

5. В связи с только что затронутым пунктом стоят практи­
ческие обвинения, направленные Посланием и особенно до­
кладчиками против православного учения об Имени Божием. "Не 
менее опасными выводами грозит новое учение и для самого 
подвижничества... Иной неопытный подвижник и совсем забудет, 
что эта молитва (Иисусова) есть обращение к Кому-то, и будет 
довольствоваться одной механикой повторения, и будет ждать от 
такого мертвого повторения тех плодов, какие дает только ис­
тинная молитва Иисусова" (стр. 280). То же говорит арх. Никон 
(стр. 868), и еще пространнее арх. Антоний (871).

Обвинение это ни на чем не основано. Никто из исповедни­
ков Имени Божия не говорит "о механике повторения" или о 
каком-нибудь самомалейшем ослаблении того подвига, который 
составляет существо монашеской жизни. Заговаривая о необхо­
димости веры и смирения, докладчики переводят разговор в дру­
гую плоскость, не видят огромной трудности своего собственного 
положения: ибо зараз обнаруживают неверие в Имя Божие и 
двойное несмирение: и перед Богом, и перед людьми. Перед Бо­
гом, потому что не смиряют душ своих перед богооткровенной

85



Истиной, перед людьми — потому что и Послание, и Доклады 
проникнуты крайним высокомерием и надменностью. Смирение 
есть смирение, т.е совершенно определенное духовное качество, 
и вот этого качества нет ни на йоту ни в самом Послании, ни в 
приложенных к нему Докладах. О смирении больше всех говорит 
арх. Антоний, но именно его доклад, особенно отмеченный от­
сутствием какой бы то ни было богословской мысли, весь соткан 
из желчи и темного, непросветленного гнева.

Если же оставить сторону морально-духовную и подойти к 
вопросу об отношении веры и смирения к Имени Божию по су­
ществу, то здесь все ясно, как Божий день, и никаким недора­
зумениям места нет. Подобно тому, как св. Дары принимаются 
"во исцеление души и тела”, только при соответствующем распо­
ложении души и духа причастника, подобно этому и Имя Божие 
раскрывается в спасительном и таинственном своем действии 
только призывающим его в вере, в смирении, в любви и надеж­
де. Дар не творится оттого, что его приемлют, “всякий дар со­
вершенный нисходит свыше, от Отца светов" (Иак. I, 17), и Имя 
Божие, как дар совершеннейший, всецело нисходит свыше, но 
приниматься достойно и спасительно он может лишь при из­
вестных духовных условиях, и силу этих условий (достойного 
приятия дара), в коих умещается вся лествица христианского 
подвига — и вся бесконечность ступеней различной чистоты и 
святости приемлющих — нельзя смешивать с благодатной евха­
ристической сущностью самого Дара, исходящего от Отца све­
тов. Молитва Иисусова приносит плоды в восемьдесят и во сто 
крат, в зависимости от условий душевной почвы и духовного 
подвига приемлющих семена Слова. Но от этих условий зависят 
только размеры плодов, сущность же Божественного Имени, в 
ней призываемого, есть всецелая энергия Божия.

Одна "механика повторения" может дать в результате одну 
"механику" сердечного окаменения, т.е. то бесчувствие, которое 
не дает возможности даже укорениться Божественным семенам 
и раскрыть свое спасительное действие. "Механика повторения" 
есть величайшая духовная ложь и опасность, равная механичес­
кому приобщению св. Дарам — но ведь о механике повторения 
Имени Иисуса никто из исповедников Имени Божия не говорит. 
У  о. Булатовича встречается другая мысль, столь смутившая арх. 
Антония: “хотя и не сознательно призовешь имя Господа Иисуса, 
то все-таки будешь иметь его в имени Своем со всеми Его Боже­
ственными свойствами” (878). Но ведь между несознательностью 
и механикой нет ничего общего. Глубины бессознательности — 
это глубины неисповедимой человеческой души, созданной по 
образу Божию. Мы знаем, что очень часто человек в своих бес­

86



сознательных свойствах и в "тайных воздыханиях сердца" бы­
вает бесконечно выше, глубже и чище своего сознания. Мы зна­
ем, что нередко в глубине бессознательности у человека теплится 
вера в Бога и тоска по правде Его, когда все сознание его запол­
нено враждой против Бога и убежденным отрицанием Его. По­
этому, если и несознательно призовешь Имя Господа Иисуса, 
если сердце тайным движением и по темному инстинкту потя­
нется ко Христу и заставит уста призывать спасительное Имя 
Его, в то время как сознание, увлеченное потоком и суетой жиз­
ни, будет обращено совсем на другое — и тогда милосердный 
Господь может особенно явно коснуться призывающего Его не­
сознательно и через несознательность его просветить Своим све­
том и его сознание. И тогда сознание будет спасено бессозна­
тельностью. Христианство нигде не учит, чтобы спасало только 
одно сознание. Бессознательность может быть спасаема сознани­
ем, — но и сознание может быть спасаемо бессознательностью, 
подобно тому как жена неверная освящается мужем верным, и муж 
неверный освящается женой верной.

Мы разобрали несколько "аргументов" составителей Посла­
ния и Докладов из наиболее центральных и относящихся к су­
ществу — и увидели, что при ближайшем рассматривании они 
оказываются сотканными либо из сплошных недоразумений, 
либо из прямых искажений богооткровеннэго учения. Этот раз­
бор можно было бы продолжать почти без конца, потому что в 
Послании и в Докладах нет буквально ни одной строчки, не вы­
зывающей самых глубоких недоумений. Как мы сказали уже: все 
в них зыбко, неопределенно, неустойчиво, многосмысленно, и 
все противоречит и букве, и духу Божественного Откровения. И 
чрезвычайно важно и характерно, что докладчики в центральном 
пункте разошлись между собой, и на вопрос, что же такое Имя 
Божие, дали совершенно различные ответы. Для наглядности 
приведу эти ответы в двух столбцах.

В тексте Послания 
говорится:

Г. Троицкий так резюмирует 
православное учение 

в конце своего доклада:
"Имя Божие есть только "Имя Божие, понимаемое

имя, а не сам Бог и не Его в смысле откровения Божия и
свойство, название предмета, притом по его объективной
а не сам предмет, и потому не стороне, т.е. в смысле откры-
может быть признано или вания истин человеку, есть
называемо ни Богом (что было вечная и неотделимая от Бога
бы бессмысленно и богохуль- энергия Божия, воспри-
но), ни Божеством, потому нимаемая людьми лишь нас-
что оно не есть и энергия только, насколько допускает

87



Божия" (стр. 285). это их твариость, ограничен­
ность и нравственное дос­
тоинство.

К употребляемому в та­
ком смысле слову имя прило­
жимо наименование Божест­
во" (стр. 906-907).

Итак: Имя Божие не есть энергия Божия и есть энергия 
Божия. Имя Божие не может быть называемо Божеством и мо­
жет быть называемо Божеством.

К такому чудовищному разногласию между собой пришли 
составители Послания, и уж это одно есть достойное наказание 
за их неправое и нечестивое борение с Именем Божиим.



Комментарии о. Павла Флоренского 
к статье архиепископа Никона 

«Великое искушение около 
святейшего имени Божия» 1

I
С болью сердца, с муками души издалека наблюдаю я великое ис­

кушение, попущением Божиим постигшее Св. Гору и ея, — по- 
видимому, только русских — насельников... Что сие значит? Востор­
жествует ли враг Церкви, или же смирение иноческое победит его?..

Вот что особенно страшно: сатана, досель трепетавший пред име­
нем Господа нашего, как именем Того, Кто сокрушил его державу, те­
перь построил искушение около сего имени и сеет вражду — да еще 
какую! — между исповедающими Господа, посвятившими себя всецело 
служению Господу, ради Господа отрекшимися от мира и всего, яже в 
мире... Какова дерзость! Но каково же и ослепление тех, кто поддался 
сему искушению! Неужели так оскудела духовная жизнь современных 
подвижников Афона, что не замечают они козней искусителя? Страшно 
за Церковь, которой нешвенный, Боготканный хитон хотят разорвать...

В чем дело?
Явилось учение, доселе Церковью нерассмотренное, а потому и в ея 

вероизложениях — ни положительно, ни отрицательно не формулиро­
ванное, кратко оно выражается в трех-четырех словах: «Имя Божие есть 
Сам Бог». И только. В подробном изложении оно уже говорит, что вся­
кое имя Божие, всякое слово Божие, все откровение Божие, всякая молитва, 
к Богу обращенная, всякое исповедание имени Божия — есть Бог...

©  Публикация игумена Андроника (А.С. Трубачева). Архив священника Фло­
ренского. Статья арх. Никона была опубликована: Церковные Ведомости, № 20
-  М., 1913. -  С. 853 -  869

1 Называет Имя святейшим, а немного далее говорит, что 
оно есть «условное» слово, «необходимый для ума нашего услов­
ный знак», «реально вне нашего ума не существующий образ 
(идея)», почти то же, что в геометрии идеальная точка, линия, 
круг, в географии — экватор, меридиан и под.» (853-4). «Такова
— гов<орит> Никон, — Fm гушнпгть». Итак, сущность имени — 
в его ирреальности, условности; фиктивность его существенное 
свойство. «Реально — ни духовно, ни материально имя само по 
себе не существует», — «само по себе», — т. е. «вне 
человеческой субъективности» (854). Если так, как же называть 
святейшим. Явно, что это или привычная для семинара риторика, 
или Иудино целование. Поэтому все дальнейшее, сказанное на 
ст. 852 о трепете сатаны пред именем — пустословие.

89



Темно, неясно, непонятно все это для человека, особенно для про­
стеца2. Но сие учение уже выдается как «догмат»: автор книги, в кото­
рой впервые появилось оно, схимонах Илдрион, так и говорит, что он 
«поставил этот догмат в таком виде, в каком он не встречается нигде, 
кроме о. Иоанна Кронштадтского». Но о. Иларион утверждает, что этот 
догмат якобы всегда содержался и содержится Церковию, но доселе был 
как бы сокровен.

Чтобы правильно судить о сем якобы сокровенном догмате, 
должно помнить, что все догматы, несмотря на всю их таинствен­
ность и непостижимость для ума нашего, тем не менее никогда не 
противоречат законам нашего разумаι3. Непостижимость еще не есть 
логическое противоречие. Например: Бог троичен в Лицах, но един 
по существу, — вот догмат. Противоречит ли он разуму? Он непо­
стижим для нашего ума, но законам разума не противоречит, ибо 
содержит в себе две истины — разные, но взаимно не отрицающие 
одна другую: одна — единство сущности Божества, другая — 
троичность Лиц4. Так нас учили в православной догматике5. Вот

2 Сколько тут и семинарско-фарисейского высокомерия, и 
рационализма. «Для простеца», — словно сам-το Никон далек от 
«простецов» по своему развитию! Какая самоуверенность, что 
обрывки семинарских знаний возвышают над простецами... Пусть 
бы Епископ сказал: «сколько темного для рационалиста!», или 
«сколько темного для ч<елове>ка, погрязшего во грехах!», или 
«для не стяжавшего Духа!» А  то: «для простеца»!

3 Характерная черта догмата именно в том, что он требует 
для веры в себя преодоления разума. Там, где нет противоречия 
разуму, — там нечему верить и достаточно знать хотя бы при­
близительно. То, что «не противоречит», — не догмат.

4 Если в самом деле истина единства и истина Троичности 
суть истины разные, то тогда неизбежно признание существен­
ности лишь одной из них и вторичности — другой. Тогда неиз­
бежно получается либо саввелианство (если признать первичной 
истину единства), либо трифеизм (если признать первичной ис­
тину Троичности). Но эти истины суть истины равно-важные, 
равно первичные, то получается антиномия, и они противоречат 
друг другу, — хотя бы даже тем, что каждая из них первая. Но 
Никон, как и вообще многие, — трифеист. потому-то ему все 
ясно.

5 «Нас учили» такие же рационалисты, как и Никон; но то 
правда, что мистика отвратительна этому рассудочному складу 
всей духовной школы. По своему Никон прав в том, что проти­
воречит учение об Имени... не «православной догматике», ко­
нечно, а «нас учили».

90



почему6 все догматы1 приемлются разумом, когда он смиряется пред 
тайнами Божественного откровения. Но в новом учении имеется ло­
гическое противоречие.

Что такое имя вообще, как мм его понимаем?8
Имя есть условное слово, более или менее соответствующее то­

му предмету®, о коем мы хотим мыслить; это есть необходимый для 
нашего ума условный знак10, облекаемый нами в звуки (слово), в 
буквы (письмо) или же только умопредставляемый, отвлеченно,

6 А, «вот почему» приемлются! Т. е. разум приемлет лишь то, 
что ему не противоречит, — свое же достояние. В чем же тогда 
подвиг веры?

7 Даже « все догматы»! Но в чем же «разум смиряется пред 
откровением»?

8 Ставится вопрос правильный и ребром. Это заслуга Нико­
на, честь ему и слава, что он «обнажается» и являет откровенно 
и смело свой позитивизм. Но жаль, что он не определяет кто это 
«мы». «Мы», т. е. Никон и прочие духовные позитивисты. Про­
стите, мне это просто безразлично. Если бы сказал: «как Св. Пи­
сание», или «как свв. оо.», или хотя бы «как философы славные» 
понимают, — другое дело. Но что же мне за дело до невеже­
ственного понимания какого-то Никона, теперь даже не еписко­
па, в каноническом смысле, ибо, с позволения сказать, он не 
имеет своей епархии, а просто шатается по свету. Совершенно 
незаконно он и в Синоде, ибо, если толкуют Синод как малый 
Собор, то Никон никакой паствой, лаже фиктивно, не уполномочен 
быть на этом соборе. «Мы» — это величественное «я», — и только.

9 Если имя есть «более или менее» [выписка карандашом] ус­
ловное нечто и слово (в позитивист, смысле), то как же оно мо­
жет «соответствовать» предмету, реальности? Если они сущест­
венно различны (одно — реальность, а другое — мнимость; одно
— всецело вне нас, другое — только в нас; одно — сущее, другое
— лишь мыслимое и т. д.), то как же можно говорить о каком бы 
то ни было соответствии, хотя бы даже «более или менее»? Мо­
жет ли соответствовать нечто тому, что ни в чем не сродно ему? 
Если имя — только «условное слово», то все процессы нашей 
[«...го познания» — зачеркнуто] мысли, выражаемые словом, суть 
только субъективное нечто, абсолютно субъективное, ничему не 
соответствующее и ничего не выражающее. Тут невозможно 
никакое «более или менее»...

10 Противоречие! Если знак может «облекаться в звуки» или 
«в буквы», то он — нечто и сам о себе. Если же он не есть что 
либо сам о себе, то и облекаться ни во что он не может, а есть 
только звуки или только буквы — [далее вписано карандашом] — 
голые звуки и буквы, ибо они реальность во всяк<ом> смысле, а 
имя ирреально.

91



субъективно11 мыслимый12, но реально вне нашего ума не су­
ществующий образ (идея)13. Без такого знака наш ум был бы не в 
состоянии приблизить к своему пониманиюu тот предмет, какой мы 
разумеем под тем или другим именем15. Наш дух, сам по себе, вне 
тела, может быть, в таких именах н не нуждается; но теперь, пока 
он заключен в телесный состав, он иначе и мыслить не может, как 
умопредставляемымн образами, идеями, словами, именами16. Обычно,

11 Как будто "отвлеченно-субъективно" невежество! А  паче 
сего тщеславие учеными словами, смысл коих не ясен пишуще­
му.

12 Если он может быть мыслимым, значит, он есть нечто и 
сам о себе, т. е. вне нашего ума. Если же он не есть что-либо и 
сам о себе, если все бытие его исчерпывается тем, что есть 
мысль, то незачем и говорить о нем, — незачем говорить «мысль 
Û том-то» и достаточно говорить «мысль», «такая-то мысль», т. е. 
чисто субъективная, коей ничто не соответствует.

13 Что это? Невежественное пользование высоким термином 
«идея»? Или открытое примкнутие к школе английского сенсуа­
лизма?

14 Но почему же условный, вне ума не существующий знак 
может приблизить к уму нечто такое, что уже не в уме и даже 
вовсе не в уме, а вне его? Всякое приближение происходит в 
силу промежуточного деятеля, среды и т. п., и соприкосновение 
совершается в точке равно принадлежащей сближающимся бы- 
тиям. Если же есть, с одной стороны, сферы «предметов» вне 
ума, а с другой — сфера ума и его мыслей, и нет ничего общего, 
равно участвующего и в той, и в другой сфере, то что же сбли­
жает их, как совершается сближение и почему убеждаемся мы, 
что оно происходит?

15 Итак, есть: а) предмет, б) наше разумение его и в) имя. 
Теперь, если имя, как сказано, есть «образ, отвлеченно мысли­
мый», то что такое имя предм<ета> и что такое разумение 
предм<ета>? Очевидно, у  Никона они находятся в полном и без­
различном тожАестве. Или «разумения», или «имя» упоминаются 
им всуе.

Опять. Эти «образы, идеи, слова, имена» — что они? Если 
это лишь субъективное > нечто, то что значит «иначе мыслить 
не может»? Они и суть мысль. Если же они — содержание мыс­
ли, но не сама она, то, что мыслится, то неизбежно различать их 
от акта мысли, и, тем самым, встает вопрос: «что суть они сами 
по себе, сами о себе?» Тут уже нельзя отделываться словами: 
«Ни матер<иально>, ни духовно не существует», хотя бы лаже 
нам они давались лишь в акте мышления. Но в акте мышления 
они нам лишь являются, вообще же суть сами в себе.

92



имя указует11 нам какие-либо свойства18 предмета, приближаемого19 
к нашему мышлению, но повторяю: реально — ни духовно, ни мате­
риально имя само по себе не существует20. Это почти то же, что в 
математике идеальная точка, линия, круг; в географии — экватор, 
меридиан и под. Таково значение имени для нашего мышления, та­
кова его сущность21.

Возьмем другое слово, входящее в формулу нового догмата: «Бог». 
Самым главным, как бы22 всеобъемлющим признаком сего понятия в 
нашем христианском смысле является всесовершенная духовная лич­
ность23. Так и в православном Катехизисе говорится, что Бог есть Дух, 
духовная личность, Дух вечный, всеблагий, всеведущий, всеправедный,

17 Имя «указует» на свойства. Но тогда, — когда же свойства 
нам открываются? Когда они не только указуются, но и усматри­
ваются. Полагаю, что имя не только указует [вписано каранда­
шом] на свойства, но и дает, открывает, являет нам свойства.

18 Известны ли нам свойства предмета? Если нет, то как на 
них можно «указывать»? Если да, — то где и когда они становят­
ся известными и как это знание (не указание на них, а самое 
знание их) запечатлевается.

19 Пустые слова! Для разума, замкнутого в чистую субъек­
тивность, не может быть и речи, что «предмет приближается» к 
мышлению. Это ворованные выражения, понятные и осмыслен­
ные лишь при признании, что имена суть реальности и что ими и 
в них, как в своих энергиях, предмет приближается к мышлению.

"  Но если имя «не существует», как же можно «верить во 
имя?» Верят во что-нибудь реальное, а не в субъективные по­
рождения [нашего — зачеркнуто] собственного же ума. Если 
даже признать выражение «верить во имя» метафорой (но какой 
ужас: Епископ считает требование Господа за метафору!), то 
остается непонятным, каков смысл сей метафоры. Неужели же 
Господь употреблял бессмысленные слова? А они должны быть 
признаны таковыми, коль скоро Имя не есть реальность.

21 Как раз наоборот!
22 По мнению [Никона — зачеркнуто] Троицкого же (стр. 

282), «как бы» уничтожает суждение, в которое оно включается. 
Значит, сам Никон хочет уничтожить свое суждение? — Нет. 
Значит, «как бы» не уничтожает суждения, а лишь вводит в него 
признание некоторых, еще не обследованных черт, которые не 
нарушат целости суждения, но лишь осветят его по-новому. 
[Карандашом]: «Как бы» — это складка на платье, сделанная вза- 
пас... Как бы — яко — яко.

23 И воистину слово «личность» в отношении к Богу должно 
употреблять весьма осторожно, ибо оно не только личность, но и 
триличность. т. е. нечто совсем рассудочно невместимое, вопреки 
утверждению Никона (прим. 7). Личность, которая имеет три 
личности, — это едва ли под силу «разуму», хотя бы и не 
«простеца», но учившегося догматике, каковым является в соб­
ственном сознании Никон.

93



всемогущий, вездесущий, неизменяемый, вседовольный, всеблаженный. 
Все другие признаки сего понятия объединяются в основном понятии 
личности — Духа. Этот признак должно иметь в благоговейном внима­
нии всегда, когда мы произносим слово «Бог»24.

И вот, при соединении двух, сейчас рассмотренных нами слов «имя» 
и «Бог» в одно предложение, в одну мысль, как это видим в новом дог­
мате, является явное логическое противоречие одного понятия друго­
му25·. «имя», как идея, мысль — нечто реально — ни материально, ни 
духовно не существующее26, а «Бог» есть реальнейшее существо, само­
бытная сущность, основа всякого реального бытия и притом — повто­
ряю — всесовершеннейшая личность. Ясно, тут само собою выходит 
такое умозаключение: нереальное (имя) есть реальнейшее Существо, 
всесовершеннейшая Личность27.

Такого логического противоречия и взаимного отрицания двух понятий 
наш разум, как отображение разума творческого, принять не может28.

Защитники нового догмата говорят, что имя Божие неотъемлемо от 
Бога, что каждый раз, когда мы произносим имя Господа, то разумеем 
или призываем именно Его Самого, а не отвлеченную идею, умопред­
ставляемый образ29.

24 Но надо «иметь» в не менее «благоговейном внимании» и 
многое иное, без чего соединение (см. далее) слов «имя» и «Бог» 
действительно может быть неприемлемым. Иметь же только этот 
признак («личность») — это значит смотреть на Ивана, когда 
указывают на Петра. Да кроме всего, смысл имеборческого аг­
ностицизма есть порицание Личности Божией.

25 Ишь чем пугает. А  уж если пугается всерьез, то снимай 
сан, отказывайся от всякой религии и читай себе Лесевича.

26 См. 20.
27 Во-первых, это глупо (см. ранее), а во-вторых в Боге во­

обще coencidentia oppositorum.
28 Хотя этого и не требуется в данном случае, но, если бы и 

требовалось, что же тут недопустимого? А  «совершенный 
человек» и «совершенный Бог», «неслиянно» и «неразлучно» 
принять Никон может? А  «вид» хлеба и «существо» Тела — мо­
жет? И т. д.? [Дополнено карандашом: Дева и Матерь?].

29 Конечно. А  точнее сказать: всякий раз как мы призываем 
Имя Божие, мы ставим себя в онтологическое отношение к Богу. 
Но какое именно — это будет зависеть от того, как именно мы 
призываем. Нет и быть не может просто призывания без тех или 
иных мыслей, чувств, намерений и т. п. Призывание Имени в 
этом смысле не всегда равно себе, ибо есть точка касания на­
шего к Богу, а точка эта определяется целым рядом [внизу стра­
ницы карандашом: что такое предмет и что такое слово?] усло­
вий. Выражаясь лингвистически, скажем, что лишь фонема и 
морфема имени приблизительно тождественны всегда, семема 
же его может получать весьма различные наслоения. Но, хотя бы 
мы даже хулили Имя, а не призывали, — конечно, мы призываем

94



Но тогда зачем же ставить логическое ударение на слове «имя», зачем 
как бы подчеркивать это слово? Зачем настаивать на имени тогда, когда 
разумеем Его Самого?30 Невольно приходит на мысль, что это нужно новым 
учителям по каким-то особым соображениям31. И если вникнуть глубже в их 
учение, то становится понятным, зачем это им нужно.

Должно сказать, что хотя имя, как отвлеченное умопредставление о 
чем бы то ни было, отдельно от предмета реально не существует32, но 
в процессе мышления всегда может быть отделено от того предмета, 
коему усвояется33. Ему может быть приписано то или другое качество, 
коим самый предмет не обладает34. Например, об имени можно сказать: 
благозвучно оно или нет, легко или не легко произносимо35, объемлет ли

или хулим именно Бога, а це отвлеченную идею, «умопредстав­
ляемый образ»! Какому дураку взбредет в голову призывать 
свою идею или свой «умопредставляемый образ»?! Да и зачем 
его призывать, раз он сознается моим?

3“ Весьма просто. Затем, что «Он Сам» дается нам g Имени, а 
не помимо и вне Имени Своего. Да, разумеем «Его Самого», по­
скольку Он дается нам в Имени.

31 [Текст сноски в рукописи отсутствует — ред.]
32 См. ранее (9—12): «отвлеченное умопредставление» пони­

малось как «экватор», «меридиан», как модус самого ума реально 
вне нашего ума не существующий образ, (идея)». Теперь же ока­
зывается, что имя «отдельно от предмета реально не сущест­
вует», т. е. модус предмета. Раньше говорилось, что мысль всеце­
ло заключена в границы субъективности и имеет дело лишь с 
фикциями вроде «экватора» и «меридиана», а теперь говорится, 
что мысль — всецело в вещах, ибо имена отдельно от предмета 
реально не существуют.

33 «Может быть отделено от предмета». Но если оно отдель­
но от предмета реально «не существует», то, значит, по отделе­
нии оно перестает существовать [Дополнено карандашом: и, 
значит, в уме быть не может].

34 Что же тут удивительного? Ему может быть приписано 
качество, но в него не может быть вложено это качество. Имя, 
поскольку оно воплощено, разумеется, получает вил самостоя­
тельной реальности, следовательно в этом виле своем — все 
качества, присущие виду. Так, Тело Христово [воплощенное — 
зачеркнуто], пресуществившее в Себя Хлеб и Вино, но сохранившее 
их вид, тем самым, в отношении этого вида своего, получает но­
вые признаки, — признаки вида, напр<имер> делимость. Но од­
но дело вид, а другое — существо, и они всегда друг друга не 
покрывают. В имени же вообще нет адекватности немощного 
зрака и сокровенной сути.

35 Это, собственно, не об имени, но о звуках, его воплощаю­
щих.

95



все признаки именуемого или же часть их, один из них, и подобное36. 
Нет надобности делать исключение и тогда, когда речь идет об имени 
Божием. Мы употребляем его и в молитве, произносим и тогда, когда 
беседуем или пишем о Боге37. Надо помнить еще и то, что мы — сущест­
ва ограниченные, а Бог неограничен, непостижим для нашего ума38, 
необъятен для нашего слова39. По благости Своей Он открывает Себя в 
слове человеческом, но всякое слово наше остается ограниченным и 
условным40. Он же безусловно всесовершен. В Его имени в нашем сла­

36 Имя объемлет не признаки именуемого, а его самого. 
«Признаки» или «признак» и есть самое имя, коим именуемое име­
нуется, — т. е. энергия, являющая своего деятеля (υενεργων).

37 Да. Но, во-первых, этим Никон может доказать только то, что 
в этих случаях мы ставим себя не в одно и то же онтологическое 
соотношение с Богом, а он надеется доказать, что не ставим ни в 
какое; между тем даже и молитва молитве рознь, и на молитве мы 
ставим себя в разное соотношение с Богом. Во-вторых, Никон дол­
жен знать, что не всякое соотношение законно, и «беседовать или 
писать о Боге» есть нечто низшее, а то и прямо греховное. Именем 
мы ставим себя в соотношение с Богом, а нашими чувствами и 
др<угими> словами [вписано карандашом: семемою] определяем, 
что мы хотим получить от этого отношения. Если мы хотим лишь 
беседовать о Боге, то почему же мы стали бы ждать чудесных исце­
лений? Но то отношение к Богу, которое устанавливается беседою о
Нем, все же есть отношение к реальности, а не только к нашей 
идее. Мы соприкасаемся здесь с Богом, поскольку Он может быть 
предметом (реальным, однако) беседы, хотя возможно, что беседа 
эта, именно в силу содержащейся в ней реальности, опалит нас.

381 39 Поскольку наш «ум» и наше «слово» способны вместить 
энергию Божию, постольку они ею и наполняются.

40 Но как же Он открывает, если слово все-таки остается услов­
ным. Значит, и откровение Его мнимо. Никон кощунствует. Разве 
слово Божие мнимо? Разве иллюзия, что Бог открывает Себя? А  раз 
воистину открывает, то значит как-то (пусть непостижимо!) слово 
перестает быть «ограниченным и условным». Пусть Никон по совес­
ти ответит: можно ли назвать «ограниченным и условным» св. Аг­
нец? Если да — то он, Никон, пусть не вмешивается и в этот спор; 
если же нет, то почему он не видит невозможным для себя при­
знать, что вино и хлеб стали не-условными. а за представлениями, 
движениями нашего тела и звуками непререкаемо отрицает такое 
значение? Пусть этого нет! Но почему он принципиально отвергает. 
Разве Слово Божие (Св. Писание) условно и ограничено? А  если 
пойти далее, то надо на этом же основании Никону отрицать и Бо­
жество Иисуса Христа, ибо в «ограниченном и условном» обитала 
вся полнота Божества «телесне». Не без причины о. Герман и др. 
подозревают, что Никон и подобные ему отрицают Божество Госпо­
да Иисуса Христа.

96



бом слове или нашем умопредставлении о Нем есть только приближе­
ние понятия о Нем к нашему уму41, но не тожество42 — не только с 
самым существом43 Его, но даже и с тою идеею о Боге, которая прирож­
денна4 нашему духу как неотъемлемая черта образа Божия в нас самих, 
которая предносится, в силу этой прврожденности нашему уму, но не 
объемлется, не выражается во всей полноте своей ни одним из наших 
словес45. Посему необходимо признать, что наша идея, наша мысль о 
Боге49 — одно, а самое Существо Божие — другое46. Только при таком 
отделении имени, как мысли о Боге, от самого Существа Божия47 и 
можно здраво мыслить и благоговейно рассуждать о нем48. Уже по од­
ному этому непозволительно'дерзать говорить: «Имя Божие есть Сам 
Бог». Бог в Существе Своем неименуем49. Нет на земле достойного Его

41 Что за чепуха! В имени (=  слове, =  умопредставлении) 
есть приближения понятия к уму! Но разве «умопредставление» 
и «слово» не то же, что понятие? Как это в понятии есть при­
ближение понятия к уму? (ср. 14, где не понятие, а предмет при­
ближается к уму!).

42 Кто говорит о тождестве? «Есть» не значит тождественно. 
«Имя есть Бог» не значит «имя тождественно с Богом», ибо хотя 
«имя и есть Бог», но «Бог не есть Имя». «Имя з  Богу», но не 
«Имя =  Бог».

43 Кто говорит о существе? — Об энергии, об энергии, об 
энергии!

44 Откуда знает Никон об идее, которая «прирождена», да 
еще вдобавок не «объемлется ни одним из словес»?

“  Все это хорошо, но не Никону говорить бы так. Эта 
«идея» и есть энергия Божия, которая смутно воспринимается, 
но в ясности у большинства не приводится.

46 Конечно! Но о существе Божием вообще нет речи, а об 
энергии должно сказать, что если наша мысль есть всецело и 
исключительно наша мысль, то, конечно, и энергия Божия, и 
наша мысль — совсем различны; но тогда не может быть и речи 
о каком-то «приближении» «понятия» «к нашему уму».

47 Опять подтасовка. Говорят об энергии, а Никон подтасо­
вывает «существо».

48 Если мысль о Боге отделить от Бога, то именно нельзя тог­
да ни «здраво мыслить», ни «благоговейно рассуждать» о нем. 
Тогда и мышление и рассуждение о Нем будет игрою с призра­
ками субъективных, всецело-субъективных и насквозь-человечес- 
ких порождений. Это будет бред сумасшедшего и кощунственное 
идолопоклонство пред собственным бредом. Епископ, понимаешь 
ли ты, что ты говоришь и куда ведешь?

49 Итак, теперь имя опять «мысль о Боге», а ранее (см. 32) 
«имя отдельно от предмета реально не существует».49 [Так у Фло­
ренского — ред.] Да. И не потому, что нет «достойных слов», не

97



имени и на языках человеческих таких слов, которые во всей полноте 
обнимали бы Его Существо50, все Его совершенства; и так называемые 
имена Его51 суть только слова, указующие52 на то или иное Его свой­
ство53, например: Сущий (Иегова), русское Бот54 — указуют на Его 
вечность, Его приснобытие, на то, что Он самосущий источник всякого 
бытия; Иисус — на то, что Он есть Спаситель наш, нас ради воплотив­
шийся и ставший Богочеловеком55; Христос — на то же служение спа­
сению рода человеческого56; Сын Божий — на Его предвечное рожде­
ние от Отца, на Его отношение к Первому Лицу Пресвятыя Троицы; 
Господь — на Его владычественное отношение к созданной Им твари и 
искупленным Его кровию людям, и т. под. Но если бы нашлось на языке

количественно Существо Его превосходит именование, а 
качественно, существенно. Существо Божие именуется лишь 
Богом же, — Богом, Словом, Сыном. Имя Существа Божия есть 
Тип, который для твари сам, в существе своем, неименуем.

50 Не «во всей полноте» «обнимали бы Его существо», но и 
как бы то ни было, отчасти — и таких нет, ибо, повторяю, Су­
щество безусловно (а не относительно) неименуемо.

51 Однако, «так называемые» имена именуются именами Са­
мим Богом. Немного смело называть их, после Всевышнего, «так 
называемыми». Семинарщина и Слово Божие готова исправлять 
по своей позитивистической философии. [Дополнено синим ка­
рандашом: Рассказ о Еп. Анатолии («надо еще переводить 
Еван<гелие> на совр<еменный> яз. и настаивает <?> — «Бог 
дождит на правныя и неправныя»)].

52 Во-первых, имена всякой вещи или существа суть 
«только» слова, указывающие на то или иное ее свойство. Но все 
дело в том, что свойства не суть фиктивные величины, а суть 
явления вещи, энергии вещи, выявления ее сущности, и поэтому 
в них и ими является и сущность. Следовательно и Божии Имена 
[означающие то — зачеркнуто], указывающие на то или иное его 
свойство, вовсе не такая условность, как хочется Никону, а вои­
стину суть имена Божии имена Бога (а не свойства Его только). 
Во-вторых, свойства Божии, т. е. энергия Его, деятельность Его, 
вовсе не пустые entes rationis, а реальность, сами суть реальности 
высшего порядка.

53 Об. «указующия» см. 17.
54 «Бог» на вечность вовсе не «указывает», Бог (от «бога­

тый») и указывает на полноту бытия, полноту творческой мощи.
55 Фантазия! [Далее синим карандашом: Спаситель, см. у Св. 

Дм. Ростовского] — о ... имени [Божия — зачеркнуто], имени 
«Иисус».

56 Чепуха. Христос «указывает» на помазанность Духом Свя­
тым.

98



человеческом слово или в мысли нашей представление, во всей полноте 
объемлющее в себе все свойства и совершенства Божии, и тогда это 
была бы только идея о Боге, только благоговейная мысль о Нем, наше 
субъективное представление57, а не Сам Он по Своему Существу58. Если 
угодно — это был бы только мысленный образ Божий59, духовная умо­
представляемая икона Его, а не Сам Он60. Правда, когда благоговейная61

57 Оставим это, надоело! Но, значит, по Никону, всякое ре­
альное Богообщение закрыто для ч<елове>ка? Никогда 
ч<елове>к не имеет Бога пред собою, но всегда лишь свое пред­
ставление голое о Нем? Ужасно! Ужасна не глупость этого 
утверждения, а что такие слова может извергать из себя 
ч<елове>к, изображающий из себя верующего. Заядлый позити­
вист и то, стесняясь, их произнес бы.

58 Зачем к «Сам Он» прибавляется «по существу»? Ведь мо­
жет быть Сам Он, но не по существу, а в явлении, в энергии. 
Подтасовка! Нет, если бы нашлось такое слово, то в Нем была бы 
открыта и вся энергия Божия сполна. Но такое слово носит в 
Себе лишь Единородное Слово.

59 Хорошо сказано. Но к чему «только»? Надо бы: « не толь­
ко». Если «образ» не подчиняется «Самому», а противопостав­
ляется, то это может делаться лишь в скрытой тенденции истол­
ковать образ, как нечто иллюзорное, мнимое и, следовательно, 
ложное. Самая благоговейная мысль, самый прекрасный образ, 
если он есть чистая иллюзия, — есть идол и ложь, с которой на­
до бороться. Потому-то и боролись против икон иконоборцы.

60 Значит, можно знать Бога помимо Него Самого? Никону 
должно сознаться, что есть одна из двух возможностей: или та, 
что образ Бога, как таковой, иллюзорен и, следовательно, ведет к 
заблуждению; или же та, что он, как истинный, дает истинное 
познание Бога [помимо Бога — [зачеркнуто). Значит, или Бога 
вовсе нельзя познать никак, или же он обязательно и всегда 
познается, ибо мы не знаем, как проверить свой «образ» Его и 
притом познается, так сказать, насильно, помимо Него и вне Его. 
Первого Никон не допустит. Но если можно насильно познавать 
Бога, то почему же нельзя насильно же и призывать Его? 
Впрочем, последнего никто не утверждает, и только синодалы 
приписывают своим противникам.

61 А  разве Господь не слышит, когда кощунственная мысль 
Его хулит? А разве он не видит, когда равнодушная мысль при­
зывает Его всуе. Никон ничего не может разграничить, и вынуж­
ден говорить то же, что и противники, — только с гносеологи­
ческим и метафизическим безвкусием. Никон вынужден согла­
ситься, что всякая, а не только "благоговейная" мысль о Боге, так

99



мысль обращается к Боту, призывая святейшее имя Его, то Господа в то 
же мгновение?2 внемлет молящемуся, мало того: Он сам дает и молитву 
молящемуся63, но и при сем Самое Существо Божие не воплощается в 
идее64, а лишь проявляется некая сила Божия, именуемая благо датию65. 
И является она не потому только, что человек умом или устами произ­
нес имя Божие, а потому, что произнес его с должным благоговением и 
верою66, обращая и свое сердце к Богу (Существу Божию^, как цветок

сказать, затрагивает Бога, — т. е. всякую Он знает, и стало быть 
не может ни одной мысли, так сказать, бездейственной. Но како­
во отношение Бога к этой мысли о Нем — вопрос особый. Это 
же самое признают и именославцы. Следовательно, у  Никона нет 
преимуществ, он не разграничивает олних мыслей от других. А  
недостатков — сколько угодно.

62 И прежде всего сюда относится грубое представление о 
Божестве. Словно Ему надо ждать, чтобы услышать, когда к Не­
му кто обратится мыслью! Словно наше обращение нужно для 
Бога, а не для нас. Какое-то изображение Бога в виде послушни­
ка или лакея, который ждет приказаний архиерея и исполняет их 
«в то же мгновение».

63 Если молитва уже совершилась и Бог уже внял — зачем 
же Он дает ее? Если же Никон этой неправильно построенной 
фразой хочет сказать, что та первая, совершившаяся молитва, 
т. е. мысль о Боге, обращение к Богу дано Богом же, то значит 
энергия Божия уже двигала молитву. Но если бы Бог извне дви­
гал молитву, то это значило бы, что он насилует волю и гипно­
тизирует человека. Значит, действие Божие надо мыслить как 
изнутри идущее, т. е. энергия Божия и молитва человеческая 
имманентны друг к другу. Молитва проникнута изнутри энергией 
Божией, срастворена с нею. Поэтому нельзя говорить о молитве 
как о только человеческой, т. е. она и божественна, и 
человеческа, — и, по Божеской ее стороне, можно говорить, что 
она есть энергия Божия, т. е. можно сказать θεοτης.

64 Никто не говорит о воплощении « Существа Божия». Вы­
стрел Никона холостым зарядом.

65 Никон выражается о благодати в тонах теософских, слов­
но это безличная стихийная сила или какой-либо газ. Благодать 
есть Божество, Бог в явлении.

66 Если бы человек, помимо благодати, мог иметь «должное бла­
гоговение» и «веру», то ему уже не нужна была бы благодать. В том- 
то и дело, что без благодати мы ничего не можем. От направления 
нашей внутренней жизни зависит, конечно, не то, будет ли благо­
датно произнесение Имени или нет, а лишь (и то липп. отчасти) то, 
каково будет восприятие наше этого благодатного воздействия на 
нас. Мы как бы окружены благо датию — «в Нем бо живем и дви­

100



жемся и существуем». Но открывается окно в нас, подымается што­
ра навстречу Божественным лучам лишь тогда, когда мы призвали 
Бога. Акт призывания, как бы он ни был мало-благоговеен или мало­
сознателен, уже указывает на то, что наша воля хотела открыть на­
ше существо Богу. Однако ряди чего — это еще не определено са­
мым актом призыванияназывания. Мы получаем от Имени и то, 
ради чего Его призвали. Разумеется, произнося Имя богохульствен- 
но, мы не можем ждать от сего духовного утешения, — но это не 
потому, что Имя бездейственно в данном случае, и не потому также, 
что богохульство не открывает нам Бога, а потому, что мы не хотим 
в данном случае ппмпши Божией, а хотим Его гнева. Называя Бога, 
мы всегда и во всяком случае так или иначе подходим к Нему Са­
мому. а не только движем языком или переживаем чисто- 
субъективные психические процессы. Но приближаясь к Нему Са­
мому, мы приближаемся в разных случаях по-разному: в одних — 
на спасение себя, а в других — «в суд и во осуждение». Тем-то и 
страшно богохульство, кощунство, лицемерие, легкомыслие и т. д, 
где Hg благоговейно произносится Имя, что это произношение не 
есть лишь физический или психический процесс, а, вместе с тем, и 
онтологический процесс приобщения Божией энергии, которая не 
может не быть действенной и, следовательно, или спасает, или опа­
ляет. Если же опираться не на силу Имени, самого в себе, помимо 
на щит настроений, а на наши «должное благоговение и веру», то 
придется впасть в чистейший субъективизм; да и как решить, когда 
благоговение сделается лостаточно. чтобы мы имели право молиться. 
Если ждать «должного» благоговения и быть сколько-нибудь долж­
ного мнения о ничтожности своей и греховности своей, то едва ли 
кто-нибудь когд а-нибудь решился бы обратиться к Богу. Но всякая 
молитва, всякое обращение к Богу должны предполагать: «И сподо- 
би нас, Владыко, со дерзновением, неосужленно смети призывати 
Тебе, Небеснаго Бога Отца и глаголати: «Огче наш...». Без этого 
сознания, что мы лишь дерзаем сметь призывать Имя, — всякая 
молитва есть богохульство. Еп. Никон, кажется, думает, что можно 
безнаказанно трепать по семинарской риторике снящ<енные > 
тексты и снящ<енные> имена, и что это — «только так». Недаром 
семинаристы говорят комплименты барышням словами «Песни 
Песней», насмешничают и ругаются пророками и псалмами, 
скабрезничают свящ<енными> песнопениями. Никон — чистейшее 
отродье семинарщины, возводящее дурные семинарские привычки 
и грехи в логмат и, выражаясь по-марбуржски, ориентирующий 
свои догматические построения на до сих пор не оставленных им 
замашках духовной школы. Способ рассужд ений его таков: так как 
мы все треплем Имя и в проповедях и всюду, без «должного благо­
говения» и без веры, то, следовательно. это не плохо. И, значит, это 
Имя, раз оно позволяет себя трепать, есть само по себе ничто, — 
звук пустой...

67 Бог и Существо Божие вовсе не синонимы. Мы обращаем 
свое сердце к Богу, но не к Существу Божию, которое непозна-

101



обращается к солнцу68. Не от звуков имени, не от отвлеченной идеи, 
не от умопредставляемого имени69, а от Самого Бога льется на него луч

ваемо и пребывает превыше разумения, превыше ума и превыше 
сердца. По своему рационализму Никон (вся мистичность или 
лже-мистичн<ость> его тезки в одном — в «H Ikoh») воображает, 
что познает Существо Божие. Какое нечестие!

68 Сердце обращающееся к Существу Божию так же, как цве­
ток к солнцу! Чистейший пантеизм! Т. е. несвободно, органически. 
И т. к. у  этого солнца, по Никону, нет лучей (энергии =  Имени), то 
цветок-сердце ничего от такого обращения, бескрылого, не по­
лучает.

69 Никто и не говорит «от звуков», «от представления»; 
именно и говорят «от Бога».

Но противопоставление звуков Богу имеет смысл только в устах 
позитивиста, каков Никон и для коего не может быть ничего в мире, 
что «не от мира». Да, не от «звуков», но в том-то и дело, что в Име­
ни нет ни «звуков», ни «представления», как нет во Св<ятых> Да­
рах хлеба и вина и как нет в Слове Божием языка. Раз произошло 
соединение горнего с дольним, то уже нельзя противополагать одно 
другому реально, а можно липп. в отвлечении. Что бы сказал Еп. 
Никон, если бы я выразился подобно ему: «Не от Св<ятых> Даров 
идет благодать, а от Самого Бога» или: «Не от Человека Иисуса идет 
благодать, а от Сына Божия, Сущего на Небесех...»! Так и тут. Не 
должно делать разделения реального, и тогда не будет никакой бес­
смыслицы. Сделай разделение реального — и ИМ внесется бессмыс­
лица. «Не от звуков». «Но от чего?» — приходится спросить тогда, 
т.е. при наличности предпосылки о разделенности их. — «От самого 
Бога», — отвечает Никон. Но при чем же тогда звуки? Почему Бог, 
«не нуждающийся» в звуках, Сам не подает благодати, а ждет при­
зывания. Да и на что призывания! Бог и без нас знает, что нам 
нужно и можем ли мы по состоянию своего «благоговения» и 
«веры» принять дар Божий. Стоя на Никоно-Спинозовско-позити- 
вистической точке зрения никогда не объяснить и не оправдать 
«конкретной», человеческой стороны молитвы, таинств и т. д  Мало 
того. Совершенно непонятно и то, для чего Богу нужны наши 
«достаточные благоговение» и «вера». Если нет слов и представле­
ний таинственно сочетающих горнее с дольним, то почему же де­
лать исключение для эмоций и душевных волнений? Тогда и они 
только человечны, слишком человечны. Тогда они совершенно 
условны. Тогда и им приписывать значение было бы магией. Итак, 
нельзя говорить «не от звуков, а от Бога», но надо говорить от Име­
ни. в коем Божия благодать, и звуки, и представления сочетаются в 
живое неразрывное единство. По-моему, надо говорить об Имени в 
тех же формулах, в каких мы говорим о Св<ятом> Теле и Св<ятой> 
Крови. Но если этого Никон не принимает, если он держится одной 
из протестантских формул: sub in pane, cum pane, sub pane, тогда 
пусть и об Имени он говорит также. Т. е. тогда надо говорить: «не

102



благодати70. Имя при сем являете», как я уже сказал, лишь необходи­
мым для нашего мышления условием, чтобы облечь нашу мысль71 в наше 
слабое слово, что для Бога не нужно72, а для нас необходимо73.

от звуков, не от представлений», а «в звуках, со звуками, под звука­
ми подается благодать Божия». Хотя это и ложная формула, в конце 
концов ведущая, но более тонко, к ереси, как ведут к ереси, к отри­
цанию Тела Христова протестантские [лютеранские — написано 
выше] формулы Евхаристии, но все же лучше и тоньше.

™ «От Самого Бога льется луч благодати». Если оо. синодалам 
угодно слово «Бог» относить лишь к Существу Божию, а не к Энер­
гии, которая де называется Божеством, то фраза Никона еретична, а 
именно пахнет гностицизмом. От «Самого Бога» ни луча, ни капли 
благодати не льется, но лучи, т. е. частные проявления Божества, 
исходят от Божества, от Славы Божией, от Света Неизреченного, 
Пресвятую Троицу окружающего. От Божества (θεοτης) исходит 
благодатное действие, которое опять может называться θεοτης, но и 
вся Энергия, и частные случаи ее проявления называются одним 
именем (θεοτης) с Существом Божиим, ибо являет, раскрывает, об­
наруживает Его сокровенное естество. Однако «луч» благодати 
льется на нас именно из этой Славы Божией, но никоим образом не 
из неизреченных глубин «Самого Бога», — что есть ересь гности­
ков.

71 Если имя — необходимое условие для нашего, т. е. чело­
веческого мышления, то почему же Никон принимает вид, будто он 
сей необходимости не подлежит? Если для нашего мышления имя 
необход имо, то мы должны говорить просто и вообще о мышлении, 
а не только о «нашем», ибо иного, чем наше, мышления мы не зна­
ем и представить себе не можем, и всякие попытки в этом направ­
лении будут лишь фантазиями, лишенными не только доказатель­
ности, но и представимости. Итак, оставим сверх-человеческую вы­
соту и скромно скажем, что имя для мышления необходимо, т. е. не 
бывает мышления без имени. Без этого мысль не облекается в 
«наше слабое слово». Хотя фраза вся построена очень безграмотно, 
ибо имя и есть слово, и непонятно, что это значит, что имя есть 
условие, чтобы облечь мысль в слово, но пусть так. Смысл, конечно, 
тот, что для мышления слово нам необходимо, а для Бога наше слово 
не нужно. Какой дурак! Кто его спрашивает о Боге, и откуда он 
знает, что Богу нужно и что не нужно?.. Но нет, тут проявляется 
скорее чванство недоучки, желающего показать себя на высоте не 
той, что у прочих человеков, а Божеской. «Для Бога не нужно» — 
это деликатный намек, что я-де тоже вроде Бога, — не нуждаюсь, а 
нуждаются в Имени лишь людишки. А  я-де получаю «луч Благодати» 
из глубин Плиромы, от Неизреченного Отца...

72 Но если Никон подчеркивает столь усиленно, что для Бога 
слова нашего «не нужно», то почему же он утверждает необхо-

103



Повторяю: для нас имя Божие есть только слабая лень74 одного из 
свойств или состояний Божиих75, отмеченная в нашем слове или мыш­
лении76; мы и тени воздаем должное почитание, как иконе, ибо и тень 
апостола Петра исцеляла болящих77; но78 не дерзаем отожествлять79

димосгь нашей мысли. Для Бога равно не нужно как наше слово, 
так и наша мысль. А для нас, для людей, равно нужно и то, и Дру­
гое. Следовательно, ни с какой точки зрения, по Никону, нет прин­
ципиальной разницы между словом и мыслью. Мысль и слово не­
раздельны, — одна реальность, а не д ве.

73 И если ранее Никон придавал чрезмерное значение на­
шим настроениям, то тем более оснований преувеличивать, а не 
недооценивать значение слова и мысли.

74 Тень есть, во-первых, некая реальность, а не «отвлеченное 
умопредставление », «отдельно от предмета реально не сущест­
вующее (32)»; тень не отделима, во-вторых, от своего предмета, но и 
неслиянна с ним не только в мысли, но и реально. Если Никон на­
зывает Имя тенью, то он, тем самым, в значительной мере сдает 
свою позицию. Все же это куда лучше, чем «экватор» или 
«меридиан». Но имя не тень свойств, а содержит в себе свойство, 
которое тень Бога.

75 Свойства Божии не механически накопляются, подобно тому, 
как это делается в катехизисе, а представляют собою живое един­
ство и потому Именем означается. Бог по всем свойствам, или, 
точнее сказать, по всецелостной Своей энергии, а не по одному 
свойству, хотя тот или другой момент выступает в данном Имени 
вперед, с большей определенностью. След<овательно>, Имя, если 
уж согласиться на терминологию Никона, есть тень Энергии Божи- 
ей, а не «одного из свойств». Однако на сам<ом> деле надо сказать: 
имя есть «тень» Бога, а сила или слабость этой «тени» есть нечто 
кажущееся, зависящее от чистоты или нечистоты нашего зрения 
духовного.

76 Имя "есть тень одного из свойств... отмеченная... в слове 
или мышлении". Итак, свойства имеют тень: а тень эта «отме­
чается» (т. е. воспроизводится, что ли? Что хочет сказать Ни­
кон?) в мышлении. Итак, представление (и имя), по Никону, не 
только не тень Бога, но даже и не тень свойств Бога, — а лишь, 
так сказать, тень тени свойства, или тень тени тени Бога.

77 Однако! Смело сказано: тень ап. Петра исцеляла. Не вера, 
следоват<ельно>, в Петра или в Бога, а именно тень. Почему же 
Имя, тень уже не внешних свойств Петра (его геометрической 
формы), а внутренних свойств Бога (благости, милосердия, пре­
мудрости и т. д.) не может исцелять? Никон обмолвился, 
очевидно? Но он выразился хорошо.

104



76 «На»... Мысль такова: Имени воздаем почтение, но не 
приравниваем Богу имя. Хорошо почтение — объявляет Имя за 
фикцию, за «экватор», за простой модус познающего ума.

79 Никон смешивает логическое включение «о », равенство « =  » 
и тождество «*». Прежде всего, разумеется, никто не говорит о ну- 
мерическом тождестве «и» Имени и Бога. Нет речи и о равенстве, 
подразумевающем двойное включение: «Имя о Бог» и «Бог о Имя». 
Речь идет исключительно о включении <о»: «Имя з  Бог», которое 
нельзя читать наоборот. Итак, хорошо, что Никон не дерзает 
«отождествлять», т. е. утверждать «в» или « =  » Имени и Бога: но 
очень плохо, что он уклоняется от включения «з ». Между тем, даже 
тень, вовсе не внутренне связанная с предметом, ее отбрасы­
вающим, и вовсе не содержащая в себе полноты свойств предмета, 
а лишь одно, наиболее внешнее, — даже тень включает в себя 
(логически предмет), и даже про тень, а тем более про портрет 
человека можно сказать: «Тень эта — Петр», или, указывая на порт­
рет Петра, сказать: «Это — Петр». Петр не есть тень, но лишь яв­
ляется в тени; но «тень — следовательно Петр», «тень з  Петр». По­
пробуем отказаться от этого словоупотребления. Скажем вместе с 
Никоном, что это — лишь неточности языка. Но тогда про что мож­
но сказать: «это — Петр». Фигура — но это — одежда Петра. Про 
голую спину — но это спина. Про лицо — но это ошпъ-таки из­
вестные зрительные впечатления, но не он. Чудеса, слова, мысли — 
опять это проявления, а не сам он. Если нельзя явления называть 
именем являющегося, то тогда, во-первых, мы никогда не будем 
иметь случая употребить имя являющегося и, во-вторых, мы, не 
видя в явлении являющегося, не можем ничего и знать о самом его 
существовании. Никоновщина ведет не только к агностицизму, но и 
к полному безгласию, к полному бессловесию. Но в том-то и дело, 
что явлениями своими, проявлениями своими неименуемое и неска­
занное Существо чем бы то ни было себя именует и высказывает, а 
затем и наш разум может в своем проявлении — слове — приоб­
щиться тому высказыванию и сделать для себя разумным то свыше- 
разумное существо.

Слово явление имеет два смысла. Первоначально «явление» оз­
начало выявление, раскрытие, обнаружение. Явление ео ipso и было 
тем, что дает познание до того не явившегося. Кантовский смысл 
слова явление прямо противоположен сему. Явление не выявляет, по 
Канту, а делает тайною вещь в себе, не раскрывает — а закрывает, 
не обнаруживает — а прячет. Именно на этой Кантовской позити- 
вистической точке зрения и стоит бессознательно Никон. Тень. 
напр<имер>, тоже есть явление вещи, хотя и не глубинное, а по­
верхностное. Тень, однако, кое-что в вещи выявляет. Для Никона 
тень есть «только» тень, — ничего не выявляющая, но лишь услов-

105



сию тень с Самим Богом80 и говорить, что «имя Божие есть Бог»81. На

ный знак, приписанный вещи. — Тем более имя; для одних оно вы­
являет сокровенное вещи в виде энергий ее, а для других имя ирре­
ально. Вещь не выявляется в имени и, значит, остается в голом «о 
себе», — непознанная. Кантовская и древняя, всечеловеческая точка 
зрения, выразителем которой явился Платон, противополагаются 
друг другу так;
IV платонизм — явление з  вещь: вещь з —явление
III кантианство — явление з —вещь: вещь з —явление
II крайний позитивизм — явление—з  вещь: вещь: з  явление
I имманентизм — явление з  вещь: вещь з  явление

80 В каком смысле «с Самим Богом»? С «Самим Богом», в 
смысле существа Божия, Имя никто не отождествляет, да и вообще 
Имя ни с чем не отождествляет. Но Имя приравнивают или, еще 
точнее сказать, логически включают в понятие об энергии Его. Имя 
о  энергия, а энергия Божия являет Самого Бога. Итак, именославцы 
включают (логически) Имя Божие в явление Божие, которое тоже 
можно называть Богом (θεοτης), — т. е. тем же термином, что и Су­
щество Божие. А почему? — Да потому, что все наши термины в 
строгом смысле слова относятся к энергии, а не к существу, и если 
Существо Божие названо тем или другим термином по известной 
энергии, как наиболее ноуменальному раскрытию Существа Божия, 
наиболее глубокому или, точнее сказать, наиболее легко нами ура­
зумеваемому выявлению глубин бытия Божия, то что же дивного, 
что этот самый термин может употребляться и в собственном, непо­
средственном, так сказать, своем значении: а именно применитель­
но к Богу явленному — к энергии Его?!

81 Однако дерзает говорить, что Имя Божие — «меридиан». Од­
нако дерзает забыть дополнение формулы: «Имя Божие есть Бог, но 
Бог не есть Имя Его» которое и показывает, что слово «есть» 
употреблено в смысле включения «з », а не в смысле равенства « =  », 
ниже в смысле тождества «=»! Если же Никон хочет, вопреки Собо­
рам против Паламы и вкупе с Варлаамом и Акиндином, говорить 
слово «есть» в смысле тождества « ξ », то в так<ом> случ<ае>, ни о 
чем никогда он не может употребить слова Бога, тогда речь идет о 
существе Божием. А? Слово Бог, в смысле внутреннего бытия Бо­
жия никогда не может быть сказуемым, но всегда лишь подлежа­
щим Не нечто есть (в смысле) Бог, а «Бог есть ...», но что же Он 
есть, по существу Своему? Сего мы не знаем и знать не можем. 
Если Никон исключает Слово Бог в смысле сказуемого, то кольми 
паче оно уничтожается как подлежащее, т. е. вовсе выпадает из 
лексикона. Никогда нельзя употребить слова Бог. Что же можно 
говорить? А вот, по-толстовски. «Я не употребляю слова Бог как су­
ществительное, но — лишь как прилагательное или наречие», — 
что-то вроде этого говорит Л. Н. Толстой. Никон и предлагает упо­
треблять это святейшее слово лишь как наречие или прилагательное 
— Божественный, Божий, по-божески!.. Под видом «не дерзаем»
106



это не дает нам права простой, здравый разум82; это на деле доказывают 
и сами защитники нового догмата: несмотря на их настойчивое увере­
ние, что имя Божие неотделимо от Лица Божия, они все же его отде-

проводится чистейшее толстовство, какой-то утрированный леизм и 
агностицизм.

82 Во-первых, что за странная аргументация в устах Епископа и 
даже «Архи...». — Ему говорят от Писания и от Предания, а он ссы­
лается на «простой, здравый разум». Что осталось бы от любого 
догмата, если бы прилепить к нему никоновский критерий, — он же 
и Толстовский. «Неслиянно и неразлучно», «Дева и Матерь», 
«единосущный», «вид хлеба, а на сам<ом> деле Тело Христово» и т.
д. и т. д. Это во-первых. Во-вторых, разум Никона вовсе не есть что- 
то заведомо доброкачественное, чтобы выдаваемый им похвальный 
лист самому себе сам по себе был убедителен. Каждому свойствен­
но нескромное убеждение в «здравости и простоте» (т. е. неиспор­
ченности) собственного разума. Никон не составляет в этом отно­
шении исключения. Но не лучше ли бы подождать, когда другие 
признают разум «здравым и простым», а потом уже аргументиро­
вать, исходя из этого похвального отзыва. Еще Кант говорил об этой 
привычке хвалить себя. «Чтобы сколько-нибудь удовлетворить за­
даче <критики> противники Юма должны бы были глубоко про­
никнуть в природу чистого разума, что для них было неудобно. По­
этому они выдумали более удобное средство сопротивляться безо 
всякого понимания, именно апелляцию к общему человеческому 
рассудку, или здравому смыслу. Правда, это великий дар неба — 
обладать прямым (или, как недавно стали говорить, простым) 
человеческим рассудком. Но его нужно доказать на деле рассуди­
тельностью своих мыслей и слов, а не тем, что ссылаешься на него 
как на оракул, когда не умеешь ничего разумного сказать в пользу 
своего мнения. Когда понимание и знание приходит к концу, — 
тогда, и не раньше — сослаться на здравый человеческий смысл — 
это одно из тех остроумных изобретений новейших времен, благо­
даря которым пустейший болтун может безопасно начинать и вы­
держивать спор против человека с самым основательным умом. Но 
пока есть еще малейший остаток внимания, всякий остережется 
прибегнуть к этому крайнему средству. Если рассмотреть хоро­
шенько, эта апелляция к здравому смыслу есть не что иное как 
ссылка на суждение толпы, от одобрений которой философ крас­
неет, а популярный болтун торжествует и делается дерзким» (Им. 
Кант. Пролегомены ко всяк<ой> буд<ущей> мет<афизике>. Пер. 
Вл. Соловьева. М., 1905, изд. 3-е, стр. 7). — Но ссылаться со стороны 
Никона на свой «простой, здравый разум» не только нескромно и 
малоубедительно, но и решительно ложно. В дальнейшем поста­
раюсь выяснить, что имяборчество само по себе есть прямое дока­
зательство не простоты и не здравости разума, — симптом опасной 
душевной болезни, близкой к неврастении и истерии — особого 
функционального расстройства нервной системы.

107



ляют в слоем мышлении83. Да и разум непременно этого требует84, ибо 
Господь Бог есть Личность, а идея и есть только идея85, отвлеченность, 
субъективное представление86, хотя бы и внушенное, открытое Богом 
человеку87. Раз они называют идею «Богом», они тем самым уже

83 Вот лурак-то! Имясловцы говорят о неотделимости 
(реальной) и отделяют в мышлении своем. Где же тут противо­
речие? Но ведь нечто вроде этого уже высказано Никоном. Он 
говорит даже (см. пр. 32), что имя «отдельно от предмета реально 
не существует» (т. е. неотделимо реально), «но в процессе мыш­
ления всегда может быть отделено от того предмета, коему 
усвояется». Что же, собственно, инкриминирует противникам 
своим Никон?

84 «Разум этого требует». Во-первых, зачем же тогда обви­
нять имяславцев? А  во-вторых, что за ссылка вечная на разум у 
лица, которое ничем его не показало, — если не считать голой 
претензии!

85 «Идея» воистину «есть идея», — глубокая мысль, нечего 
сказать. Но что это значит «только» и откуда это «только» ? А  вот 
откуда.

86 Дальнейшее же — игра слов. Идея (объективная, плато­
новская) есть идея ίплатоновская же, объективная же). А  та 
«идея», которую Никон ставит в виде сказуемого и которая ока­
зывается синонимом «отвлеченность», - «субъективное пред­
ставление» — эта идея есть «идея» английской, психологии, и 
обдгего между этими ав ум я  терминами ничего нет. Эта Локков­
ская, с позволения сказать, «идея» есть именно «.только» идея. 
Платоновская же идея есть просто идея. Все построение Никона 
есть шарлатанское petitio principii. Ему нало доказать, что нельзя 
говорить «идея з  Бог», — ибо toto genere, они дискоржетны. 
Идея-де всецело и насквозь субъективна, а Бог — высшая реаль­
ность. Как же Никон доказывает свой тезис? Он подставляет на 
место Платоновского термина «идея», имеющего онтологический 
объективный смысл, Локковский, позитивистский термин «идея», 
имеющий смысл психологический, субъективный, а затем с тор­
жеством говорит об этой, локковской идее, что она — «только 
идея», т. е. нечто субъективное. К чему это? Если понимать 
«идею» в таком «английском» смысле, то и доказывать нечего. 
Конечно, тогда именославцы не понимают, что говорят.

87 Опять та же путаница! Да разве «внушенное» и «откры­
тое» — синонимы? Открыта может быть некая реальность, до 
тех пор, по условиям своего бытия или по условиям бытия того, 
кому она открывается, — сокрытая от него. Но и до открытия, и 
после открытия эта реальность есть нечто от познающего ума 
независимое, — не модус ума, а бытие объективное. Напротив,

108



признают ее личностью88. Но поелику эта, уже обратившаяся, по их 
учению, в личность идея ими настойчиво признается «Богом», поелику 
ими усиленно подчеркивается, что не только Сам Господь Бог есть Бог, 
но и имя Его есть «Бог»89, то с логическою необходимостью90 из сего 
выходит, что как Существо Божие Само в Себе есть Бог, так и имя Его 
есть Бог, а сим самым в их мышлении91 имя отделяется в особую от 
Бога личность92. Нет нужды делать отсюда логическое умозаключение,

«внушенное» не есть реальность. Оно — только модус ума, модус 
души познающего, — того, кто [в данный момент — зачеркнуто] 
это внушение получил. Внушенное возникает и преходит [?] в 
психике. Это бытие насквозь субъективное, — это иллюзорное 
бытие. Открываемое, т. е. в дан<ном> случае открываемая пла­
тоновская «идея» (или откровенная) — в вечности. Она была, 
есть и будет, и во времени лишь открывается. Напротив, вну­
шенное. т. е. в данном случае Локковская идея, — во времени и 
исключительно временно: оно возникает и исчезает, и ему ничто 
не соответствует в вечности. И Бог — полнота реальности — 
всегда лишь более или менее ясно открывает, но никогда не 
внушает. Откровение предполагает свободу, внушение — рабство 
внутреннее, гипноз. Откровение есть откровение истины, и оно 
освобождает, делает свободным. А  внушение всегда 
[окончательно — зачеркнуто] связывает и подавляет личность.

88 Конечно, хотя это не полное приравнивание... Ну, а по 
Никону, идеи жертвы? [Все, что внушается, мертво — зачерк­
нуто]. Если идеи не личны, то они и мертвы, и безжизненны, и 
мертвя щи. Тогда откровение Божие мертвеное. Слова Божии — 
"Дух и Живот суть" — а разве это не признаки личности? Имя 
Божие "Духовное существо" — а разве это не личность?

89 Это все уже слышали мы... от Варлаама и Акиндина. И они 
говорили, что если энергия есть тоже Бог, то, следовательно, Па- 
лама и афониты признают двух богов. На соборах (!) Паламу 
обвиняли в дву- и многобожии. Но тоже должно возразить про­
тив таинств.

90 Опять Епископ ссылается на «логическую необходимость»! 
[А много — зачеркнуто].

91 Нет, не «в их», а в мышлении варлаамитов вроде Никона.
92 Кто же говорит, что в особую? Или откуда это Никон выво­

дит? Да, имя — личность, это выходит «с логической необходи­
мостью»; но откуда «в особую»? Этот аргумент уж мы слышали от 
еретиков — от монофизитов и др. Если-де Сын Божий — Бог, а 
человеческое естество с Ним будучи неразлучным неслиянно. то 
Иисус Христос — тоже ипостась — особый Бог, четвертое лицо...

109



ведущее к какому-то двоебожию93... О, конечно, они протестуют против 
такого понимания, но здравый разум требует признания сего вывода с 
неумолимою логикою94...

Исповедники нового догмата предвидят такое возражение, но для 
опровержения его у них недостает строго логических построений95 и 
посему они пускаются — с одной стороны, в мистику, с другой — ищут 
всюду авторитетов, чтобы, не входя в рассмотрение вопроса по су­
ществу, подкрепить свое учение их словами96. Они говорят, что в 
учении о духовной жизни опыт важнее науки97. Но жизнь духовная —

93 Нет нужды, — да и невозможно сделать такое заклю­
чение. Но вот нашелся эксперт по части логических заключений.

94 Разум не требует и логика не требует. Но вот разве 
«здравый» разум и «неумолимая» логика требуют... что с ними поДе- 
лаешь [?]. Кажется, самое верное средство — прочитать какой-либо, 
хотя бы гимназический или семинарский, учебничек логики.

95 Опять!
96 Удивительно! Епископ, и даже «архи-» сетует на «мисти­

ку», т. е. на молитвенный подвиг и на «искание авторитетов» как 
на что-то предосудительное для монахов и вообще для пра­
вославных. Что же и делать православному, как не «пускаться в 
мистику» и не «искать авторитетов»?! — По Никону, надо «рас­
сматривать вопрос по существу», т. е. выводить следствия из 
учений софистов, древних и новых, применительно к богосло­
вию. И после таких слов этот, с позволения сказать, православ­
ный епископ требует внимания к своим словам. Во имя чего? — 
Во имя Бэна и Кондильяка? — Но позвольте уж пользоваться 
ими тогда в оригинале, а не из двадцатых и, притом, умственно 
весьма нечистых рук. Позитивизм — так позитивизм! И уж тогда 
прочь с дороги архиерейское чванство. Тогда будет с «товарища­
ми» «с.-д.», но никак не под ферулой иезуитского Антония или 
хамского Никона.

97 «Они говорят». Действительно, — новость. Итак, наука 
важнее духовного опыта?! Но если и принять этот абсурд, то 
Никон-то что противопоставляет от себя этому духовному опыту, 
столь им пренебрегаемому? У него-то где наука, что он чванится 
пред «простецами»? Если чванятся не имеющие опыта духовного 
проф. Акад<емий> и учителя Семин<арии> и Дух<овных> 
уч<илищ>, то это еще на 1/2 простительно: во-первых, они не 
обещались пред Богом и людьми посвятить себя исключительно 
стяжанию Духа, а во-вторых, у них есть («чуть-чуть»!), чем 
чваниться — наука. Но Никон — монах, обещавшийся отдаться 
«мистике» и сего не выполняющий, — чванится наукой, которой 
даже не нюхал. Какое нахальство! И это пред людьми не только 
не ниже стоящими, но зачастую и выше его по образованию и 
бесконечно выше по духовной опытности.

110



одно, а точное изложение веры — другое98. Такие великие учители мо­
нашества, как преподобный Иоанн Лествичник и Варсануфий Великий, 
предостерегают монахов" , даже безмолвников, посвятивших себя выс­
шему подвигу, от занятия догматическими исследованиями100. 
«Неизмерима глубина догматов, говорит св. Лествичник, и уму безмолв- 
ника не безбедно пускаться в нее. Не безопасно плавать в одежде, и 
подверженному страсти101 касаться богословия» (Леств. Сл. 27, гл. ΙΟ­
Ι 1). И когда один брат вопрошал преподобного Варсануфия: «если в 
моем присутствии состязаются о вере с кем-либо из неправо мудр­
ствующих о ней, должен ли и я состязаться или нет? Ибо помысл гово­
рит мне: когда молчишь, то изменяешь вере», — великий авва прямо и 
решительно отвечал: «никогда не состязайся о вере; Бог не требует от 
тебя сего, но лишь того, чтобы ты веровал право, как принят от святой 
Церкви при крещении, и чтобы соблюдал заповеди Его. Сохрани сие и 
спасешься. Беседовать же о догматах не следует, ибо это выше тебя102. 
Но молись Богу о своих согрешениях и в сем пусть упражняется ум

98 Но точное изложение веры обязательно предполагает, 
прежде всего, духовную опытность, духовную жизнь, и, если не 
имеешь своей, то должно (минимальное требование!) внимать 
словам чужого опыта. Кроме того, для точного изложения веры 
желательно, а иногда почти необходимо, философское развитие. 
Однако Никон не имеет последнего и не желает считаться с пер­
вым. Чем же он берется учить и почему его голос должно при­
знать за оракул? А если из десяти таких Никонов составить си­
нод или, по определению Регламента, «постоянную ассамблею», 
то почему эта «постоянная ассамблея» отождествляется с Самой 
Истиной?

99 «Монахов». А  Никон кто? И почему предостережения 
«великих учителей монашества» для него не обязательны?

100 Но если Никон искренно ссылается на эти предостере­
жения «лаже» безмолвникам, то кольми паче надлежало бы ему 
самому внимать им и «не заниматься догмат<ическими> иссле- 
дов<аниями>, в которых он явно, даже не с духовной точки зре­
ния, а просто человеческой, ничего не понимает.

101 Во всяком случае Никон более «подвержен страсти», не­
жели Иларион или И<оанн> Кронпгг<адтский>. Ну и «не пла­
вай». А  он именно «плавает», — как на экзаменах ученики, не 
знающие своего билета.

102 Значит, если даже допустить, что имеславие — заблуж­
дение, то из слов преп<одобного> Варсонуфия следует, что Ни­
кон не должен «состязаться о вере» и «беседовать о догматах», 
ибо это — «выше его». Но если бы Никон отрекся от своего мо­
нашества и сказал бы — «я Епископ», то тогда пусть услышит: не 
Епископ, ибо нет епархии; а если бы была, то учил бы лишь свою 
паству. Никон же лезет в ч уж у ю  Церковь, даже не епархию.

111



твой100. Берегись, чтобы в сердце своем не осудить имеющих такое 
собеседование, ибо ты не знаешь, право ли говорят они или нет104. Бог 
будет судить оное дело; если же будешь спрошен, скажи: простите меня, 
отцы святые, это выше меня»105 (отв. 702). В другом месте тот же свя- 
тый отец вопросившему о мудрованиях Оригена, между прочим, пишет: 
«небеса ужасаются, о чем любопытствуют люда. Земля сотрясается, как 
они хотят исследовать непостижимое. Это догматы языческие, это пус­
тословие людей, которые думают о себе, что они нечто значат...·106 
(отв. 606). И святый Григорий Богослов пишет: «незнающему богослов­
ских наук непозволительно и рассуждать о догматах в е р ы ,  как боль­
ному глазами нельзя смотреть на солнце, так и неученому в богословских 
науках нельзя и учить о новых догматах108. Было бы очень полезно со­
временным инокам -богословам на Афоне припомнить сии наставления 
св. отец109.

Излагать учение о божественности имени Божия есть дело право­
славного богословия, а не аскетики110. Опыт духовной жизни — великое 
дело, и многие богословы почерпали в нем благодатную помощь Божию 
к уразумению и выражению в своих писаниях истин веры, но не всяко­
му подвижнику это дается111. Притом всеконечно они не дерзали в сем 
великом деле полагаться на свой только личный опыт, на свои выводы 
из сего опыта112, а строго проверяли свои мысли учением Церкви, яко

103 Вот, вот. Молись «о своих согрешениях» и «в сем пусть 
упражняется ум твой» — молись о чванстве своем, о сребро­
любии своем...

104 Да, Никон, «берегись, чтобы в сердце своем не осудить 
имеющих такое собеседование, ибо ты не знаешь, право ли они 
говорят, или нет».

105 Вот и скажи, когла спросят тебя: «Это выше меня». А  ты, 
нахал, когда не только не спрашивают тебя, но гонят тебя вон, 
лезешь, да еще с войсками.

106 Кто, кроме тебя, думает так о себе?
107 Вот и не рассуждай, ибо ты воистину не знаешь.
108 А ты ученый?
109 Почему современным инокам-бо го словам, а не тебе?
110 Никон и не подозревает, что аскетикою называется наука 

о дух<овной> жизни, а вовсе не самая духовная жизнь. Разу­
меется, говорить об Имени — дело богословия, а не аскетики. Но 
и для богословия, и для аскетики необходимо считаться с духов­
ным опытом.

111 Не всякому подвижнику это дается — так. Но разве от­
сюда следует, что всякому не подвижнику, каков Никон, непре­
менно дается только потому, что он не подвижник. Епископ 
кичится тем, что он подвижник, — больше ему нечем 
кичиться.

112 Кто же полагается на свой только личный опыт, на свои 
выводы?..

112



единой непогрешимой хранительницы истины Божией113. С великим 
дерзновением говорили о некоторых истинах такие подвижники, как 
преподобный Серафим Саровский и отец Иоанн Кронштадтский, но и 
они не выдавали своих мыслей за точно изложенные истины, за догма­
ты, как это делают отец Иларион и Антоний Булатович, не дерзали со­
ставлять своих вероопределений, и ни один учитель Церкви не посмеет 
назвать своего личного мнения догматом, хотя бы находил и у других 
церковных писателей нечто, подтверждающее его мнение114.

Из авторитетов новые учители более всего ссылаются на отца Иоан­
на Кронштадтского. Но должно помнить, что, как заметил один писа­
тель, он приобрел известность не своими учено-богословскими трудами, 
а подвигами и благодатными дарами115. А св. Апостол Павел говорит, 
что Бог разделяет Свои дарования — каждому свое. Отец Иоанн имел 
дар по преимуществу молитвы и исцелений, митрополит Филарет Мо­
сковский — дар мудрости и постижения учения церковного, ине — 
иной дар116· Церковь непогрешима не в отдельных своих членах, а в 
целой полноте своей («плирома», исполнение Церкви)117. Если бы 
о. Иоанн дожил до появления нового учения об имени Божием, то, ко­
нечно118, он разъяснил бы нам те выражения, которые главным обра­
зом119 полагают в основе нового догмата12°. Пример сему — его протес­
ты против искажения его мыслей так называемыми иоаннитами, кото­

113 (ср. 96). Это-то и делают, «ища авторитетов», — что Ни­
кон только что осудил.

1,4 Почему же Никон и Синод, даже не находя у других цер­
ковных писателей ничего подтверждающего их мнение, осужда­
ют учение, которое имеет себе подтверждения...

115 А  разве Никон да Троицкий, а отчасти и Антоний, при­
обрели известность «своими учено-богословскими трудами»? 
Преимущество их пред И<оанном> Кронпгг<адтским> лишь в 
том, что они не впадали в подвиги и не страдают благодатными 
дарами, которые, по мысли Сергия-Синода, являются столь важ­
ным препятствием на пути богословского постижения того, что 
есть «на деле».

116 Какой же имеет Никон?
117 Итак, значит, Синод, претендующий на непогрешимость 

(«сама истина») есть πλήρωμα, «исполнение Церкви».
118 Возможно, что и «разъяснил бы», хотя они и так ясны. 

Но почему же Никон уверен, что «разъяснил бы» так, чтобы 
вместо «да» получилось «нет»? Почему не сказал бы паки «да»?

119 Ничуть не «главным образом», а между прочим.
120 «Новым» никто не признает это учение. «Догматом» если 

кто и называл, то лишь в не собственном смысле — в смысле 
истинного учения, в смысле δόγμα

113



рых он не стесняясь121 предавал открыто анафеме. Имея в виду, что 
Церковь в своих вероопределениях нигде не учит так, как учат защит­
ники нового догмата122, я дерзаю утверждать123, что не учил124 так и 
о. Иоанн и что смысл тех выражений, которые приводятся ими, не 
тот125, какой они в них находят, тем более, что, как оказывается126, 
выписки взяты в большинстве не из подлинных записей о. Иоанна, а из 
перевода с английского. Подлинник же на английском языке представля­
ет как бы пересказ, свод мыслей, а не точных слов о. Иоанна127, в изло­
жении уже англичанина, который потрудился пересмотреть дневники 
его и извлечь из них в своем изложении то, что ему было особенно по 
сердцу128.

Какой же мог быть смысл у о. Иоанна в приводимых выражениях? 
Позволяю себе ответить на сей вопрос, как это представляется воз­
можным123.

Делатели молитвы Иисусовой свидетельствуют, что « когда ум бы­
вает заключен в сердце», когда все духовное существо человека бывает 
сосредоточено на мысли о Боге130, причем мысль, при содействии благо­

121 То иоанниты, выдумывавшие свое, а то о. Иоанн, сам го­
воривший об Имени! Иоаннитов предавал анафеме, а имеславие 
не предавал. Какое грубое petitio principii у Никона.

122 Кое-что («богоипостасность имени Иисус» и др.) содер­
жится прямо в вероопределениях. Кое-что косвенно. Остальное 
содержится в символ<ических> книгах и в церковн<ом> Преда­
нии и Писании. Нельзя говорить: «Церковь не учит так». Цер­
ковь не учит так вполне открыто и ясно. Но уж наверное Цер­
ковь не учит по софистической философии, по-Никоновски.

123 Дерзостью ничего не сделаешь. Нет оснований для этого 
утверждения решительно никаких, и, напротив, все основания 
для противо-утверждения.

124 Учил же!
125 Какой же?
126 Когда и где это оказалось?
127 Однако, о. Иоанн эти «мысли» издавал по-русски! Однако 

они выходили многократно и были разрешаемы цензурой.
128 Что за чепуха! Откуда это? И неужели «англичанин» стал 

бы писать отсебятину, а о. Иоанн дозволил бы ему?! Вот где дей­
ствительно не мешало бы «строгой логики» и «здорового разума»!

129 Нельзя под определенные утверждения о. Иоанна под­
ставлять фантастические догадки, — тем более являющиеся пря­
мым уничтожением той мысли, которая в этих утверждениях 
содержится.

130 Тут-то, в этих якобы синонимических выражениях и со­
держится вся никоновщина. «Когда ум бывает заключен в серд­

114



дати Божией, как бы131 благоговейно предстоит невидимо присутствую­
щему Богу по слову псалмопевца: "предзрех Господа предо мною выну" 
(Пс. 15, 8)132, тогда согревается сердце человека прикосновением к нему 
Божией благодати, и сладостно бывает молитвеннику самое имя Господа 
Иисуса Христа держать в своем уме или, лучше сказать, — в сердце, по 
слову того же псалмопевца: "помянух Бога и возвеселихся" (Пс. 76, 4). 
Сие-το состояние, испытываемое молитвенником, дает ему уверен­
ность133, что Господь внемлет его молитве, что Он, милосердный, тут, 
около него134. — Где же? вопрошает его дух его, как бы желая обнять 
Неосязаемого:133 — Человек привык мыслить всякое существо в каком- 
либо пункте пространства136, в данный момент он ощущает прикоснове­
ние благодати в сердце — там, где он в смиренной любви держит и как 
бы лобызает имя Господа, и вот, в умилении сердца, в восторге духа он 
готов воскликнуть: «TU здесь, Ты со мною, Господь мой и Бог мой! Доб­
ро есть мне с Тобою быта!» И137 его мысль емлется за сладчайшее имя

це» Никон толкует позитивист ически, в виде простой концентра­
ции внимания. Момент объективный в познании, т. е. приобще­
ние познающего познаваемому для Никона абсолютно отсут­
ствует, и его познание — это познание по учению софистов. Но 
если так, то и доказывать далее нечего.

131 Что значит это семинарское «как бы»?! «Предстоит» или 
«не предстоит»? Лицемерными «как бы» Никон ухитряется в 
ханжеские выражения включить величайшие кощунства.

132 А  разве Псалмопевец говорит: «как бы»? Нет, — просто 
«предзрех». Но позитивисту этого не понять и не принять, и вот, 
делая вид, что принимает слова Псалмопевца, Никон спешит их 
аннулировать посредством «как бы». Т. е. читай: на молитве — 
«как бы предзрех», но «на деле», по богословию, ни в коем 
случае це предзрех. Псалмопевец говорил-де разгоряченный мо­
литвою, в тумане благодати, а мы, семинары, своим умом дошли, 
что «все это миф».

133 Уверенность-то есть у всякого, и вовсе не у подвижника 
на молитве. А  у подвижника появляется уже не уверенность, а 
знание, ощущение присутствия Божия.

134 Это ошушается. интуитивно зрится.
135 Этот вопрос нелеп, ибо подвижник и без него непосред­

ственно знает где.
136 Чепуха! Есть множество вещей (идей, например, числа, 

идеалы, ангелы и т. д.) вовсе не мыслимых в пространстве, по/ 
крайней мере, в чувственном пространстве.

137 Очевидно, подвижник Никона — в прелести. Радуется Бо-
гу и ни с того ни с сего «емлется» за фикцию. Имеет Бога и хва­
тается за «экватор». Напротив, по Никоновским построениям 
следовало бы, что если лаже Никон видит мнимость бытия Име­
ни, то на молитве подвижник окончательно «вменит его в уме-

115



Божие, как бы138 за ризу Христову, как бы139 за пречистая нозе Его. И 
все сие совершается столь быстро140, столь неотделимо141 проходит 
один момент переживания ощущений от другого, что у молитвенника 
может возникнуть мысль142 о присутствии Самого Господа в Его имени, 
и прикосновение лучей благодати143, согревающей сердце, может быть 
принято1*4 или, по крайней мере, для краткости выражения в слове145, 
названо присутствием Господа в Его имени, хотя на самом деле146 все 
сие совершается в сердце, самое же имя не есть, как я уже выше ска­
зал, реальное нечто147, а лишь условное умопредставление, хотя бы и

ты», забудет о нем, бросит этот костыль ума. Но он почему-то 
вдруг «емлется».

138, 139 Опять «как бы». Это «экватор»-то как бы «нозе» и 
«риза»! Вот уж поистиие, прибавь к чему угодно «как бы», и полу­
чится понятие противоположное. «Как бы» предстоит значит «не 
предстоит», «как бы нозе» — значит «не нозе», а «экватор».

140 Какой позитивист откажется от объяснения столь соб­
лазнительного? Добавьте еще сюда: разгоряченное состояние на 
молитве, дурную наследственность людей, склонных к молитве и 
подвигам, — для большей выразительности еще несколько поло­
вых извращений и, конечно, пьянство, — влияние голода, ладана, 
самовнушения — и тогда получится совсем «научное» объясне- 
-ние. А  ведь Никон «своим умом» дошел до сего. Коновалова за 
подобное объяснение хлыстовских радений прогнали из Акаде­
мии, и Никон, епископ, также объясняет молитвенное созерца­
ние православных подвижников.

141 Т. е. «на молитве-де все путается, все смешивается».
142 Да уж кажется, если в голове такой сумбур, то «может» 

«возникнуть мысль» о чем угодно. Но «в здравом уме», т. е. по 
окончании молитвенного разгорячения, всякая такая мысль, как 
совсем нелепая, должна бы, кажется, рассеяться.

143 Какое гнусное кощунство! Никон говорит как последний 
из психопатологов и осмеливается говорить о благодати. БЛАГО­
ДАТЬ, значит, вводит в обман и в прелестное мечтание! Благо­
дать — у тех самых, которые по Антонию В<олынскому> хлыс- 
товствуют!

144 Кем принято? Никоном? Ведь это ложная мысль.
145 Как так? Когда на этом настаивают люди, повторяют не­

однократно...
14° «На самом деле». Да Никон-то откуда это знает. Молит­

венники заблуждаются. Никон де заблуждается о молитве, — 
ибо он не молитвенник и молитвенного подвига не знает. Почему 
же он знает, что делается «на самом деле» в молитве и где. — в 
сердце ли, или в ином месте.

147 Если имя не реальное нечто, то говорить о «присутствии» 
в нем чего бы то ни было реального — это уже не «как бы» истина, 
а явное и грубое заблуждение. В это-то заблуждение, в которое

116



Самим Богом нам открытое148, как необходимое для нашего мышле­
ния149, чтобы обратиться мыслию150... к непостижимому, умом необъ- 
емлемому, словом невыражаемому Существу Божию151. Здесь неприме-

не впадают позитивисты, «прикосновение лучей благодати» об­
рекает впадать молитвенников.

148 Во-первых, и Сам Бог не может открыть то, что не реаль­
но, а фиктивно по своему бытию и, следоват<ельно>, возникает 
чисто субъективно. Во-вторых, какое кощунство говорить об 
УСЛОВНОСТИ (!) того, что открыто Богом.

149 Наконец, «условием» называется то, что м<ожет> быть, а 
м<ожет> и не быть, м<ожет> быть так, а м<ожет> б<ыть> и 
наоборот. Как же Никон теперь называет Имя необходимым для 
мышления, необходимое — значит не условное, значит такое, без 
чего не может существовать мышление как таковое, т. е. без чего 
человек не человек. Это значит, нечто, имеющее значение не 
только как модус (т. е. случайное состояние) человеческого разу­
ма, но и как необходимая принадлежность разума, атрибут его, т.
е. имеет значение объективное.

150 Но почему Никон не хочет себе задать двух вопросов:
1) во-первых, почему же именно человек не может без Име­

ни «обратиться мыслью» к непостижимому и т. д. Общая ссылка 
на слабость ума ничего не говорит, ибо надо определить, в чем 
же именно эта слабость? Иначе будет idem per idem: не может, 
потому что слаб, слаб потому что не может. Итак, почему 
человек не может обратиться мыслью к Богу без Имени.

2) Если без имени не может (а имя — условность, фикция, 
«экватор») — то почему, [будучи присоединено к не могущему 
мышлению, им — зачеркнуто], с именем может? Как ничто, при­
соединенное к бессилию, дает нечто, и сильное даже?

Если бы Никон вник в эти вопросы, то он понял бы, что 
имеется у Имени бытие не только субъективное, условное, но и 
объективное, транссубъективное... И отказался бы от своего по­
зитивизма и своих еретических взглядов.

151 Да, существо Божие непостижимое, умом необъемлемо, 
словом невыразимо. Однако Никон, по-видимому, думает иначе и 
думает, что помощью «экватора» оно делается постижимо, и объ- 
емлемо, и выразимо. Никон опять смешивает существо и энер­
гию. Но... оставим ему его заблуждения и путаницу. Допустим, 
что он правильно говорит — об энергии. Тогда спрашивается: 
почему же непостижимая, необъемлемая и невыразимая энергия 
Божия делается вдруг постижимой, объемлемой и выразимой 
пустым звуком — «экватором»?

117



нимо152 понятие о вездесущии153 Божием, ибо для имени нет про­
странства154, к коему относится понятие вездесущия Божия155.

Можно думать, что и о. Иоанн, переживая благодатные состояния в 
молитвенном общении с Богом, свои переживания набрасывал на бума­
гу, не заботясь о догматической точности выражений в своих летучих 
заметках или дневниках. А англичанин, человек иных догматических по­
нятий, иного воспитания в учении веры, изложил сии мысли о. Иоанна 
по-своему. При печатании же русского перевода о. Иоанну не было вре­
мени точнее вчитаться в текст перевода и лучше оформить свои мысли в 
догматическом отношении, тем более, что едва ли ему могло прийти на 
мысль, что явятся люди, которые его слова-наброски будут принимать за 
строго выраженный догмат. Религиозные переживания легче и сво­
боднее выражаются в поэтических формах, нежели в точных догмати­
ческих определениях. Надо и то сказать, что если один даже из великих 
отцов Церкви, по недоразумению, некоторое время держался непра­
вославных мнений о вечности мучений, то тем простительнее о. Иоанну 
не быть точным в выражениях своих мыслей — переживаний и он, 
конечно, исправил бы их, если бы кто ему указал на эти неточности156.

152 Может быть и не применимо, но не-применимо, ибо по­
нятие вездесущия в данном случае недостаточно сильно, а не 
потому, что оно слишком сильно. «Неприменимо», если подыс­
кать термин более сильный («παρουσία»?). Применимо — если 
ничего более сильного сейчас не имеется.

153 Чепуха! Разве иезлегутие относится к пространству? 
Напр<имер> в ангеле есть Бог? в душе есть? в уме есть? в 
Царстве Небесном есть? И т. д. Но все это — не в пространстве 
(чувственном). Вездесущие относится ко всебытийности, а не к 
простраству только. В пространстве — лишь низшие виды бытия, 
а Бог — во всех видах, в высших же наипаче.

154 Если имя — «экватор», то, разумеется, для него «нет про­
странства». как нет пространства и для других чисто-субъектив- 
ных состояний ума. Но если имя не «экватор», а нечто большее, 
то вопрос о пространстве его — вопрос сложный. «Умное место», 
там, «пренебесный и мысленный жертвенник» Божий, — τοπος 
νοητος быть может, и окажется тогда местом Имени, — местом 
не чувственным, но все же местом, пространством.

155 Можно ли говорить, что в Св. Дарах Бог присутствует зав 
же. как и во всем мире? — Конечно, нет. Есть разные виды при­
сутствия Божия и едва ли присутствие Божие в Имени может 
быть отождествлено с вездесущием Его в любой вещи мира!

156 Во-первых, о. Иоанн Кр<онштадтский> кончил академию 
и, с точки зрения Никона, должен очень хорошо разбираться в дог­

118



Я довольно подробно остановился на выписках из писаний о. Иоанна 
Кронштадтского потому, что из всех свидетельств, приводимых 
о. Булатовичем из обширнейшей аскетической литературы, этот по­
движник-молитвенник выпуклее всех выразил учение о Божественности 
имени Господня в благоприятном для о. Булатовича виде157. И не могу не 
высказать удивления, как мало автор Апологии использовал сию литера­
туру158: ведь святых отцев считается у Миля до 400 томов!159 Равно и из 
русских богословов почти нет ни одного, кроме нескольких строк из еп. 
Игнатия Брянчанинова160, а на еп. Феофана о. Булатович бросает даже 
тень, будто «по богатству ума ему не давалось сокровище простоты сер­
дечной, а ею-де только и познается Бог по имени Иисус»161. Ясно, что не 
нашел он в писаниях сего святителя, преисполненных опыта духовного, 
того, чего искал — подтверждения своих мудрований. Величайший бого­
слов последнего времени митрополит Филарет Московский, сам мистик 
по своему духовному складу, им совершенно обойден162, не говоря уже о 
других. А  трудился о. Булатович много и усердно163, собирая отовсюду164 
все165, что только было можно подобрать в свою пользу. И если принять 
во внимание, что, не находя прямых определений своего нового догмата, 
он выписывал места относящиеся не только к имени Господа165, но и к

матических определениях. Во-вторых, Никон приписывает 
о. Иоанну рассеянность такую, которую трудно предполагать 
даже у человека вовсе не понимающего ответственность за вся­
кое слово. Исправил бы о. Ио<анн> свои «неточности» в смысле 
Никоновском, или же паки усилил свою мысль — сие неизвест­
но, и на это ссылаться нечего.

157 А  весь Ветхий Завет?
158 А  стало быть Никону известно, что есть еще свидетель­

ства?
159 Видел ли Никон хоть корешки переплетов этих «400» то­

мов, что так легко говорит об использовании их? Кого запуги­
вает?

160 Можно было набрать и еще.
161 Однако Феофан, действительно, был подсеминарен!
162 Очень жаль, что обойден, ибо он высказывается за Имя: 

«Имя Божие есть вещь святейшая в мире и ею совершаются все 
Таинства — толк<ование> на мол<итву> Госп<одню>.

163 Сомневаюсь! Можно ли сказать «трудился! много» про 
человека, который занялся несколько месяцев случайным подбо­
ром цитат и рус<скими> переводами> св<ятых> от<цов>. Ис­
следований (немецких) о сем он не читал вовсе.

164 Вовсе не отовсюду, во-первых; а во-вторых, даже 
В<етхий> 3<авет> использован чрезвычайно плохо.

165 Вовсе не все, даже не значительную часть!

119



действиям Божиим, благодати и под., всячески стараясь истолковать 
некоторые, казавшиеся ему подходящими выражения святых отцев 
(напр., Тихона Задонского, Иоанна Златоуста и др.), то нельзя не удив­
ляться скудости и туманности избранных им мест166. Приводит он того 
или другого св. отца, точного выражения о Божестве (т. е. что имя Бо­
жие — Бог) не находит и начинает осыпать читателя вопросами: 
«Видите, видите, слышите?»... Делает выводы, прибегая к натяжкам, 
интерполяциям и под Правда, два-три места есть для него более или 
менее благоприятные и он, приведя их, торжествует167. Но если бы 
учение сие было принято Церковию как догмат, то отцы и учители 
Церкви раскрыли бы его гораздо полнее168: ведь речь идет о спаситель­
ном имени Господа169.

Намеренно или по незнанию греческого языка у о. Булатовича 
встречаются и неточности переводов в его выписках из перво­
источников. Например, приводит он слова св. Феофилакта, в его толко­
вании на Деяния Апостолов гл. 2, 38: «Имя Иисуса есть Бог, равно как 
имя Отца и Святого Духа», но имя Иисус ставит вместо родительного 
падежа в именительном: Иисус и мысль такою подменою падежа изме­
няется в его пользу: выходит, что самое имя «Иисус» есть Бог, тогда как 
у Феофилакта мысль просто та, что не к имени или слову Иисус надо 
относить сказуемое Бог, но что под именем Христовым надо разуметь 
Бога, второе лице Святыя Троицы, как под именами Отца и Духа первое 
и трети е.

Особенно подчеркивает, и не раз, в своей Апологии о. Булатович пя­
тое определение против Варлаама, по-видимому, вовсе не подозревая, 
что там говорится о Божественности, а не о Боге, и в греческом тексте 
читается не Феосъ, а Феотисъ — Божественность'170.

166 А до I-го Собора много ли было мест, говоривших прямо 
о ομοουσιος? !

167 Надо [же — зачеркнуто] ли с ними считаться? Но их не 
два-три.

168 Это учение, прямо потому не выражалось, что все были 
реалистами-платониками и оно само собою подразумевалось. 
Тогла говорить об этом было бы банальным. Но все (многое) 
остальное подразумевает это учение и без него делается бес­
смысленным.

169 Спасительный «экватор»! Спасительное «условное умо- 
представление».

* Кстати, насколько можно доверяться о. Булатовичу в переводах с греческого, 
можно судить по следующему примеру. Вот его перевод 5-го определения против 
Варлаама: «Также тем, кои думают и говорят, вопреки Божественным словам 
святых и образу мысли Церкви, что только об одном существе Божием говорит­
ся имя Бог, и не исповедуют того, что отнюдь не меньшим почитается Боже­
ственное действие, как тому научают нас Божественные тайноводители,

120



/почитающие во всех отношениях одинаковыми, как существо Отца и Сына и 
Святаго Духа, так и действие Их, — анафема, анафема, аяафема!» -  А вот 
точный перевод г. Троицкого: «Еще же мудрствующим и говорящим, что имя 
Божества говорится об одном только существе Божественном, и не исповедую­
щим согласно богодухновенным богословствованиям святых и благочестивому 
мудрствованию Церкви, что оно прилагается не менее и к Божественному дей­
ствию (энергии), и наоборот, только таким образом всячески настаивающим на 
одной Божественности Отца, Сына и Святаго Духа, говорит ли кто, как Боже­
ственные тайноводцы, об их сущности или же действия, и учащим нас этому -  
анафема!» [Арх. Никон]

170 Прежде всего, слова « Божественность» в церковном язы­
ке не существует (см. напр.: Гр. Дьяченко. Полный церковно- 
славянский словарь. М., 1900). А  т. к. слово υεοιης, которое Ни­
кон переводит через «Божественность» весьма употребительно в 
церковном греческом языке, то отсюда следует, что переводчики, 
а в лице их и Церковь Русская, не нашли возможным сочинять 
такое слово или не сочли его соответствующим слову θεοτης. 
Чего же Никон сочинительствует? И, как увидим, — тен­
денциозно. ибо редкое интеллигентское слово «божественность» 
есть слово весьма многосмысленное и значит: «Состояние бо­
жественного; свойство, качество, сущность его, происхождение 
из божественного источника» (Даль, — Толк. Слов. изд. 3-е. М., 
1903, столб. 263). Слово же «божественный» само неопределенно, 
и значит (Дьяченко, стр. 54 — 55): а) на церковном языке:

1) 9εικος — свойственный Богу (Ак. Б. ик. 8)
— к Богу устремленный, обращенный

(в. 5 н. чет. к. 2, п. 8 тр. 2)
— святой, священный (1, 26 п. 9. 1 к. 10 п)

2) ενθεος — боговдохновенный (в 2 н. чет. трип. п. 1, тр. )
— в Боге и для Бога совершаемый
— Богом сообщаемый (Ав. 12 к. 2 п. 1, 2)

3) θειος — досточтимый (в пят. 1 нед. чет. Феод. Тир. стих 4) —
чрезвычайный, высочайший (в 5 нед. чет. п. 8).

[зачеркнуто]. А  по-русски «божественный — свойственный Богу, 
исходящий от Него; Ему подобный; высокий, превосходный, пре­
красный, несравнимый, недостижимый» (Даль, т. 1, столб. 262). 
Следовательно, мало употребительное ныне, а в древности и во­
все не употребительное слово «Божественность» может означать 
как почти самую тесную связь с Богом, так и ничто вовсе к Богу 
не относящееся — 1) состояние. 2) свойство. 3) гуттгность — что? —
а) Бога, б) подобного Богу, в) превосходного, хорошего и т. д. — 
Т е. как тесное, так и весьма поверхностное отношение — к 
Гюгу или к твари.

121



И вот Никон пользуется словом столь неопределенным 
[зачеркнуто] в вопросе, требующем столь высокой степени точ­
ности.

К тому же он приводит под строкою перевод Троицкого, со­
гласно которму θεότης должно передавать чрез Божество. Но и 
слово Божество, хотя и более определенное, недопустимо, ибо 
оно относится к гуптности Божией. Как же передать слово 
θεοτης? В Библии слово  ̂θεδτης употреблено лишь раз:

Кол. 2, 9— εν αυτρ κατοικεί παν τό πλήρωμα της θεότητος — 
«яко в том живет всяко исполнение Божества Телесне», но зато 
есть приблизительно^ равносильное ему слово θειότης.

Рим. 1, 20— η τε αιδιος αυτου δυναμις και θειότης — «и прис- 
носущная сила Его и Божество».

По определению Анфима Газиса (Λέξικον/Εν Βενετία, 1809, 
Т .1 .С  1939).β , , β , , „

"θεοτης -  η ουσία, η αξια, το είναι του θεου '̂, α (Α. χ. 1927) w ^  
"θειότης -  θειχη μεγαλειότης -  αξία, η οντοτης, η ουσία του θεου. 

3Επ δέ και^αντί τό8 θρηςκεία,^ ÿi ο̂κς. Βουν".JΑσκήσεις θεότητος", 
διάφορευς ασκήσεις δια να δωσ η ιδέας περι υς ησκεια^ και οτι το νειόν 

’Ον, η ош Θεός είναι πανταχυ. Περι  ̂θειότητος άυτου кш μαντικής". 
Πλουταρχ. Περ^της εος. Θεόυ Λατρείας η θρησκείας αοτόυ, εμοί δοκεΤ 
&μως, δ'τί ένταυ ή λέξις κεΤται αντί του Θειασμός, δυναμις μαντική". 
Ε. A  Sophocles. — Greek Lexicon of the Roman and Byzantine 
Periods (from В. C. 146 to A. D.). N. York 1881, p. 578: θεότης — 
divinity, divine nature. Paul. Cb. 29. Volent, 1273 A. Lucian. Jcarem 
9. Melito 1221 A. Clem 1. L 277, του κύριου. Orig. L 696 III 989 A. IV 
29 D. Eus II, 120 В. d.p. 572 θειότης — divinitas, deity, divine nature: 
divinity. Spt Sap. 189, Paul. Peus.

1 681 C. 11. 3 E. 665 A et alibi. Lucian III 149. Theophol (?) 329. 
Pria. 748 В. 805^С. 932 D. 352 В. του ίησω(?) 353, της γ άερης. Athan. 
L. 97 Α του λογου του παιδός.

2. Divinity of rather Sacredness (sacred majesty), a title applied 
to kings and emperors. Eus II 700 В. Ormo I, I. Athan L 409, B, 
Constantine and his sons (?) gregenet. 597 Α, η η ετιρα. Justinian. 
Cod. 1, 3, 18.

Σκαρλάτες ο Βυζάντιος, Λεξικόν.
6.600. θεός. δ θεός, ή θεότης 
θεότης. η ουσία του Θεου, ο θεος"
_  , '  - '  -  ’  «V -  / С ·  f  ~  ~
6 597 θειοτης -  το μεμαλετον της θεοτητος, η ιεροτης των θειων 

πραγματων".
[Карандашом: Θειότης приблизительно соответствует слову 

« Божественность» ].

122



И это смешение двух слов — Бог и Божество, Божественность — у 
него проходит чрез всю книгу. Множество выписок он не привел бы 
вовсе, как к делу не относящихся, если бы различал эти два понятия. 
Ведь никто из православных не дерзнет и подумали,, что святейшее имя 
Господа нашего, что все имена Божии, все словеса Божии — не святы и 
не божественны, как Богу единому принадлежащие. Но Божественность 
и обожание — два понятия различные. Бог есть всесовершеннейшая 
Личность, Божественность же — принадлежность Богу, качественность 
предмета, и конечно все действия Божии — Божественны, как проявле­
ния Божией жизнедеятельности и свойств Его, но назвать их Богом 
значило бы обоготворить их, признать их всесовершенною Личностью, 
что уже противоречит всякой логике, всякому здравому понятию о Боге 
и свойствах Его. Вот почему и упомянутое определение собора не 
употребляет ни разу слова «Бог» в отношении к действиям Божиим, а 
ставит слово «Божественность». Только в неправильном переводе на 
русский слово «Феотисъ» передано словом «Бог».

Божественные действия непостижимы и постигаются только верою. 
Верою мы восприемлем учение о благодати Христовой, присущей, на­
пример, св. иконам, честному кресту Господню, св. воде, св. миру и 
другим священным предметам. Значит ли это, что Бог присущ сим 
предметам всем Существом Своим — так, что сии предметы сами по 
себе — Бог? Но тако мыслящих св. Церковь предает анафеме, повелевая 
воздавать св. иконам поклонение «относительно, а не боголепно».

Понятия: Бог в Существе Своем и благодать Его — не тождествен­
ны. Мы — чада Божии по благодати, а Господь наш Иисус Христос — 
единородный Сын Бога Отца по существу. Благодатию Своею, сею 
непостижимою силою, сим даром Его благости Он пребывает с нами, ча­
дами Его благодати, присно, незримо; по вездесущию Своему, всемогу­
ществу и благости соприсутствует Он и всей твари, но если в этом 
смысле понимать Божие соприсутствие именам Божиим, то таковое бу­
дет неотличимо от соприсутствия всей твари. Надо при сем помнить, 
что вся тварь есть реальное бытие, а имена суть лишь символы, знаки 
отвлеченных умопредставлений, существующих только субъективно в 
нашем сознании как необходимый элемент нашего мышления. Они, ко­
нечно, имеют содержание, но не пространственное, а идейное, и вне 
тесных рамок нашего телесного бытия, как условные звуки и слова, не 
нужны. По крайней мере, язык небожителей — не наш человеческий, а 
каков он, — мы узнаем тогда, когда сами будем небожителями, если 
сего удостоимся. Следовательно, придавать силу и значение именам, как

Eueken Wörterbuch der Philosophischen Begriffe, 1, 3-t Aufl. 
Berl. 1910, 3. 461; Gottheit: 1) das Wesen Gottes, das Gottlichsein, 2) 
Gott [карандашом добавлено] см. 894—895, здесь же примечания 
относи<тельно> θεος.

123



таковым, веровать в имена, как в нечно безусловное, как личные су­
щества (а слово «Бог» непременно предполагает Личность) — нельзя; а 
если так, то и называть их «Богом» значит низводить Существо Божие в 
область не только сотворенных, ограниченных тварей, но и в область 
реально — ни духовно, ни материально — несуществующих, а лишь от­
влеченно мыслимых понятий. Это будет уже какой-то идейный панте­
изм, на который указывает и доклад богословов Халкинской школы 
вселенскому патриарху Герману.

II
Но ужели имена Божии суть только наши умопредставления о 

свойствах и состояниях Божиих, хотя бы и ведомые нам из Божествен­
ного откровения? Ужели они не имеют никакого практического отно­
шения к нашей духовной жизни, к той духовной сфере, которая окру­
жает нас?

Всеконечно — имеют; но чтобы выяснить это отношение, надобно 
из области догматики перейти в область психологии, в область жизни 
нашей души, нашего внутреннего человека. Если таинственная невеста 
Песни песней говорит своему жениху: миро излиянное имя твое (1, 2); 
если имя матери, отца, друга мы не можем произносить равнодушно; 
если царь и пророк Давид при одном воспоминании о Боге веселился 
сердцем, то возможно ли, чтобы душа, любящая Господа, ищущая Его, 
стремящаяся к Нему, не ощущала благоухания сего духовного мира — 
сладчайшего имени Господня? Не напрасно же св. Церковь устами сво­
их богодухновенных песнопений именует имя Господне сладчайшим, 
всечестным, великолепным, достопоклоняемым: ведь оно, это святейшее 
имя, говорит сердцу нашему о пресладком и всещедром Иисусе, а сле­
довательно и о всем том, в чем наше вечное блаженство, вечное спа­
сение. Душа наша так устроена, что при каждом имени, какое она слы­
шит, ей как бы представляется уже и духовный образ того, чье имя 
произнесено, а может ли она не стрепенуться благоговением при имени 
Божием, если она верует искренно в Бога? Но и независимо от этого 
столь естественного чувства благоговения, мы веруем, что и Господь, 
призываемый в имени Его, близок к призывающим Его во истине Своею 
благодатию. Чтобы яснее была наша мысль о сем, обратимся к анало­
гии, уже принятой Церковию в ея священном предании.

Матерь Божия сказала некогда о Своей иконе: с сим образом буди 
благодать Моя и сила. И несомненно, и Церковию принято, что есть 
иконы чудотворные. Но никто не называет их Материю Божией. Благо­
датная сила Матери Божией, или что то же, сила Божия, Ей данная от 
Сына Ея и Бога, конечно, неотлучно пребывает в Ней Самой, и чудеса, 
совершаемые пред такою иконою, суть несомненно проявление силы 
Божией, присущей сим иконам. Не доска, не краски чудодействуют, а 
сия сила Божия по особому благоволению Божию и по вере молящихся

124



пред иконами. Мало сего: главотяжи и убрусцы Павловы, тень Петрова 
исцеляли больных по вере соприкасающихся с ними. Очевидно, не тени, 
не мертвым вещам верующие приписывали силу исцелений, а молитвам 
св. апостолов. Тем больше оснований сказать, что и имя Божие, пони­
маемое не как простой звук, но как некое отображение Существа Бо­
жия или, лучше сказать — свойств Его, есть некий, конечно, несовер­
шенный, мысленный образ Божий, и ему, как бы чудотворной иконе, 
присуща некая сила Божия, как проявление того или другого свойства 
Божия: в одних случаях — например, в таинствах — благодатная, благо- 
деющая нам по вере нашей, в других, например, при заклинаниях над 
демонами — правосудно карающая и попаляющая, и в тех и других — 
всемогущая. Как в одежде Христовой, к коей прикоснулась крово­
точивая жена, была некая «сила», исцелившая ее, так и в мысленном 
прикосновении нашему ко Христу Спасителю произнесением Его все- 
святого имени может проявляться Его сила, Его изволением. Но не все, 
прикасавшиеся Христу, получали исцеления, а только касавшиеся с 
верою; так и не все, призывающие Его имя, получают просимое, как Он 
сам говорит: не в сяк глаголяй Ми: Господи, Господи, внидет в Царствие 
Небесное, но творяй волю Отца Моего Небесного (Мф. 7, 21). Во всяком 
случае, сила Божия, именуемая благодатию, будучи, конечно, проявле­
нием Божией «энергии», — а энергия несотворенна, а наоборот — сама 
обладает творческою силою, — тем не менее, никак не может быть 
совершенно отожествлена с существом Божиим. Ведь и наши действия 
не суть еще наше существо, а лишь наша жизнедеятельность, лишь 
проявление наших свойств и состояний. И как человекообразные выра­
жения о Боге: «лице Божие, сердце, ум, десница» и под. не суть Сам 
Бог, а лишь отражение в нашем ограниченном уме свойств Божиих, при­
том в образах по существу Богу не совершенно приличествующих, так и 
в именах Божиих отражаются, отображаются в нашем сознании, умо- 
представлении те или другие, но не все вместе, свойства Божии как 
солнце в зеркале: оно, это отображение солнца, и сияет, и греет, заим­
ствуя свою теплоту и свет от солнца, но не есть само солнце: так и име­
на не суть Бог Сам по Сущности Своей, ибо они, имена, даже не суть и 
существа, т. е., как сказано выше ни материально, ни духовно не су­
ществуют, будучи в нашем умопредставлении необходимыми элемен­
тами нашего мышления. Сила Божия является в чудесах от святых икон, 
но когда? Когда восхощет и признает потребным для нас Господь и ког­
да есть вера у молящегося. Аще можеши веровати — вся возможна 
верующему. По неверствию вашему не могли вы изгнать беса, говорит 
Господь Своим апостолам. Не следует забывать, что и при постоянном 
упражнении в молитве Иисусовой, если это делается самочинно, без 
должного руководства и отсечения своего смышления и своей воли, 
бывают искушения от духа прелести и подвижники гибнут. Следова­
тельно, необходимо еще и глубочайшее смирение.

125



Защитники нового учения в совершении таинств все приписывают 
имени Божию: нельзя, говорят они, быть уверенным, совершилось ли 
таинство, если все приписывать вере совершителя или вое приемлющего 
таинство. Гак; но они забывают веру самой Церкви, как живого орга­
низма любви, как единого тела Христова. Я верую в силу Божией благо­
дати в таинствах потому, что так верует вся Церковь, а я спасаюсь 
только в Церкви, как ее живой член, как некая, выражаясь научным 
языком, микроскопическая, но живая клеточка этого великого, Духом 
Божиим оживляемого организма. Вот почему всякое священнодействие, 
совершаемое служителем Церкви, законно рукоположенным, для меня 
действенно и вера моя в его силу непогрешительна. Церковь жива и не 
может умереть. Если я живу в ней, — я живу ее жизнию. Ее вера — моя 
вера не только по внутреннему содержанию, по предмету веры, но и по 
принадлежности этой веры мне. Члены Церкви все живы суть. И на 
небе все та же Церковь — моя мать, невеста Христова. Вера той, небес­
ной Церкви, для ее членов стала отчасти уже знанием: многое из того, 
что для нас здесь еще непостижимо, то для них стало уже очевидно; 
многое, чего я еще не понимаю своим ограниченным умом — для них 
стало аксиомой. Правда, и они ограничены в ведении, яко существа 
сотворенные, но мы, плотию облеченные, многого не можем познать из 
того, что ясно для бесплотных и я, как живой член единой во Христе 
Церкви, моею немощною верою становлюсь причастником этой веры — 
знания членов Церкви, на небесах сущей. И я верую во все то, во что 
верует моя Мать-Церковь, что она выразила в своих вероисповеданиях 
и символах, что приняла и хранит в предании священном, засвидетель­
ствованном у святых отцев. А какой-либо «догмат», Церковью ясно не 
выраженный, всею полнотою (плеромою, исполнением) Церкви не вос­
принятый, не формулированный, я боюсь принимать, пока Церковь 
сама не выяснит своего к нему отношения.

Думать, что таинства совершаются только именем Божиим, его про­
изнесением, значит мыслить по-латински: латины верят в так назы­
ваемое opus operatum; раз произнесена известная формула — таинство 
уже совершено — так сказать механически. Латинский патер, не желая 
утомлять себя постом до совершения литургии, пред ее совершением 
берет хлеб и вино, произносит над ними слова Спасителя и употребля­
ет их, уверенный, что он поста не нарушил, ибо он уже причастился св. 
Тайн, (а по уставу их церкви он может совершать хоть две-три литур­
гии в день). По-нашему же — это кощунство.

Вспомните чудную молитву св. Златоуста пред причащением св. 
Тайн: «Верую, Господи, и исповедую, яко Ты еси воистину Христос, 
Сын Бога живого... Еще верую, яко сие есть самое пречистое Тело Твое 
и сия самая честная Кровь Твоя»... Не говорит великий Святитель: «еще 
верую, яко сие — предлежащее мне — есть Сам Бог Всесовершенный, 
Богочеловек», а говорит: «сие есть тело Твое, Кровь Твоя» и только... Но

126



ведь Сам Господь сказал: ядый Мою плоть и пияй Мою кровь во Мне 
пребывает н Аз в нем... ядый Мя той жив будет во веки... Значит, в теле 
и крови Спасителя, в сем животворящем — по виду хлебе и вине — Сам 
Он — Бог всесовершенный ? Вывод несомненный, но по логике защит­
ников нового «догмата» следовало бы сказать прямо, что св. Тайны — 
Сам Бог. И  мы действительно воздаем им боголепное поклонение. Од­
нако же Церковь, веруя так, нигде прямо сей веры не выражает в сло­
весной формуле; как бы всякое слово человеческое почитая недоста­
точно благоговейным для выражения величайшей тайны любви Божией 
к ;· нам грешным и щадя немощь нашего разумения... Вспомните 
несчастного безбожника графа Толстого...

Беру еще аналогию или пример.
Что есть крестное знамение? — Это — действие человека рукою в 

воздухе, изображающее крест Господень. Это — не реальный предмет, 
ни физический, ни духовный. Это внешнее изображение действием 
идеи, мысли, учения о нашем спасении страданиями нашего Господа. 
Это — то же в области действия, что звук, слово в области речи. И вот 
наше — Церковью усвоенное отношение к сему св. знаку, точнее — 
знамению: мы веруем, что Господь силою честного и ткивотворящего 
креста Своего, то есть, чрез его посредство, творит чудеса и совершает 
таинства, ибо что есть и всякое таинство, как не чудо Божие?

Чем же является Господень крест и знак, знамение крестное? Ко­
нечно — не Богом, а лишь посредством, чрез которое благодать Божия 
проявляет свою силу. Господь не нуждается в сем посредстве, а нам, 
нашей немощи, оно необходимо, ибо мы живем в условиях пространства 
и времени. И видит враг Бога и людей знамение крестное и вспоминает 
победу над ним Распятого на кресте и трепещет, и трясется, по выраже­
нию песни церковной, бежит пред лицем креста, пред одним напомина­
нием о кресте. Бежит аки пес, видя жезл, коим его били. Тут Господь 
дал нам крест яко оружие на диавола. Не движение руки нашей стра­
шит его, а палит его сила Божия, присущая, волею Господа сопровож­
дающая самое напоминание о Распятом на кресте. Так хощет Бог, так и 
бывает при условии нашей веры. Для верующих несомненно присут­
ствие благодати Божиец при совершении с верою крестного знамения. 
Но можно ли сказать, что крестное знамение есть Сам Бог, в нем дей­
ствующий? Конечно, где проявляется сила Божия, там и Господь, но 
одно — вера в присутствие всемогущей силы Божией, другое — обо­
жествление самого действия, движения рукою для крестного знамения. 
Говорю: движения, ибо без сего движения не будет и крестного знаме­
ния. А между тем новые учители утверждают, что самое действие Божие 
есть Бог. Скажу больше: Церковь даже обращается молитвенно к сей 
Божией силе: «непостижимая и божественная сила честного и живо­
творящего креста, не остави нас грешных». — Что есть сия непостижи­
мая сила? Есть ли это особый ангел Божий, ангел креста Христова, как

127



есть ангелы храма, ангелы града, или же непосредственное действие 
Божия всемогущества, привлекаемое смирением веры верующих — в 
том и другом случае обращение нашего верующего сердца восходит к 
Распятому на кресте Господу Иисусу. И, тем не менее, мы не отож­
дествляем Его Личности с Его действием, движением, так сказать, Его 
всемогущества, сего Его неотъемлемого свойства, с Ним Самим. Такое 
различение Личности от свойства ее необходимо для нашего правильно­
го мышления. Бог есть всесовершеннейшая Личность, обладающая все­
ми, как ведомыми нам, так и неведомыми свойствами и совершенства­
ми, и только в сем смысле мы можем назвать Его Богом; каждое из Его 
свойств и совершенств в отдельности в нашем мышлении не есть еще, 
так сказать, полная Личность, а лишь то или другое свойство этой 
Личности, хотя по природе своей и не отделимое от Нее, но, в нашем 
мышлении, как неспособном в один момент созерцать все совершенства 
Божии во всей их совокупности, по необходимости мыслимое особо. Вот 
почему, во избежание смешения понятий о Боге, как Личности, с поня­
тием о каждом Его свойстве в отдельности, Церковь не приняла для сих 
свойств названия *Бог», в то же время называя их «божественными», 
даже «божескими», т. е. свойственными только Богу единому, но не 
•Богом». Такое отношение к свойствам Божиим, такое строгое раз­
личение в нашем сознании Личности Божией от Ея свойств предосте­
регает нас от многих заблуждений в богословствовании. Зная, что бла­
годать Божия, действующая в таинствах, проявляющаяся в благодатных 
состояниях верующих, являющаяся в чудесах при св. иконах, св. мощах, 
в разных обстоятельствах нашей жизни, есть воздействие Божие на нас, 
мы, однако же, не называем самого сего воздействия «Богом», а именно 
— только Божиим воздействием, т. е. не самым Существом Божиим, 
Личностию Бога, а проявлением свойств Божиих: преимущественно — 
премудрости, благости и всемогущества Его. Да и нет никакой необхо­
димости называть Божие действие Богом, ибо довольно для верующего 
сказать, что «так Бог действует», чтобы он понял. Кто виновник дей­
ствия и что само действие и есть только Его действие, проявление Его 
свойств, Сам же Он есть и действуяй вся во всех. Само собою разу­
меется, что всякое «действие Божие» не есть нечто само по себе твар- 
ное, действие твари, а напротив, само обладает силою творчества, как 
проявление Божия всемогущества. Не отделяя «действия» Божия от 
Бога, мы и не отождествляем его с Богом, как Личностию, когда говорим 
о нем.

Я подробно остановился на понятии о благодатной силе Божией в 
отношении крестного знамения потому, что это понятие ближе других 
подходит к понятию об имене Божием. Дал еси знамение боящимся 
Тебе, Господи, крест Твой честный, поет Церковь, дал еси оружие на 
диавола. Тоже можно сказать и об имени Божием: дал еси знамение — 
имя Твое, Господи, ибо призываемое в молитве, не как нечто от­

128



влеченное, но как Тебе единому принадлежащее, как необходимый для 
нашего мышления знак, «знамение», оно так же, как и крестное знаме­
ние, страшно врагам Твоим и нашим. Трепещет бо и трясется враг — не 
звуков сего имени, но Того, Кто именуется им, Кого мы разумеем, про­
износя сие имя. И все, что выше сказано о крестном знамении, можно 
относить и к имени Божию. Как крестное знамение мы не называем 
Богом, дабы свойств Божиих, в Нем проявляемых, не смешивать с 
Личностию и Существом Божиим, так и имя Божие не называем Богом, 
дабы не подать повода простецам к неправильным толкованиям и не­
православному мудрствованию.

На это дает нам право св. Василий Велшсий, когда говорит в своем 
письме к Амфилохию: «Мы утверждаем, что знаем Божие величие, Бо­
жию силу, премудрость, благость и промысл, с каким печется о нас Бог, 
и правосудие Его, но не самую Сущность. Кто утверждает, что не знает 
Сущности, тот еще не признается, что не знает Бога, потому что поня­
тие о Боге составляется у нас из многого, нами исчисленного. Но гово­
рят, — продолжает вселенский учитель, — «Бог прост, и все, что 
исчислил ты в Нем, как познаваемое, принадлежит к Сущности». Но это 
— лжеумствование, в котором тысяча несообразностей, — возражает 
святитель. Перечислено нами многое; ужели все это имена одной Сущ­
ности?.. Действования много различны, но Сущность проста. Мы же 
утверждаем, что познаем Бога нашего по действиям, но не даем обеща­
ния приблизиться к самой Сущности, ибо хотя действования Его и до 
нас нисходят, однако же, Сущность Его остается неприступною».

Из сего видно, что если св. Василий Великий находит возможным 
познавать только свойства Божии по Его действиям, а не самую Сущ­
ность Божию, то тем паче не подобает смешивать в одном имени «Бог» 
свойств Его и Самой Сущности, Личности Божией. Тем менее основа­
ний говорить, что имя Божие есть Сам Бог, ибо Бог только и именуется 
по Своим свойствам, будучи неименуем по Своей Сущности.

III
Но каким путем защитники нового догмата могли дойти до своих 

убеждений? Как могло образоваться в их сознании такое странное сме­
шение отвлеченного умопредставления о Боге с Самою Личностию Бога, 
обладающего всеми совершенствами?

Попытаюсь это объяснить, насколько сие представляется мне воз­
можным.

Прежде всего, думаю, виною такого смешения понятий является 
простота людей, не знающих законов логики и не умеющих разобраться 
в отвлеченных понятиях, а потому и смешивающих сии понятия с кон­
кретно существующими предметами, например, идею, мысль о Боге — с 
Самим Богом, понятие о благодати — с Самым Существом Божиим и 
под. А ближайшим поводом к такому смешению явилось полное незна­

129



ние еврейского миросозерцания, а отсюда, конечно, и словоупотребле­
ния.

От веков древних принято, в знак особого почтения к высокопостав­
ленным людям обращаться к ним в изысканных выражениях или в тре­
тьем лице, или во множественном числе, или же указанием на их высо­
кое положение, нравственные качества и под. Отсюда: «вы» вместо 
«ты», «ваша светлость», «ваше сиятельство», «величество» и под. Так 
принято и у нас доселе. У евреев для этого употреблялось слово «имя»: 
«имя твое» вместо «ты». Дело в том, что слово 00 (шем) имеет разные 
значения в Библии: например, в книге Бытия 11, 4 говорится: «сделаем 
себе имя DÛ» Это говорят строители Вавилонской башни. Значит, тут 
речь о символе гордыни — о башне до небес. Во 2 книге Царств 8, 13 о 
Давиде говорится, что он, возвращаясь из похода, «сделал себе имя DÛ», 
т. е. увековечил о себе память. У пророка Исаии 55, 13 говорится: «вмес­
то крапивы возрастет мирт, и это будет во славу Господа». Еврейский 
оборот речи (DÛ9), который LXX переводчиков перевели словом «ειζ 
ουομα», позволяет заключить, что здесь DÛ значит «слава», как и пере­
ведено в русском тексте. Выражение «ради имени», например, в псалме 
79, 9, находит себе пояснение в том же стихе «ради славы имени». В 3 
книге Царств 3, 2 говорится: «не был построен дом имени Господа», т. е. 
не было построено дома, как обиталища Господа, так как ясно, что ски­
ния и храм Соломоном были сооружены не для обитания «имени». Во­
обще, в Ветхом Завете слово DÛ употребляется в значении «слава», 
«знак», «память», «памятник», как это установлено гебраистами'. Неред­
ко в Библии слово «имя» употребляется как метонимия, как часть вмес­
то целого. И это словоупотребление перешло даже в Новый Завет, на­
пример, в книге Деяний глава 1, 16: «бе же имен народа вкупне сто 
двадесять» — слово «имен» стоит вместо слова «человек», как и переве­
дено в русском тексте. Из всех этих значений чаще всего слово «имя» 
употребляется в отношении к Богу в смысле «слава», да и самое слово 
DÛ (шем) можно рассматривать, по мнению гебраистов, как производное 
слово от глагола ГИЙ (шамать), что значит «быть высоким», «служить 
знаменем или знаком». Следовательно, когда еврей говорил в молитве 
Богу: «имя Твое», то сие было равносильно выражению: «слава Твоя». 
Таким образом, «имя» идейно для еврея было то же, что для нас 
«икона», и честь, воздаваемая «имени», восходила на Того, чье имя было 
произносимо.

Если мы глубже вдумаемся в психологию верующего еврея времен 
библейских, то нам станет еще понятнее такое словоупотребление.

У всех народов были свои боги, носившие, как и люди, свои имена. 
Еврей знал из Божественного откровения, что все эти боги — ничто, что 
только он, еврей, знает единого истинного Бога; Бога умом непостижи­
мого, а посему в смысле человеческом и неименуемого, обладающего в 
бесконечной мере всеми совершенствами, как теми, какие приписывали 
своим лжебогам язычники, так и теми, о коих язычники и понятия не 
имели, да и теми, которые и ему, еврею, Бог не благоволил открыть, и

* См., напр.: Gesenius Hebräische und Aramaisches Handwörterbuch über das Alte 
Testament. Leipzig, 1895. — S. 803 — 804, Wort Ш (Арх. Никон].

130



они сокровенны в Боге, — знал, что сей Бог непостижимый, недоведо- 
мый, по Своей бесконечной благости открывающий Себя людям в меру 
их ограниченности, не может и наименован быть на языке 
человеческом одним каким-либо словом (если о делах Божиих Церковь 
исповедует: ни едино же слово довольно будет к пению чудес Твоих, то 
что сказать может язык смертных о Самой Сущности Божией?), а пото­
му, в глубоком благоговении к сему всесовершеннейшему Существу, 
еврей называл своего Бога словом «Бог» во множественном числе: 
«Боги», «Элогим», означая сим как бы необъятность для мысли 
человеческой всех его совершенств, или же вовсе не произносил свя­
тейшего слова а Бог», заменяя это слово местоимением третьего лица 
«Он». А когда Бог открыл Моисею святейшее Свое имя «Иегова», то 
евреи, начертывая только четыре согласные буквы сего слова, гласные 
сохраняли в тайне, передавая устным преданием гласные звуки от одно­
го первосвященника к другому. Когда же в письме появились гласные 
(коих прежде не было вовсе), то подставляли под слово Иегова гласные 
знаки от другого имени Божия Адонай. Вследствие сего с течением вре­
мени в народе утратилось самое произношение имени Иегова: одни 
читали сие имя «Иегова», другие — «Ягве», иные иначе. Затем, в книгах 
ветхозаветных писателей, где встречалась нужда ставить имя Божие, 
нередко вместо собственного имени ставилось просто нарицательное 
слово «имя» с притяжательным к нему — «Божие», «Господне». Нечто 
подобное сему, хотя уже не по тем чистым побуждениям благоговения к 
имени Божию, а по лукавнующему мудрованию, избегая употребления 
имени Божия, евреи употребляли в своих клятвах слова: «небо», 
«земля», «алтарь» и под., в чем обличал их Господь наш. В их со­
фистически настроенном мышлении казалось, что они не нарушали 
такими клятвами 3-й заповеди Божией, воспрещающей употребление 
имени Божия всуе.

Вот объяснение, почему чрез Ветхий Завет, а затем, поелику апос­
толы почти все были евреи, то и в Новом проходит эта особенность 
словоупотребления, несвойственная другим народам и языкам, эти по­
стоянные метонимии, эти описательные выражения: «имя Господне», 
«имя Божие» вместо «Господь, Бог» и под. Вместо того, чтобы сказать: 
«Хвалите Господа» — говорится: «хвалите имя Господне», вместо: «буди, 
Господи благослови» — «буди имя Господне благословенно» и так далее 
— во множестве. Множество текстов, приводимых в Апологии иеромо­
наха Антония Булатовича, представляют примеры таких метонимий, 
которыми он совершенно напрасно пользуется для доказательства, яко­
бы правильности своего нового догмата, что «имя Божие есть Бог». Во 
всех таких цитатах стоит только прочитать слова Писания с опущением 
метонимии, как убеждаешься в этом, особенно если принять разнооб­
разное значение слова «имя» в еврейском тексте Библии. Само собою 
понятно, что в таких местах везде выражение «имя Божие» стоит вмес­
то слова «Бог», но отсюда отнюдь не следует, что самое имя должно 
почитать «Богом».

Новое учение последователей о. Илариона и о. Антония Булатовича 
не поняло и не приняло во внимание этой особенности еврейского сло­
воупотребления вообще и в отношении к имени Божию в особенности.

131



Это учение склонно придавать самым словам, означающим имена Бо- 
жии, какое-то мистическое значение, как реальным сущностям. Если 
сам о. Булатович еще не сливает понятий «Существо Божие» и «имя 
Божие», то его последователи-простецы, готовые душу положить «за имя 
Христово», уже не далеки от сего. А такое отожествление в одном поня­
тии Сущности Божией и Имени Божия, такое смешение слов и понятий 
в простых умах может повести к суеверию. Известно, что у индийских 
йогов есть таинственное слово «оом-мани-падме-хум», у египтян было 
такое же слово: «тодтт» — слова магические, произнесение коих, по их 
верованиям, должно иметь магическое действие; раз произнесено слово 
— действие должно-де следовать независимо уже от того, кто произнес 
его. Ко временам Иисуса Христа, вследствие упадка благочестия под 
влиянием лицемерия фарисейского и развращенности саддукейской, 
исказилось и истинное понимание учения о Боге и сложилось суеверное 
понимание имени Божия, как это видно из их пасквиля на св. Евангелие 
Маасе «Иешуа га-Нацри» (История Иисуса Назарянина) или «Тольдот 
Иешу» (Родословие Иисуса)'. Евреи понимали имя Божие именно как 
некое таинственное слово, как талисман, которым можно механически 
творить чудеса. Нечто подобное сему, особенно при дальнейшем разви­
тии учения об обожествлении имени Божия, усматривается и у Булато­
вича. Несмотря на его протест против обвинения его в том, что он об­
особляет, как бы отделяет имя Божие от Самого Бога, когда утверждает, 
что имя Божие есть Бог, обвинение это остается в силе, ибо говоря так, 
он мыслит имя Божие как нечто реальное, а не умопредставляемое 
только. Он не отличает Существа Божия, действия Божия, от проявле-

* Сохранился в рукописях XV века, но известен был еще писателям Il-го века. 
Здесь говорится, что Иисус был незаконный Сын Марии. «Мать отдала его в 
школу, где Он обнаружил необычайные успехи и поражал Своих учителей. Ког­
да ему было 30 лет, открылась нечистота Его рождения, за что Он присужден 
был к истреблению. Но Он ушел в Иерусалим, проник в Святое святых храма и 
узнал здесь тайное имя Божие и получил силу творить чудеса посредством этого 
имени. Это имя было начертано на камне основания (бен-шетия), находившемся 
в храме во Святом святых, на месте ковчега в Соломоновом храме. Так как сила 
имени была такова, что посредством него можно было разрушить мир, то мудре­
цы, желая предохранить похищение имени, у  двух железных столбов пред хра­
мом на цепях приставили двух собак, которые своим ужасающим видом и лаем 
производили то, что выходивший из храма от испуга забывал прочитанное имя. 
Но Иисус, написав имя на листке пергамента, скрыл листок в разрезе Своей 
голени. Таким образом собаки не воспрепятствовали Ему снова узнать позабы­
тое имя. ...Мудрецы, однако, нашли преданного им человека, по имени Иуду 
Искариота, который таким же образом, как Иисус, узнает имя Божие и получает 
силу творить чудеса. Однажды, когда для доказательства Своей Божественности 
Иисус стол летать, Искариот тоже стал летать. Иуда осквернил Иисуса своей 
уриною, после чего оба, как осквернившие имя Божие, лишились его и упали. 
Лишенный чудотворной силы Иисус был взят. Ему закрыли голову одеждою и 
били гранатовою палкой, но Иисус не мог узнать, кто Его бил. Из этого мудрецы 
узнали, что имя отошло от Него... Его казнили в пятницу, накануне Пасхи и 
субботы. Когда же хотели повесить его на дереве, дерево сокрушилось: Иисус 
знал, что Его умертвят и повесят на дереве, а потому, когда еще владел именем, 
Он заклял все дерева... (Арх. Никон]

132



вия свойств Божиих в Божией деятельности, наконец — от Божией 
благодати. Что есть благодать? Конечно, непостижимая и божественная 
сила Божия, Божие волеизволение в действии всемогущества и благости 
Его, но это еще не есть Самое Существо Божие, как это говорит св. 
Василий Великий. Мы склоняемся и пред волею земного Царя, когда 
слышим ее, но самого волеизъявления не отожествляем с лицом Госуда­
ря — законодателя. Мы повинуемся, когда представитель власти объяв­
ляет нам именем Закона то и то, но повинуемся не имени, не букве, не 
слову, а воле законодателя. Мы сердцем восприемлем благодать Божию, 
но самый акт ее воздействия на нас, признавая проявлением силы Бо­
жией, не отожествляем с Существом Божиим. Мы не обращаемся с 
молитвою к Божией благодати: «благодать Божия, посети нас!» Но мо­
лимся: «посети нас, Боже, Твоею благодатию!» Если же в поэтических 
настроениях мы иногда как бы обращаемся молитвенно к кресту Гос­
подню или ко Гробу Его, то делаем сие не олицетворяя сих предметов, а 
вознося свой ум к Освятившему их прикосновением пречистого тела 
Своего. Иначе понимать такие обращения значило бы мыслить по- 
латинскому мудрованию. У латин как бы отделяют «сердце Иисусово», 
«Тело Иисусово» и устрояют им особые праздники. Там Лойола сочинил 
особую молитву с такими делениями:

«Душа Иисуса, освяти меня,
Тело Иисуса, спаси меня,
Кровь Иисуса, упои меня,
Вода от ребер Иисуса, очисти меня,
Страсти Иисуса, укрепите меня,
О благий Иисус, услышь меня!»

. Еще можно мыслить, хотя и без особого в данном случае смысла, 
отдельно: тело, душу, кровь, воду как реальные предметы, но мыслить 
таковым «имя» невозможно, если не соединить с таковым мудрованием 
некоего мистического, даже магического значения, что будет уже делом 
грешным, ибо тогда имя Божие будет употребляться как магическое — 
боюсь сказать — волшебное слово...

Когда Господь говорил иудеям о таинстве причащения, о питании 
телом и кровию Его, иудеи поняли это в грубом смысле и сказали, как 
может Сей нам дати плоть Свою ясти? Жестоко слово сие... И те, кото­
рые учат, что в Самом имени Божием пребывает Бог, что самое имя 
Божие есть уже Сам Бог, — проводят не духовное учение, а грубо 
чувственное, ибо для них, незаметно для них самих, имя Божие стано­
вится Богом, как бы отделяясь от Самого Бога. Между тем, в Евангелии 
и книге Деяний Апостольских мы читаем вот что: Евангелист повеству­
ет, что некто именем Иисусовым изгонял бесов и Апостолы запретили 
ему, но Господь не одобрил такого запрещения. А в Деяниях: сыновья 
некоего Скевы первосвященника делали, по-видимому, то же, что и 
упоминаемый в Евангелии человек, но бесы не только не слушались его, 
но и дерзко на него нападали. Откуда эта разница? — В первом случае,

133



видимо, действовал человек близкий к вере в Иисуса Христа и Господь 
незримо помогал ему, а во втором — какие-то спекулянты, хотевшие 
действовать именем Господа как магическим средством, как талисманом, 
и Сердцеведец не попустил им сего. Так же объясняется и обращение 
язычника, который следуя примеру мученика, стал в виде опыта, но с 
доброю целию, призывать имя Божие и уверовал во Христа. Господь, 
трости сокрушенной не преломляющий, с любовию отнесся к сему мла­
денцу веры и обратил его к Себе чудесным прикосновением Своей бла­
годати к его сердцу, как обратил и волхва Киприана, призвавшего имя 
«Бога Иустины» и оградившего себя крестом. Итак, кроме произнесения 
устами или умом имени Господа, нужна еще смиренная вера, хотя бы в 
ее «зерне горушне», как это было у упомянутых язычников, чтобы при­
зывание имени воздействовало.

Так именно учит и о. Иоанн Кронштадтский, на которого любят 
ссылаться защитники нового учения. Вот его слова: «Везде всемогущий 
творческий дух Господа нашего Иисуса Христа и везде Он может даже 
несущая нарицати яко сущая (Мф. 28, 20). А чтобы маловерное сердце 
не помыслило, что крест или имя Христово действуют сами по себе, эти 
же крест и имя Христово не производят чуда, когда я не увижу сер­
дечными очами или верою Христа Господа и не поверю от сердца во все 
то, что Он совершил нашего ради спасения».

Я рад был бы не утверждать, но очень боюсь, что в новом учении о 
том, что имя Божие есть Бог, сокровенно для самих, исповедующих сие 
учение, в зачатках уже таится желание найти путь спасения возможно 
легкий. В самом деле, что может быть легче: повторяй имя Божие хотя 
бы на первый раз механически, без участия сердца, и оно, как Бог само 
в себе, разогреет твое сердце и просветит его, очистит и преобразует, и 
ты спасешься. По крайней мере, некоторый намек на такое учение есть 
в книге о. Илариона. Но правильно ли оно? Правда, у святых отцев ука­
зывается на благодатное действие молитвы Иисусовой, но ведь везде и 
всюду подразумевается и настойчиво предписывается подвиг самопо- 
нуждения к молитве, борьба с самим собою, глубочайшее смирение и 
самоосуждение. К молитве механической, без участия сердца, без том­
ления его, святые отцы применяют слова Спасителя: «что Мя зовете: 
Господи, Господи, и не творите яже глаголю?» И слова псалма: «молитва 
его буди в грех». Небрежная молитва, рассчитанная только на число 
строк и поклонов, в сущности, есть только самообман, нарушение 3-й 
заповеди Божией, как произнесение имени Божия всуе. Главное дело не 
в звуках или в словах молитвы самих в себе, не в том или другом имени 
Божием, а в смиренно-покаянном расположении сердца, привлекающем 
благодать Божию. И Господь говорит «на кого воззрю, токмо на кротко­
го и молчаливого и трепещущего словес Моих?..»

Из всего что писано защитниками нового догмата, видно, что они:

134



1) под словом «Бог» разумеют не Личность, а нечто, в духовном, ко­
нечно, а не материальном смысле, пантеистическое, ибо, по их учению, 
всякое свойство Божие, всякое действие Божие, слово Божие, всякая 
заповедь Божия, все откровение Божие, всякое проявление благодатных 
дарований, мирное и чистое чувство в душе, Богом оправданной, все 
плоды Духа, самая молитва и имя Иисус — все сие есть «Бог», даже 
«исповедание имени Иисусова в Иисусовой молитве есть Сам Господь 
Иисус Христос».

Вот понятие их о Боге. Но при таком понятии о Боге, где же 
личность, как существеннейший признак такого понятия? Слова Спаси­
теля: «глаголы, яже Аз глаголах, дух суть и живот суть», они понимают 
по-своему и слова: «дух» и «живот» пишут с прописной буквы.

2) Посему всем именам, словесам и действиям Божиим они придают 
особый мистический смысл, в силу коего они все сие и почитают Богом.

3) Во всем этом усматривают некий сокровенный смысл, может 
быть и им непостижимый, но в который они слепо веруют, и сию веру 
пытаются оправдать учением, что им открываются тайны, непостижи­
мые ученым богословам, которые-де не опытны в духовной жизни и не 
в состоянии судить о ее сокровенных явлениях, как слепой не может 
судить о цветах. К таким ученым о. Булатович относит и великого по­
движника последнего времени святителя Феофана Затворника, о кото­
ром он говорит, что ему «по богатству ума не давалось сокровище про­
стоты сердечной, а ею-де только и познается Бог по имени Иисус».

Вопрошаю: можно ли с строго церковной точки зрения допустить 
такое как бы обособленное от общего учения Церкви учение?..



С. Троицкий

АФОНСКАЯ СМУТА*

*Чтобы маловерное сердце не помыслило, 
что крест или имя Христово действуют 
сами по себе, эти крест или имя Христо­
во не производят чуда, когда я не увижу 
сердечными очами или верою Христа»1

Радостные для православного мира события на Балканском 
полуострове — объединение православных народностей и, как 
результат его, освобождение томившихся под агарянским игом 
православных — несколько омрачены известиями, идущими с 
наиболее дорогой для сердца всего православного мира части 
этого полуострова — Афона. Еще в минувшем году в печать ста­
ли проникать слухи об афонской смуте. Слухи эти постепенно 
принимали все более и более тревожный характер, а в последнее 
время стали писать и говорить уже об опасности, грозящей не 
только Афону, но и всему православному миру и, в особенности, 
православному монашеству.

Главнейшие моменты внешней истории смуты таковы.
В 1907 году вышла книга «пустынножителя Кавказских гор 

схимонаха Илариона», посвященная молитве Иисусовой. В 1910 
году вышло ее «второе исправленное и много дополненное изда­
ние» под заглавием: «На горах Кавказа. Беседа двух старцев пус­
тынников о внутреннем единении с Господом наших сердец, 
чрез молитву Иисус Христову, или духовная деятельность совре­
менных пустынников. Баталпашинск, Кубанской области. 1910, ц. 
1 р. 20 к.». Как первое, так и второе издание были одобрены ду­
ховной цензурой и книга охотно читалась, в особенности на 
Афоне и в монастырях Кавказа. Однако еще первое издание 
книги возбудило споры, — почему в конце второго издания ав­
тор помещает «Ответ на рецензию книги “На горах Кавказа", где 
защищает свою точку зрения. Но особенно стали усиливаться 
споры с февраля 1912 года, когда против книги помещен был ряд

‘ Статья С. Троицкого была опубликована: Церковные Ведомости, № 20 — М., 
1913. — С. 882 — 909. ©  Печатается с комментариями о. Павла Флоренского. 
Архив свящ. Павла Флоренского. — Публикация игумена Андроника (АС. Тру­
бачева).

136



статей в монашеском журнале, издающемся в Почаевской лавре 
с 1910 г., — «Русский Инок»2.

Статьи «Русского Инока» вызвали возражения со стороны 
читателей и почитателей книги Илариона. Споры разгорелись 
настолько, что в дело вмешался покойный вселенский патриарх 
Иоаким Ill-й и 12 сентября отправил послание «Высокопрепо- 
добнейшему игумену Священного Царского, Патриаршего и 
Ставропигиального св. Пантелеймона монастыря на Афоне Кур- 
Мисаилу с братиею монастыря и всем на св. горе подвизаю­
щимся русским по происхождению благоговейным монахам»3. 
Но и послание не прекратило смуту, а скорее усилило. Все мона­
хи разделились на две партии — сторонников учения, защищае­
мого в книге Илариона, и его противников. Партии вступили в 
ожесточенную борьбу между собой, и борьба везде окончилась 
победой сторонников Илариона. Так, 2 декабря минувшего года, 
в Афонской пустыни «Новая Фиваида» состоялся братский собор 
из более чем 100 монахов, единогласно признавший мнения, за­
щищаемые в книге о. Илариона, правильными, и осудивший его 
противников. В Андреевском скиту игумен Иероним и до 70 мо­
нахов были противниками книги, но большинство братии во гла­
ве с иеромонахом Антонием Булатовичем4 были на ее стороне и 
10 января сего года его насильственно изгнали из кельи, сторон­
ников его избили, а на его место 308 голосами избрали нового 
игумена Давида.

Игумен Иероним ушел в Карею. Карейский протат объявил 
29 января отлученными от Церкви, впредь до суда в Константи­
нополе, иноков Андреевскаго скита и всех единомысленных с 
ними5. В Пантелеимоновском монастыре преобладание получили 
27 января имяпоклонники, но здесь пока внешний порядок не 
нарушен. Только Ильинский скит стоит в стороне от движения. 
Распространяется новое учение и в болгарских, и даже греческих 
обителях. Новый вселенский патриарх Герман V  вызвал в Кон­
стантинополь на суд виновников смещения игумена в Андреев­
ском скиту. С другой стороны, о. Антоний Булатович приехал в 
С.-Петербург и ведет здесь деятельную агитацию за сторонников 
книги о. Илариона. Киево-Печерской лаврой в конце 1912 г. вы­
пущено новое издание «На горах Кавказа». Издаются и распро­
страняются в ее защиту листки и брошюры6. Спор перешел на 
страницы не только духовной, но и светской печати7. Вселенский 
патриарх поручил рассмотреть учение имяпоклонников особой 
комиссии, составленной из преподавателей Халкинской бого­
словской школы, а потом, когда комиссия признала его непра­
вильным8, Синод осудил его как хульное и еретическое, и патри­
арх отправил на Афон грамоту с его осуждением9.

137



От внешней истории споров переходим к истории внутрен­
ней. С первого взгляда представляется довольно странным то 
обстоятельство, что книга о. Илариона не только пропущена бы­
ла духовной цензурой, но и в продолжении нескольких лет 
читалась и одобрялась, не возбуждая упреков в неправильности.

И если те ее места10, которые потом возбудили столько спо­
ров, рассмотреть сами по себе, безотносительно к той аргумен­
тации, которая потом была выдвинута в их защиту, то мы не 
найдем здесь ничего соблазнительного, кроме некоторых не­
удачных и неточных выражений11. Как заявляет автор, «забота 
наша была, при составлении сей книги — выразить нужду, важ­
ность и необходимость упражнения Иисусовою молитвою в деле 
вечного спасения для всякого человека» (X). «Делая возможно 
подробное объяснение Иисусовой молитве», он «встретил неиз­
бежную нужду» коснуться и значения имени «Иисус».

Это значение он и выясняет как в предисловии, так и в трех 
главах: в 3-й — «дающей разъяснение о том, что в имени Бо­
жием присутствует сам Бог», в 4-й — представляющей «доказа­
тельства тому, почему имени "Иисус" приписывается Божествен­
ное достоинство и почему для верующего и любящего Господа 
Иисуса оно есть как бы Сам Он Господь и Спаситель» (стр. 
11-20), и в 26-й — «О  воплощении Сына Божия и о том, что в 
имени Своем для верующего Он Сам пребывает Своим Боже­
ственным Существом»: тексты из Священного Писания (см. так­
же гл. 27). Для всякого верного раба Христова ...имя Его... есть 
как Сам Он (стр. 11), пишет автор и выясняет далее: «Когда 
человек будет призывать умом или устами имя Божие священ­
ною молитвой Иисусовою: «Господи, Иисусе Христе, Сыне Бо­
жий, помилуй мя грешного...», имя Господа Иисуса Христа, если 
можно так сказать, как бы воплощается, человек ясно ощущает 
внутренним чувством своей души в имени Божием Самого Гос­
пода. Это ощущение Самого Господа и Его имени сливается в 
тождество, по коему невозможно бывает отличить одно от друго­
го» (стр. 12).

Это описание внутренних переживаний молящегося нужно 
признать вполне правильным. Логика и психология говорят нам о 
законе предметности мышления, о том, что во время процесса 
мысли мы отождествляем наши мысли и слова с теми предмета­
ми и лицами, к которым они относятся, оперируем с первыми, 
как с последними, и различаем мысли и наименования от пред­
метов только тогда, когда направляем наш теоретический разум 
на это различие. Но в молитве, как виде практической, а не тео­
ретической деятельности нашего духа, установление такого раз­
личия невозможно, ибо раз наше сознание будет занято чисто

138



теоретической мыслью о том, что имя Господа и Сам Господь — 
не одно и то же, молитвы уже не будет, а будет отвлеченное, 
теоретическое размышление. Вместе с отождествлением имени 
Господа с Самим Господом молитве всегда присуща неложная 
уверенность в том, что Господь соприсутствует и внимает моля­
щемуся, и имя Господа относится и отождествляется не с теоре­
тическим понятием о Боге, а с живым представлением о Нем, как 
близком и соприсущем молящемуся Существе12. Особенную жи­
вость и яркость получает такое внутреннее чувство, когда к мо­
литве применяются указываемые подвижниками молитвы Иису­
совой особые приемы, имеющие целью сосредоточить внимание, 
привязав его к определенному пункту пространства, а именно к 
сердцу. В таком случае имя Божие произносится одновременно с 
представлением определенной точки пространства — сердца, и 
таким образом получается психический синтез, называемый у 
Феофана Затворника и других аскетов соединением ума с серд­
цем. Но так как, произнося имя Божие, мы относим его к Са­
мому Богу, то получается представление, что Бог присутствует 
именно в месте призывания имени Божия и как бы сливается с 
этим призыванием13.

Пока о. Иларион стоял на этой практической почве «умного 
делания», он повторял лишь то, чему учили как древние, так и 
новые подвижники, и, по-видимому, так же, как и другие афон- 
цы, не предполагал возможности другой точки зрения, но, к не­
счастью и отчасти не по своей вине, ему потом пришлось стать 
на несродную ему теоретическую, метафизическую почву, и 
здесь мысль его стала столь же беспорядочной, как беспоря­
дочны движения вынутой из воды и брошенной на берег рыбы. 
Поводом к такой новой постановке вопроса послужила несколько 
тенденциозная рецензия инока Ильинского скита Хрисанфа. В 
этой рецензии, помимо второстепенных обличений о. Илариона в 
том, что он придает совершенно особое значение имени Иисус 
сравнительно с другими именами Божиими, что он будто бы 
«своеобразно и несмысленно выражается» о таинстве Евха­
ристии и др., ставится в главную вину, что он «номинальное и 
невещественное "имя Иисус" олицетворяет в живое и самое су­
щество Бога». «Такая мысль, — добавляет рецензент, — есть 
пантеистическая, т.е. сливающая существо Божие с чем-либо 
находящимся вне Его существа». Таким образом, практический 
вопрос о том, как должно молиться, у рецензента переходит в 
теоретический вопрос об отношении имени Божия к существу. 
Пример рецензента увлек за собою и автора. В своем ответе на 
рецензию он, выяснив совершенно правильную мысль, что имя 
«Иисус» заслуживает поклонения в силу единения человеческого

139



естества Христа с Божеским в единой Божеской Ипостаси, пере­
ходит к непосильному для него вопросу об отношении имени к 
вещи.

Правильно описывая процесс молитвы, он не в силах выяс­
нить его особенности, и когда рецензент принуждает его перей­
ти от описания к объяснению и оправданию, он начинает писать 
нечто весьма странное и неудобовразумительное14. Субъективное 
отождествление имени с лицом в молитве он объясняет не субъ­
ективными же условиями молитвы и законами предметности 
мышления и узости сознания, а объективным отношением между 
именем и предметом вообще. «Имя выражая (орфография под­
линника) сущность предмета, пишет он, не может быть отнятым 
от него с отнятием имени, предмет теряет свое значение, это 
можно видеть то же в простых вещах, например стакан... Назо­
вите его другим именем, он уже не будет стаканом (?). Видите ли 
(?) как имя лежит в самой сущности предмета и сливается во 
едино с ним и отделить его невозможно без того, чтобы не изме­
нилось понятие о предмете»... Покинув почву психологии молит­
вы и выставив наивную метафизическую теорию о связи между 
предметом и именем, о. Иларион применяет ее и к имени Иисус, 
а затем ищет и аргументов в ее пользу. «Отделите плоть от Сына 
Божия, Он уже не будет Богочеловеком, отделите имя Иисус от 
Него, и изменится наше понятие, какое мы соединяем о Нем с 
сим Его именем. Если плоть Христова, бывшая до воскресения 
как бы то ни было видимою, осязаемою15, разделяет славу Боже­
ственного естества и приемлется едино с Богом, ради проникно­
вения естества, то уже не остается никакого сомнения (!), что 
имя Его Иисус, как духовное невидимое, но познаваемое только 
умопредставлением, и по своей невещественности ближе к Богу, 
должно в нашем понятии, как бы еще более, чем плоть 
почитаться за едино с Богом.

Господь есть мысленное высочайшее существо, таковое же и 
имя Его, а потому оно в нашем сознании и приемлется как и Сам 
Он Господь Бог. И действительно в теснейшем единении с Ним 
во внутренней молитве нашего духа нет возможности отделить 
имя Его от пресвятейшего существа Его... Несообразность отде­
ления имени от Божественного лица Его всего более видится в 
умносердечной к Нему молитве, в которой при этом уже не мо­
жет быть единства самосознания, необходимо нужного для еди­
нения с Богом. Мысль двоится, обращаясь то к имени Его, вдали 
стоящему, то к Нему Самому»16.

В приведенном отрывке ясно видно, как неумение объяснить 
правильно подмеченный и описанный психологический факт 
заставляет о. Илариона создать совершенно еретическую теорию

140



об имени, как о какой-то особой сущности, объединяющейся с 
Божеством так же, как объединяется с ним человеческая приро­
да Христа. При этом автор, по-видимому, сам не знает, что он 
разумеет под "именем". Когда говорил он о молитве Иисусовой и 
о именах предме+ов, он разумел наш психофизический акт име­
нования, но, очевидно, таковой акт не может быть едино с Бо­
гом. Если же он разумеет имя само по себе, т.е. известное 
сочетание звуков и букв, то тем более нельзя говорить о его не­
вещественности и о единстве с Богом.

Когда рецензия о. Хрисанфа, сначала известная, по-видимо­
му, одному о. Илариону, появилась в «Русском Иноке» и споры 
об имени “Иисус” из небольшого кружка перешли в среду всех 
русских монахов на Афоне, наступил новый фазис в истории 
спора. Что большинство монахов должны были стать на сторону
о. Илариона, это было весьма естественно. Их внутренний опыт 
говорил им; что в молитве нельзя отделять имени от Лица, к ко­
торому оно относится, а в указании на метафизическую непра­
вильность такого отожествления они увидели покушение на са­
мое дорогое — умно-сердечную молитву Иисусову — и решили 
постоять, и если нужно, то и пострадать за нее. Не умея объяс­
нить факт такого отожествления психологически, они стали да­
вать ему то же догматическое объяснение, что и о. Иларион в 
своем ответе, не понимая в своем невежестве, что впадают в 
ересь. Продолжающиеся обличения со стороны «Русского Ино­
ка» и особенно патриаршее послание заставили афонцев моби­
лизовать все свои небогатые и невысокие по достоинству 
научные силы... и даже привлечь к защите положений, выстав­
ленных в книге о. Илариона, некоторых «высокопросвещенных 
российских богословов»17. Во время этой работы среди защит­
ников имени Иисусова довольно ясно обозначалось два течения. 
«Высокопросвещенные российские богословы», особенно из лю­
бящих разыгрывать роль оппозиции церковной власти, пожелали 
увидеть в афонском недоразумении какое-то новое откровение и 
в то же время несознанную глубочайшую философскую теорию, 
новый платонизм, идеализм, реализм, мистицизм и прочее, и 
прочее, а в афонских имяславцах продолжателей паламистов XIV 
века, и помогли более образованным монахам создать своеобраз­
ную теорию относительно имени "Иисус". С другой стороны, 
малопросвещенные, а часто и совершенно невежественные 
афонские монахи пришли к обожествлению самого имени, т.е. 
самых звуков и букв имени “Иисус". Таким образом, в настоя­
щее время в сущности налицо имеются два особых учения об 
имени Иисус, и если эта двойственность не сознается, то только

141



потому, что ясное, логичное мышление не является достоянием 
последователей ни того, ни другого учения.

Лучшим выражением мнения более образованной части мо­
нахов является упомянутая «Апология» иеромонаха Антония, а 
выражением мнений невежественного большинства служит ру­
копись: «Соборное рассуждение о имени Иисуса Христа в пус­
тыни "Новая Фиваида" на Афоне». «Рассуждение» этого своеоб­
разного собора, считающего себя компетентным решать догма­
тические вопросы, несмотря на то, что на нем не было ни одного 
епископа, состоит из двух частей: «пунктов» и «определений со­
бора». В «пунктах» излагаются мнения о. Илариона и его про­
тивников и приводятся в защиту первых тексты из Св. Писания 
и святоотеческой письменности и аскетической литературы, а в 
«определениях» мнения о. Илариона объявляются правильными, 
а мнения его противников «еретическими» и «богохульными». 
Последнее определение гласит: «В заключение всего собор опре­
делил: на основании Священного и Святоотеческого Писания, 
исповедывать, что имя Божие есть Сам Бог, и имя "Иисус" Хрис­
тово есть Сам Господь Иисус Христос, равночестное с другими 
именами Божиими, рецензию же инока Хрисанфа, как несоглас­
ную со Священным Писанием, признаем еретическою, которую 
с ее последователями от себя отвергаем».

В «Апологии» о. Антония влияние «высокопросвещенных 
российских богословов» сказалось весьма сильно, и под этим 
влиянием создалась новая теория об имени “Иисус". В преди­
словии «От редакции» здесь заявляется, что «учение о Божест­
венности имен Божиих есть не что иное, как частный случай 
общего церковного учения о Божественности всякой энергии 
Божией» (стр. V). А  в самой книге это учение сопоставляется с 
бывшим пять веков тому назад на Афоне спором варлаамитов и 
паламитов18, причем имяславцы выставляются защитниками 
признанного на константинопольском соборе учения паламитов 
(стр. 3). «Пятое определение этого собора гласит: "также тем, 
кои думают и говорят, вопреки Божественным словам святых и 
образу мыслей Церкви, что только об одном существе Божием 
говорится имя Бог, и не исповедуют того, что отнюдь не мень­
шим почитается Божественное действие, как тому научают нас 
Божественные тайноводители, почитающие во всех отношениях 
одинаковым как существо Отца, и Сына и Святого Духа, так и 
действие Их, анафема, анафема, анафема". Бог, Сам будучи све­
том неприступным, излил Свой Божественный Свет на чины 
ангельские, в разной мере сделав их светоносными; и этот свет, 
коим сияют ангелы, — есть Сам Бог. Подобным же светом сияли 
некогда и первозданные люди в раю, но грехопадение лишило их

142



сего света. Однако, хотя Бог лишил человека видимого осияния, 
но не вполне лишил его осияния светом Истины, и по грехопаде­
нии продолжал являть людям истины Богооткровения о Себе 
Духом Своим Святым чрез патриархов и пророков, и наконец 
воссиял умным светом Истины в Солнце Правды, Единородном 
Сыне Своем. Итак, поелику Божественный зримый Свет есть 
действие Божественного Света и есть Сам Бог, потолику и ум­
ный Свет Истины есть действие словесное Бога, и есть Сам Бог. 
Итак, поелику Церковь признает Богом — Свет зримый Фавор­
ский и изрекает анафему на тех, кои сей Свет за Бога не 
признают, потолику и слова Божии на Фаворе, то есть именова­
ние Иисуса "Сыном Возлюбленным" (Лк. 9, 35) есть тоже Сам 
Бог, как словесное действие Бога; потолику и всякая вообще ис­
тина Богооткровенная, возвещенная людям Духом Святым чрез 
Пророков и Апостолов и Богоносных мужей, а также изреченная 
воплощенным Богом и Словом, также (?) и всякая Богодвижимая 
молитва и молитвы церковные, кои внушил Церкви Дух Святый, 
суть Бог, ибо суть словесное действие Бога. Следовательно, и 
всякое имя Божие, как истина Богооткровенная и есть Сам Бог, 
и Бог в них пребывает всем существом Своим, по неотделимости 
существа Его от действия Его».

К этой же теори^ возвращается «Апология» и в заключении, 
где кратко формулируются пять основных положений книги. 
Первое положение гласит: «исповедую, что имя Божие и имя 
Иисус Божественно и Свято Само по Себе, то есть Сам Бог. Но 
не ограничивается, и не выражается, и не именуется Бог всецело 
в имени Своем, но лишь постольку, поскольку Он Сам благово­
лил открыть свойства Свои словесной твари. Поэтому, хотя мы 
именуем Имя Божие Богом, ибо Имени Божиему, как действию 
Божиему, принадлежит Божественное достоинство по существу, 
а не по благодати19, но вместе с этим мы и различаем Имя Божие 
от Самого Существа Божия и не сливаем понятия Существо Бо­
жие и Имя Божие. Истина, выражаемая Именем Божиим, по 
которой мы именуем Бога, есть Истина Богооткровенная, т.е. 
словесное действие Божества и церковный догмат. Имя сей ис­
тины есть Бог, как то выражено Церковью в пятом определении 
против еретика Варлаама»20.

Переходим к разбору обоих учений об имени Иисусовом, 
начиная с первого, как более простого и элементарного. Основ­
ная его мысль заключается в том, что имя Божие или вообще 
имена Божии, как совокупность звуков и букв, есть как бы Бог, 
т.е. известному сочетанию звуков и букв приписывается особая 
Божественная сила, присущая им самим по себе. Эта мысль, рез­
ко выраженная в книге о. Илариона и в соборном рассуждении

143



Фиваидских монахов, встречается в несколько смягченной форме 
и в Апологии, так что ее можно считать общею для того и друго­
го направления. Правда, в «Апологии» заявляется, что «на эти 
тварные звуки и буквы мы смотрим лишь как на условную, так 
сказать, оболочку самого имени Божия, Богом же называем са­
мую идею о Боге» (стр. 101), а в заключительных тезисах гово­
рится: «условных звуков и букв, коими выражается Божествен­
ная истина и идея о Боге, мы не обожаем, ибо сии звуки и буквы 
не суть Божественное действие Божества, а действие 
человеческого тела», но вместе с тем автор заявляет: «тем не 
менее мы веруем, что и этим звукам и буквам присуща благодать 
Божия ради Божественного имени, ими произносимого». «Хотя и 
несознательно призовешь Имя Господа Иисуса, — пишет он, — 
то все будешь иметь Его в имени Своем» (стр. 89). Итак, благо­
дать, сила Божия присуща самым звукам и буквам Божественных 
имен, безотносительно к соединяемой к ним мысли, и, значит, 
стоит лишь воспроизвести эти звуки, произнести имена Божии, и 
соединенная с ними сила или благодать будет действовать сама 
собой, ex opère operato.

Опровергать это учение нет никакой нужды, ибо это давно 
сделано Церковью. Учение о том, что в известных сочетаниях 
букв, в особенности в именах Божиих скрывается таинственная 
сила и что произнесением их можно заставить эту силу действо­
вать, было широко распространено в языческом мире, а под его 
влиянием и в иудействе в период его упадка. Особенную силу 
имело это учение в первые века христианской эры, как о том 
свидетельствуют и древние писатели, и многие, недавно откры­
тые, папирусы той эпохи, но Церковь решительно осудила это 
учение и непрестанно боролась с ним, так как оно постоянно 
находило себе надежного союзника в человеческом невежестве и 
слабости и вытекающем отсюда стремлении достигнуть больших 
результатов, не затрачивая своих сил21, и часто прокрадывалось 
и в церковное общество, особенно в необразованные классы, как 
о том свидетельствует апокрифическая литература. Не чужды 
ему остались и афонские монахи, о чем свидетельствуют уже 
ссылки их на каббалистические выкладки об имени "Иисус"22, а 
каббала есть также вид магии, запрещенной Церковью23.

В доказательство своей теории о магическом действии имен 
Божиих Иларион, «соборное рассуждение» и другие произведе­
ния имяславцев ссылаются на многочисленные тексты Священ­
ного Писания, святоотеческой и подвижнической литературы. 
Так как этим же текстом пользуются и сторонники более тонко­
го учения о Божественности наших идей о Боге, то удобнее оце­

144



нить основательность этих ссылок при рассмотрении этого по­
следнего учения, к которому мы и переходим.

В Апологии неоднократно заявляется, что в положении «имя 
Божие есть Бог» под именем должно разуметь мысль, идею о 
Боге (стр. 101) или о свойствах Божиих, как будто бы учили па- 
ламиты.

Стремление имяславцев занять выгодную позицию продол­
жателей древних паламитов вполне понятно, но права на это они 
не имеют ни малейшего. Мы уже видели, что первоначально у 
имяславцев не было и мысли о своей связи с паламитами и лишь 
впоследствии они стали пользоваться этим подсказанным им со 
стороны «высокопросвещенных российских богословов» сбли­
жением. В книге «На горах Кавказа» говорится лишь о боже­
ственности имени "Иисус". Затем, под влиянием возражений, 
имя слав цы стали говорить вообще о божественности имени Бо­
жия, и, наконец, в Апологии, желая связать себя с паламитами, 
говорится о Божественности откровения вообще, как действия 
Божия. Но если имя Иисус и вообще имена Божии божественны 
только как часть Божественного откровения, то совершенно не­
понятно, в чем же заключается тот «догмат, коего пока нет» 
(Апология, XII) и создать который так желательно высокопро­
свещенным российским богословам. Ведь Церковь всегда учила, 
что откровение божественно и имен Божиих отсюда никогда не 
исключала. Правда, в Апологии говорится не только то, что имя 
Божие божественно, но и то, что оно есть сам Бог, однако, в 
Апологии же поясняется, что в данном случае слово "Бог" 
употреблено не в собственном узком смысле существа Божия24, а в 
том же широком смысле, в коем употребляли его паламиты, в 
смысле противоположности всему тварному, а в понятие этой 
противоположности, как правильно учили паламиты, входит не 
только Существо Божие, но и энергия Его. Но если паламиты 
имели полное основание употреблять слово "Бог" не в обычном 
узком смысле, а в широком — для обличения ереси Варлаама. 
учившего о тварности проявления энергии Божией — Фаворско­
го света, то имяславцы права на это не имеют, ибо ныне никто 
не утверждает, что имя Божие, как часть откровения, есть тварь 
и, следовательно, называя имя Божие Богом, они вносят путани­
цу, давая повод думать, что они отождествляют действие Божие с 
Существом Его.

Однако и паламиты, хотя и имели, по-видимому, основание 
называть энергию Божию Богом, имели не только потому, что 
Варлаам учил о тварности Фаворского света, но и потому, что 
слово «божественный» ί θετός) имеет слишком широкое значение 
в греческом языке и применяется к людям, однако, и они не сде-

145



дали этого. Если обратиться к греческому25 оригиналу постанов­
ления и древнему славянскому переводу26, то мы увидим, что 
собор вовсе не называет энергию Божию Богом, а говорит лишь 
о ее божественности и ни разу не применяет к ней слова θεος — 
Бог, а всегда лишь слово θεότης — божество, божественность27*. 
И во время споров паламиты всегда говорили лишь о божествен­
ности энергии Божией, а не о том, что она есть самое существо 
Божие, что она есть Бог. И все приводимые ими святоотеческие 
изречения также говорили лишь о божественности энергии Бо­
жией и, в частности, Фаворского света, а вовсе не о том, что 
энергия Божия, и, в частности, Фаворский свет есть Бог28.

Но в определении собора энергия Божия не только не назы­
вается Богом, но и не могла быть названа так. В самом деле, в 
чем основное различие между учением паламитов и учением их 
противников варлаамитов? В том, что первые признавали бытие 
энергий Божиих отличных от Него, тогда как вторые не призна­
вали никакого третьего понятия между понятиями существа Бо­
жия и твари. Отсюда паламиты различали а) неименуемое су­
щество Божие, условно называемое — θεός, б) божественность 
θεοτης, в понятие которой включалось не только существо Бо­
жие, но и энергия29 и в) тварь κτισις, тогда как Варлаам отож­
дествлял энергию с существом, θεοτης и Θεός, и различал лишь 
Θεός и κτισις.

Поэтому говорить, что имя Божие, как энергия Божия, есть 
Сам Бог, (а не «божественность»), — это значит становиться 
всецело на сторону именно варлаамитов, а никак не паламитов и, 
следовательно, подвергать себя анафеме собора, изреченной про­
тив тех, кто не признавал «разность божеского существа и энер-

* На этой странице в экземпляре о. Павла Флоренского вклеен лист с обшир­
ным примечанием:

Что значит на церковном языке слово Божество, которым думают переводить 
слово βεοτης. "Божество (Деян. 17fo> = существо Божие неизглаголанное, непости­
жимое и никакому точному наследованию неподлежащее" — вот буквально все. 
что говорится о сем слове у Дьяченко (Поля, церк.-слав. слов. М., 1900, стр. 55). 
А  что значит слово “божество" по-русски? "Божество ср. божественность, в 
значении сущности, божескаго естества, божеской истоты, сути; олицетворенная 
сущность эта, по понятиям каждого народа, а потому и языческий бог и ли  бо­
жок, идол, болван и всякий  предмет поклонения..." (Даль, изд. 3-е, т. I, столб. 
263). Итак, Божество имеет значение сущности Божией, существа Божия.  ̂

Нельзя путать βεέτης с δειοτης, т.е. отвлеченное от βεος с отвлеченным βετος. 
Слово 9εός более общее, более неопределенное, нежели 9εοτης. βεοτης сильнее, 
определеннее, порядок <?> слов такой по метафизической силе <?> 

βεοτης > βεος > δειοτης.
"Природа Божия выше <?> имени"; в таком случае, к чему же относится имя 

Бог? — Явно, что к энергии.

146



пш"30. Нельзя (жазать, что имяславцы отличаются от варлаамитов 
тем, что первые признают свет Фаворский несозданным, а вторые 
признают его тварью. Вопрос о Фаворском свете был лишь 
вопросом частным, решавшимся и варлаамитами неодинаково. Все 
дело было в том, существуют ли энергия, божественность, как нечто 
отличное от Бога, от существа Божия, и вопрос этот все варлаамиты 
отрицательно решали, но признавая, что, кроме Бога и твари, 
ничего не существует, одни из них относили свет Фаворский к твари, 
другие - к самому Богу и считали свет самим Богом, почему первое 
определение собора гласит". “Мудрствующим и говорящим иногда, 
что свет... был сотворенный призрак, явившийся на короткое время и 
скоро исчезнувший, а иногда признающим его существом Бога, но не 
исповедующим... что оный божественный свет есть ни творение, ни 
существо Бога, а несозданная и естественная благодать, и озарение, 
и энергия, всегда исходящая из самого божеского существа, однако 
не отдельно от него, анафема трижды” 31.

Таким образом, имяславцы, по крайней мере, по своей 
терминологии32 всецело стоят на стороне не падамитов, а 
варлаамитов, Но нельзя признать эту еретическую терминологию - 
делом маловажным, ибо Церковь вырабатывала формулировку 
своих догматов долгим трудом и установленная ею формулировка 
имеет обязательное значение для всех желающих оставаться в ней и 
служит гарантией ед иномыслия среди церковного общества.

Нужно, однако, признать, что и здесь вина в значительной 
степени падает не на самих имяславцев, а на одного из 
“высокопросвещенных российских богословов” . Мы видели, что 
сначала имяславцы и не подозревали о существовании паламитов. 
Откуда же они узнали об этих своих мнимых предшественниках? Как 
мы знаем из самых достоверных источников, сведения о паламитах 
они получили из изданной в 1904 году в Москве Афонским 
Пантелеимоновским монастырем брошюры: “Житие иже во святых 
отца нашего Григория Синаита” . И вот здесь в 20-м обширном 
примечании (стр. 101-109), представляющем из себя частью 
переложение, частью буквальную перепечатку статьи “Варлаам и 
варлаамиты” в “Прав. Бог. Энц.” (Ill, 149-157), довольно неудачно 
излагается история варлаамитской ереси, и, между прочим, в конце 
помещаются результаты соборных постановлений (против 
варлаамитов), выразившиеся в статьях провозглашаемого в неделю 
православия Синодика (стр. 106-107; “Прав. Бог. Энц.” Ill, 155- 
156). Здесь-то и помещен тот неправильный перевод этих 
постановлении, который ввел в соблазн имяславцев. Не уяснив себе 
сущности спора между варлаамитами и паламитами, автор

147



статьи лопускает в переволе невозможную вяшь. передавая слова 
θεός "&ε&της". то словом Бог, «Божий», то словом Божество. Так, 
в первой статье του θεού везде переведено «Божий», во второй 
статье του θεόυ переведено «Бог», но во второй же статье он пе­
реводит του θεόυ почему-то и «божественный», а словом "Божий" 
— переводит слово θεΤτος, в третьей и в четвертой статье он сло­
во θε<4της переводит словом "Божество", а в пятой статье, на ко­
торую ссылаются имя слав ды, он то же самое слово θεότης пере­
водит уже не словом «Божество», а словом «Бог», так что статья 
эта у него в оригинале и перепечатке читается: «Анафема тем, 
кто думает, что одному только существу Божию (в греч. — επί της 
θεΤας ουσίας, т.е. божественному существу) свойственно имя Бога 
(ττ̂ ς θεότητος ονομα, следовательно, — имя Божества), а не энер­
гии. Доверившись этому переводу, имяпоклонники и при перево­
де этой статьи из греческой триоди сочли в праве перевести сло­
во θεότης словом "Бог" и, повторяя формулу Варлаама, bona fide 
считают себя защитниками учения паламитов. Однако сходство 
между имяпоклонниками и варлаамитами вовсе не огра­
ничивается сходством терминологии.

Не трудно понять, для чего понадобилось имяславцам отсту­
пать от правильной и общепринятой терминологии. Говоря, что 
Иисус есть Бог, они полагают, что отсюда следует, что и в моАит- 
ве Иисусовой имя Иисус есть Бог. Однако такой вывод есть лишь 
сознательное или несознательное пользование неправильным 
логическим приемом, называемым quatemio terminorum. Откро­
вение можно назвать “божественным", "божественностью" лишь 
по объективной стороне, лишь постольку, поскольку оно есть 
действие Бога. Когда же имеется в виду субъективная сторона 
откровения, т.е. те душевные состояния человека, которые явля­
ются следствием объективного откровения, то эту субъективную 
сторону, эти психические состояния тварного и ограниченного 
существа Богом назвать никак нельзя, не впадая в антропотизм. 
Но имя слав цы, когда говорят об имени Иисус, как части откро­
вения, говорят о нем, как об объективном откровении Божием33; 
когда же они говорят о молитве, об устном или мысленном про­
изнесении имени Иисуса, они говорят об известном субъек­
тивном психофизическом действии человека, а то и другое -  
вещи совершенно несоизмеримые34*. Довольно близок был автор 
Апологии к признанию справедливости этой мысли, когда писал 
такое примечание к своему первому тезису: «Условных звуков и

• Здесь на отдельном листе замечание о. П. Флоренского: В том-то и дело, что 
их разделить нельзя. У Троицкого грубый и откровенный протестантизм кантов­
ского толка.

148



букв, коими выражается Божественная истина и идея о Боге, мы 
не обожаем, ибо сии звуки и буквы не суть Божественное дей­
ствие Божества, а действие человеческого тела».

Но автор Апологии упускает из виду, что обожать нельзя 
действия не только человеческого тела, но и действие человечес­
кой души, а следовательно, нельзя называть Богом не только зву­
ки и буквы имени «Иисус», но и самую мысль об этом имени.

В частности, никак нельзя назвать Богом и молитву, как де­
лает Апология, заявляя, что молитва есть сам Бог, ибо она есть 
словесное действие Божества (стр. 53, ср. 27). Молитва не есть 
одностороннее действие Божества, а есть взаимодействие благо­
дати Божией и нашего духа. Как бы изобильно ни изливалась 
благодать Божия на молящегося, никогда не поглощает она и его 
свободы, и говорить иначе — это значит отказываться от право­
славного учения о взаимодействии благодати и свободы, о синер­
гизме. Тексты, на которые ссылается Апология, а именно: 
«Никтоже может рещи Господи Иисусе точию Духом Святым» (I 
Кор. 12, 3) и слова Григория Синаита: «Молитва есть Бог, дей- 
ствуяй вся во всех», (слав. Добротол. 1, 99) ровно ничего не дока­
зывают, так как в первом случае говорится о необходимости бла­
годати Божией для веры в Иисуса, как Господа, а во втором, как 
видно из контекста, св. Григорий указывает разные стороны мо­
литвы, и указав сначала на субъективную сторону молитвы 
(«непосредственная вера»), указывает затем и на объективное 
благодатное действие Божие. Что в молитве Бог присущ нам 
именно по благодати, а не по существу, об этом ясно говорит сам 
св. Григорий Палама в своем «Исповедании православной ве­
ры»35. «Дух Святый является, пишет он, не по существу Своему, 
но по благодати, по силе и действию, которое есть общее Отцу и 
Сыну и Св. Духу». «Тварь может иметь общение с Божествен­
ным Существом не непосредственно, а через благодать, по бла­
годати Божией». -  пишет он в VII книге против Акиндина36. Но 
если молитва всегда есть не только действие благодати Божией, 
но и нашего духа, то называть молитву Богом — это значит на­
зывать Богом и действие тварного, ограниченного духа, тогда как 
Церковь не называет Богом даже действия Божия. а называет их 
лишь божественными.

Нельзя называть молитву Богом и a potiori, как выясняет 
иеромонах Антоний, указывая на то, что и Иисус Христос состо­
ит из Божества и человечества, а однако мы можем называть Его 
не только Богочеловеком, но и Богом37. Основанием для послед­
него наименования служит единение обоих естеств в божеской 
ипостаси и обожение естества человеческого. Но в молитве ипо-

149



стасного единения Бога с человеком нет, как выясняет и Григо­
рий Палама, а есть лишь единение благодатное.

В "Апологии" доказывается, что имя, как наша идея о Боге и 
наше выражение этой идеи в слове, есть Бог. «Всякое мысленное 
представление именуемого свойства Божия есть Имя Божие», 
говорится здесь (стр. 52), созерцание имени Его и есть Сам Бог 
(53), «Сознательное именование Бога и есть сам Бог» (27), «Богом 
же называем самую идею о Боге» (101), «Всякая идея о Боге есть 
Сам Бог» (26) и т.д., а противники этого учения называются по­
следователями «Итальского зверя» Варлаама, ругающимися над 
делателями молитвы Иисусовой, «исповедавшими быть Богом, 
как самую молитву Иисусову, так и Божественный свет» (102). 
Но мы уже видели, что Божественный свет Богом исповедали как 
раз некоторые последователи «Итальского зверя», а теперь 
должны заявить, что и учение о том, что наша идея о Боге есть 
Бог, как раз принадлежало Варлааму. а не Паламе. Исследователи 
варлаамитских споров признают, что победа Паламы над Варлаа- 
мом была победой восточного мистицизма над западной схолас­
тикой, западным рационализмом. Варлаам потому и вооружился 
против афонских исихастов, что он, как последователь Аристоте­
ля38 и в особенности Платона, настолько высоко ставил силы 
нашего разума, что признавал возможность достижения истин­
ного богопоэнания одними этими силами без божественной бла­
годати, и потому те приемы, которые Афонские монахи употреб­
ляли для того, чтобы стяжать благодатную молитву, представля­
лись ему излишними. «Кто объявляет, что полное единение с 
Богом, — пишет против него в 1341 году Палама, — совершается 
без боготворящей благодати Духа, лишь обычным подражанием 
ему, и о боготворящей благодати Бога говорит, что она есть дей­
ствие души, а не сверхъестественное озарение и не божествен­
ная неизреченная энергия, таковой впал в ересь. Благодать обо- 
жения превыше естества нашего, и ведения, и добродетели. На­
ша добродетель и наше подражание Богу делают нас только спо­
собными к единению с Богом, и самое единение это, неизглаго- 
ланное, производит благодать» (Ист. Аф. III, 2, 230). Усвоив 
учение Платона об идеях, Варлаам согласно с Платоном считал 
главным источником боговедения наши идеи о Боге, на основа­
нии коих мы посредством силлогизмов и построяем богословские 
системы. «Что здоровье, то и философия, — писал он против 
Варлаама, — дается от Бога, и поддерживается рачительностью; и 
как не иное здоровье дает Бог и не иное восстанавливает врач, а 
одно и то же, так и мудрость. Ее дал Бог пророкам и апостолам. 
Они же и нам сообщили священные наставления и философские 
учения, при помощи которых мы ищем и обретаем мудрость»

150



(Ист. Аф. III, 2, 240). «Свет, воссиявший на Фаворе, — заявил он 
на соборе 1341 года, — не только не превосходнее ангелов, но 
ниже и самого мышления нашего. Все мысли и умствования на­
ши лучше этого света» (242)39. Только тот может познать истину 
и соединиться с Богом, Который есть Истина, кто изучит Пифа­
гора, Аристотеля и Платона40. Последователь Варлаама Акиндин 
учил, что одно знание есть свет необманчивый, что кто имеет ум, 
очищенный добродетелью, тот не нуждается в просвещении 
свыше, и таким образом, по словам Паламы, «хотел лишить хрис­
тианина всякой благодатной помощи в познании всякого посе­
щения благодатного»41. Поэтому и собор 1352 года осудил Вар­
лаама и Акиндина, между прочим, и за то, что они «предприняли 
идеи Платона и Эллинские басни опять вводить в церковь Хрис­
тову»42. И вот оказывается, что в «авторитетном, по заявлению 
Апологии, отзыве о ней, принадлежащей перу «одного из наибо­
лее уважаемых и заслуженных богословов нашей родины», 
явившемся в качестве ответа на полуофициальный запрос о нем 
епископа», имяславцы называются продолжателями Платона и 
защитниками его идеализма, на стороне коего всецело стоит, по 
собственному заявлению, и автор отзыва43. «Наша мысль есть 
движение духа, — поясняет он, — наше слово есть духовно­
телесное движение. И это движение может ставить нас в более 
тесное единение с Богом, как бы дает нам осязать Бога» (Деян. 
17, 27-28). «Поэтому произносящий молитву Иисусову реально 
соприкасается с Самим Богом» (стр. XII, XIV). Действительно, 
если поставить вопрос о том, что в учении имяславцев является 
новым и неприемлемым для церковного сознания, то придется 
ответить, что таким новшеством является не учение о боже­
ственности откровения вообще и имен Божиих в частности, а 
именно учение о том, что именование*, если не как сочетание 
звуков, то как наша идея о Боге адекватна Богу и потому есть 
сам Бог44. Но такое учение было лишь у платоников, в том числе 
и Варлаама. Таким образом, оказывается, что как в терминоло­
гии, так и в содержании своего учения имяславцы стоят всецело 
на стороне Варлаама, а не Паламы. Варлаамиты учили, что энер­
гия Божия есть Бог и что наши идеи о Боге адекватны** Богу, и 
потому дают нам истинное познание о Боге; и имяславцы учат, 
что энергия Божия и имя Божие, как проявление этой энергии, 
есть Бог, и что наша идея о Боге есть адекватная Богу истина, а 
потому также есть Бог. Между тем паламиты учили, что энергия 
Божия есть Божество, а не Бог, и что наша идея о Боге не дает

* На отдельном вклееном листе примечание о. П. Флоренского: имя.
"  1, ex sesc. А  паламиты — что они истинны, как от Бога происходящие.

151



нам истинного познания о Нем, каковое может дать лишь благо­
дать Божественная. Имя слав цы, по-видимому, всего более воз­
мущаются наименованием имени « силой посрелствуюшею». Но 
опять-таки с таким наименованием никак не могли бы согласить­
ся лишь варлаамиты, признававшие энергию Самим Богом и от­
рицавшие существование какой бы то ни было посредствующей 
силы между Богом и тварью.

Но паламиты учили, что Сам Бог, существо Божие недоступ­
но миру и что людям Бог сообщается именно посредством своей 
энергии45. Следовательно, энергию Божию и можно назвать по­
средствующей, хотя и неотделяемой от Бога силой. А  так как, по 
учению самих имяславцев, имя Божие есть проявление энергии 
Божией, то имя можно назвать посредствующей силой. Такое 
выражение будет вполне согласно и со Священным Писанием, и 
со святоотеческой письменностью, ибо выражение "δια του 
ονοματος" здесь довольно обычно46. Палама сравнивает Самого 
Бога, существо Божие с солнцем и энергию Его с неотделимыми 
от солнца, но сообщающимися земле лучами. И как лучи солнца 
можно назвать посредствующей силой между солнцем и землею, 
так и всякую энергию Божию можно назвать посредствующей 
силой между Богом и тварью. «Никак нельзя сообщаться с Боже­
ственным существом непосредственно, — писал Палама в VI 
книге против Акиндина, — а посредством благодати, через бла­
годать».

Да и по своему нравственному существу вся поднятая смута 
есть не что иное, как фактическое оставление молитвы Иисусо­
вой и занятие рассуждениями, подобным занятию силлогизмами 
Варлаама47. Правда, рассуждения их касаются и молитвы Иису­
совой, но рассуждение о молитве не есть молитва. На первом же 
соборе, где рассматривалось дело варлаамитов в 1341 году, 
«патриарх повелел прочесть вслух всех присутствующих на собо­
ре священные и Божественные каноны, которыми воспрещено 
всем, кроме архиереев, рассуждать о догматах», т.е. 64 правило 
шестого Вселенского собора и 19-ое правило Халкидонского со­
бора48, но не то же ли самое видели мы и у имяславцев, не толь­
ко рассуждающих, но и устанавливающих свои новоизмыслен- 
ные догматы, хотя среди них и не было ни одного епископа. 
Сходны имяславцы с варлаамитами и по своему отношению к 
Священному Писанию. В «Сказании о том, как недугуют после­
дователи Варлаама и Акиндина» варлаамиты обвиняются, между 
прочим, в том, что они «портят священные писания и приспособ­
ляют их к своему зломыслию» (Ист. Афон. III, № 2, 237 стр. 827), 
и это обвинение во всем своем объеме относится и к имя­
славцам. Характерно, что первоначально сам Иларион признавал,

152



что учение его есть новый догмат, нигде до сих пор не выска­
зывавшийся. Но потом вдруг оказалось, что в пользу этого 
учения существует масса свидетельств как в св. Писании, так и в 
святоотеческой литературе. В громадном большинстве случаев 
такие свидетельства получились благодаря самому бесцеремон­
ному обращению с текстом, в других — вследствие недоразуме­
ния, в третьих — вследствие незнакомства имяславцев с особен­
ностями библейского и церковного языка.

Примером такого слишком свободного приспособления тек­
стов для своих целей может служить уже упомянутая 5-я статья 
собора против варлаамитов, имеющая чрезвычайно важное зна­
чение в споре. Правда, тут их отчасти ввел в соблазн неверный 
перевод, но в таком случае им и следовало бы сослаться на этот 
перевод, а они ссылаются на греческую Триодь, где стоит не 
θΕος. a Αεοτης. как видно даже из брошюры, изданной самими 
имяславцами49. В Апологии почти все тексты искажены вставка­
ми ее автора, всюду вставляющего слово «имя», хотя в оригинале 
об имени совершенно не упоминается. Например, слово св. Гри­
гория Синаита он приводит в таком виде: «Молитва есть апосто­
лов проповедание» (чего? — имени Божия)... Непосредственная 
вера (во что — во имя Божие)... Действуемая любы (т.е. Сам Бог, 
как действие Отчей любви)... Божие познание (т.е. свойств Бо­
жиих из имени Его)... Иисусово радование (т.е. сладость призы­
вания имени Божия)». «Слышите ли, — с торжеством восклицает 
автор, — ...что имена Господа, Иисуса Христа Сына Божия... суть 
Бог» (53), забывая, что слово "имя" везде вставляет он сам, а свя­
той Григорий не употребляет его здесь ни разу. Забывая, что 
вселенским собором запрещено изменять текст никейского Сим­
вола, он пишет: «Что же есть чтение Символа, как не исповеда­
ние имени Божия? Верую, что имя Тебе есть единый Бог Отец 
Вседержитель... верую во Второе Лицо святыя Троицы, что имя 
Твое есть единый Господь Иисус Христос» и т.д. Это не перело­
жение лишь Символа, а и искажение его, ибо во всех изменени­
ях его преследуется известная тенденция. И подобных примеров 
можно привести немало. В некоторых случаях трудно понять, с 
чем имеем мы дело, с недоразумением или искажением текста. 
Сюда нужно отнести и выдержку из толкований на Деяния Апо­
стольские блаженного Феофилакта Болгарского, игравшую, в 
прениях «собора» и вообще в трудах имяславцев, решающую 
роль50: «Имя Иисуса есть Бог, равно как имя Отца и имя Св. Ду­
ха». Эти слова блаженного Феофилакта, на которые особенно 
охотно ссылаются не только монахи фиваиды, но и вообще все 
сторонники о. Илариона, не имеют ни малейшего отношения к 
вопросу, и если бы они были посильней в грамматике и брали

153



эти слова в связи с контекстом, то они увидели бы, что ло­
гическое ударение здесь стоит не на слове «имя» или «Иисус», а 
на слове «Бог». Примиряя в данном месте Деяния (2, 36) с Мф. 
(28, 19), блаженный Феофилакт говорит, что «вследствие
единства трех Ипостасей по существу, крещаемый во имя Христа 
крещается в Троицу, так как Отец и Сын и Св. Дух нераздельны. 
Если бы имя Отца было не Бог и имя Сына не Бог и имя Св. Ду­
ха не Бог, то следовало бы сказать: во имя Бога Иисуса Христа, 
или даже просто, только в Сына, но он (ап. Петр в Деян. 2, 36) 
говорит: во имя Иисуса Христа, зная, что имя Иисуса есть Бог, 
равно как и имя Отца и имя Св. Духа».

Таким образом, правильность употребленной апостолом 
Петром формулы крещения блаженный Феофилакт объясняет 
единством Ипостасей ло существу, вследствие которого все три 
лица Св. Троицы одинаково являются Богом, почему к каждому 
из них одинаково прилагается наименование "Бог". В словах 
«имя Иисуса есть Бог» говорится не об имени, а о Самом Иису­
се. Здесь не сказано имя «Иисус»51, а сказано "имя Иисуса", а 
следовательно, слово «Иисус» грамматически есть genetivus 
subiectivus, а логически — - субъект предложения, а не определе­
ние слова "имя", и смысл этого предложения будет такой: «Иисус 
имеет имя — Бог», «Иисусу принадлежит имя Бог» или, прини­
мая во внимание особенность библейского употребления слова 
“имя": «Иисус есть Бог».

То же нужно сказать и о словах св. Иоанна Златоустого: 
«Пророк называет трижды Господа52, желая этим показать, что 
во Христе прославляется Троица, так как через Него мы познали 
и Духа и Отца. Сообразно этому, пророк и присовокупляет: 
«Благословите имя Его, будешь ли разуметь Отца или Сына или 
Святого Духа, потому что имя Троицы — Бог»53, и смысл этого 
места таков, что прославление Христа можно относить ко всей 
Троице потому, что Св. Троица есть Бог, также как и Христос 
есть Бог. А  так как ни в Св. Писании, ни у отцов Церкви, помимо 
этих двух мнимых свидетельств, ни одного места, где бы говори­
лось, что самое имя Божие есть Бог, имяславцам найти не уда­
лось при всех усилиях, то отсюда следует, что формула эта все­
цело измышлена ими самими.

Добросовестным недоразумением следует считать все ссыл­
ки Апологии (см. главы IV, стр. 55 и V) на тексты из писаний
о. Иоанна Кронштадтского (стр. 39, 55-56)54, св. Симеона Солун- 
ского (стр. 56-59), Игнатия и Каллиста Ксанопула и др., говоря­
щих на самом деле не об объективном тождестве имени с Богом, 
а о субъективном отождествлении именования с именуемым 
лицом в молитве, в призывании Господа. Этого недоразумения,

154



послужившего, как мы видели, исходным пунктом смуты, не 
остался чужд и автор Апологии, хотя приводимое им место из 
письма арх. Александра (стр. 72), казалось бы, должно было на­
вести его на правильное объяснение. Наконец, остальная боль­
шая часть основанной на текстах Св. Писания и богослужебных 
книг аргументации покоится на незнакомстве с особенностями 
библейского, а затем находившегося под его влиянием, святоо­
теческого и богослужебного языка.

Говоря об имени, «Апология» разумеет то собственныя 
личные имена, то самое слово "имя". Что касается имен, то не 
требует никаких доказательств, что когда мы произносим какое- 
либо личное имя, то по закону прелметности мышления разу­
меем не совокупность звуков и букв и не нашу мысль об из­
вестном лице, а самое это лицо, и если «Апология» к наиме­
нованию лица обычно прибавляет слово “имя", то это не более 
как искажение текста55, незаконность которого ясна сама собой.

Гораздо большую убедительность имеют, по-видимому, мно­
гочисленные тексты, где упоминается слово “имя", причем ему 
присваивается чудотворная сила. Слишком частое употребление 
слова “имя" в библейском языке сравнительно с языком обыден­
ным действительно бросается в глаза. Но объясняется это явле­
ние совершенно не так, как думают имяпоклонники; объясняется 
не тем, что имя само по себе имеет какую-то силу, а, во-первых, 
тем, что в небогатом словами, выражающими отвлеченные поня­
тия, библейском языке слово “имя" имеет несколько и притом 
довольно широких значений56, а затем и тем, что Священное 
Писание приспособляется не только к понятиям, но и к самому 
языку простых людей.

Закон прелметности ммтления отражается и в языке, осо­
бенно простонародном. По наивному представлению лиц, не 
принмтттттих К критическому мышлению и знающих лишь один 
язык, имя предмета неотделимо от самого предмета, и предмет 
как бы олицетворяется в имени, почему слово “имя" часто яв­
ляется в речи как бы заместителем и самого лица, выразителем 
его значения и сущности и потому имеет смысл: «лицо», 
«сущность», «сила». Но теперь общепризнанный в науке факт, 
что Священное Писание особенно Нового Завета, являясь откро­
вением глубочайших тайн бытия и жизни, в то же время излага­
ет свое высокое учение в форме наиболее понятной всякому, 
излагает их, приспособляясь к понятиям простых необразован­
ных людей, излагает простонародным языком того времени. Ха­
рактерно, что, пока сравнивали лексический состав Нового Заве­
та с дошедшими до нас памятниками литературного языка обра­
зованных людей, оказывалось, что чуть не третья часть новоза­

155



ветных слов, коих насчитывается не много более 5000, в этих 
памятниках не встречалась, так что создалась теория особого 
библейского языка. Но вот в последние два десятка лет удалось 
открыть массу папирусов первых веков христианской эры, со­
держащих письма, счеты, записки простонародья, и оказалось, 
что почти все слова и даже обороты, которые до сих пор 
считались специфической особенностью новозаветного языка, 
находятся в этих памятниках. В частности, и употребление слова 
«имя» в качестве местоимения или в смысле «лицо», «личность», 
«сила» в этой литературе весьма обычно, а в некоторых памят­
никах связано с суеверными религиозными взглядами, не имею­
щими ничего общего с догматическим учением христианства. 
Однако из того факта, что Св. Писание приспособляется к языку 
малых сил, вовсе нельзя делать заключения, что оно проповедует 
теории магизма, каббализма и т.п., основанные на представлении 
о неразрывности между именем и вещью, так же как из того 
факта, что Св. Писание, приспособляясь к народным представле­
ниям, допускает антропоморфические выражения, нельзя делать 
вывод, что оно учит антропоморфизму.

Замена собственного имени словом "имя" особенно часто 
встречается в речи высокого стиля и в речи простых людей, но о 
важных материях, о высокопоставленных лицах, в религиозном 
языке, причем заменой этой выражается как бы особое уваже­
ние или благоговение к носителю имени*. И теперь у нас в ходу 
выражение «на высочайшее имя». И молитвы есть своего рода 
«прошение на высочайшее имя», но и там и здесь мы обращаем­
ся не к имени и не от имени ждем исполнения своей просьбы. 
Поэтому-то евреи и не произносили обычно гамм* имен Божиих 
и заменяли их словом «Шем» — имя. Насколько обычна была 
такая замена, видно из того, что у  евреев даже было забыто, как 
следует произносить имя Иегова, а выражение «во имя» — («Ве 
schem») слилось в одно слово, равнозначащее в торжественной 
речи предлогу «во», чрез, посредством, «силой» («Ве»), что и сле­
дует иметь в виду: при толковании часто встречаются и в Новом 
Завете выражения «во имя Божие, Иисуса, Христа» и т.д.

Что касается чудотворной силы имен, то мы уже видели, что 
приписывать ее самым буквам имен Божиих — это значит впа­
дать в языческое суеверие, в осужденную Церковью веру в ма­
гию. Нельзя приписывать такую силу и имени, как выражению 
илеи о Боге. Церковь осудила веру в имена, не упоминая, что 
осуждение относится лишь к буквам, и следовательно. осужде­
нию подлежит и вера в чудотворную силу идей. Демоны и ново-

* Как и почему это возможно. (Прим. о. П. Флоренского]. 

156



заветные маги, произнося имя Божие, имели в виду и идею о 
Боге, но, как мы видели, демоны остались демонами, и магам 
изгнать демонов не удалось. И понятно почему. Христос сказал, 
что «сей род изгоняется лишь молитвою и постом», а молитва 
невозможна без веры, также необходимой для чуда. Если в Еван­
гелии сказано: «именем Моим бесы изженут», то здесь говорится 
о призывании имени Божия, как виде соединенной с верою мо­
литвы, почему и сказано ранее: «знамения же верующим сия 
последуют». Но самое именование, taMoe произнесение имен 
вовсе не является условием чуда, так как мы знаем много чудес, 
произведенных и без такого призывания. «Заслуженный бого­
слов», автор отзыва об Апологии, видит главное доказательство в 
пользу защищаемого его учения в Мф. 7, 2257 и особенно у Луки 
9. 49—5058. Но вместо того, чтобы мудрствовать лукаво, заслу­
женному богослову следовало бы просто прочитать 24 беседу 
Златоуста на Евангелие от Матфея (Творен. VII, 1, 276—284), где 
исчерпывающим образом объясняются оба эти места, но чудеса, 
здесь упоминаемые, объясняются не чудотворной магической 
силой имени, а тем соображением, что и недостойные могут тво­
рить чудеса, ибо дар чудотво рения и пророчества давался неко­
торым (напр., фараону, Валааму, Навуходоносору, Иуде- 
предателю) для достижения целей Промысла Божия, но не слу­
жит ручательством или показателем их спасения. «Вся эта благо­
дать, пишет св. Отец, была ничто иное, как дар Подавшего ее, а 
те ничего от себя не принесли, почему справедливо и наказы­
ваются» (стр. 277). Именование само по себе, по свидетельству 
Св. Писания, не только не может произвести чуда, но и не мо­
жет сделать людей достойными того имени, которое они носят 
или произносят (Мф. 7,21; Лук. 6, 34; Римл. 2, 14; Иак. 1, 22; Апок. 
3, 1). Пастырь Ерма упоминает о тех, которые носят имя 
(Христово), а веры чужды (подобие 9, 19, 2). О таких христианах 
говорят и Поликарп Смирнский (6, 3) И Игнатий Богоносец (1 
Еф. 7, 1). Умножать подобные свидетельства н р т  нужды. так как 
в наше время труднее найти факт противоположного характера.

Является ли учение имяславцев ересью? Если иметь в виду 
лишь те формулы, в которых излагают они свое учение, и если 
притом понимают употребленные здесь термины в таком смысле, 
в каком они обычно понимаются в богословских трудах, то при­
дется дать ответ утвердительный. Но если иметь в виду и ис­
торию происхождения этого учения, и незнакомство с точной 
богословской терминологией его защитников, то придется ска­
зать, что оно лишь может стать ересью, а пока не имеет резко 
выраженных ее черт. Мы видели, что исходной точкой учения 
было не желание оправдать какой-либо недостаток веры или 
любви, а вполне извинительное и даже похвальное, хотя в дан­

157



ном случае и необоснованное, опасение за оскорбление досто­
инства своего драгоценнейшего достояния — молитвы Иисусо­
вой. Сознавая, что молиться нельзя, не относя имени Господа к 
Самому Господу и не умея правильно объяснить психоло­
гического факта, имяславцы пришли к ложной мысли, что такое 
отожествление покоится на объективном отношении имени к 
Господу, и создали сначала грубую языческую теорию о боже­
ственности самых звуков и букв имени Божия. Дельные возра­
жения против этой теории в «Русском Иноке» побудили их, не 
отказываясь совершенно от этой теории, постановить ее на вто­
рой план и значительно смягчить ее, а на первый — при помощи 
русских богословов — выдвинуть свою связь с паламитами, при­
способив учение паламитов об энергии Божией к своему учению 
о том, что имя Божие, понимаемое теперь уже как идея, мысль о 
Боге, — есть Бог. Но и эта попытка обречена была на неудачу, 
так как паламиты учили не о том, что наше именование Бога или 
наша идея о Боге есть Бог, а лишь о том, что всякая проявленная 
в мире энергия Божия, в том числе и откровение, божественна, а 
не тварна. Поэтому сторонники этой тонкой теории, когда изла­
гают учение паламитов, говорят лишь то, чему учит и вся право­
славная Церковь; но когда излагают свою теорию, впадают в 
явный пантеизм; а когда, наконец, хотят установить связь между 
своим учением и учением паламитов, то и сознательно, и бессоз­
нательно допускают целый ряд натяжек и искажений учения 
паламитов, в конце концов, превращающих это учение в осуж­
денное Церковью учение их противников варлаамитов. Поэтому 
в изданиях имяславцев нет ни одного положения, которое не 
опроверглось бы другим, высказанным ими же. То они учат, что 
имя есть существо Божие; то говорят, что существо Божие не- 
иМенуемо; то говорят, что имя есть Бог лишь как энергия Божия, 
то как мысль человеческая; то они утверждают, что имя есть Сам 
Бог; то говорят, что нельзя имя отожествлять с существом Божи­
им; то говорят, что слогам и буквам имени Божия присуща бла­
годать; то отрицают это. Таким образом, можно сказать, что 
учение имяславцев еще не выяснилось окончательно и реши­
тельный приговор о нем можно произнести лишь тогда, когда 
они ясно будут представлять как истинное учение паламитов, так 
и невозможность связать с учением паламитов свое учение о 
том, что имя Божие есть Сам Бог. В таком случае им придется 
сделать выбор лишь между учением паламитов, признанным 
Церковью православным и своим собственным новоизмышлен- 
ным учением, которое тогда и станет ересью. Для большей яс­
ности приводим параллель между тезисами относительно имени 
Божия, устанавливаемыми в заключении «Апологии» и, как мож­
но надеяться, являющимися наиболее точным выражением мне­
ния их автора, и православным учением о сем, выраженным

158



отчасти у паламитов, но предварительно считаем нужным сделать 
два замечания:

1. Слова «имя Божие» понимаются в Священном Писании 
различно, а именно:

а) всего чаще под именем Божиим разумеется наше имено­
вание Бога, произнесение одного из имен Божиих, наш пгитгп- 
физический акт, состоящий из произнесения звуков и букв име­
ни Божия вместе с мыслию о Том, символом Кого эти звук и 
буквы служат;

б) иногда и очень редко под именем Божием понимается от­
кровение Божие разумной твари, и имя Божие является, таким 
образом, как бы кратким выражением всего того, что открыл Бог 
о Себе человеку.

2. То и другое значение этого выражения нужно весьма рез­
ко разграничивать и никак не смешивать, так как в противном 
случае придется приписывать Богу то, что свойственно лишь 
ограниченному и тварному бытию*.

П р а в о с л а в н о е  
А п о л о г и я  у ч е н и е

1. Исповедую, что Имя59 Божие 1. Имя Божие, понимаемое в 
и Имя Иисус Божественно и смысле откровения Божия и 
Свято Само по себе60, то-есть притом по его объективной 
Сам Бог. Но не ограничивается стороне, т е. в смысле открыва- 
и не выражается и не именует- ния истин человеку61, есть 
ся Бог всецело в имени Своем, вечная, неотделимая от Бога 
но лишь постольку, поскольку энергия Божия, воспринимая 
Он Сам благоволил открыть людьми лишь настолько, на- 
свойства Свои словесной твари, сколько допускает это их твар- 

Поэтому хотя мы именуем ность, ограниченность и нрав- 
имя Божие Богом, ибо имени ственное достоинство.
Божиему, как действию Божие- К употребляемому в таком 
му, принадлежит Божественное смысле слову "имя" приложимо 
достоинство по существу, а не по наименование Божество (Эео- 
благодати62, но вместе с тем мы и της), но не Бог, поскольку «Бог 
различаем Имя Божие от самого есть действующий», а не дей- 
существа Божия и не сливаем ствие' и поскольку «Бог есть 
понятия существо Божие и Имя выше Божества»65. Имя, как 
Божие. Истина выражается име- энергию Божию, можно назы- 
нем Божиим, по которой мы вать Богом лишь в несобствен- 
именуем Бога, есть Истина Бого- ном смысле, в смысле противо- 
откровенная, т.е. словесное дей- положности твари, но называть

* И одного нельзя разделить. (Прим. о. П. Флоренского].
' Смешивает ενεργεα и ενεργημα (Прим. о. Павла Флоренского).

159



ствие Божества и церковный 
догмат63. Имя сей истине есть 
Бог, как то выражено64 Церко­
вью в пятом определении против 
еретика Варлаама.

Примечание. Условных звуков 
и букв, коими выражается Боже­
ственная истина и идея о Боге, 
мы не обожаем, ибо сии звуки и 
буквы не суть Божественное 
действие Божества, а действие 
человеческого тела, но тем не 
менее мы веруем, что и этим 
звукам и буквам присуща благо­
дать Божия ради Божественного 
Имени, ими произносимого.

2. Исповедую, что имя Иисус 
есть Богоипостасное, т.е. отно­
сящееся и к Божеству, и к 
человечеству Христову.

3. Исповедую, что имя «Иисус», 
равно как и всякое именование 
Божие, есть сила Божественная, 
коей неотделимо присущ Свя- 
тый Дух, творящий чудеса во 
Имени сем, и отнюдь не соиз­
воляю на то, чтобы дерзать 
отметать присущность имени

Имя Самим Богом нельзя ни в 
коем случае, ибо в слове «Сам» 
непременно мыслится существо 
Божие.

Примечание. Благодать не 
присуща не только звукам и бук­
вам, выражающим идею о Боге, 
но и соединенной с этими звука­
ми нашей мысли о Боге, но мо­
жет быть подаваема Богом при 
произнесении их, если эти звуки 
произносятся благоговейно, с 
верою и любовию к Господу.

2. Имя Иисус, как и другая име­
на Господа нашего Иисуса 
Христа, относятся к Его Ипоста­
си, Ипостаси Божеской, в коей 
объединены божеское и 'чело­
веческое естество Христа, но так 
как всякое имя Божие, относясь 
к одному и тому же Богу, в то же 
время указывает на одну какую- 
либо сторону отношения Божия 
к нам, то и имя Иисус, в отличие 
от других имен Божиих, указы­
вает, главным образом, на спасе­
ние Богом людей, совершенное 
принявшим естество человечес­
кое Сыном Божиим, и в этом 
смысле можно сказать, что имя 
Иисус относится к воплотивше­
муся Сыну Божию.
3. Имя Иисус, понимаемое в 
смысле откровения Божия о спа­
сении человечества, но не в 
смысле нашего именования Бога, 
(т.е. произнесения имени Божия 
вместе с мыслию о Боге), есть 
сила Божественная или действие 
Божие, действие Св. Духа, неот-

160



Божиему и Божественной силы 
и называть Имя Божие — 
«силою посредствующею».

4. Исповедую, что поелику все­
ми Именами Божиими име­
нуется Один и Тот же Бог, то 
между Именами Божиими нет 
различия в степени силы и свя­
тыни, но что все Имена Божии 
суть равночестны, и имя Иисус 
есть хотя и равносильное, и 
равночестное прочим, но наи­
более употребительное для на­
шего спасения и наилюбезней­
шее для каждого христианина.
5. Исповедую, что основание 
всякого молитвенного делания 
есть призывание Имени Божия 
и исповедание Его духом и ис­
тиною и что Бог, живущий в 
сердцах наших от Крещения 
нашего, видится духом и обре­
тается сердцем во Именах и в 
словах Своих, и в словах Боже­

делимое от Него, так же как и 
творение чудес, но имя Иисус, в 
смысле нашего акта произне­
сения имени Божия, не есть сила 
Божественная, а может быть 
условием проявления этой силы, 
если произнесение этого имени 
служит выражением веры и 
любви к ее Носителю. Но и в 
том, и в другом смысле имя Бо­
жие может быть названо «силою 
посредствующею». Имя, как от­
кровение Божие, есть действие 
Божие, ибо, как говорит Св. Гри­
горий Палама, «только посред­
ством действия Божия, неотде­
лимого от существа Его, сущест­
во Его сообщается людям». По­
средством же произнесения име­
ни Божия мы призываем Бога и 
удостаиваемся дарования благо­
дати Божией.

4. Все имена Божии, произно­
симые нами, суть равночестны, 
но ни одно из них само по себе 
не имеет силы, ибо сила Божия, 
благодать Божия присуща толь­
ко Самому Господу, Который и 
дарует ее нам при молитвенном 
произнесении Имен Божиих, 
если мы произносим их с ве­
рою и любовию к их Носителю.

5. Призывание Имени Божия 
есть наиболее обычный, но не 
единственно возможный вид 
молитвы, ибо на высших ступе­
нях ее произнесение слов и 
имени является излишним. И 
высшая ступень молитвы есть 
молитва без слов, но, конечно, 
также разумно-сознательная.

161



ственного богослужения, и до- Призвание, произнесение 
стоверно ощущается имущими Имени Божия в молитве необхо- 
сие духовное чувство, ибо ело- димо лишь постольку, поскольку 
весное действие Божие есть оно . помогает сосредоточению 
«Свет Христов», просве- ума и сердца нашего на мысли о 
щающий сердца. Боге, каковое сосредоточение

необходимо для того, чтобы сде­
лать дух наш способным к вос­
приятию благодати Божией, а 
вовсе не потому, что «словесное 
действие Божие есть свет Хрис­
тов, просвещающий сердца», ибо 
под словесным действием 
(ενεργεια λογιχιη) Божиим разу­
меются не слова и имена молит­
вы или Священного Писания, а 
действие Божие, направленное 
на разумные существа. При при­
зывании имен Божиих необхо­
димо всегда относить их к Са­
мому Господу, так что при мо­
литве имя Господа отож­
дествляется с Самим Господом, 
но нельзя смешивать такого 
отождествления в нашем духе с 
тождеством имени с Господом, и 
поступать так, это значит нашу 
ограниченность приписывать и 
Самому Богу и тем самым без­
мерно оскорблять величие Бо­
жие, сливая Бога с действием 
тварного и ограниченного су­
щества.

Таким образом, внутренняя история смуты сводится в общих 
чертах к следующему. Сначала имя слав цы лишь описывают мо­
литву Иисусову как отождествление имени Господа с Самим 
Господом, но обвинение в ереси побуждает их от описания пе­
рейти к объяснению и оправданию, от практики, от «умного де­
лания» к теории; и здесь, вследствие полной своей неподго­
товленности и в то же время нежелания сознаться в ней, они 
впадают или в грубое обожествление самого имени, или с по­
мощью российских мнимопросвещенных богословов развивают 
двусмысленные и потому имеющие только вид истинности тео­

162



рии. Заблуждение имяславцев началось, таким образом, вовсе не 
тогда, когда они усердно практиковали молитву Иисусову и 
учили ей других, а тогда, когда они, оставив свое прямое дело — 
непрестанную молитву Иисусову, уклонились в рассуждения и 
стали защищать свое самолюбие и невежество, думая, что защи­
щают молитву Иисусову. Самый прямой и единственно доступ­
ный для них путь к ее защите и вместе с тем к умиротворению 
возникшей распри — это последовать мудрому совету покойного 
патриарха и прежде всего заботиться о спасении своей души 
путем усердного и непрестанного делания молитвы Иисусовой, 
которое оставили пожелавшие мудрствовати паче еже подобает 
мудрствовати, ибо рассуждения о молитве Иисусовой не есть 
молитва Иисусова и прерывают ее не только те, которые 
утверждают, что имя «Иисус» не есть Бог, но и те, которые 
утверждают, что имя Иисусово есть Бог, а «разрешение каких бы 
то ни было недоумений своих, — повторим мудрые слова патри­
арха, — они должны искать в преданном учении Церкви, сверх 
которого и помимо которого никому не дозволено новые выра­
жения употреблять». «Бегай о еже удогматствовати, яко же от 
льва безчинна», — заповедует необразованным подвижникам 
глубокий психолог преподобный Исаак Сирин66.

С. Троицкий*

Примечания 
[С. Троицкого]

1. Иоанн Сергиев (Кронштадтский): «Моя жизнь во Христе», т. 4, изд. 2, исправ­
ленное автором, Спб., 1893, стр. 30.

2. Статьи эти: Т.И. (Иеромонах Тихон, помощник редактора журнала) «Особому 
вниманию иноков». Р. И. № 4, стр. 69-71.

Инок Хрисанф. «Рецензия на сочинение схимонаха о. Илариона, называемое: «На 
горах Кавказа». № 4, стр. 71-75; № 5, стр. 57-59; № 6, стр. 50-60.

Антоний, архиеп. Волынский. Еще о книге схимонаха Илариона «На горах Кавка­
за». № 10, стр. 62-63.

Его же. Письмо в редакцию «Русского Инока». № 15, стр. 60-62.

Денасий святогорец. Письмо автора «На горах Кавказа» схимонаха Илариона на 
Афон к духовнику иеромонаху о. N. Ответ на письмо о. Илариона. Заключение и 
последствия, № 15, стр. 62-63.

Хрисанф инок. Отзыв о статье Святогорца: «О  почитании имени Божия», № 17, 
стр. 54-61.

' Редко при боголепной или добродетельной фамилии люди бывают поря­
дочными. Lucus о non lucendo. (Прим. о. Павла Флоренского).

163



Коллин их схимонах. «Письмо к русскому духовнику-иеромонаху на Афон». № 17, 
стр. 61-63.

Из письма с Кавказа к некоему русскому монаху на Афоне, № 19, стр. 57-59, и др.

3. Послание помещено на русском языке в «Русском Иноке». 1912, № 20, стр. 
78-79. Вот его текст; «Тем из монахов, которые бессмысленно богословствуют и 
ошибочную теорию о божественности имени «Иисус» выдумали и распростра­
няют — советуем и повелеваем отечески тотчас же и строго отстать от ду­
шевредного заблуждения и перестать спорить и толковать о вещах, которых не 
знают.
Им надобно прежде всего заботиться о спасении души своей, а разрешение 
каких бы то ни было недоумений своих они должны искать и находить в пере­
данном учении Церкви, сверх которого и помимо которого никому не дозволено 
новшествовать и новые выражения употреблять. — Иначе, против распростра­
няющих это бессмысленное, богохульное учение и смущающих св. Гору приняты 
будут со стороны Церкви строжайшие меры, какие указываются священными 
канонами против нечестивых и непокорных и каких требуют спокойствие и 
порядок вашего священного места.
А так как начало и причина соблазна есть невнимательно и неосновательно во 
многих местах составленная книга монаха Илариона: «На горах Кавказа», то мы, 
порицая и осуждая неправильные и опасные выражения в ней об имени 
«Иисус», — запрещаем чтение этой книги всем на св. Горе, как книги, содержа­
щей много ошибочного и ведущей к заблуждению и ереси, — «Бог же всякой 
благодати, призвавший нас в вечную славу Свою во Христе Иисусе, Сам да 
совершит вас, да укрепит, да соделает непоколебимыми. Ему слава и держава во 
веки веков. Аминь.» (Ι-e Пос. Ап. Петр. Гл. 5, стр. 10-11).
1912 года, сентября 12 дня.
№ 8522.
Константинопольский Патриарх Иоким, во Христе молитвенник.
С подлинным верно:
Д иректор Патриаршей Канцелярии 
Христо-Папаиоаннус.

4. Бывший ротмистр лейб-гвардии Гусарского Его Величества полка, путешест­
венник по центральной Африке, автор книги: «С  войсками Менелика П» (Спб., 
1910 г.), издавший также: «Посмертные вещания преподобного Нила Миро­
точивого Афонского». Перев. с грея, рукописи. 1912. О нем см.: Н-ский, «От 
Абиссинии до Афона». «Моск. Церк. Вед» 1913, апрель 5, № 79.

5. Решение Кинота напечатано в «Колоколе» № 2058 от 27 февраля.

6. См., напр. И. Антоний (Булатович). Апология веры во Имя Божие и во Имя 
Иисус. Стр. XTV+189. Издание «Религиозно-философской Библиотеки». Москва, 
1913. Ц. 1р.25к.: Истина о истине к предотвращению имеборства. Издание ино­
ков святой Афонской горы, исповедников имени Иисус (ни года, ни места изда­
ния не указано). «Величит душа моя Господа» — листок, изданный Афонской 
обителью Благовещения в Одессе; Его же. «К  обличению имеборцев. Разбор 
статьи: «Письмо с Кавказа», помещенной в № 19 «Русского Инока» (литография). 
Ответ на открытое письмо архимандрита Иеронима (литография; ноябрь 1912 г); 
Его же:*Н δάξα τΰυ θεόΰ είναι ο ιησούς θεσσολονικη. 1913; О молитве Иисусовой. 
Составил Афонский инок, под редакт. архим. Александра, Спб. 1912; Копия со 
статьи Архиеп. Антония «Еще о книге на «Горах Кавказа», с подстрочными при­
мечаниями перепесчика (литография). Его же. Сущность Афонского спора. 
«Новое время» 19 мая, 1913. Святогорец. «О  почитании имени Божия». (Статья в

164



Афонском журнале: «Наставление и утешение святой веры христианской» 1912 
г. апрель) и др.

7. См., напр.: Свящ. X. Григорович. «По поводу современных афонских споров». 
"Миссионерское обозрение", 1913, февраль, стр. 203-214; март, стр. 369-388; «По 
поводу письма о. иеросхимонаха Антония» и иеросхимонах Антоний 
(Булатович). «По поводу нменуемой «грамоты» патриарха Иоакима.» Письмо к 
издателю. «Московские Ведомости», 1913, № 57 (9 марта); С. Иволгин, Об афон­
ском волнении и догматических спорах. «Новое время», № 13320, 1913 г. 
11 апреля. Ник. Энгелъгардт, Грозящий признак, «Нов. Вр.» 22 апр. 1913 г.; Афо- 
нец, Печальная летопись современного Афона, «Колокол» № 2047. 10 февр. 1913 
г.; Его же. Продолжение скорбной летописи на Афоне. «Колокол», № 2053, 17 
февр. 1913 г. и 1 мая 1913 г. И «Иоанниты тут», «Слепой Вождь», 1 мая 1913 г.; 
«Осуждение «Имесловцев» патриархом Германом». «Колокол», 2 мая 1913 г.; 
А. Панкратов, Разногласие в Русской Церкви. «Русское Слово», 1913, 25 апреля 
я др.

8. Изложив учение имяславцев, что «вообще откровенное божественное имя не 
только есть проявление (δηλοτικΑν) свойства и действия Божия, но и действие н 
само оно — «Бог», богословы продолжают: «Излишне указывать, что хотя такое 
заключение и согласно с теми идеями о божественных именах как действиях, 
которые они формулировали, но самое это мнение, что имена суть действия 
Божии — новоявленное и суесловное (καινοφανής και καινοφώνος), а аргумента­
ция их, что всякое слово Божие, как и действия Его, есть не только (παροχήν) 
податель жизни и духа, но и само оно — жизнь, само оно — Бог, имя Иисус есть 
Бог, слова на Фаворе, слышанные апостолами, суть Сам Бог, слова на Синае, 
слышанные израильтянами, есть Сам Бог и всякое божественное слово в Еванге­
лии есть Сам Бог (письмо иером. Антония Булатовича патриарху 27 авг. 1912 г.), 
применяемая широко, приводит к заключениям, напоминающим пантеизм. 
Наконец, собрание богословов-наставников обратило внимание и на то, что и 
противная партия, в целях ли примирения или каким другим путем, пришла к 
такому пониманию изречения Писания: «О  нем же подобает нам спастися» 
(Деян. 4,12), что будто бы хотя они и веровали, что спасутся^именем Иисуса, как 
именем, однако, не подобает поклоняться имени (προσκυνειν δέ τφ ένόματι), но 
Самому Иисусу. Таким образом, они сами дали повод к основательному возра­
жению».

9. № 206. Копия с греческого. Герман, милостию Божиею, архиепископ Констан­
тинополя, Нового Рима, Вселенский патриарх.
«Преподобнейшие епистаты и антипросопы Кинота (собрания) Св. Горы, воз­
любленные о Господе чада нашей мерности, да будет с вашим преподобием 
благодать и мир от Бога.
Из разных грамот, полученных из вашей? святого места, так и из особенно важ­
ного доклада вашего преподобия с прискорбием узнала Церковь о всем ка­
сающемся некогда явившегося и распространяющегося там — собственно между 
русскими монахами — новшества и суесловного учения об имени «Иисус», как 
бы о самом Сущем Иисусе и Боге и нераздельно и, так сказать, ипостасно отож­
дествляемом с Ним.
А так как происшедшее от заблуждения и превратного невежественного толко­
вания новоявленное и неосновательное это учение составляет хульное злословие 
и ересь, как отождествляющее и сливающее несметное и тем самым ведущее к 
пантеизму (всебожию); то мерность наша со священнейшими и честнейшими 
митрополитами, возлюбленными нашими во св. Духе братиями и сослужителями, 
весьма возмутившись не только появлением, но и настойчивым доселе распро­
странением нечестивого и душевредного этого учения в честном вашем месте,

165



признали законным и неотложным делом обратить тщательное внимание и снова 
рассмотреть это после бывшего уже осуждения приснопамятным предшествен­
ником нашим святейшим патриархом кир-Иоакимом совместно со Святейшим 
Синодом. И для более полного знакомства с подробностями этого· заблуждения, 
возложивши изучение и исследование происхождения и основания его на на­
ставников нашей богословской в Халки школы, по представлении ими основа­
тельного подробного изложения (копия которого прилагается здесь), — присту­
пили к синодальному рассмотрению, на котором единодушно осудили сказанное 
новоявленное учение об имени «Иисус», как действительно Сущем Самом Иису­
се и Боге, существенно содержащемся в Его имени, и объявляем во святом Духе 
(сие учение) как хульное и еретическое.
Посему, сообщая синодальный суд и осуждение этого заблуждения, настоящим 
нашим патриаршим посланием вашему преподобию повелеваем, чтобы вы объ­
явили это церковное решение священному монастырю св. Пантелеймона и свя­
щенному Ватопедскому скиту св. Андрея и всем, где бы то ни было там, заблу­
ждающимся монахам; потребуйте же от имени нас и Церкви, чтобы все, совер­
шенно отвергнув хульное заблуждение, уклонялись бы отсель тщательно от 
разных чуждых учений и пребывали верно только в преданных догматах и в 
преподаваемом учении Церкви, сверх которого и помимо которого никто не 
должен новшествовать. «Аще бо кто вам благовестит паче, неже приясте, анафе­
ма да будет*. Извещая же о том, что, если и после этого второго церковного 
внушения найдется кто-либо остающимся в злославнейшем мнении и самовольно 
продолжающим держаться этого неосновательного учения об имени «Иисус», 
как Сущем Самом Боге, относительно таковых, как еретиков и нарушителей 
церковного повиновения, приняты будут определенные церковными канонами 
меры, и что отнюдь невозможно, чтобы оставались таковые и пятном своим 
порочили честное ваше место, — молимся, да просветит Господь Бог всех на 
пути благочестия и добродетели, Его же благодать и неисчетная милость да будет 
с вашим преподобием».
(Апрель 5-го, 1913 года.)
Патриарх Константинопольский, теплейший к Богу, о вас молитвенник.

10. Целью разобрать всю книгу мы на задаемся.

11. Последнее сознает, по-видимому, и сам о. Иларион, почему он не раз при­
бавляет слово «как бы» (Имя «Иисус» есть «как бы Бог»), а если добавлено слово 
«как бы», то, значит, автор не считает свои выражения точными и вполне соот­
ветствующими мысли. Затем автор сам заявляет, что «все сие наше произведе­
ние всецело односторонне» (стр. XVII, изд. 2). Если бы он вместо того, чтобы в 
жару полемики браться за непосильные для него теоретические вопросы, огра­
ничился заявлением, что эта односторонность состоит в том, что он рассматри­
вает вопрос о молитве Иисусовой лишь практически, а выяснение теоретической 
стороны предоставляет другим, то афонской смуты и не возникло бы. Это следо­
вало бы ему сделать и теперь. В самом его труде есть немало мест, которые 
должны бы натолкнуть его на это. Например, он говорит о высшей степени 
молитвы, производимой без слов (стр. 21), а следовательно, и без произнесения 
имени Иисусова, говорит о соединении с Сыном Божиим (но не с именем Его), о 
молитве к Нему (а не к имени Его) (стр. 118) и т.п.

12. То же нужно сказать и о призывании (επικλησις, nominatio) имени (но не о 
самом имени) Божия при совершении таинств и обрядов, при совершении чудес 
апостолами и др. святыми, ибо призывание это есть также молитва. См. напр. 
Мр. 9, 38, 39. Лк. 9, 49; 10, 19. Мф. 7, 22. Деян. 3, 6, 16; 4, 7, 10, 12, 30; 16, 18; 19, 
13; 22, 16 и др. Иак. 5, 14. 1 Кор. 6, 11 и др. Ср. Тертуллиан, Apol. с. 23; св. Ира·

166



ней Лионский, Против ересей II, 49, св. Иустин мученик, Разговор с Трифоном 
35, 39 и др.

13. Ср. Инок Хрисанф: «Когда кто во время сей молитвы получит сердечное 
умиление, то при этом ему представляется, что это происходит от действия по­
стоянно произносимого им имени Иисус, и поэтому оное ему кажется нераз­
рывно слитым с самим существом Божиим» «Р. Инок», 1912, Ns 17, стр. 58.

14. Впрочем, и до рецензии о. Иларион всякий раз, как становится на догма­
тическую почву, богословствует весьма неудачно. Напр., он пишет; «Мы веруем 
и сознаем, что Господь весь и всецело пребывает на всяком месте владычества 
Своего; нет мгновения во времени и нет малейшей линии в пространстве, где бы 
Его не было. Но если все земное и небесное наполнено Его присутствием, то 
также точно нужно несомненно веровать, разуметь и чувствовать, что и в имени 
Своем святом Господь Иисус Христос неизменно пребывает всеми Своими Бо­
жественными свойствами» (стр. 116). Но если из факта вездеприсутствия Божия 
о. Иларион делает вывод, что имя Божие есть Бог, то тот же вывод можно сде­
лать и по отношению ко всему находящемуся в пространстве и времени, а это — 
чистый пантеизм. Еще в 1908 году в письме к духовнику он писал: «положение 
догмата, сделанное нами, важное, необычное, чрезвычайное и в таком виде, как 
мы его поставили, не встречается нигде» («Р. Ии.» 1912, № 15), но из письма же 
видно, что тогда он сам сомневался в справедливости своей теории и спрашивал 
совета. Жаль только, что мудрый совет одного архипастыря искать разрешения 
своим вопросам по догматической стороне у еп. Феофана показался ему почему- 
то укоризненным и оставлен втуне.

15. А  разве после воскресения она перестала быть видимою и осязаемою? Ведь 
это докетизм. И что означают слова «как бы то ни было»?

16. «На горах Кавказа», изд. 2-е, стр. 424-428.

17. См. Антоний, «Апология веры», стр. 189.

18. Такое сопоставление мы встречаем в бумаге на имя Обер-Прокурора Св. 
Синода, подписанной от имени «правоверующих» иноком писарем Пантелеимо- 
новского скита Сергием и датированной 10 марта 1913 года и во всех других 
более поздних трудах имяславцев.

19. А  благодать разве не есть действие Божие?

20. «Апология», стр. 187-188.

21. Магия запрещалась уже евреям в Ветхом Завете (Исх. 22, 17; Лев. 20, 27; 
Второз. 18, 10), хотя и находила среди них немало приверженцев, особенно в 
последнее время (см. 4 Царств., 27, 6; Исаии, 57, 3; Иеремии 8, 17; Михея 5, 11; 
Сираха 12, 13). С самого своего основания Церковь отвергала веру в действен­
ность имен Божиих самих по себе, как виде магии. Уже в Деяниях Апостольских 
осуждается Симон волхв как ложный пророк (8, 9), а затем и волхв Елима, как 
исполненный всякого коварства и всякого злодейства, сын диавола, враг всякой 
правды, совращающий с прямых путей Господних (13, 10). В числе имен, коими 
пользовались подобные заклинатели, было и имя Иисуса, причем заклинатели 
говорили именно об Иисусе, Которого Павел проповедует, и тем не менее 
человек, в котором был злой дух, бросился на них и избил их (19, 13-17). Одним 
из следствий этого происшествия было добровольное сожжение многими магамИ 
своих книг (Деян. 19, 18-19), по мнению Климента Александрийского (Строматы, 
V, 8), содержащих учение о действии имен Божиих самих по себе, образцы коих 
сохранились и до нашего времени. Осуждается магия и у ап. Павла (I Тим. 1, 4) и 
в Апокалипсисе (9, 21). Осуждается магия и в древнейших памятниках христиан­
ской письменности. «Учение двенадцати апостолов» (5, 1 ср. 22; 3, 4) и послание

167



Варнавы (20, 1) предостерегают от магии, сопоставляя ее с идолопоклонством и 
детоубийством. То же видим мы в Пастыре Ермы (заповедь XI), у Климента 
Александрийского (Adgenl. 2), Иринея Лионского (1, 16), Иустина (Разговор с 
Трифоном, 69), Оригена (Против Цельса, 1, 1, 6. ср. VI, 32), Тертуллиана (De 
praescp. haer. 43; Apol., 21), Ипполита Римского (Philos. DC, 3, 14). Они считают 
веру в действенность божеских и ангельских имен достоянием лишь еретиков, 
иудействующих и гностиков, в частности, симониан, карпократиан, эклезаитов, 
сифитов и др. И действительно, дошедшие до нас памятники еретической лите­
ратуры свидетельствуют о такого рода именопоклонстве (напр., «Пистис-София» 
гностиков, римские таблицы сифитов). В широком употреблении среди гности­
ков в качестве ονομα μαγικόν было и имя Иисус. Гностицизм потому и казался 
особенно опасным для Церкви, что учение о магическом действии имен Божиих, 
находившее себе сочувствие в суеверной народной массе, составляло чуть не 
главное его содержание. В четвертом веке это верование находит себе поддерж­
ку со стороны неоплатонической философии имен и связывается Юлианом с 
попыткой восстановления язычества. Но христианские императоры, начиная с 
Константина Великого, Валентина и Феодосия I (Codex Theod. IX, 16, 4. 8. 12), 
борются с ними. Решительно осуждают его и отцы и учителя Церкви, напр., 
Ефрем Сирин (De magis в изд. Lamy, S. Ephraemi hymni et sermones II, 393), Исаак 
Антиохийский (Serm, XXXIV, ed. Bickell, 531 сл.), Августин (De civ. Dei. 10, 9), 
Иоанн Златоуст (Нош. 3 на 1 поел, к Колоссянам и VUI на 2 поел, к Тимофею), 
Григорий Великий (Ер. XI, 53) и мн. др. В самой же Апологии приводятся слова 
св. Василия Великого: «имя же Божие называется святым, конечно, не потому, 
что в самых слогах (т.е. буквах) имеет некую освящающую силу, но потому, что 
свято и чисто всякое свойство Божие (толков, на Псалтырь 32, 31). Наконец, 
формально осудила Церковь магию на многих западных и восточных соборах 
(Анк. 24, Лаод. 35, 36, 6 Вселенск. 61, 65; Василия Великого пр. 7, 65, 72, 61, 83; 
Григория Нисского 3 и др.; на западе — Эльвирск. пр. 6, собора в Браге 563 г. 
пр. 8 и др.). Содержится запрещение верования в имена Божия и в кано­
нических сборниках восточной Церкви (напр., в Номоканоне Фотия XIII, 20. 
Перев. Нарбекова, стр. 559, Синтагма Властаря, I, перев. Ильинского, стр. 
278-285, VI, 356-362, Номоканон при большом требнике, статьи 16, 19, 24, 183, 
196). Вера в действенность имен Божиих и святых самих по себе является лишь 
одним из вилов суеверия, к которому так склонны необразованные люди. Лао- 
дикийский собор запрещает именование и призывание имен ангельских (остаток 
гностицизма), как идолопоклонство (пр. 35). К магам причисляются и те, которые 
почитают исключительно имена Божии. Такого рода маги в каноническом праве 
носят особое название: «обаятели»; о них Вальсамон пишет в толковании на 61 
трулльское правило: «Обаятели говорят, некоторые божественные песнопения 
упоминают и мученические имена или даже и саму Пресвятую Богородицу. 
Всего сего избегать определяют богоносные отцы и учители Церкви и более 
прочих божественный Златоуст. В беседах о статутах он говорит именно сле­
дующее: «Не только предохранительные привески употребляют, но и заклинания 
их и на увещания не делать этого, в виде защищения себя, говорят: «ведь эта 
женщина христианка; в своих заклинаниях она не произносит ничего, кроме 
имени Божия». Потому-то я особенно и ненавижу ее, возражает св. отец, что 
употребляет имя Божие и, называясь христианкою, совершает что свойственно 
эллинам. И демоны произносили имя Божие, но были демонами. Они говорили 
Христу: вемы тя, кто еси святый Божий, и однако же, заградил им уста и угро­
жал (Прав, с толков. М., 1877, стр. 479; Σ. П; 4445, ср. IV, 233). Почти го же гово­
рит в данном месте и Зонара: «Ибо божественные отцы и учители Церкви гово­
рят, и более других божественный Златоуст, что, хотя бы имя Св. Троицы при­
зываемо было при этом, хотя бы были призывания святых, хотя бы делаемо 
было знамение божественного креста, должно избегать сего и отвращаться

168



(Пров, с толк. 476; П, 443). Магией усердно занимались и некоторые монахи в 
эпоху варлаамитского спора (см.: Miclosich et Müller. Acta patr. Const. I, № 86. стр. 
188-190; № 153, стр. 342-344) и с ним боролись именно падамиты, напр., ученик 
св. Григория Синаита патр. Конст. Каллист. (Miclosich, I р. 317-318, ср. 
П.А. Сырку. Житие Григория Синаита, Спб., 1909, стр. 2); Le Blanl, Recherches 
sur l'accusation de magie contre les premiers cretiens, Mémoires de la Soeite 
imperiale de antiquaires de France, IV Sees. 1, 1, 1869, p. 1 сл. Hilgenfeld, Die 
clementinisch. Recogn. und Homil., 67, Anm. 3.

22. См. «Апология», стр. 99, «Истина об истине».

23. См. проф. И. Троицкий. «Каббала», статья в «Прав. Богословской Энциклопе­
дии».

24. В «соборном рассуждении» когда говорится, что «имя Божие есть сам Бог», 
то под словами «сам Бог» разумеется именно существо Божие (см. пункты 1 и 7; 
«Самого Бога или Его существо»). Но если так, то; 1) учение «соборного рассуж­
дения» не имеет ничего общего с учением «Апологии», и таким образом, «своя 
своих не познаша», ибо первые учат, что имя Божие есть существо Божие, а 
вторые — что оно есть энергия Божия; а кто полагает, что нет различия между 
энергией и существом, тот подлежит 2 анафеме против варлаамитов, а 2) 
«соборное рассуждение» стоит не на точке зрения св. Григория Паламы, а на 
точке зрения еретика Варлаама, и к нему относятся определения соборов, про­
возгласивших анафему «тем, кто принимает воссиявший от Господа свет за 
самое существо Божие», а равно и «тем кто принимает, что существо Божие 
может быть приобщаемо (людям)». Впрочем, под это осуждение собора подпада­
ет и сама Апология, так как она, впадая в противоречие сама с собою, говорит, 
что имя Божие и есть духовное существо Божие (стр. 39, 101, 111). Ссылка ее на 
святителя Тихона Задонского есть лишь искажение его слов. Святитель Тихон не 
говорит, что «имя Божие есть духовное существо», а лишь что «Великое имя 
Божие заключает в Себе Божественные Его свойства», в числе коих он упомина­
ет и «духовное существо», т.е. св. Тихон хочет сказать лишь, что в объем поня­
тия о Боге, выражаемого в Его имени, включаются все Его Божественные 
свойства, в том числе и духовность. Так читается этот текст именно в печатной 
постной Триоди (изд. 1722 г. в Венеции), на которую ссылается Апология. Так 
читается он и в древних афонских рукописях. См. ел. Порфирий. История Афо­
на, ч. III, отдел. 2-е, № 45, стр. 782, где приводится определение собора 1351 
(6860) года по Афонокутлумушской рукописи, написанной на пергаменте в 
начале X V  века. Ср. Ф.И. Успенский. Синодик в неделю православия. Одесса, 
1893; Его же. Очерки по истории византийской образованности, Спб., 1892, стр. 
334 сл.; Г. Недетовский, Варлаамитская ересь. «Труды Киевской Духовной Ака­
демии, 1872, февраль. ^

25. Вот текст постановления: "Ετι τόϊς αυτοΐς (ρρονοΰσι καί λε/ουσι επι της θείας 
ουσίας μ&νης, τό της θε<ίτητος "ί/νομα λ^γεσθαι, μη ομολογόυσι κατΑ τάς των ίγίων 
θεόπνευστους θεολογίας καί тс! της Εκκλησίας είχιεβές φρένημα καί in i της θε"ΐας 
Ενέργειας ουχ ηττον αδτό τίθεσθαι και οΰτω παλιν μίαν θεότητα πασι τράποις 
πρεσβεύουσι Патрбс, Υιού και Syiou Πνεύματος ώτε την ουσίαν αώτων, εΤτε την 
ένεργειαν θεότητα αποι τίς ως of- SeidT μυσταγωγο/, καί τούτο ί^μας Ικδιδάσκουσιν, 
Ανάθεμα γ."

26. «Еще с ними мудрствующим и глаголющим в божественном существе самом 
имени Божества глаголетися, не исповедующем же по богодухновенным бого- 
словиям святых и благочестивому мудрованию церковному и в божественном 
действии не меньше сие полагати; и тако паки едино Божество всеми образы 
почитающим Отца, Сына и Святого Духа, аще же существо их, аще же действо

169



Божество речет кто, яко же божественный тайноводцы и сему нас учащим, 
анафема 3. См. на Варлаама и Акиндина главизны. Рукопись Моск. Синодальной 
библиотеки № 93, л. 551. Ср. Ф. Успенский. Синодик в неделю православия, 
Одесса, 1893, стр. 33-34. Так переводит 5 постановление собора и пр. Порфирий 
Успенский: «Этим же самый мудрствующим и говорящим, что название боже­
ство (курс. еп. Порфирия) приличествует только одному божескому существу, 
но не исповедующим согласно с богодухновенным богословствованием святых и 
с православным учением Церкви, что сие название прилагается и к Божеской 
энергии, и противоречащим, когда кто божеством назвал не одно существо Отца, 
Сына и Св. Духа, а и энергию их, как и этому научают нас божественные тайно­
водцы, анафема 3». «Ист. Афона», ч. III, отд. 2, стр. 262. Вторая половина перево­
да еп. Порфирия (со слов «и противоречащим») основывается на произвольном 
предположении (см. Ф. Успенский, Синодик, пр. 33, примеч.) о неисправности 
оригинала. Славянский же перевод этого места правилен и по-русски его можно 
передать так: «и таким образом, наоборот, всячески настаивающим на единой 
божественности Отца, Сына и Св. Духа, хотя бы кто, как напр., божественные 
тайноводцы, называл божеством их энергию или существо, и сему нас учащим, 
анафема трижды». Другими словами, собор осуждает учение варлаамитов, что 
божественные тайноводцы, говоря о божественности существа и о божествен­
ности энергии, говорили лишь об одной и той же божественности. Перевод же 
этого правила в Апологии: «Так же тем, кои думают и говорят, вопреки Боже­
ственным словам Святых и образу мыслей Церкви, что только об одном сущест­
ве Божием говорится имя Бог, и не исповедуют того, что отнюдь не меньшим 
почитается Божественное действие, как тому научают нас божественные тай- 
новодители, почитающие во всех отношениях одинаковым, как существо Отца, и 
Сына, и Святого Духа, так и действие Их» в местах, напечатанных курсивом, не 
только не верен, но и не имеет никакого сходства с оригиналом.

27. Особого слова «божественность» в греческом языке нет, и θεότης означает и 
Божество, и божественность.

28. Например, в деяниях собора 1341 года против варлаамитов, сохранившихся в 
Афонолаврской рукописи Маврокордата 1708 г., приведены слова Андрея Крит­
ского, что во время Преображения Спаситель показал ученикам «светлость бо­
жества своего», св. Григория Богослова, что здесь «божество превозмогло плоть» 
(«Ист. Афона», III, 2, 243; MG. 151, 679-691). В древнем сказании о том, как него­
дуют последователи Варлаама и Акиндина, приводятся слова св. Григория Бого­
слова: «Свет, явленный ученикам на горе, есть божество», «божество преодолело 
плоть», Дамаскина: «Моисей возопил, увидев на Фаворе Твое божество», 
«божество увидевше», «божества сияние», «лучи божества», Симеона Мета- 
фраста: «божество снова открывшееся», Василия Великого; «Красота Сущего, 
всесильного, есть божество Его умосозерцаемое», Иоанна Златоустого: 
«божество явило лучи Свои» и т.д. И везде здесь стоит 9ε&της, но нигде «Θεος». 
(См. Ист. Афона, III, 2, № 49, стр. 821-828, срав. русский перевод, стр. 266-274).

29. А  под 3εότης в узком смысле разумелась лишь энергия. «Под божеством 
богословы разумеют божественную энергию», пишет сам Григорий Палама (Ист. 
Афона, ΙΠ, 2, 237), (803, 105). «θεολόγοι της 3εΤας ενέργειας εη̂ Οα $νομα tfiv δεοτητα 
φασιν». «Мы верим, пишет он же, что Бог выше божественности» (Ibid. 228-229). 
Ср. второго собора 1341 г. пост. 1: «Бог есть действующий, Божеству принадле­
жит действие, ни одно из трех лиц не есть действие». И. Модест, стр. 123. (Ibid. 
684). Правда, в V  книге против Акиндина Палама допускает, что и действия 
Божии могут быть названы Богом, но здесь же он объясняет, что энергию Бо­
жию можно назвать Богом только тогда, если, следуя св. Григорию Нисскому, не 
упускать из виду, что природа Божия пребывает выше всякого значения слов, а

170



потому не имеет имени для своего означения. Другими словами, если исходить 
из того положения, что ни одного имени к существу Божию отнести нельзя, то 
отсюда следует, что все имена, в том числе и Бог, нужно относить к Его дей­
ствию. Этим-то и объясняет св. Григорий различное значение слова Бог у св. 
отцов: у одних оно условно означает сущность Божества, у других Его действия. 
Но именно ввиду неустойчивости значения слова «Бог» в соборных определени­
ях, требующих величайшей точности, и употреблено слово 9εάτης, а не θεός. 
Трудно придумать более резкую противоположность, чем та, какая существует 
между учением имяславцев и учением Паламы. Палама утверждает, что ни одно 
имя нельзя даже отнести к самой природе Божией, а имяславцы говорят, что имя 
и есть Сам Бог! Ср. игумен Модест, Святый Палама, митрополит Солунский, 
Киев, 1860, стр. 64-65, Παπαμιχαηλ, 75-78.

30. Собора 1352 года анафема 4. Ист. Аф. III, 2, 260.

31. Ист. Афона Ш, 2, 260-261.

32. См. напр. «Апологию»: «Имя Божие исповедуется быть Самим Богом» (стр. 
3), «Свет истины есть действие словесное Бога и есть Сам Бог» (5) «Всякое слово 
Божие есть словесное действие Божества и есть сам Бог», «Имя Божие и есть 
духовное существо Божие» (стр. 39, 101, 211).

33. И говорят неправильно. Имя Божие, как и все имена и слова Откровения, не 
есть самое Откровение, не есть самая вечная энергия Божия, не есть боже­
ственность, а есть проявление этой энергии в твари, есть лишь результат ее 
действия на тварь, сообразующийся со свойствами твари. В частности, в именах 
Божиих это проявление энергии Божией сообразуется с ограниченностью 
человеческого духа, т.е. с узостью его сознания, — с потребностью его во внеш­
них символах для выражения своей мысли и т.д. Говорить, что имя Божие, как 
часть Откровения, есть Бог, это значит говорить, что дом есть архитектор.

34. И паламиты учили не о том, что ощущение Фаворского света апостолами 
было Божеством, а о том, что Божеством, а не тварью был самый свет Фавор­
ский и дарование способности его видеть, ибо, по словам Паламы, «хотя он был 
видим телесными очами апостолов, однако, преобразованными силою Св. Духа» 
(Против Акиндина, кн. VI, Игумен Модест, op. cit., стр. 63). Между тем их мни­
мые продолжатели постоянно смешивают то и другое. Напр, в брошюре: 
«Истина об истине» мы читаем: «Огненные языки на Апостолах в день со­
шествия Святого Духа есть Сам Бог... Также всякое благодатное мирное и чистое 
чувство в оправданной Богом душе, которое Апостол Павел называет "плоды 
Духа" — суть Сам Бог» (стр. 45). «Также» прибавлено здесь совершенно напрас­
но, ибо в первом случае говорится о факте объективном, во втором — о субъек­
тивном. Называть «Богом» какие бы то ни было состояния человека, это значит 
пантеистически равнять его с} Божеством. Обручении паламитов о Фаворском 
свете см. Γρηγοριος Παπαμιχαηλ, *0 ctfioç Γρηγόριος Παλ^μας, 1911, Πτρόχολις — 
Αλεξανδρεία, σ. 86 след. cp. Mg. 151, 679; 154, 693; I Bois. Le Synode Hesychaçte de 
1341, в «Echos d'Ôrient» Ne 33, (1903) p. 58-60.

35. Перевод его помещен в «Воскресном Чтении», 1871 г. № 3, стр. 17-21.

36. Игумен Модест, стр. 68.

37. О молитве Иисусовой, стр. 14.

38. Мнение Ф.И. Успенского, что Варлаам был последователем Платона, тогда 
как Церковь отстаивала Аристотеля, справед\иво отвергается в книге 
о. Григория Папамихаила.

39. Ср. Πακαμιχαηλ, σ. 80-81; Mg. 150, 297, 1224 Ф. Успенский, Синодик, 30-34.

171



40. Ф. Успенский, Очерки, стр. 266, 26В.

41. 7 книга против Акиндина. Игумен Модест, стр. 70.

42. Статья 8: гас Πλατωνικός 'ιδέας καί τοόςΐλληνους μ/βους εκείνους Ι?χισαγάγειν 
εχιχειρ^σαντες αΟβις κακώς εκκλησία Χρίστου (Ист. Αφ. Ш, 2, 783).

43. Правда, «один из наиболее уважаемых и заслуженных богословов» в просто­
те душевной и Паламу считает продолжателем Платона, но это, очевидно, объяс­
няется степенью его осведомленности об учении паламитов.

44. «Именование Господа Иисуса Христа Духом и Истиною есть сам Бог» 
(Апология, стр. 5), «Исповедуемое и призываемое Имя Его, которое — сый Сам 
Он, имеет силу очищать сердце и сообщить душе божественную благодать (стр. 
9).

45. См.: Изложение учения паламитов, сделанное самим Паламой в 1341 году, где 
говорится: «Единение с Богом производит благодать: Посредством ея («διά 
αυτής») Бог весь приобщается ко всем достойным» (Ист. Аф. Ш, 2. 230, стр. 685). 
«Тварь имеет общение с Божественным существом не непосредственно, — писал 
Палама в VI книге против Акиндина, — и посредством благодати, через благо­
дать».

46. См. напр. Деян. 4, 30; 10, 43; Ерма, Пастырь, вид. 4, 2, 4; подобие 9, 12, 5 и др.

47. Как раз о силлогизмах имяславцев говорит постановление Халкинской шко­
лы.

48. «Ист. Афона», Ш, 2, 24Ζ

49. См. *Н δόξα τόΰ θεάυ, σ. 32.

50. В «соборном рассуждении» читаем: «с этим изречением (Феофилакта) едино­
душно и единогласно согласились и все остальные иеромонахи и монахи, быв­
шие до сего времени в смущении. Удивительно сие для всех братий, что с при­
нятием сего изречения все как будто переродились, стали веселые и радостные».

51. Если в брошюре «Истина об истине» и в Апологии (стр. 35) этот текст 
читается: «Имя Иисусу есть Бог», то это или досадная опечатка, или нечто поху­
же.

52. Здесь о. Антоний по обычаю вставляет свои слова: «т.е. пророчески имя 
Иисус», хотя сие имя ни у  одного пророка не встречается.

53. Апол. 97, Творен 5, 926.

54. Хота и здесь они слишком свободно обращаются с текстом, выпуская все неудоб­
ное для них, а иногда допуская и нечто худшее. Например, о. Иоанн пишет: «А  как 
Сам Податель, Само это бесконечное Существо может быть некоторым образом 
обнято одною нашею мыелию, одним словом, то верь, что одно слово твое, одно про­
шение твое об исполнении чего-либо тотчас по мании Господа может стать вещию и 
делом». Из этих слов Апология печатает лишь слова, напечатанные курсивом (стр. 40). 
На стр. 80 Апология так цитирует о. Иоанна: «Знаю я свою духовную нищету... 
(точками заменены слова: «свое ничтожество без веры»). Именем Христовым только 
живу и успокаиваюсь, а без него (в оригинале с большой буквы — «без Него», т.е. 
без Христа, а не без имени) мертв» (далее пропущены слова: «Христос меня держит в 
жизни»). На стр. 81 пропущены слова, показывающие, что о. Иоанн и не думал отож­
дествлять имена с их носителями: «Ангелы и святые также в своих именах близки к 
нам, как близки имена их и вера в них к сердцу нашему». См. также слова его, взя­
тые эпиграфом настоящей статьи.

172



55. Напр., возглас «Слава, Снятый и Единосущный»... он переиначивает в «про­
славление имени Святой и Единосущный...». К каким натяжкам прибегает он, чтобы 
показал» значение имен Божиих, можно видеть из того, что он утверждает, будто «с 
момента образного исповедания над Агнцем Имени Иисусова во время проскомидии 
Агнец и вино в чаше есть святейшая Святыня, освященная исповеданием имени 
Иисусова, есть Сам Иисус по благодати, но еще не по существу» (стр. 174). И далее 
сам приводит слова св. Кирилла Иерусалимского, что «Хлеб и вино Евхаристии до 
святого призывания достопоклоняемой Троицы (на литургии верных) были простым 
хлебом и простым вином» (стр. 184). Доказывая, что сила знамения Креста не равна 
силе Имени Божия, он говорит, что крестное именословное знамение заимствует 
свою силу не от чего иного, но от имени «Иисус Христос», чабмвдя. что есть крест­
ное знамение и не именословное (см. стр. 45). Доказывает он, что присутствие Божие 
в имени нельзя сопоставлять с присутствием его в иконах, так как в иконах он при­
сутствует по благодати, а в имени по существу. Но св. отцы (напр., Василий Великий 
в Ανατρεπτικός τοΰ,Απολογέτικου του δισσεΰους Ευνομιου (MG 29, 497 сл), Григорий Нис­
ский в «Πρ&^Ευνομιον &vnfö>ifmca λίίγοι» (MG. 45), св. Григорий Палама в б кн. против 
Акиндина) доказывают, что ни одно имя Божие даже не относится к Его Существу, а 
лишь к Его свойствам и действиям, и потому св. Григорий Палама никакого различия 
между присутствием Божиим в иконах, храмах, св. местах и присутствием его в 
Слове Божием, в Священном Писании не усматривает. И там и здесь обитает Сам 
Бог, но не по существу своему, а по благодати (Испов. Прав. веры. «Воскр. Чт.». 1841 
г. № 3). Если автор Апологии из слов «Сам Бог обитает в имени» делает вывод, что 
«имя и есть Сам Бог», то с тем же правом можно отождествить с автором Апологии и 
том дом, где он в данное время живет.

56. О библейском употреблении слова "имя" следует сказать следующее. Гречес­
кое τ ί  ονομα и еврейское 00 (шем) означают знак, признак, символ (Исаия 55, 13, 
Быт. 11, 4). Имя есть знак того, кто его носит; оно представляет характерные 
черты носителя (Быт. 2, 20, ср. 3, 20; 5, 2 29; 16, 11; 17, 19; 27, 36 и др., ср. Мф. 1, 
21, Мк. 3, 16, 5, 19). С изменением свойства лица изменяется и имя (Быт. 15, 5, 
15, Руфь 1, 20. Апок. 3, 12; 22, 4 и др.); иногда имя может и не соответствовать’ 
носителю (Апок. 3, 1). Часто словом «имя» обозначается и сам его носитель 
(Филипп. 4, 3; Лк. 10, 20; Деян. 1, 15; 19, 13; 26, 9; Еф. 1, 21). В этом смысле 
употребляется выражение и «крестить во имя кого-либо» (Мф. 28, 19; Деян. 19, 
5; 1 Кор. 1, 13, 14, 15, 10, 2; Рим. 6, 2). Но между выражениями «во имя кого» и 
«в кого» существует то различие, что имя есть выражение не того, кто есть 
известное лицо, а что оно есть (ср. Мф. 10, 41, 42; Мр. 9, 41, 1 Пет. 4, 16). Крес­
тить во имя кого — это значит крестить в то, чем является известное лицо для 
крестящего, и имя здесь означает не описание лишь личности, а ее полное вы­
ражение, в особенности, когда речь идет об имени Божием или имени Христа. 
Имя Божие означает все то, чем является Бог для человека, для человека оно 
есть выражение того, что есть Бог, заключая в себе все, что мы знаем о Боге. 
Другими словами, оно есть концентрированное выражение нашего происте­
кающего от Самого Бога знания о Боге, источник и средство нашего общения с 
Богом («призывать имя Господа, во имя Господа» Быт. 26, 25; 21, 33, Пс. 79, 6; 80, 
19; 99, 6; 105, 1; 115, 4; Ис. 64, 7; Иоиль 3, 5 и др.). В Своем имени Бог обращается 
к людям (Быт. 16; 13; Исх. 3, 15; 6, 3; 20, 24): «на всяком месте, где Я положу 
память имени Моего, Я прииду к тебе и благословлю тебя». Таким образом, имя 
Божие есть выражение того, что Бог есть как Бог откровения, и не только вы­
ражение, но и сообщение его, предназначенное для познания и усвоения людей 
(Ис. 26, 8; Ио. 17, 6 и др.). Различие между именем и славой Божией состоит в 
том, что слава Божия есть лишь явление для нас того, что Бог есть, а в имени 
вместе с тем определяется и наше достодолжное отношение к Нему, почему мы 
должны призывать и святить имя Его; оно, таким образом,' служит для взаимо-

173



общения одной личности с другой. Слава Божия означает отношение Бога к нам, 
имя Божие — наше отношение к Богу. Точно так же и имя Христа означает то, 
чем является Христос для нас (Мк. 6, 14; Евр 1, 4; Деян. 3, 16, 4, 12; 9, 15; Апок. 2, 
3). Отсюда — выражение «веровать во имя Сына Божия» (I Ио. 3, 23, ср. 1, 12; 2, 
23; 3, 18; Деян. 3, 16), и потому верующие в Самого Христа и молящиеся Ему 
называются: «призывающими имя Господа нашему Иисуса Христа». Призывание 
имени служит выражением веры и молитвы и потому является обязательным для 
христиан (2 Тим. 2, 19, Ио. 20, 31; Римл. 1, 5; Мф. 19, 29; 24, 9; Мр. 13, 13; Лк. 21, 
12, 17; Ио. 15, 21; Деян. 5, 41; 9, 16; 15, 26; 21, 13). Иногда выражение №3 «во 
имя» в библейском языке равносильно — «во» и имеет таким образом значение 
простого предлога «в», «через», «в силу», но употребляемого в речи «высокого 
стиля», и, следовательно, выражение «во имя кого» равносильно выражению 
«через кого», «посредством кого», «в силу кого» (Пс. 11, 53, 3; 117, 10-12 ср. Мф. 
9, 34; 2 Парал. 18, 15; 1 Царств. 17, 45). Призывающий имя является представите­
лем того, чье имя он призывает (3 Царств, 21, 8; Есфирь 8, 8 ср. 10; 1 Царств, 15, 
5; 2 Царств 6, 18 и др), и носителем его власти и силы. В частности, призываю­
щий имя Господа действует Его силой (Лук. 9, 17 48, 24, 47 и мн. др.), но само по 
себе призывание имени не является показателем общения между призы­
вающими и призываемым. «Пророки пророчествуют ложное именем Моим; а Я 
не посылал их, и не давал им повеления и не говорил им... Они пророчествуют 
именем Моим, а Я не посылал их» (Иерем. 14, 14). «Многие приидут во имя Мое 
(επι το ον μου), и будут говорить: «я Христос и многих прельстят» (Мф. 24, 5 ср. 
18,5). «Стали употреблять над имеющим злых духов имя Господа Иисуса, говоря: 
заклинаем вас Иисусом, Котораго Павел проповедует. Но злой дух сказал в 
ответ: Иисуса знаю, и Павел мне известен, а вы кто?» (Деян. 19, 13-16). Это 
потому, что под призыванием разумеется в библейском языке не простое произ­
ношение имени, а молитвенное, соединенное с верою в самого Носителя имени. 
Иное видим мы в магии, где действительность приписывалась именно произно­
симым буквам. Поэтому сказать «имя Его укрепило» равносильно «вера даровала 
ему исцеление» (Деян. 3, 16). Об употреблении слова «имя» в папирусах древне­
христианской эпохи см. Deissmann, Bible Studies, Edinburg, 1907, p. 146-148; 
196-198; 281 сл.

57. «Многие скажут мне в тот день: Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы 
пророчествовали? и не Твоим ли именем многие чудеса творили? и не твоим ли 
именем бесов изгоняли? И тогда объявлю им: « никогда не знал вас, отойдите от 
Меня, делающие беззаконие».

58. «При сем Иоанн сказал: «Наставник! Мы видели человека, именем Твоим 
изгоняющего бесов, и запретили ему, потому что он не ходил с нами. Иисус 
сказал ему: не запрещайте; ибо кто не против вас, тот за вас».

59. Следовало бы пояснить, в каком смысле здесь употребляется слово «имя», в 
смысле ли откровения Божия, или наименования нами Бога.

■60. Словами «имя Божие» свято само по себе (или само в себе) означается лишь то, 
что оно свято по природа, безотносительно к тому, святится ли оно людьми или нет, 
но вовсе не то, что оно свято безотносительно к Богу, к существу Божию.

61. Нужно однако сказать, что в смысле откровения Божия выражение «имя 
Божие» употребляется лишь в библейском языке и притом в редких случаях, но 
и в этих случаях слово «имя» означает не объективную, как «δ ο ξα »< ττορ οΗ γ  от­
кровения, не действие, не «открывание» Богом истины человеку, а субъек­
тивную, самые эти истины, как они усваиваются человеком. Поэтому настаивать 
без всяких оговорок на правильности выражения «имя Божие есть Божествен­
ность или Божество», выражения, не встречающегося ни в Св. Писании, ни в

174



святоотеческой письменности, это — хотя н не значит впадать в ересь, но, во 
всяком случае, значит употреблять слова не в том значении, в каком они всеми 
употребляются, и через это вводить в соблазн людей, не знакомых с такой свое­
образной и, по существу, неправильной терминологией, и поселять небезоснова­
тельное подозрение, что с пониманием слова «имя» в смысле откровения имяс- 
лавцы соглашаются лишь для виду, а на самом деле, говоря о том, что «имя Бо­
жие есть Бог», под именем разумеют и произнесение имени Божия.

62. Так как имя, как энергия Божия, отлично от существа Божия и не есть само 
существо, а лишь действие существа Божия, то нельзя говорить, что оно боже­
ственно по существу, ибо нельзя говорить «по существу» о том, что само по себе 
не имеет существа. Но нельзя говорить и того, что оно божественно по благода­
ти, ибо откровение Божие есть такая же энергия Божия, как и благодать. Други­
ми словами, определения «по существу» и «по благодати» здесь не применимы, 
ибо откровение Божие не есть ни существо Божие и ни объект действия су­
щества Божия, а само действие Божие.

63. Понятия «Истина богооткровенная» и «церковный догмат» не могут быть 
признаны равнозначимыми, ибо иод догматом разумеется богооткровенная ис­
тина, выраженная в неадекватной ей форме слов человеческих. Поэтому догматы 
являются лишь символом богооткровенной истины, в которую мы веруем, 
«Символом веры». Поэтому добавление «и церковный догмат» здесь недопусти­
мо.

64. Ничего такого здесь не выражено.

65. Оба эти выражения принадлежат св. Григорию Паламе.

66. «Слова», изд. Оптиной пустыни, стр. 52, цит. по «Мисс. Об.», 1913, февр. 308.



Иеросхимонах Антон и й (Булатов ич)

КОПИЯ С МОИХ ПИСЕМ 
ГОСУДАРЮ ИМПЕРАТОРУ ПО ПОВОДУ 

АФОНСКОГО ДЕЛА*

Первое письмо от 25 марта 1914 г.

Ваше Императорское Величество, державный и бла­
гочестивый Государь. Всемилостиво простите меня, Ваше Ве­
личество, за то, что я осмеливаюсь обратиться к Вам с настоя­
щим письмом, но крайняя важность грядущих на Россию собы­
тий вынуждает меня злоупотребить Вашим вниманием. Я говорю 
о предстоящем в Москве суде над 25 имябожниками. Дело в том, 
что суд над нами обставлен так, что он не в силах вынести како­
го-либо справедливого решения по главному догматическому 
вопросу о том, есть ли Имя Божие по природе — Бог, или — 
тварь? Есть ли Имя Божие — Божественная сила, или нечто не 
существующее реально? Есть ли Имя Божие — освящающая в 
таинствах Святыня или ничто? Синодальная Контора не имеет 
права войти в расследование этого догматического вопроса, но 
согласно той инструкции, которую дал ей Св. Синод, должна нас 
только судить — «за измышление нового учения об Имени Бо­
жием». — Но кто же исследовал это учение и доказал, что оно 
«новое», и кто его осудил как «ложное»? Кто утвердил догмат, 
что Имя Божие не Бог? В послании Св. Синода к инокам от 18 
мая 1913 г., которым он осудил мою книгу и книгу о. Илариона, 
Св. Синод высказал такие мнения об Имени Божием, которые 
сами суть явная ересь. Так, во-первых, Св. Синод признал, что 
Имя Божие есть лишь — «Свято» — наравне со Св. Иконами, но 
такое определение противоречит православному катехизису, в 
котором Имя Божие признается — «Святым самом в себе», т. е. 
— «Святым по существу» и Богом по природе. Во-вторых, Св. 
Синод в послании своем говорит, что Имя Божие не действенно 
в таинствах; однако у Св. Отцев мы встречаем непреложное сви­
детельство в пользу того, что таинства освящаются Именем Бо­
жиим. Также и архиепископ Никон несколько лет тому назад

‘ ©  Публикуется впервые по машинописному экземпляру из Архива священ­
ника Павла Флоренского

176



признавал это в своих сочинениях и писал: «Имя Божие всегда 
Свято. Им совершаются наши спасительные таинства; им за­
печатлевается верность наших клятв и обещаний. Им поражаем 
врагов видимых и невидимых. Имя Божие есть то же, что непо­
стижимое существо Божие, открывающее себя людям» 
(Троицкие листки Т. 5, 137 изд. 1899).

В-третьих, в Синодальном послании высказывается еще сле­
дующая еретическая мысль, будто евангельские слова суть лишь 
слова Апостолов о Боге, а не живые слова Божии, но этому про­
тиворечат слова Самого Спасителя, Который сказал о глаголах 
Своих, возвещенных людям, следующее: «Глаголы, яже Аз глаго­
лах вам, Дух суть и живот суть» (Ин. 6, 63). Не надо быть бого­
словом, чтобы ясно увидать, сколь высказанные Св. Синодом 
мнения противоречат исконному учению православной Церкви. 
Но вот теперь Московская Синодальная Контора призывается 
судить исповедников Божества Имени Божия как еретиков, из­
мысливших какое-то новое учение об имени Божием, причем на 
этом суде Синодальная Контора должна будет руководствоваться 
в суждениях своих вышеприведенными, заведомо неправослав­
ными мнениями Синодального Послания. Но к чему же это не­
минуемо приведет Церковь? — К неизбежному расколу. Мы не в 
силах будем с Синодом согласиться и должны будем от него от­
делиться. И возможно ли будет поступить иначе? Войдите в наше 
положение и скажите: если бы от Вас потребовали признать за 
догмат то, что явно противоречит Святым Отцам, и православно­
му катехизису, и словам Спасителя нашего Иисуса Христа ради 
покорности Синоду и патриарху, то согласились ли бы Вы это 
сделать? Конечно нет. Так и мы, как и масса русских православ­
ных духовных чад о. Иоанна Кронштадтского, будучи убеждены 
и ясно видя, сколь несогласно со Святыми Отцами мудрствует 
Св. Синод и патриарх об Имени Божием, мы отнюдь не можем 
покориться их мнениям и вынуждены к тому, чтобы разорвать 
связь с иерархией, которая отступает от Православия. Поэтому 
на предстоящем суде мы будем вынуждены торжественно за­
явить, что, ввиду неправомыслия Св. Синода об Имени Божием, 
мы отлучаем себя от всякого духовного общения с российской 
иерархией и их духовной власти и духовного суда над собой не 
признаем. Повторяю, что к этому решительному шагу мы вы­
нуждены не нашей заносчивостию, или горячностию, или само­
любием, но нашей духовной совестью, хотя со скорбью видим, 
что этот шаг будет началом раскола в российской Церкви. Мы не 
хотим раскола, скорбим о том бедствии, которое ныне постигло 
нашу Церковь, желали бы, чтобы в Церкви снова наступил мир и 
всякие догматические споры — прекратились, но отступить от

177



исповедания Божества Имени Божия мы не считаем себя вправе, 
и покориться неправославному мнению Св. Синода считаем за 
вероотступничество. Поэтому я прошу и коленопреклонно молю 
Ваше Императорское Величество обратить Ваше личное внима­
ние на то, чтобы дать возникшему догматическому спору об 
Имени Божием правильное разрешение и не довести нас до 
крайней необходимости формально разрывать с Церковию Рос­
сийской. Повелите лично известным Вам и пользующимся Вашим 
доверием лицам, духовным и светским, собраться в особую ко­
миссию и разобрать основания как учения имяславцев, так и 
учения имяборцев. Пусть каждая сторона приведет в защиту 
своих мнений слова Св. Отцев и слова Св. Писания, и пусть ко­
миссия вынесет заключение, которая из сторон мудрствует со­
гласно с учением Св. Отцев. Это с успехом могут сделать не 
только духовные лица, но и миряне, ибо каждый здравомысля­
щий человек легко может отличить, какие ссылки на слова Св. 
Отцев справедливы, а какие нет; то ли говорят Св. Отцы в при­
веденных текстах, что и те, которые на них ссылаются, или не 
то. Та сторона, которая окажется согласной в своем учении с 
учением Св. Отцев и со словами Писания, та и должна бьггь 
признана правой. В комиссии необходимо присутствие не только 
одних духовных, но и светских лиц. Если же, Ваше Император­
ское Величество, Вы не найдете возможным во исполнение на­
шей просьбы назначить подобную комиссию, то просим, по 
крайней мере, повелеть, дабы Синодальная Контора при обсуж­
дении православности нашего учения руководствовалась бы не 
Синодальным посланием от 18 мая, но руководствовалась бы 
лишь православным катехизисом, Св. Писанием и словами Св. 
Отцев. Повелите г. Прокурору Московской Синодальной Конто­
ры иметь личный доклад Вашему Величеству по сему делу.

Еще прошу как величайшей милости, дабы Ваше Император­
ское Величество дали себе труд прочесть прилагаемое при сем 
прошение, поданное мною в Синод 5 сего февраля, а также раз­
бор Синодальной грамоты, сделанный одним Московским бого­
словом. Это я прошу ради того, чтобы Вы могли еще более убе­
диться в том, в какие грубые ошибки впал Св. Синод в своем 
Синодальном послании и до какой степени невозможно право­
славному человеку согласиться с этими мнениями.

Ваше Императорское Величество, ныне еще есть время 
удержать Россию от тех бедствий, на которые наталкивают ее 
последние действия Св. Синода. Ныне еще есть возможность 
бесстрастно разрешить вопрос об Имени Божием, но если эти 
дни будут упущены, если суд Московской Синодальной Конторы 
состоится в таком виде, в каком он предположен Св. Синодом, то

178



это неминуемо доведет догматический спор до такого обостре­
ния, в котором невозможно уже будет примирить мнения, но 
возможно будет лишь разделение, а к каким дальнейшим 
бедствиям это приведет Россию, это ведает один лишь Бог; 
одно лишь нам известно, что ОТСТУПЛЕНИЕ ОТ ИСТИННЫХ 
ДОГМАТОВ НАВЛЕКАЛО НА СТРАНУ И НА НАРОД ВЕЛИКИЙ 
ГНЕВ БОЖИЙ И ТЯЖКИЕ КАРЫ, от коих да избавит Царствие 
Господь. Сего ради я дерзнул написать сии строки и ныне 
УМЫВАЮ РУКИ И СЧИТАЮ СЕБЯ НЕПОВИННЫМ В ТЕХ 
БЕДСТВИЯХ, которые могут произойти от непризнания Бо­
жества Имени Божия, ибо я все сделал, что мог, чтобы осветить 
вопрос и Правительству Вашего Величества, и Иерархии Церкви, 
и ныне предаю судьбу свою в волю Господню и в руки Ваши.

Еще раз прошу Ваше Императорское Величество, попекитесь 
об этом деле и защитите Имя Господне от посягательства на его 
Божественное достоинство от некоторых иерархов церковных, за 
что получите от Господа великую и неизмеримую награду на 
земле и на небеси.

Верный Вашему Императорскому 
Величеству слуга и Божий раб

Иеросхимонах Антоний.

Второе письмо от 7 октября 1916 г.

Христос посредь нас.

Ваше Императорское Величество, Державный Государь!

Господь говорит: «ищите и обрящете, толцыте и отверзется 
вам» — и потому я снова дерзаю напомнить Вашему Величеству 
о Имени Господнем, которое доселе официально похулено, и о 
бедствующих иноках Афонских, которые доселе гонимы, ли­
шаются в епархиях Святого Причастия, и даже понуждаются к 
отречению, и, невзирая на монашеский сан, (некоторые) заби­
раются на войну, причем есть такие, которые уже и души свои в 
бою положили (монах Исидор, Иордан и др.). Но Ваше Вели­
чество, такая вопиющая несправедливость оскорбляет Бога, про- 
гневляет Его, в особенности же греховно уничижать Имя Гос­
подне и отнимать от него то Божественное достоинство, в кото­
рое искони веровала наша Церковь и которое ныне официально 
отвергнуто Синодом — по какому-то вражьему наваждению. Но

179



— «се ныне время благоприятное, се ныне день спасения». Не 
настал ли и ныне час исправить глубокую и вопиющую на небо 
ошибку в Афонском деле? Вспомните, Ваше Величество, как 
щедро наградил Вас Господь, когда Вы сломили упорство Синода 
в нежелании его прославлять Св. Иоанна Тобольского: в тот са­
мый миг, как Синод соизволил, Господь предал в руки Ваши со­
вершенно неожиданно с малыми потерями неприступный Эрзе- 
рум, а весной, когда Св. Синод обнародовал чин прославления, 
начались наши неожиданнонеобычайные успехи на Волыни и к 
югу. Вспомните и противоположные совпадения: поражение тре­
тьей армии совпало с тем моментом, когда Вы изволили удосто­
ить особо милостивой грамотой архиепископа Антония Харьков­
ского, и затем, дивное дело, противник остановился тогда, когда 
взял Почаевскую Лавру, ту самую Лавру, из которой раздались 
первые хулы архиепископа Антония Харьковского на Имя Гос­
подне, ибо там впервые были напечатаны в журнале «Русский 
Инок» мерзкие о Имени Господнем слова, будто «верить во Имя 
Господне только на руку хлыстам», которые назовут какого- 
нибудь «чувственного мужика — Иисусом, а бабу — Богороди­
цею, и потом будут сваливаться в свальном грехе»... Неужели же 
столь облагодатствованное место могло было быть Богом предано 
на осквернение врагу, если бы на нем не был особый гнев Бо­
жий? Ужели враг не мог быть остановлен, с помощию благодати 
Божией, хотя в нескольких верстах от Почаева? Но враг только 
взял Почаев и там остановился!.. Припомните еще гибель лодки 
Донца: она первая погибла в Одесском рейде, потопленная ту­
рецким миноносцем, не успев сделать и выстрела!.. Нынешние 
люди не верят в эти знамения, но Ваша жизнь так полна этими 
чудесными предзнаменованиями, что Вы, Державный Государь, 
не можете не верить им. Смертельная рана, которую хотел Вам 
нанести сын диавола в Японии, не предуказывала ли Японскую 
войну и ужасный 1905 год? Но благодать Божия чудесно сохра­
нила и Вас, и Россию. Кровопролитное празднество в день коро­
нования не предуказывало ли кровопролитность Вашего царство­
вания? Не предуказывало ли и на эту страшную войну, которая 
должна утвердить Ваше воцарение над всем православным Во­
стоком? Ваше рождение в день праведного Иова не предзнаме­
новало ли это тот крест терпения, который Вам готовила судьба, 
и славный конец, которым вы будете награждены за Ваше тер­
пение? Теперь промысел Божий ЖДЕТ ТОГО, ЧТОБЫ предать 
Вам Царьград, но УДОВЛЕТВОРИТЕ ЖЕ ПРАВОСУДИЕ БОЖИЕ 
И ВОССТАНОВИТЕ ЖЕ ПОРУГАННУЮ ЧЕСТЬ ИМЕНИ 
ГОСПОДНЯ! Предстоит еще упорнейшая, упорнейшая борьба, и

180



не только с немцами, но и по взятии Царьграда — с союзниками. 
Потщитесь стяжать помощь Божию и благодать.

Я подаю Обер-Прокурору прилагаемые при сем две доклад­
ные записки и прошу его о пересмотре этого дела по богослов­
ской хотя только стороне. Это единственный выход из соз­
давшегося ныне положения. Но выход и простой и легкий. Необ­
ходимо было бы назначить комиссию из нескольких достойных 
иерархов и ученых, которые разобрали бы наши исповедания и 
Синодальное послание от 18 мая 1913 г. Нет сомнения в том, что 
они не нашли бы в нас никакой ереси, и противные мнения бы­
ли бы приведены к православному единомыслию, и дело приняло 
бы естественное течение, и по окончанию войны иноки имели 
бы возможность быть возвращены на Святую Гору.

Без прямого изъявления воли Вашего Императорского Ве­
личества о том, чтобы такая комиссия была назначена, она, ко­
нечно, не состоится, и поэтому я снова припадаю к стопам Ва­
шего Величества и не ради себя, и не ради бедствующих иноков, 
но ради православия России и БЛАГА ВАШЕГО И РОССИИ, mô- 
лю, приклоните ухо Ваше к молению моему и обратите Ваше 
царственное внимание на мою смиренную и благую просьбу.

Многогрешный раб Божий, 
но усерднейший и искреннейший 
молитвенник за державу, здравие 
и спасение Вашего Величества

Иеросхимонах Антоний.
I

Не внял Государь благому духовному совету и духовному 
предупреждению. Не возымел мужества пойти в этом деле в раз­
рез с верховными синодалами, не настоял на том, чтобы спорный 
вопрос об Имени Божием получил беспристрастное, авторитет­
ное и независимое от лицеприятия рассмотрение; и огра­
ничившись лишь несколькими слабыми полумерами, и добив­
шись лишь некоторого послабления в церковном гонении против
— «имябожников», — оставил в официальном похулении дер­
жавное и зиждительное Имя Господне... Я не выдаю себя ни за 
пророка, ни за прозорливца, однако, иногда и «Саул бывает во 
пророцех», а в данном случае и мои слова оказались про­
роческими, ибо — «не удовлетворено было правосудие Божие»,
— «не восстановлена поруганная честь Имени Господня», и 
«отступление от истинных догматов навлекло на страну и на на­
род великий гнев Божий и тяжкие кары», о которых я с такой

181



болью в сердце предупреждал Государя, предчувствуя неизбеж­
ность их, ибо разве могло остаться безнаказанным посягатель­
ство Пастырей Христовых на Святыню Имени Его! Особенно 
знаменательно то, что переворот совершился именно в неделю 
Св. Григория Паламы, боровшегося против Варлаама, которого 
мнения повторяют ныне имяборцы и пресловутое Синодальное 
Послание. Знаменательно также, что и имя — «Волынь», от пер­
вопастыря которой изошли первые хулы на Имя Господне, — и 
это имя оказалось первенствующим в перевороте, ибо весь этот 
стихийный переворот начат и произведен был — «Волынским» 
полком... Имеяй уши да слышит и о той страшной каре, которой 
подвергся митропол. Владимир, больше всех ответственный за 
все Афонское дело, как первопастырь, санкционировавший все 
преступнейшие действия арх. Никона на Афоне, согласившийся 
с совершенно неправославными мнениями арх. Антония, и упор­
но до самого последнего времени противившийся тому, чтобы 
Афонское дело было авторитетно пересмотрено и разобрано... И 
вот, подобно Иерусалиму, распявшему Иисуса, и в России, рас­
пявшей Имя Его, — камня на камне ныне не остается. Закрыты 
клеветавшие против нас и хулившие Имя Господне издания, и 
даже типографии их отняты!.. Но и еще «рука Его простерта»!..
— аще не потщатся иерархи воздать должную честь и исповеда­
ние державному и зиждительному, и достойному боголепного 
почитания Имени Господню... И тогда в силах Господь паки про- 
бавить милость любящим Его, и паки возградить разрушенный 
оплот Православия, и Царьград в руки православных предать, и 
крест на Св. Софии водрузить! Буди — аминь.

Иеросхимонах Антоний.

Переписка с отшельником Иларионом, авто­
ром книги «На горах Кавказа»*

В Афонской истории, разыгравшейся на наших глазах, со­
вершенно как-то в тени осталась личность главного виновника ее
— известного автора книги «На горах Кавказа», из-за которой и 
весь сыр-бор загорелся. Я послал письмо к этому интересному 
лицу, предлагая ему через ответы на поставленные мною вопро-

' Печатается по изданию: «Ревнитель», (ежемесячный народно-миссионерский 
журнал). Март 1915. Воронеж, 1916, с. 23 — 38.

182



сы изложить свое упование и оправдаться. В ответ на свое пись­
мо я получил недавно следующее:

«Боголюбивейший и усерднейший делатель 
на ниве Христовой Лев Захарьевич!

Вознесем имя Его вкупе (Пс. 33, 4).

Имея счастье получить от Bàc Ваше писание, я усмотрел в 
этом особый Промысел Божий, с Божией помощью, с любовию о 
Христе Иисусе и по силе своего разумения отвечаю на Ваши, 
предложенные мне вопросы:

1-й: считаю ли я, что имя Божие есть четвертое Божество?
Отвечаю — отнюдь нет! Никогда это богохульное учение не 

только теперь, но и во всю мою жизнь, не находило места в моем 
внутреннем мире, даже и на одно мгновение! Я весьма удивлен и 
крайне обижен, как неожиданностью сего, так и еще более не­
ограниченною наглостью возведенного на меня ужасного бого­
хульства, о котором я и помыслить не могу, без содрогания всего 
моего существа!

Называя Имя Божие Богом, я не ввожу многобожия — на 
том основании, что не отделяю имени Божия от существа Божия, 
а считаю то и другое нераздельно-единым лицом. Всякое имя 
Божие заключает в себе те же самые качества и свойства, кои 
находятся и в существе Божием. В этом смысле мы и говорим 
всегда, что имя Божие есть Бог; повторяем, собственно, по неот­
делимости одного от другого — имени «Иисус» от лица Его. Где 
тут место четвертому лицу в Пресвятой Троице, когда имя Его и 
есть Он сам — именно никто другой — а Он Сам единое лицо. 
Сущность Божия одна и она не именуема и превыше понятия 
всех тварных существ, а слово Божество берется широко: во- 
первых — к сущности Божией, во-вторых, к лицам Пресвятыя 
Троицы — коих я исповедую три: Отца и Сына и Св. Духа, а 
четвертую Ипостась не только не признаю в Боге (я оболган), но 
даже и при одной мысли о сем, как и выше сказано, страшусь и 
трепещу всем своим существом.

Если под выражением «Бог» разуметь только сущность Бо- 
жию или Лица Пресвятыя Троицы, то тогда, по разуму и выво­
дам наших противников, и человек должен быть единосущен и 
равночестен Богу, чего да не будет, ибо и он называется богом, 
да еще так за ним сей титул утвержден, что, по слову Самого 
Господа, и писание не может разориться (Иоан. 10, 34 — 35), — но 
это уже богохульство! Значит, хотя слово «Бог» употребляется и 
к сущности Божией, однако, оно употребляется и к другим пред­
метам и лицам. И мы, составляя свою книгу, старались прежде

183



всего о том, чтобы иметь на все основание в слове и примере св. 
отец, дабы с ними сохранить дух единства. А  вместе с тем книга 
писалась с добрым намерением напомнить своим собратиям о 
существенно необходимом делании Иисусовой молитвы, которая, 
как известно, занимает во всем нашем духовном служении Богу 
самое первое место; освящает и проницает своею Божественною 
силою все наши подвиги, труды и занятия, и подает нам силу и 
крепость на их совершение, и служит основанием всякому цер­
ковному Богослужению, по слову св. Апостола: «основания иного 
никто не может положити паче лежащаго, еже есть Иисус 
Христос»  (1 Кор. 3, 11).

Наши противники во всей своей литературе, направленной к 
унижению имени Иисуса Сына Божия, проводят мысль, что буд­
то бы я называю имя Божие сущностию Божиею! Неограни­
ченная сила этой ужасающей клеветы превосходит всякую меру. 
Пусть они укажут строку на странице моей книги, где написано 
сие? Удивляет нас их бесстрашие и их озлобленность противу 
нас, чтобы приписать мне хулу, от которой я, милостию Божиею, 
чист всеконечно. Но да простит их всеблагий Господь Бог, ради 
своего неизреченного милосердия к человеческому роду!

Вопрос 2-й: «обожаю ли я звуки и буквы имени Божия и что 
я разумею под Именем Божиим»? — Выражаясь «имя Божие 
Сам Бог», я разумел не звуки и буквы, а идею Божию, свойства и 
действа Божии, качества природы Божией, или вообще ея при­
надлежность, ибо свв. отцы под именами Божиими разумели не 
сущность Божию, которая не именуема, а именно: свойства или 
действа. При том следует сказать еще и то, что, выражаясь: «имя 
Божие есть Сам Бог», мы этим как бы так говорим: «имя Божие 
есть никто другой, но именно Он Сам». И это понятие для мо­
литвенника весьма важно, именно: призывая имя Божие, чтобы 
он не думал, что призывает кого другого или бьет словами на­
прасно по воздуху, но именно призывает Его Самого; для этого у 
нас и сказано, что имя Его есть Он Сам; повторяю, ни кто дру­
гой, но Он, — Он Сам, по неотделимости Его имени от Него Са­
мого (хотя мы различаем имя Божие от Сущности Божией, но 
повторяю, не отделяем). А  звуками мы только произносим, назы­
ваем или призываем имя Божие, которое находится в Боге, как 
Его принадлежность; буквами же начертываем Его, т. е. изобра­
жаем, пишем; но это есть только внешняя сторона имени Божия, 
а внутренняя — свойства или действа, которые мы облекли в 
сию нашу форму произношения или письма. Но и пред этой 
формой, т. е. — внешней стороной имени Божия, истинные по­
следователи Христа Иисуса всегда благоговели и почитали ее 
наравне с св. иконами и св. крестом, так, например, читаем в

184



простр. катехизисе: «что имя Иисуса Христа распятого, с верою 
произнесенное движением уст: то же самое есть и знамение 
креста с верою сделанное движением руки, или другим каким- 
нибудь образом предоставленное» (стр. 53, Москва 1899 г.).

Но наши противники имени Божия не хотят наравне 
почитать с иконами, о чем см. (жур. «Рус. Инок» за 1913 г. № 7-й 
и газета «Колокол» 1913 г. 10 февраля). Но так как имя Божие, с 
верою произнесенное устами или написанное буквами, как выра­
жающими внешнюю сторону имени Божия, наравне почитается 
с св. иконами, то отчего же нельзя и здесь «обожать» его, ибо 
иконы обожаются, т. е. называются «Божественными», да ведь и 
люди называются «божественными», а поэтому мы без сомнения 
называем и имя, написанное или с верою произнесенное, 
«Божественным» и думаем, что в этом мы согласно мудрствуем с 
святыми и блаженными нашими отцами.

Третий Ваш вопрос: «считаю ли я, что имя Божие спаси­
тельно даже для неверующих или для верующих, но произнося­
щих его без внимания и благоговения»?

Во-первых, скажу о самом имени Божием, что оно само по 
себе всегда свято, славно и спасительно; для нас же производит 
свое действие, смотря по нашему отношению к нему; и вот, если 
верующий произносит имя Божие без внимания и благоговения, 
но делает сие отнюдь не по небрежению к великому и страшно­
му Имени Божию, а единственно по слабости и немощи ума 
своего; хотелось бы ему достодолжно — в чувствах благоговения, 
смирения, покаяния и в чистом помысле возносить молитву ко 
Господу Богу всесвятейшим Именем Его, но нет сил, по причине 
прирожденной нам греховности и еще более ради необученности 
его к этому великому делу: то можно ли подумать, — что призы­
вание Имени Божия и в таком случае будет для него не спаси­
тельно, когда оно для того и открыто нам Самим Богом, чтобы 
мы исцелялись всемогущею силою, Ему присущею, от всех своих 
болезней — душевных и телесных и от своего греховного растле­
ния!

Другое дело, когда человек, произвольно имея презрительное 
отношение к Имени Божию, произносит его не благоговейно, 
кощунственно, насмешливо, тогда Имя Божие бывает для него 
огнем поядающим (Евр. 12, 29).

В истории христианства мы видим много случаев действия 
спасительности имени Божия, не только когда язычники его (имя 
Божие) призывали, но даже только называли, так например: «св. 
мученицы Епиктет и Астион биены бяху глаголаху: «Господи 
Иисусе Учителю наш, Твоя воля в нас да совершается». И еще: 
«Христиане есмы, буди воля Бога нашего в нас». Един же от

185



мучащих слуг, именем Вишлантий, услышав та святых словеса, 
яже в страдании непрестанно глаголаша, и мнев быти в тех не­
кую волшебную силу, болезнь телу в муках отъемлющую, нача 
оная непрестанно в уме своем имети, во дни же и в нощи та 
размышляти. И по триех днех нача в народе немолчно взывати 
глаголя: христианин есмь, буди в нас воля Бога нашего. Тек же в 
темницу к святым, научися от них святей вере, и по малых днях 
крещения святаго со всем своим домом сподобися» (Ч. М. 7-го 
июля). Подобных сему случаев находится не мало в Четьи- 
Минеях, переведенных с греческого языка св. Димитрием Рос­
товским.

Чудное дело! Человек не имел ни веры в Господа Иисуса, ни 
познания о Нем и призывал (или лучше называл) эти имена не в 
молитвенном духе, а только с целию корыстною, чтобы получить 
волшебную силу. И произнося бессознательно эти священные 
Божественные имена, облагоухался ими и был истинный хрис­
тианин.

О том, насколько трудно обучиться человеку тому, чтобы до­
стойно величия и святости призывать великое и достопокло- 
няемое имя Божие, настоит нужда поговорить подробно, потому 
что это дело не так просто, как кажется по виду — но много­
трудное, требующее, пожалуй, в большинстве случаев, работы 
над собою во всю жизнь человека на земли.

Известно, что следствия грехопадения праотца нашего Адама 
отразились у нас всего более в умственной части. И ничего нет 
труднее, как очистить ум от суетных помыслов и привесть его в 
состояние чистоты, дающей возможность зреть Бога и достойно 
призывать Его всесвятейшее и великое Имя. Достижение сего 
есть цель всего духовного подвижничества, к сему направлено 
все святоотеческое Писание, для сего существуют и все молит - 
венныя последования, которые у свв. отцев называются внешним 
молением, а делание Иисусовой молитвы внутренним.

И вот смотрите — насколько не основательно и не согласно 
с порядком вещей приписывать неспасительность призывания 
всесвятейшего Имени Божия человеку, быть может, только что 
вступившему в подвиг своего внутреннего самообразования и 
духовного приближения к Богу Отцу духов. Поэтому призывание 
Имени Божия, хотя бы было совершенно несоответствующим 
своему беспредельному величию, отнюдь не может быть погре- 
шительным и отнюдь нельзя говорить о нем как о неполезном, и 
тем отвращать ревнителей от благого намерения.

Ведь было бы чудом, — не обучившись какому-либо делу, 
быть сразу в нем искусным мастером. Сего не бывает и в обык­
новенных житейских делах, тем более невозможно быть сему в

186



таком возвышеннейшем сокровенном деле, каково приближение 
к Богу, в чистой к Нему молитве.

Достижение нерассеянности при молитве, или что то же 
внимательность с благоговением есть дар Божий; это есть воз­
вращение ума из вражьего плена, оно стоит весьма высоко у свв. 
отцев, так, преп. Нил Синайский говорит: «нерассеянная молитва 
есть высшее умение ума (еп. Феофан добавляет: «верх разумной 
деятельности ума» (гл. 35).

И еще пр. Нил о себе говорит: «Иногда, лишь станешь на 
молитву, тотчас начнешь молиться хорошо; а иногда, и много 
потрудившись, не получишь этого — желаемого» (гл. 29 и еще 
смтр. его же главы 30, 32, 44-49 и далее).

Святый Симеон архиеп. Солунский говорит: «всегда да нудят 
себя творить сию молитву и призывать Господа непрестанно, 
хотя с расхищением мыслей и пленением ума, и по причине сего 
расхищения да не позволяют себе нерадеть о ней (т. е. молитве 
Иисусовой), но всячески да стараются опять возвращаться к ней 
и радоваться сему возвращению» (Добротол. Русское т. 5-й, гл. 4).

Таким образом, имя Божие по духу свв. отцев и нашему ра­
зумению 63/дет спасительно и для произносящих без внимания и 
благоговения, только бы было произносимо во смирении, пока­
янном чувстве, в сознании своей духовной нищеты и слабости 
ума, пораженного рассеянием, неудержанием мыслей. Здесь Имя 
Божие действительно есть небесное врачество.

Напротив, видим, что пренебрежительное и неуважительное 
отношение ко всякой вообще Святыне Божией наказывалось 
смертию, как это было во времена Ветхого Завета, когда иудей­
ский священник Оза хотел поддержать падающий с колесницы 
Ковчег Завета и мгновенно был поражен смертию за неосто­
рожное прикосновение (2 Цар. 6, 6-7). Вспоминая сие событие, 
св. Андрей Критский учит в Великом каноне, что читается Вели­
ким постом: «почитай Божественная честне».

То же самое можно применять и к произношению Имени 
Божия — Имени Иисус, по присутствию в Нем Самого Бога, оно 
страшно, как о сем сказано в писании. Поэтому надо строго раз­
личать цель и намерение, с какими призывается Имя Божие, 
чтобы видеть, когда оно бывает для нас спасительно и когда нет. 
Говорит о сем и древняя заповедь: не приемли Имени Господа 
Бога твоего всуе. Потому что это грешно и навлекает на нас гнев 
Божий.

Далее спрашиваете — был ли я денщиком у о. Антония Бу­
латовича, как Вы слышали от некоторых? — Конечно, в этом нет 
позора, если бы и был, но лучше о сем судите сами; знающие его 
лично дают ему 40 или от силы 45 лет, а мне 70 лет, я его лично

187



не знаю, а поэтому и не могу судить, гожусь ли я ему в денщики 
или нет, но я знаю его из его Апологии и сужу о нем, как о 
человеке честном и понимающем дело лучше своих противников 
и далеко превосходящем меня — своими качествами — духов­
ными и нравственными. Да поможет ему Господь и Всепречистая 
Богоматерь во благих его намерениях, и да помогут ему достиг­
нуть их исполнения во славу Божию, во спасение себя и ближ­
них своих!

Приближаясь к пределу своей жизни на земли, я чувствую 
нужду объявить пред всевидящим Оком всем о Христе собрати- 
ям своим — высшим по положению в своей жизни и низшим — 
так или иначе — причастным ко книге нашей «На горах Кавка­
за» — как она составлялась, по каким побуждениям, цели и на­
мерению. Как бы стоя на суде Божием, пред миром Ангельским 
и человеческим — во всеуслышание всего разумного создания 
Божия объявляю прежде всего, что книга «На горах Кавказа» 
написана именно волею Божиею и Его помощию. Сие можно 
видеть в дальнейшем объяснении.

1-е. Во все время составления книги я чувствовал ощущение 
Божией силы, дававшее мне возможность выражать свои мысли 
о многотрудном делании Иисусовой молитвы особенно по ея 
внутренней стороне, возможной в ея правильном объяснении от 
своего личного опыта, но всего более от наития высшей силы.

2-е. Можно ли представить те неудобства вообще для лите­
ратурных занятий, кои неизбежно находятся в нашей пустынной 
жизни. Нет у нас — вообще у  всех пустынников — удобного 
помещения; но какая-нибудь убогая хата, сплетенная из древес­
ных ветвей, обмазанная глиной, с темными окнами, едва 
дающими возможность заниматься писанием; часто бывает нет 
приличных ни стола для писания, ни стула для сидения, ни света 
для освещения ночью, словом — жилище наше совсем не соот­
ветствует литературным занятиям и крайне неудобно для сего во 
всех своих частях.

Большею частию, особенно в летнее время, приходилось пи­
сать в лесе, как-нибудь пристроясь на упавшее от ветра дерево 
или на пне, или же просто лежа грудью на земли я писал мысли 
карандашом.

Где возьмем мы в безлюдной пустыне нужных книг для пи­
сания? — Их нет всецело. Где советник, могущий разрешить 
недоумение в часы душевного омрачения? Где товарищ и друг, 
могущий понять мое стремление и подкрепил, словом разумного 
совета или, по крайней мере, влить своим дружеским сочув­
ствием охоту к продолжению дела? Напротив, во всем видим 
противодействие; близкие мне, будучи чуждыми научного обра­

188



зования, хотя и не смотрят враждебно на мои занятия, но и по­
мощи никакой дать положительно не могут. Я совершенно оди­
ноким должен обдумывать и решать все недоуменные вопросы, 
входящие в мое сочинение. И — что удивительного, если при 
таких неудобствах к писанию и пришлось выразить чтонибудь 
неправильно? Чего же ради последовало на меня такое немило­
стивое восстание укоризны и, что всего хуже, (намеренное ли 
непонимание или просто) злобное нападение на мою книгу?

Бог видит. Конечно, мне скажут: «ну так не пиши, коли так 
трудно писать!.. Кто заставляет? » Но, братие, не буду ли я вино­
вен пред Богом, насильно подавивши в себе данное мне Им же 
благое побуждение именно писать о молитве — царице доброде­
телей и источнике духовной жизни!

Нас без меры удивляет — почему же начальники и высшие 
духовные, обязанные к этому своим положением и имея к этому 
все удобства, решительно ничего о молитве не пишут. Но что 
ужасно — потребляют и другими написанное, являя сим свое 
полное отчуждение от жизни Божией.

3-е. Живя, по требованию своего внутреннего устроения, в 
горах, лесах и земных пропастях, мы отнюдь не имеем зна­
комства и общения с высокими лицами мира сего, без содейства 
коих не было возможности отпечатать свою книгу; как могли мы 
из глубины лесов найти цензора, расположить его и получить 
разрешение — печатать свою книгу?..

4-е. Не менее достойно удивления и относительно денежных 
средств: положительно не имея их при себе, мы могли отпечатать 
два издания своей книги и только 3-е передали Киевской лавре.

5-е. Имея во внимании преклонность своих лет и еще более 
изнемогшее и болезненное состояние всего своего существа — 
по телу и по душе, я признаю, что книга составлена отнюдь не 
моею силою, ни моим произволением, а хотением Божиим и Его 
помощию, осязательно слышанною при ея составлении — во все 
время, как она писалась.

6-е. Хотя, быть может, сие неважно и недоказательно и мо­
жет служить мне укоризною, но упомянуть считаю не лишним. 
Всем литераторам известно, что при умственном занятии тре­
буется для тела и подходящая пища — легкая, питательная и 
удобоваримая. Хотя в этом я бы и не мог жаловаться на свое 
положение, но все-таки в пустыне нельзя найти нужного для 
умственной работы телесного питания.

7-е. При первом появлении в свете моей книги, она произ­
вела необычайно великое впечатление — преимущественно, на 
внутренних молитвенников, доказательством чего служит то, что, 
говоря истину, — без числа последовали ко мне благодарные

189



письма — искренние, сердечные, задушевные, кои я, по обычаю 
своему, не сохранил. Признаюсь, было радостно мне видеть, как 
во многих ревнителях духовной жизни стала подниматься внут­
ренняя по Богу жизнь, и молитва Иисусова стала проявлять свою 
небесную красоту и Божественное величие; в монастырях после­
довало движение, у молитвенников внутрь их сердец, а оттуда к 
Богу. Как будто бы на горизонте монашеского мира начала пока­
зываться новая благодатная жизнь.

Не утерпел сатана — источник лжи и ненависти ко истине 
— враг и супостат. В журнале «Колокол» от 12 февраля 1912 года 
в первый раз с ужасом и совершенно неожиданно прочитали 
православные христиане богохульную статью на Имя Иисуса — 
Сына Божия, где, главным образом, отрицалась Его Божествен­
ность, порицалась книга «На горах Кавказа» и ея автор, с какою- 
то напряженною ненавистью. Вслед за тем последовательно от­
крылся ряд богохульных кощунственных статей в журнале 
«Русский Инок», который взял на себя печальную обязанность — 
во что бы то ни стало отнять прежде всего Божественное досто­
инство от всесвятейшаго Имени Иисуса — Сына Божия — Спа­
сителя мира, а чтобы отнять доверие к книге, посрамляется автор 
ея, приемля на себя ругательные названия — пианицы, жено­
любца, впавший в прелесть еретик, выскочка, вводитель много­
божия, нового догмата; а чтобы ослабить и подорвать усердие к 
занятию Иисусовой молитвою, объявляется, что ученики автора 
книги приняли несчастные последствия: один удушился
(совершенная ложь), другой, бывши иеросхимонахом, оженился, 
прижил детей и пошел в баптистство, где и сделался будто бы 
архиереем! Удивительно! да ваше ли дело являть миру дела люд­
ские? Есть Судия праведный и неумытный!..

Но и это не все. Всех ревнителей по Богу и благочестию до 
крайности удивляет и приводйт в недоумение то, зачем все чада 
русской Церкви молчат противу ужасных еретических положе­
ний, помещенных на страницах «Рус. Инока», ведь все они явно 
еретического содержания и возмущают истинных христиан. 
Приводить их здесь нет нужды, потому что журнал «Русский 
Инок» читают все люди в России.

Книга «На горах Кавказа» запрещается как еретическая и 
выходит приказание от высшей власти ее сожигать. Сие печаль­
ное дело произвело и последствия печальные: в монастырях 
остановилось стремление к возвышеннейшему коренному заня­
тию, самому главному в духовной жизни — деланию Иисусовою 
молитвою: монахи устрашились, ревнители молитвы останови­
лись, самые Игумена пришли в недоумение, и уныние покрыло 
все монашество, как темная грозовая туча; сие беспримерное в

190



истории Церкви восстание на всеспасительное Имя Иисуса - 
Сына Божия стало служить соблазном для всех христиан.

Я должен сказать и то, что я сильно обижен действиями в 
отношении меня духовной власти. Почему же она, когда разби­
рала мою книгу и осудила ее, не отнеслась ко мне ни единым 
словом или вопросом о всех тех местах в моей книге, кои были 
причиною возникшего недоумения. Не так поступали свв. отцы с 
инакомыслящими. Хотя лично быть там я не мог, по причине 
своей крайней слабости, но можно бы было сие сделать пись­
менно.

Цель, какую я имел при составлении своей книги, как зрит и 
всевидящее Око, была единственно — искреннее желание в воз­
можно полном разъяснении показать ревнителям о своем спасе­
нии делание Иисусовой молитвы, расположить их к этому, заохо- 
тить, возбудить в них охоту к сему, потому что занятие Иисусо­
вой молитвою, в нынешния печальныя времена, по причине 
крайнего оскудения наставников, пришло в забвение. А  оно (сие 
занятие) велико, беспредельно в своем значении, радостно для 
сердца, и причастным делает своего делателя вечного живота.

2. Побуждением к составлению своей книги имел любовь к 
Богу и ближним. Не желая уносить в могилу своего малого мо­
литвенного опыта, я старался не красною и ученою речью, а 
простою, показать все существенно для нея нужное.

Еще припомнилось мне злейшее злохуление: «будто бы я 
учу, что только читай Иисусову молитву, а сам живи в полном 
разгаре беззакония, и спасен будешь! Но дорогие наши братие, 
ведь надо подумать о смерти и о страшном суде Божием. Надо 
побояться Бога и постыдиться добрых людей. К чему такая смер­
тельная клевета и горькая обида? Когда я этому учил, и где это 
написано у меня в книге? Какую Вы имеете цель так неми­
лостиво и безвинно оскорблять брата своего; убойтесь своего, 
без меры злого дела, оно вредно не столько для меня, сколько 
для молитвенников, коих до крайности оскорбило неправедное 
приказание сожигать книгу «На горах Кавказа», причиною ему 
могли быть частию и сии злохуления, в книге находится подроб­
ное объяснительное разъяснение Иисусовой молитвы.

Считаю нужным дать объяснение и на выражение, сделан­
ное в моей книге:

«Имя Божие (Сына Божия Иисуса) как бы воплощается». 
Хотя сие и не требует объяснения, потому что ясно как свет для 
молитвенников в своем сердечном опыте, но непосвященным в 
сие духовное таинство требуется объяснение и вот оно.

Во-первых, сказано — как бы: слово сие показует примене­
ние к предмету, по крайней невозможности найти подходящее

191



слово, могущее вполне выразить сие свойство. Оно есть слово, 
воплощаяся не более, как только подобие, коими вообще изоб­
ражаются неизобразимые духовные предметы. О сем есть пре­
красное объяснение у св. Исаака Сирского в его «слове». От 
личного же своего опыта на сие можно дать такое объяснение: 
при правильном производстве Иисусовой молитвы — в чувствах 
покаяния, смирения, благоговения, неизбежно привлекается в 
сердце человека Божия благодатная сила, которую он слышит 
неотделимою от Имени Иисуса Сына Божия, им призываемого. 
Но как имя Иисус неотделимо от лица Иисуса — Сына Божия, а 
мыслится и чувствуется в одном ощущении — Он Сам и имя Его 
Иисус, то и сказано как бы « воплощается»  собственно по живо­
му, ясному вполне определенному сознанию и ощущению при­
сутствия Иисуса Сына Божия; именно Его Самого, неотлучного 
от своего всесвятейшего имени. Чего тут непонятного — оно 
ясно как Божий день... Но выразить это состояние, в его соб­
ственном положении, невозможно по неимению на то слов и по 
бедности нашего языка. Ничего нет хуже — когда в духовную 
область вторгаются люди с мирским разумением. Ведь духовные 
предметы правильно познаются в опыте, при свете благодатного 
озарения. Еп. Феофан говорит вполне справедливо, что для 
ученого мира духовная жизнь есть страна неведомая. И вот 
смотрите, когда люди непосвященные в тайны духовной жизни, 
имеющей свое основание во внутреннем опыте, берутся, ко­
нечно, надеясь на свою внешнюю ученость, обсуждать духовное 
состояние и явления, то какую жалкую картину они показуют 
собою?.. Назвать их именем, приличным им, в этом их отноше­
нии не решаюсь, чтоб не оскорбить их до крайности. Лучше бы 
было им не браться не за свое дело!

Мы так мыслим, что, хотя книга наша «На горах Кавказа» 
запрещена, яко еретическая, и предается сожжению: но есть 
другой суд — суд Божественный — беспристрастный, правед­
ный, и истинно признаюсь Вам, допстопочтеннейший Л. З-ч, ра­
достная надежда веселит сердце, что там книга моя, как напи­
санная Божиею силою, именно по добрым целям, получит пра­
ведный суд. Всевидящее Око Неумытного Судии, как зрящее все 
тайны движения наших сердец, зрит и побуждения, по каким кто 
действует; там клевета и зависть места не имеют, и примет каж­
дый по намерению своего сердца!

Быть не может и тому верить нельзя, чтобы ложь и злонаме- 
рение всегда торжествовали над Божиею правдою. Если им и 
попускается сие, то лишь на малое время, и снова покрытые кле­
ветою и бесславием истинные труженики Христовы просвятятся 
еще более умноженным светом Божией благодати. Слава их бу­

192



дет вечна, жительство их со святыми, часть их в Боге, потому что 
труды их досточестны, намерения святы, дела Боголюбезны. Нет 
ничего тайного, что бы не было явно. Наг ад пред Ним (Богом 
нашим) и нет покрывала пагубе.

Злобные нападки на мою книгу, с целию ея уничтожения, 
конечно, выставляются с доброю целию, но ведь побуждений 
сокрыть нельзя — не только пред Богом, но даже и пред людьми. 
Жалко, что подавленные властию, не к чести своей молчат все 
благонамеренные чада св. Церкви противу вопиющего богохуль­
ства на соблазн всего христианского мира. Но можно ли думать, 
чтоб были согласны с еретическим мнением истинные христиа­
не, озаренные в сердцах своих благодатию св. Духа?.. Вот бы им 
и следовало выступить на славную брань, в преобладающем 
множестве, и небоязненно исповедать Божеств, величие досто- 
поклоняемого Имени Иисуса Сына Божия — Спасителя мира.

Но страх Власти вяжет их решимость, боятся быть под ея 
опалою, лишиться своего житейского положения. Увы, страшные 
и многознаменательные времена нас постигли, полные великих 
бед, грядущих на вселенную! Между тем враг свирепствует, со­
блазн в народе распространяется; царство Христово умаляется, 
царство супостата-врага расширяется, правители св. Церкви спят, 
сложивши оружия свои, и ни один из них не выступает с рев- 
ностию о Бозе заградить хульные уста на Бога святаго.

Боже! Боже! до какой степени упало в России духовное жи­
тие и ослабела вера святая в Бога.

Но доколе, Господи, забудеши нас до конца, доколе отвра- 
щаеши лице Свое от нас, доколе враг наш будет возноситься над 
нами?.. Призри с высоты святыя Своея, и низложи сильныя со 
престол, вознеси смиренныя, алчущия исполни благ и богатя- 
щиеся отпусти тщи!.. Даждь славу Имени Твоему святому, и да 
посрамятся вси являющие злая рабом Твоим, крепость их да со­
крушится от всякия силы и да познают яко Имя Тебе Господь 
Иисус Христос и Ты еси Царь велий по всей земли!

Мнится нам, достопочтеннейший Л. З-ч, что эта ужасная «пря» 
с Богом, по преимуществу высших членов России Иерархов, есть 
верное предзнаменование близости времен, в кои имеет притти 
последний враг истины, всепагубный антихрист. Сатана, провидя 
скоро имеющий быть конец своего темного царства, поспешил вы­
ступить на борьбу предварительно со всесвятейшим именем дер­
жавного Победителя своего — Христа Сына Божия, дабы потом 
вскорости вступить и в последнюю брань с царством Христовым.

Здесь нужно приметить, что всезлобный и треокаянный су- 
постат-диавол приступает к таковому же действию, какое уже 
употребил он во дни земной жизни Христа Спасителя, тогда, как

193



и теперь, он прежде всего восставил и вооружил на Спасителя 
духовных властей высшей Иудейской Иерархии. Тогдашний пер­
восвященник Каиафа первый произнес на Христа Иисуса смерт­
ный приговор, которому покорно последовали все члены синед­
риона. Смотрите совпадение страшных событий: и ныне первен­
ствующий член Российского синедриона, облеченный неогра­
ниченною властию, первый произнес на спасительное Имя Иису­
са Христа Сына Божия нестерпимое злохуление. Веру во Имя 
Иисуса Христа назвал хлыстовщиной; Имя Его уравнял с имена­
ми смертных людей; мало того — восстал противу Самого 
Христа, сказавши: разве они (Иисус Навин, Сирах и сын Иосе- 
дека) боги? то стало быть вытекает умолчанный необходимый 
вывод — не Бог и Христос Сын Божий!

Нет возможности приводить здесь все прочие бесчисленные 
ужасные хулы на всесвятейшее Имя Иисуса Христа — Сына Божия, 
коими преисполнены страницы несчастного журнала «Русский 
Инок» за последние два года. И что же? Как тогда — во дни Хрис­
товых страд аний, так и теперь — все молчат. Конечно, боятся Влас­
ти, которая, пользуясь сим еще более, силится во что бы ни стало 
лишить Имя Иисуса — Сына Божия Божественной чести.

Но можно сказать утвердительно, что все истинные хрис­
тиане глубоко оскорблены в своем религиозном чувстве, терпят 
неисповедимую обиду, ради поругания всесвятейшего имени. И 
вот здесь мы бы смиренно пригласили всех последователей 
Христовых — и делом, и словом, и писанием стать напротив не­
правильных определений духовной Власти и попросить — пусть 
она в доказательство своих богоборных мнений выставит хотя 
бы одного святого отца: что имя Божие не Бог? тогда как на на­
шей стороне приведена их целая сотня.

Всего более для меня обидно то, что остановили стремление 
людей к занятию Иисусовою молитвою, которая являет собою 
цвет христианской жизни, ея величие и красоту. Свв. отцы, как 
видим в Богомудрых писаниях, истощали все усилия и всю 
жизнь свою полагали на то, чтобы подробно уяснить путь нашего 
внутреннего приближения к Богу, к чему всего более способ­
ствует занятие Иисусовою молитвою. И вот последовало запре­
щение книги «На горах Кавказа», подробно разъясняющей это 
великое и трудное дело. Удивительно! Сами ничего не пишут о 
Иисусовой молитве и потребляют написанное другими.

Всего более возмущает религиозное сознание истинных 
христиан, невольно слышимый во всей богоборной литературе 
наших противников, дух ненависти ко спасительному имени Ии­
суса Сына Божия. Ужасно видеть — какие напряженные усилия 
они употребляют для того, чтобы во что бы ни стало унизить,

194



низвести с Божественной чести достопоклоняемое Имя, о Нем 
же едином подобает спастися нам (Деян. 4, 12 ст.).

Много удивляет нас — чего хотят достигнуть хулители Име­
ни Божия достижением своей пагубной цели, поколебавши у 
многих людей веру во всесвятейшее Имя Божие? Ведь не славы 
и похвалы нужно ожидать за сие, а сильнейшего гнева и наказа­
ния от праведного Бога! Какое бесстрашие, какое злобное вос­
стание на имя Бога святаго!..

Сего нельзя ничем другим объяснить, как только тем, что все 
хулители совершенно чужды священнолепного богокрасного 
занятия Иисусовою молитвою. Если бы они имели ее, то в лоне 
ее увидели бы ясно, что Имя Иисус неотделимо от Его Самого, и 
не было бы нужды созидать страшные батареи на разорение 
того, что каждому слышно по естественному чувству, и всего 
уверительнее в делании Иисусовой молитвы.

Смиренно прошу Вас, вседражайший Л. З-ч, продлить ко 
мне убогому свое благодетельное участие в сию тяжкую годину 
искушений, постигшую меня, определением судеб Божиих, на 
склоне лет моих. Благоволите дать место на страницах журнала 
своего всему, что я буду писать, Божиею помощию, в защиту 
книги своей и во обличение злохуления Имени Божия.

Нет сомнения, что сие Ваше без меры доброе дело, направ­
ленное во славу Божию, сохранится в летописях народных до 
кончины веков. Но что всего дороже, — будем питать несомнен­
ное упование, что и в вечном Царстве Христа Бога нашего на 
небеси часть Ваша будет со святыми исповедниками, поло­
жившими души свои за имя Христово! Ей! да будет сие с нами, 
по ходатайству — всех скорбящих радости Всепречистыя Бого­
матери — Присно Девы Марии.

И еще осмеливаюсь всесмиреннейше просить Вас Л. З-ч, — 
не будет ли Вашей милости взять на себя труд — неправое в сем 
нашем произведении исправить, недостающее восполнить, оши­
бочное поизменить, излишнее выбросить, словом — отдаем свое 
сочинение в полную власть Вашего распоряжения. Это сделает 
Вас законным участником всего нашего дела, и если бы от него 
последовала какая-либо польза людям, то Вы по своему праву 
будете ея соучастником.

Если найдете возможным, то сие письмо можете отпечатать.
Глубоко сознавая всю важность беспримерного Вашего са- * 

мопожертвования в деле нашем и в то же время ясно чувствуя 
свою полную невозможность хотя малейшим чем воздать Вам, я 
действительно нахожу себя как бы связанным по рукам и ногам 
Вашим добродеянием — не только мне одному, но и множеству

195



людей. Имею быть Вашим покорным слугою — пустынножитель 
Кавказских гор, старец схимонах Иларион.

Ответ редактора
Я также с Божией помощью, с любовью о Христе Иисусе и 

по силе своего разумения отвечаю достопочтенному старцу. У 
меня остались некоторые недоумения, которые и прошу его раз­
решить.

Начну со второго вопроса: что разумеется под именем Бо- 
жиим? Старец Иларион отвечает: идея Божия, свойства и 
действа Божии. Я бы сказал так: мы привыкли всякое имя разу­
меть как простую кличку, часто бессмысленную. Нет! имя имеет 
в себе две стороны: внешнюю и внутреннюю. Внешняя сторона 
— это звуки и буквы, а внутренняя есть мысль, которая выра­
жается словом. Сущность всякого имени есть мысль, именем или 
названием выражаемая. В имени запечатлеваются самые харак­
терные свойства предмета. Что касается имени: Бог и вообще 
имен Его: Любовь, Свет, Слово Божие, Иисус, Отец, Сын и Св. 
Дух и других имен Божиих, то надо сказать, что это не простые 
слова, но имена, с которыми мы связываем представление о 
свойствах Божиих. В имени Божием Бог присутствует не только 
по своему вездесущию, но и благодатно, как чрез слово Божие. Я 
бы назвал имя: Бог и другие имена — орудиями или посредства- 
ми Божественного действия. Но действия, а также свойства Бо­
жии и Его мысли (идеи) не суть имена Его. Между именем и, 
положим, действием ни в каком случае нельзя поставить знак 
равенства. Правда, посредством имени узнается действие, но 
действие есть то, что находится вне нас и вне наших представле­
ний и имен. Поэтому я не согласен с Вами, о. Иларион, когда вы 
под именем разумеете свойства, действия, качества и т. д. Да, 
чрез имя узнается свойство или качество предмета, потому что 
оно как бы запечатлелось в имени, но имя не есть ни свойство, 
ни качество, ни действие (энергия), а посредство или орудие, 
чрез которое познаются вещи и Бог.

Вы ссылаетесь на то, что для молитвенника весьма важно 
думать, что, призывая имя Божие, он не напрасно бьет словами 
воздух, но призывает Самого Бога, ибо свойства Божии неотде­
лимы от Самого Бога или Сущности Его. Да, свойства неотдели- 

* мы (хотя в понятии отделимы), но имя отделимо от свойств, ибо 
свойство не нуждается в имени. Конечно, призывание имени 
Божия не есть биение воздуха, но общение с Богом и, призывая 
имя Божие, мы призываем Самого Бога, но отсюда вовсе не сле­
дует, что имя Божие есть свойство Божие, а тем менее — Сам Бог.

196



Вы пишете: «имя Божие находится в Боге, как Его принадлеж­
ность; буквами же начертываем Его, т. е. изображаем, пишем». На 
это я скажу но принадлежность неотделима от Бога; следовательно, 
пиша принадлежность буквами, мы пишем Бога! Нет, это нелепость. 
Бога нельзя написать, ни нарисовать. Но явления Божии можно 
изобразить. Бог отличается от явлений Его, также Он отличается от 
действий, а тем более от Имени. Имя Его может быть Божественно­
го происхождения (имя Иисус, Мф. 1, 21), но отсюда не следует, что 
оно принадлежность Бога. Пример: человек сотворен Богом, но 
человек не есть принадлежность Бога, и Бога можно мыслить без 
человека. Также Бога можно мыслить без имени, и, наоборот, 
начертание имени не есть начертание Бога, но имени Его. Пример: 
икона (образ) не есть изображение Бога, но изображение Образа 
Его. Между Образом Божиим и Самим Богом есть разница, также 
есть разница между образом Образа Божия (иконой Христа) и Об­
разом Божиим. Икона и человек называются богами, но в перенос­
ном смысле слова, подобно тому, как христианин называется хра­
мом Божиим, светом мира, солью земли. Что касается имен Божиих, 
то вопрос о том, можно ли их назвать Богом, является игрою слов: 
если Бог называется Богом, значит имя Его есть Бог. Пример: как 
имя Илариона? Иларион. Но имя Иларион не есть принадлежность 
Илариона (ибо этр имя принадлежит Св. Илариону, а не старцу 
Илариону*), но, правда, по имени Илариона мы узнаем нашего Ила­
риона. И наоборот: само имя Иларион не есть старец Иларион, а 
Иларион называется Иларионом, как и Бог Богом, Иисус Иисусом. 
Итак, вопрос о том, можно ли назвать имя Божие Богом — есть игра 
с перестановкой подлежащего и сказуемого в предложении. Имя 
Божие можно и должно назвать Богом, но оно не есть Бог.

Переходим теперь к первому вопросу. О. Иларион не отде­
ляет имени Божия от существа Божия. Это странно. Ведь уже 
сказано, что имя Божие относится не к существу Божию, кото­
рое неимянуемо, неописуемо и непостижимо, а к свойствам Его. 
Следовательно, оно отделяется от существа Божия. Мало того, 
имя Божие не есть свойство Божие, но обозначение свойства. 
Правда, в представлении, когда мы молимся, то мы не отделяем 
призывания имени Божия от беседы с Самим Богом и имя: Бог 
не отделяем в нашем представлении от Самого Бога, так что в 
этом смысле для нас имя Божие есть Сам Бог — и это слишком 
просто, чтобы этого не понимать. Но рассуждая объективно или 
по существу, говорить, что имя Божие есть Сам Бог, значит го­
ворить ереси. Примеры: когда мы поклоняемся иконе Бога, то мы

' Который мог бы быть назван и другим именем, но от этого не был бы он 
другим лицом. Значит, имя и лицо по существу различаются.

197



поклоняемся Самому Богу, и также присутствие иконы Божией 
Матери есть для нас присутствие Самой Божией Матери, почему 
мы даже говорим: такая-то (Сицилийская, Казанская и под.) Бо­
жия Матерь вместо того, чтобы сказать: такая-то икона Божией 
Матери. То же относительно креста: в представлении крест Гос­
подень неотделим от Христа Распятого и Христос Распятый от 
креста, но объективно или по существу рассуждая, крест отде­
лим от Христа, как и икона от Бога и Божией Матери. То же 
надо сказать и об имени. Имя Божие не есть ни Бог, ни тем ме­
нее Сам Бог, но слово о Боге или посредство (орудие), чрез кото­
рое люди беседуют с Богом (молятся), так что для молящегося, 
особенно мистика, имя Иисус неотделимо от Господа Иисуса и, 
произнося имя, он призывает Самого Господа Иисуса Христа. В 
частности, имя Иисус, относимое к Господу Христу, имеет про­
исхождение божественное и, относясь к человечеству Его, отно­
сится и к Божеству. Спаситель был рожден от века и свойство 
спасения — от вечности принадлежало Ему, но явилось в мир это 
спасение во времени, и потому имя Иисус есть имя по 
вочеловечении Его, а по божеству Он есть Христос, Деян. 2, 36. 
Имя: Господь относится ко второму Лицу Пресвятой Троицы, 
Которое и есть Христос Иисус — Богочеловек.

Вот, достопочтенный старец, мое мнение. Убедительно про­
шу у вас снисхождения к моему невежеству, также прошу снис­
хождения и у всех знатоков этого дела. Я — не специалист по 
данному вопросу и мало знаю, мало читал. Если я в чем ошибся, 
прошу «любовию поправить»: страницы моего журнала не за­
крыты ни для какого гласа, и читатели видят здесь писания и 
малограмотных и образованных, и сектантов и православных, и 
светских и духовных, и знаменитых и незнатных, поскольку по­
зволяют страницы издания.

Мне кажется, что настоящее письмо автора книги: «На горах 
Кавказа» и наша переписка могут быть полезны для всех, а 
прежде всего для 70-летнего старца пустынника, который, мы 
видим, писал свою книгу и письмо к нам с добрым расположе­
нием. Книга его мне понравилась, хотя я не имел возможности 
всю ее прочитать. Нельзя не обратить внимания на ужасную 
трагедию его жизни и книги. Поэтому я счел своим долгом дать 
ему возможность оправдаться и примириться при отходе в 
вечность. По примеру Великого Государя нашего Императора 
Николая Il-го и епископа Модеста, примирение это возможно 
чрез взаимное объяснение и уступки ради мира с той и другой сто­
роны.

Что касается журнала «Русский Инок», то я должен сказать, 
что я его не читал. Я не советовал бы о. Илариону и его

198 4



почитателям преувеличивать значение этого органа, тем более, 
что не на всякую полемику следует отвечать. Многое пишется, 
но многое от времени забывается. «Мудрые наследуют славу, а 
глупые — бесславие», Притч. 3, 35. Что касается Архиепископа 
Антония Харьковского и других, то мне кажется совершенно 
невероятным, чтобы они хулили имя Божие. Тут есть какое-то 
недоразумение. Выражение Архиепископа Антония, разве Иисус 
Навин, Сирах и др. боги? я понимаю так: разве Иисус Навин, 
Сирах и др. Боги в собственном смысле слова? Примерно ска­
зать: хотя Ковчег Завета называется Богом, но разве он был Бо­
гом? т. е. Сам Бог, а не ковчег Его?!

Итак, не найдете ли вы возможным согласиться с высказан­
ными мною мыслями об имени Божием, и если нет, — то по ка­
ким основаниям. А  если — да, то также напишите об этом, и 
вознесем имя Его вкупе (пс. 33, 4). Прошу ваших святых молитв 
о мне грешном.

А. К.



Переписка П. А. Флоренского, 
И. П. Щербова, Антония (Булатовича), 

М. А. Новоселова*

К маю 1913 г. накал страстей в Афонском деле достигает 
своего апогея. Св. Синод готовит свое осуждение «имябожни- 
ков». Так называли своих противников сторонники «православ­
ного учения» об Имени Божием (самоназвание), которых 
«имябожники», в свою очередь, называли «имяборцами», а себя 
«имеславцами» (или «имяславцами»). О. Антоний (Булатович) 
находился в это время в Санкт-Петербурге и хлопотал об Афон­
ском деле в Св. Синоде. Он был дружен с преподавателем Санкт- 
Петербургского Духовного Училища И. П. Щербовым1, у которо­
го часто и останавливался. 11 мая 1913 г. И. П. Щербов пишет о. 
Павлу Флоренскому следующее письмо:

И. П. Щербов -  о. Павлу Флоренскому

11 мая 1913 г., Санкт-Петербург.

Дорогой отец Павел,
Посылаю Вам антитезисы** на основные положения Аполо­

гии2,· они принадлежат отцу, изучавшему вопрос, и могут иметь 
значение при выработке общего определения по делу о. Антония 
в С. Син. Кажется, это определение или послание будет состав­
лять архиеп. Сергий3 на основании докладов Никона, Антония и 
Троицк. Если имеете возразить на них, пожалуйста, напишите — 
только поразборчивее и поскорее — и пришлите мне. Почти все 
эти антитезисы были читаны о. Антонию, и он с ними согласил­
ся, отстаивая, впрочем, и формулировку: *Имя Божие есть Бог» в 
смысле выражений о. Иоанна4. Что именно осудили Никон5 и Ан­
тоний6, узнать до сих пор не мог. Вообще желательно, если есть 
возможность, мирно уладить спор "'. Не знаю только, захочет ли 
Синод стать на эту точку зрения. О. Антоний все еще в больни­
це, ему немного лучше — говорил, что выйдет недели через 1—1/2. 
Было бы интересно разъяснение и Вашей формулы: «То υνομα...»7

* Архив свящ. Павла Флоренского. Публикация о. Андроника (Трубачева) и 
С.М. Половинкина. Примечания к письмам написаны С.М. Половинкиным.

"  Они обведены красным карандашом.
*" Ознакомившись со статьями Антония, никакой ереси не нашел.

200



Что вы разумеете под ним, под о θεος...β Листочки можете оста­
вить пока у себя — или лучше перешлите М. Алекс.9 для сведения 
и обсуждения. Другого экземпляра достать не мог. Кстати: 5 
тезис в Апологии, особенно во 2 ч. приведен не точно. Поклон 
Анне Михайловне.

Будьте здоровы и не сердитесь на меня.

Сердечно Ваш И. Щ.

И.П. Щербов вложил в конверт весьма несовершенную кор­
ректуру итоговой части статьи С. В. Троицкого «Афонская сму­
та», сопровождавшей вместе со статьями архиеп. Антония (Хра­
повицкого) и архиеп. Никона (Рождественского) осуждающее 
«имябожие» определение Св. Синода. С. В. Троицкий был глав­
ным богословским авторитетом «имяборцев». К И.П. Щербову 
корректура «антитезисов» С. В. Троицкого, по всей видимости, 
попала от самого Троицкого, с которым Щербов в то время вмес­
те преподавал в Санкт-Петербургском Духовном Училище. Ито­
говая часть статьи Троицкого представляет из себя надвое разде­
ленный текст. В левом столбце, озаглавленном «Апология», по­
мещены 5 итоговых положений книги о. Антония (Булатовича) 
«Апология веры во Имя Божие и во Имя Иисус» (М., 1913, с. 
187 — 188), изданной «Религиозно-философской Библиотекой» М.
А. Новоселова с анонимным «От редакции» о. Павла Флоренско­
го. В правом столбце помещены 5 ответных положений С. В. 
Троицкого, озаглавленные «Православное учение». (См. эти те­
зисы и антитезисы полностью в наст, изд.)

О. Павел Флоренский не замедлил с ответом и 13 мая 1913 г. 
написал ответное письмо:

Флоренский -  Ивану Павловичу Щербову

13 мая 1913 г., Сергиев Посад.

«Дорогой Иван Павлович!
Сердечно благодарю Вас за присылку антитезисов. Я так 

устал и от дел, и от дрязг из-за Имени, что, кажется, готов 
согласиться на что угодно, лишь бы оставили меня в покое, — 
т.е. согласиться внешне, что, вероятно, только и требуется. Но 
по существу об этих антитезисах могу сказать, что они к Ан- 
тониевским (Храп.) антитезисам относятся так же, как полу- 
арианские антитезисы Афанасия Вел. — к вульгарным арианским. 
В присланных антитезисах чувствуется примирительность то­

201



на, отсутствие личных счетов и знакомство с, вопросом, — 
ничего такого я не сказал бы про Храповицкого, по крайней мере, 
в его прежн. статьях. Но ласковые с виду и с добрым намерением 
написанные, они напоены тонким ядом. Впрочем, большего от 
нашей протестантствующей иерархии ждать нельзя. Поэтому 
надо желать, чтобы противники сошлись на этих антитезисах 
(и надеяться, что это будет лишь актом « икономическим»!). Я 
вернусь еще к ним. Пока же о другом. Признаться, в душе я много 
виню имеславцев, и даже М. А-ча. Когда летом он вознамерился 
вступить в этот спор, я ему решительно сказал, что при совре­
менном позитивизме и это дело будет заведомо проигранным. 
Мне невыносимо больно, что Имеславие, — древняя священная 
тайна церкви, — вынесено на торжище и брошено в руки тех, 
кому не должно касаться сего и кои, по всему складу своему, не 
могут сего постигнуть. О школить таинственную нить, которой 
вяжутся жемчужины всех догматов — это значит лишить ее 
яшзни; и хорошо еще, если ошколят ее лишь, умерщвлением, а не 
растерзанием Ваши, — простите, собратья. Виноваты все, кто 
поднял это дело, виноват и о. Иларион10 и б. м. о. Иоанн Кр. Но 
если о. Иоанн и о. Иларион говорили духовное и по-духовному, то
о. Антоний, желая оправдать себя и учение перед теми, пред 
коими надлежало бы хранить молчание, уже начал раиионализа- 
цию. уже лишил Иларионовскую мысль, древнюю мысль ее свя­
щенного покрова непонятности. О. Антоний приспособляет 
учение об Имени к интеллигентскому пониманию, но не успел в 
этом вполне. «Ваши» антитезисы продолжают его работу и, с 
£ожией помощью, б. м., доведут свое дело до конца, ш. е. попро­
сту извлекут из древней тайны несколько «здравых» мыслей вро­
де того, что надо верить в Имя, когда его призываешь и т. п. И 
слава Богу, Укрывающему Тайну Свою, вырванную из тайников 
души, — укрывающему ворохом ненужных слов. Христианство 
есть и должно быть мистериальным. А что для внешних — то 
пусть будут протестанствовать. И тут «чем хуже — тем 
лучше».

Если бы ранее и теперь от меня зависела судьба движения и 
спора, я сказал бы: «Господа, все это пустяки. Займемся-ка жало­
ванием духовенству и эполетами епископам» — и постарался бы 
направить интересы и внимание куда-нибудь в сторону.

Ночью Вы, положим, испытали мистич. проникновение в та­
инственность природы. Но приходит N N  и сообщает: помилуй­
те, Ваш сад в 1/4 десятины, а ничуть не бесконечность».

202



Из этого письма-видно, что после о. Антония (Булатовича) с 
«антитезисами» С.В. Троицкого, хотя и «внешне», «икономи- 
чески», согласился и о. Павел Флоренский.

15 мая 1913 г. о. Антоний (Булатович) пишет письмо 
М.А. Новоселову, в котором, хотя и полемизирует с С.В. Троиц­
ким, однако, «особенно возражать против этих поправок не на­
мерен».

Иеросхимонах Антоний (Булатович) -  М. А. Новоселову*

15 мая 1913 г., Санкт-Петербург.

«Христос Воскресе!
Дорогой Михаил Александрович. Присылаю Вам те исправле­

ния и замечания моих тезисов, которые сделал докладчик Троиц­
кий, т. к. главная цель достигнута и, несмотря на все предубеж­
дение против меня, докладчик а с ним и Синод согласились, что 
имя Божие объективно, как Божественное откровение есть Бо­
жество и что в молитве имя Божие отождествляется с самим 
Богом, то я особенно возражать против этих поправок не наме­
рен. Однако, во-первых, должен заметить, что в одном неиздан­
ном отрывке Григория Паламы", который мне читал Соколов11, 
есть место, где прямо сказано, что имя Бог применяется во- 
первых — к самому существу Божию, во-вторых — к каждой ипо­
стаси и в-третьих — к действию Божию, а следовательно, и к 
Божественному откровению и к Имени.

2) В анафеме против Варлаама12 действительно употреблен 
термин Феотис, т. е. Божество по отношению как к сущности, 
так и к действию.

3) Не согласен с Троицким, который мысль человеческую на­
зывает действием человеческим. Мысль человеческая не есть 
продукт ума человеческого постольку же, поскольку то, что ви­
дит око человеческое, не есть продукт его зрения. Ум 
человеческий есть некое мысленное око, как его называет Хрис­
тос. Это око рассматривает сокровищницы памяти своей, раз­
бирается в ощущениях своих и, водимый или духом истины, или 
духом заблуждения, зрит или истину, или ложь. Итак, понужде­
ние ума своего мыслить о Боге есть действие человеческое, но 
какая-либо истинная мысль о Боге есть уже зрение Бога в каком- 
либо богооткровенном свойстве Его и есть Сам Бог. « Без мене не

* Письмо без конверта. Вложено в письмо Щербова к Флоренскому от 11 мая 
1913 г.

** Св. Григорий Палама, митрополит Солунский (XIV в.) — византийский бого­
слов.

203



можете творите ничесоже». «Дух истины наставит Вас на вся­
кую истину», говорит Господь Иисус Христос и еще: «Дьявол 
есть ложь и отец лжи»  и *сперва дьявол согрешает», т. е. вну­
шает уму мыслить ложь. Сообщите мне Ваши замечания на те­
зисы Троицкого. Все это нам на руку для второго издания. Глаза 
мои ухудшились, и в Москву приехать едва ли придется. Пишите. 
Как Ваше здоровье? Да умилосердится Царица Небесная и да 
исцелит Вас. Поклон Вашей матушке.

Грешный Антоний».

Вроде бы главные богословские силы спорящих сторон, 
пусть и с оговорками (обнародовать их они не собирались), со­
шлись на «православном учении» С. В. Троицкого. Однако 18 мая 
1913 г. в «Церковных Ведомостях» (№ 20) появилось осуждающее 
«имябожие» как «богохульное и еретическое» Определение Св. 
Синода «Божиею милостью, Святейший Правительствующий 
Всероссийский Синод всечестным братиям, во иночестве подви­
зающимся». Богословскую его часть см. с. наст. изд.

В результате, примирения не получилось. Раздор «имя слав - 
цев» и «имяборцев» после этого небывало ожесточился. Друг 
против друга издавались многочисленные книги и брошюры. 
Огромное количество газет и журналов, в большинстве своем 
чуждых Церкви, вкривь и вкось толковали события, раздувая 
церковную распрю. Затем последовало выдворение с Афона мо- 
нахов-имяславцев при помощи военной команды, затем запрос в 
Думе и т. д., и т. п. Все это шло отнюдь не на пользу Церкви. А 
ведь примирение было так близко, уже ведь, в принципе, и до­
стигнуто.

Примечания
1. Щербов Иван Павлович (1875 — 31.3.1925) — сын сельского священника, 

кандидат богословия Спб. Д.А. Преподавал нравственное богословие в СПб. 
Александре-Невском Духовном Училище. В. В. Розанов писал о нем.: «Наш Иван 
Павлович — врожденный священник, но не посвящается. Много заботы. И пока 
остается учителем семинарии*. (В. В. Розанов. О себе и жизни своей. — М., 
1990, с. 182). Участник СПб. религиозно-философских собраний (1902—1903). 
Был близок Кружку ищущих христианского просвещения. У  него в СПб. остана­
вливался о. Антоний (Булатович). После закрытия в СПб. всех духовных школ, 1 
октября 1918 г. в Лавре было открыто Богословско-пастырское училище, заве­
дующим которого стал Щ. Он принимал также участие в организации и работе 
Петроградского богословского института, разрешенного 4 декабря 1919 г. и от­
крытого в 1920 г. В 1921 г. в. Богословский институт был приглашен о. Павел 
Флоренский. В записной книжке о. Павла Флоренского за 1925 г. сохранилась 
запись: «В понедельник на Страстной неделе 1925 г. t Иван Павлович Щербов. 
Заболел в пятницу на 6-ой неделе Поста. Вас. Ив. Лисьев видел его в среду на 
6-ой неделе, t от гастрической болезни [2 сл. неразб.]. Похороны в Александро- 
Невской Лавре. Народу было очень много. Хоронили 2 апреля». После кончины 
Щ. близкий ему о. Федор Андреев посвятил другу стихи:

204



Мудры, как голуби, как голуби просты,
Не сокрушат и надломленной трости,
И на распутьи не слышен их глас.
Но это — соль и светильники мира,
Гости почтенные брачного пира,
Мудрые девы в полуночный час.

(Цит. по неопубликованной рукописи воспоминаний жены о. Федора Наталии 
Николаевны Андреевой, любезно предоставленной их дочерьми Анной и Мари­
ей).

2. «Антитезисы» принадлежат Сергею Викторовичу Троицкому (1878— 
1972), который в то время преподавал вместе с И.П. Щербовым в СПб. Алексан- 
дроНевском Духовном Училище. См.: Архимандрит Ириней. Профессор С. В. 
Троицкий: его жизнь и труды в области канонического права. — «Богословские 
труды», сб. 12. — М., 1974.

3. Архиепископ Финляндский и Выборгский Сергий (Страгородский) 
(1867—1944) — впоследствии Патриарх.

4. Праведный Иоанн Кронштадтский (1829—1908/1909).
5. Епископ Вологодский и Тотем с кий Никон (Рождественский) (1851 — 1918) 

— в то время член Св. Синода.
6. Арихепископ Антоний (Храповицкий) (1863—1936) — в то время член Св. 

Синода.
7. Имя (греч.)
8. Бог (греч.)
9. Михаил Александрович Новоселов (1864—1939) — редактор-издатель 

«Религиозно-философской Библиотеки», один из руководителей Кружка ищущих 
христианского просвещения, приверженец «имяславия».

10. Схимонах Иларион (fl916) — автор книги «На горах Кавказа» (3 изд. 
1907, 1910, 1912), содержащей утверждение «Имя Божие есть Бог», вызвавшее 
споры «имяславцев» и «имяборцев».

11. Сведений о Соколове нет.
12. Анафема неправо мудрствующим и учащим о Имени Божием, сиречь 

имяборцам. Составлена в 1351 г. по определению церковного собора в Констан­
тинополе: «Всем, иже мудрствуют и глаголют, яко Имя Божие знаменует токмо 
Существо Божественное, и не исповедают Богодухновенного Церковного Учения 
Святых, яко Имя Божие назнаменует равне и Божественные действия, и всем их 
нечестивым словесем и писанием: АНАФЕМА».



ИЗ РАБОТ А.Ф. ЛОСЕВА ОБ ИМЯСЛАВИИ 
(Публикация проф. А*А- Тахо-Годи)

А. Ф. Лосев

Философия имени v Платона*
Доклад 1 ноября 1922 г.

I

1. Под философией я понимаю ОСОЗНАНИЕ ОПЫТА в по­
нятиях. Следовательно, надо вскрыть сначала самый опыт.

2. Лучше обращаться не к философам, но к живому опыту 
богослужения и священных книг какой-нибудь религии.

Что же такое ИМЯ в православном богослужении и в свя­
щенном Описании.

3. Первое значение: Имя как Илея. выражающая существо 
Божее. Имя Божее =  слава Божия =  жизнь вечная.

На Тайной вечери, после слов: «мужайтесь: Я победил 
мир» — Иисус возвел очи Свои на небо и сказал: «Отче! пришел 
час, прославь Сына Твоего, да и Сын Твой прославит Тебя, так 
как Ты дал Ему власть над всякою плотью, да всему, что Ты дал 
Ему, даст Он жизнь вечную. Сия же есть жизнь вечная, ла знают 
Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса 
Христа. Я прославил Тебя на земле, совершил дело, которое Ты 
поручил Мне исполнить. И ныне прославь Меня Ты, Отче, v Тебя 
Самого плавою. которую я имел у Тебя прежде бытия мира. Я 
открыл Имя Твое человекам, которых Ты дал Мне от мира; они 
были Твои, и Ты дал их Мне, и они сохранили слово Твое. Ныне 
уразумели они, что все, что Ты дал Мне, от Тебя есть» (Иоан. 17, 
1-17).

Уже тут ясно отождествление Славы и Имени. Однако в 
этой же главе подчеркивается и онтологический смысл познания 
Славы и Имени. Именно познание имени есть любовь и соеди­
нение всех в единстве любви. Ст. 20—26. «Я открыл им Имя Твое 
и открою, да любовь, которою Ты возлюбил Меня в них будет, и

* Впервые опубликовано: Символ. — Париж, 1993. № 29. 

206



Я в них». (Иоан. III, 23: «И еще есть заповедь Его, да веруем во 
Имя Сына Его I.X. и любим друг друга»).

Итак, Имя =  Слава =  Познание =  единение в любви =  
жизнь вечная.

Назовем это познавательно-мистическое значение Имени 
эйдетическим <Карандашная пометка — Слава= свет. >*

В Аоброт. IV, 107: «Всех желаний край есть Божественное с 
душой и паче ума соединение: и Божественного ради соединения 
нуждно есть еже умом лействовать. сиречь зрети. Таково и Бо­
жественное есть отчего и Имя Бог к сему опрелелися. Но убо 
ежи зрети, абие на мысль Бога восходит. Когда бо и во всех аки 
некие лучи влагает Бог в зретелен ум, и ум зретелен прямопо- 
ложно имать Бога».

Св. Тихон Задонский: Имя Божие ... «равно всегда славно, 
свято и страшно пребывает и луч и  славы Своея создает <?> в 
созданиях...» (T. III, кн. 2, 64 стр.) <Карандашная пометка — 
Иоан. 14, 26>.

О. Давил: Имя есть свет.
Таково первое основное значение Имени. Имя есть свет 

(эйдетическое).
4. Второе значение — энергическое (Имя есть сила Божия). 

Здесь мы находим целую скалу значений, смотря по глубине и 
могуществу проявляемой силы.

a) Первая степень
Именем Господним благослови, Отче.
b) деятельная помощь и защита Псал. 19: «Услышит Тя Гос­

подь в день печали, защитит Тя Имя Бога Иаковля»... «Возра­
дуемся о спасении Твоем и во Имя Господа Бога нашего возве­
личимся...».

В понел. 5 селм. на утренней стиховне: «Иисусе, спаситель­
ное Имя, помилуй мя» (Пс. 117).

c) Творение чулес. Уже в прощальной беседе: «И если чего 
попросите у Отца во имя Мое, то сделаю, да прославится Отец в 
Сыне. Если чего попросите во имя Мое, Я то сделаю» (Иоан. 14, 
13 — 14). «Именем Его бесу изжденут». В Деян. 3. 6 апостолы ис­
целяют хромого, говоря: «Встань и ходи во имя Иисуса Христа 
Назорея». В Каноне на 30 июня песнь 1 и 3: «Апостолы, исцеле­
ния творяще, Владыко, Твоим Именем. Наги и просты во языки 
послал еси Твоя ученики: вместо оружия Твое Имя носяще свя­
тое».

(Псал. 117, 10—12): «Все языцы обыдоша мя, и Именем Гос­
подним противляхся им: обышедши обыдоша мя, и Именем Гос-

' Здесь и далее в угловых скобках примечания А.А. Тахо-Годи.

207



полним противляхся им. Обыдоша мя яко пчелы сот, ... и Именем 
Господним противляхся им».

d) Наконец, Имя есть универсальная энергия Божия, превос­
ходящая все чудеса и силы. На Великом Повечерии в молитве 
царя Монассии: «Господи Вседержителю, ... заключивый бездну 
и запечатствовавый Страшным и Славным Именем Твоим».

e) Отсюда и магическое значение Имени: призывание Име­
ни, заклинание Именем <Ап. Ерм. Бог держит мир своимя Име­
нем — каранд. пом.>.

5. Третье значение — телеологическое (Имя есть то светлое 
и божественное бытие, к которому движется всякое иное бытие 
и которое как бы издали руководит миром и привлекает его к 
себе).

Тут тоже градация разных степеней притяжения к себе этой 
бесконечной цели:

a) Предельная и бесконечная Цель. 
ведущая к себе и освящающая все, что идет к ней.

« Во имя Отпа и Сына и ср. Духа» 
и прежде всего «шедше научите вся языцы, крестяще их во имя
О...» βαπτίξοντες είς ονομα, т. е. направляя их в Имя, локализируя 
их в Имени. «Боже, во Имя Твое спаси мя и в силе Твоей суди 
мя (Прокимен)». «Елицы же прияша его, даде им область чадом 
божиим быти, верующим во имя его». Сюда же несчетное число 
раз выражение Имени рали 1) Пресвятая Троица, помилуй нас 
имени твоего ради.

2) <Пропуск>
b) Момент активного отношения к пели

Боязнь
1 светильничная молитва на вечерне: «Возвеселим сердца 

наша во еже боятися Имени Твоего Святого».
3 мол.: чтобы Бог помянул <?> «внегда призывати нам Свя­

тое Твое Имя».
4 мол.: «Исполни уста Наша хваления Твоего, еже подати ве- 

личествие Имени Твоему Святому».
7 молитва < Про пуск >
<Вставка> В день памяти ап. Иакова 9 окт. на стиховне, на 

вечерне: «Приял еси, апостоле, над демоны исповедимую власть 
и силу о Имени Христове».

<Вставка> Иоан. 17, 26: «И Я открыл им Имя Твое и открою, 
да любовь, которою Ты возлюбил Меня, в них будет, и Я в них».

c) Служение Имени и молитва к нему.
Буди Имя Господне благословенно от ныне и до века.
И даждь нам едиными усты и единем сердцем глаяити и 

воспевати всечестное и великолепное Имя Твое.

208



в 1 мол. на сон гряд. — «Да благоугожду Пресвятому Имени 
Твоему».

в 3 мол. — да «поклонюсь и воспою и прославлю Пречестное 
Имя Твое со Отцем и Единородным Его Сыном».

тут же: «Прости... аще Именем Твоим кляхся, или похулих Е 
в помышлении моем».

Псал. 33, 4: «Возвеличити Господа со мною и вознесем Имя 
Его вкупе. И хвальню и прославляю Имя Твое во веки веков».

в 1 утр, молитве: «пети Тя во исповедании сердечнем и вос- 
певати всесвятое Имя Твое, Отца и Сына и Св. Духа».

во 2 мол. «Да неосужденно отверзу уста мои недостойная и 
восхвалю Имя Твое Святое».

«Да святится Имя Твое».
Фил. 2, 10: «о имени Иисусове всякое колено поклонится не­

бесных и земных и преисподних, и всяк язык исповесть, яко 
Господь Иисус Христос во славу Бога Отца».

Кянпн пррглялкому Имени Иисуса.
6. Итак: эйдетическое понимание — (имя =  свет),

энергическое — (имя =  свет),
телеологическое — (имя =  прославляемая святыня).

7. Однако войдем в некоторый анализ религиозного созна­
ния вообще.

a) Я думаю, что со мной все согласятся, что религия не есть 
что-нибудь частичное или согтяяляштпрр липтт. элемент чего-то. 
напр., мировоззрения, науки, творчества. Это есть устроение 
жизни целиком (не может быть нерелигиозной науки, любви, 
ненависти, даже пищи, питья и т. д.).

b) Религия никогда не есть что-нибудь законченное, завер­
шенное. Она всегда творится, усиливается или умирает. Она 
всегда живущий и стремящийся организм. Под каждым догматом 
■*■ океан мистики. Система мистических энергий.

c) Религия не есть известное построение ума и продукт ло­
гических ппрряттй. морали. Можно также сказать, что она — 
продукт животной и физиологической жизни. Но на самом деле 
— религия глубже и самого сознания, и самой животности, а 
именно она есть просветление плоти и осмысление инстинкта. 
взаимодействие божественных и человеческих энергий. Пост и 
молитва.

8. Итак:
1) Религия есть известное устроение всей жизни, а не только 

мировоззрение, хотя и самое полновесное.
2) Религия всегда энергична и органична; она — система 

мистических энергий, не только нечто неподвижное (хотя бы и 
догмат).

209



3) Она есть просветление инстинкта и плоти, а не просто 
моральное улучшение жизни.

9. Такова религиозная жизнь.
1. В ней не может бьггь отъединенного созерцания субъек­

том объекта, как в знании, мировоззрении; но объект, Божество, 
ао а ж н о  реально присутствовать в субъекте и действовать там. 
Религиозная жизнь есть излучение энергии Божией на душу. 
Таковы молитва, таинства и пр.

2. Религиозное сознание фиксирует эти энергии, зная о том, 
что источник, всегда тот же, неизмеримо выше и могуще­
ственнее. Есть какая-то субстанция и ее энергия.

3. Но религиозное сознание, кроме того, знает эти энергии. 
отличает их от не-божественных энергий, именует их.

Разве иного не знаем, и Имя Твое именуем.
10. Подыскивая в богослужении религиозный термин для 

этой энергии Божией, я не нахожу иного термина, кроме Имени.
Тут именно средоточие 1) знания, силы и жизни в Боге;

2) эйдетического, энергического, те­
леологического.

11. Попробуем отрицать имя как энергию сущности Божией 
(объективно-мистический смысл).

a) Как понимать тогда: Именем Господним благослови, Отче, 
буквами? позитивным значением слова?

Я открою им Имя Твое, да любовь в них будет. Именем Его 
бесы изжденут. Канон пресладкому имени Иисуса — канон не 
Иисусу сладчайшему, а нашей субъективно психологической 
мысли.

Явно, что отрицание Имени как энергии сущности ведет к 
феноменализму и субъективизму, психологизму. Только «я».

b) Что такое тогда молитва, если в ней не действует энергия 
Божия. не действует Имя, если Имя — только знак субъективных 
переживаний. Молитва тогда самообожествление и идолопоклон­
ство самому себе.

Чудеса и таинства? Только субъективное явление нашего ду­
ха.

c) Итак, отрицание за именем объективно-мистической 
значимости — ведет к феноменализму, английскому субъекти­
визму и сенсуализму, т. е. к скептицизму, в крайнем и в лучшем 
случае, к кантианству и протестантизму.

d) Имя =  свет, явление. Оторвите свет Бога от Бога — кан­
тианство.

12. Где же искать философское обоснование имяславия? Под 
философским обоснованием я понимаю нылрлрние из цельного

210



опыта его разумных форм, логической структуры, скелета, на 
котором держится цельный организм опыта.

13. Такое философское обоснование имя слав ия я нахожу 
единственно в платонизме.

II

1. Религия есть просветление ума и сердца, она — интуиция 
света. Как раз платонизм есть философия света.

2. Бесчисленны места о свете у Плотина, есть они и у Плато-
Hà·

3. Что такое свет?
a) Невесомое, хотя и видимое,
b) распространение без границ, хотя и недвижимо никакой 

реальной силой,
c) неразложим и неделим на части, хотя и распространяется 

в пространстве. Разве это не значит, что свет — нечто нематери­
альное? Эта световая, невесомая и пр. точка, элемент бытия и 
есть илея (лик предмета).

4. Итак, илея у Платона есть
1) лик бытия,
2) помимо которого нет ничего в бытии,
3) этот лик, эйдос а) не факт, не сила, но свет и знание.

б) цельная и простая общность.
5. Но пойдем дальше.
1) Если есть одно что-нибудь, то должно быть и «иное», ко­

торое не просто другое одно, но некое действительно «иное» — 
άπειρον — бесформенное множество и растекание.

2) Следовательно, всякая вещь есть είδος на фоне μη Sv'a.
3) Но попробуем реально соединить идею (эйдос! и бесплот­

ную, невесомую, неделимую световую точку бытия, лик бытия с 
абсолютным распылением, пределом растекающегося бытия, 
этой бесформенной и бесконечно-растянутой плат.-плот. матери­
ей, абсолютным мраком.

У нас получится уже не просто бесплотная световая энергия, 
но реальная, живая и тяжелая мппп. бытия, борьба бытия, боль­
шее или меньшее разделение и распыление эйдоса, живая и 
одушевленная энергия целого. (Иное +  то же =  Душа).

Эйдетическая сущность станет энергией.
6. Итак, мы нашли разумное основание божественной и ми­

ровой энергии и жизни.
a) Разделение эйдос +  меон есть диалектическая картина 

этой живой энергии сущего, и иначе мы не можем и мыслить.
b) И значит, в живой Монаде бытия

211



1. Вечный и неизменный лик
2. сочетается с вечным изменением его, создавая
3. жизнь и энергию целого.

7. Пойдем однако еще дальше.
a) Каждый предмет и каждый из нас =  идея +  материя.
b) Цель =  достижение такого состояния, чтобы не было 
μη ov'a, мрака, расстройства, временной текучести;

Это и есть Спасение.
c) Но уничтожение меона =  усиление илеи (она уже ме­
нее расслаблена) =  увеличение энергии.
d) Конечная цель, по «Тимею». «возвращение всех заим­
ствованных стихий в космос» (42 е), где нет разрушения, 
а вечный круг тождества, вечное кругообращение, вечное 
«теперь». 38а.
e) Меон остается уже как интеллигибельная материя, ко­
торая есть сущность, а не просто бескачественность.

8. Другими словами, общение с Богом есть усиление энергии 
его в нас, причем сама сущность Божия остается неизменной.

Это — тоже диалектика, т. е. иначе и мыслить нельзя 
(чистое бытие, чистый ум есть максимальная энергия идеи).

9. Итак: 1) Сущность бытия есть живая энергия идеи,
2) сущность восхождения есть усиление этой энер­
гии.

10. Теперь, последнее — учение об имени как таковом.
a) Неопределенность «Кратила».
b) Метод извлечения определенного построения. f

11.1. Утверждается какая-то особая «правильность (ορθοτης)
имен по природе». (Боги употребляют как раз те самые 
имена по природе). 391аЬ.
2. Ведь когда челнок делается, — независимо от дерева, 
железа и т. д., так и законодатель, смотря на эйлос пред­
мета, создает из звуков и слогов все имена. 382е.
3. В чем же сущность имени?
a) Имя есть заявление веши (δηλωμα του πραγματος (33d).
b) И потому «правильность имени состоит в том, что оно 
показывает, какова самая вещь» 428 е.
c) Имя ни в коем случае не есть фонетическое (только) 
явление: «Прибавляется какая буква или отбрасывается — 
это ничего не значит, пока имеет силу проявляющаяся в 
имени сущность», εως άν εγκρατής η ούσια του πράγματος 
δηλουμένη εν τφ 8νοματι 393d.

394 с: «Может быть, нашли бы мы и множество и других 
имен, по слогам^ и̂  буквам различных, а по силе выражающих 
рано и то же» (тг| δε δυνάμει ταυτον φθεγγομενα).

212



438 с: «Приложение первых имен к вещам относится к ка­
кой-то высшей силе (δυναμις), нежели человеческая, дабы они 
были необходимо правильны».

С этим несовместимо полагание правильности в фоне­
тическом явлении имени. Тогда было бы два «Кратила». «Ищи 
какой-нибудь иной правильности имени и не соглашайся, что 
имя вещи заявляется слогами и буквами, потому что, принимая 
оба эти положения, ты не можешь быть в согласии с самим со­
бою» (433Ь). Значит:

d) Имя не есть и субъективная картина веши, не так, как в 
живописи 432 а b

e) И вообще не состоит из элементов, подобно фонетической 
оболочке. Тут иное «подражание» 424 b — 425 b. Это — подра­
жание сущности 424 Ь: μιμησις της οόσιας.

f) 388 с: «Имя есть орудие, учительное и назначенное для 
разделения сущности», — (ίνομα αρα διδασκαλικόν τΐ εστιν ΐίργανον 
και διακριτικόν της ουσίας.

g) Грамматика и этимология имени поэтому не годится; 
лучше познавать самые вещи в их идеальности.

4. Итак: Имя — 1) явление сущности вещи.
2) явление илеальной сущности вещи.

5. Правильность имен у богов и в молитве.

III
Обшее резюме

1. Для чего нужен платонизм?
a) Платонизм — учение об идее, как явленном лике пред­
мета. несущем энергию его гутпности . т. е. мистический 
символизм (против всякого натурализма).
b ) Платонизм — диалектика (имя — идеальный диалекти­
ческий момент в Боге и потому сам Бог). Против метафи­
зики.
c) Платонизм — учение о восхождении и об энергическом 
излучении Божества; это философия подвига и реального 
обожения вместо отъединенно-теоретического исследова­
ния предмета.

Резюме всего опыта имени необходимо видеть в практике 
умного делания и, главным образом, в молитве И и сусо во й .

Св. Симеон С о лун ски й : она — Иисуса Христа вселение, 
всем верующим надлежит исповедовать — «ради благодати от 
Имени сего, отпущения грехов, уврачевания души, освещения и

213



просвещения, и прежде всего ради спасения» (Доброт. 5, 481 — 
483).

Св. Симеон Новый Богослов: (после изложения учения о мо­
литве): «и тогда бывает брань — с великим шумом восстают злые 
демоны и посредством страстей производят мятеж и бурю в 
сердце, но Именем Иисуса Христа все сие потребляется и разли­
вается как воск в огне» (2, 190).

Аоброт. (Булат., 63): «Монах должен — ест ли, пьет ли, сидит 
ли, служит ли, шествует ли путем или другое что делает — не­
престанно взывать: Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, поми­
луй мя, да Имя Госпола Иисуса, схоая  в  глубь гермта смирит 
держащего тамошния пажити змия, душу же спасет и оживотво­
рит. ...памятуйте, пока Имя Господа схоронится внутрь сердца». 
Имя — заклинание (Златоуст, т. 6). Мироизлиянное Имя мое 
(Песнь песней, 1, 2).

А. Ф. Лосев

Эллинизм и христианство
(историко-философское сравнение)

Доклад 1 марта 1924 г.

1. Эта огромная тема требует ограничения.
a) я — только об онтологии;
b) да и в пределах онтологии буду давать не столько ана­
лиз отдельных явлений, сколько обшие типы философ­
ских построений:
c) хотя под этим лежит кропотливое исследование каждо­
го мелкого факта;
d) тут скорее конспект.

2. Я намечу главные типы языческой онтологии; потом срав­
ню с ними патристику первых IV —V  веков.

3. Греческая онтология выработала три главных типа:
1. Натуралистический,
2. диалектический,
3. смешанный.

4. Натуралистический тип.
Из старинных — ионийцы

a) Учение о стихиях,
b) сгущение и разряжение Анаксимена,

214



с) осмысляющая сила мыслится вещно: логос Гераклита и 
ноззис Диогена Аполлинийского.

2. Гераклит.
a) Абсолютное есть огонь: «Огонь обменивается на все 
вещи и все вещи на огонь, как золото на товары и товары 
на золото».
b) Он есть сам для себя; он сам себя проявляет и раз­
личает (διαειρεων).
c) Разумная связь мирового целого; дитм мировой жизни 
(τούτο) τό πυρ (πάντα διά παντος κυβερν^).
Логос — (Δικη), и если солнце отклонилось бы от своего 
пути, то справедливость и Эринии настигли бы его.
d) Путь от огня вниз к земле, и от земли вверх.

3. Стоицизм.
1. Истинно сущее — то, что действует и страдает.

a) Четыре элемента.
b) Все — тело.

2. Три стихии — страдательной природы, огонь же (вернее 
эфир, как его тончайший элемент) πυρ τεχνικί>ν — творческой 
природы. Периодический εκπύρωσις . Душа — теплое дыхание.

3. Этот первоогонь есть божество (теология часть физики), 
судьба.

a) весь мир появляется благодаря напряжению первоогня 
(τόνος, у  Сенеки intentio),
b) благодаря чему превращается в семенной, семенеоб- 
разный разум, λόγος σπερματικός
c) Марк Аврелий: «Ты исчезнешь в том, что тебя породи­
ло. Больше того, ты возвратишься после общего кругово­
рота материи снова в свой сперматический разум».
d) Всеобщее единство всего во всем.
e) ηγεμονικον в человеке.

4. Общая характеристика натуралистического типа:
a) он оперирует с вешами. силами и массами, но не 
вскрывает понятия жизни самой по себе.
at) понятие — инструмент формальной логики и ионий­
ской физики.
b) Смысл, понятие есть вещь, причинно зависящая от ма­
терии, материала, от бытийственной гущи фактов.
c) Поэтому, получается, что в одном месте больше смысла. 
в другом меньше.
d) Закон противоречия.

5. Тип диалектический.
1. Парменид, Платон, Плотин.

215



2. Не все вещественно.
3. Индуктивный путь.
a) Чувственная вещь =  эйдос +  меон.

ί) Эйдос — явленный смысл (целое и часть).
2) Меон — принцип оформления самого эйдоса.

b) Но восходя выше, мы видим, что эйдос есть самомит-
ление. и — еще далее синтез мыслимого и мыслящего —
первоединое.
c) Сверху. 1. Первоединое.

2. Нус: а Мыслит себя.
β Вне его нет предметов мысли.

3. Душа: а Становление,
β она мыслит ум.
γ она степень нуса.

d) Значение диалектики
1. Все — эйдос,
2. факт — степень эйдоса,
3. закон различия в тождестве.

6. Тип смешанный.
a) Аристотель

Факт мыслится феноменоло- 1. Берет диалектические схемы 
гически эйдетически; и понятие эйдоса.
Смысл же — натур., 2. Но отвергает диалектику.
т. е. формально-логич. 3. Получается учение о форме, но

против идей.
4. О нусе, но против единого.
5. Значит, Аристотель — лишен­

ный диалектики платонизм, или 
формально-логическое учение 
об эйдосе. Бог — нус, по Ари­
стотелю, только отличен от ми­
ра.

b) Но возможен и другой путь смешанной онтологической 
концепции. Возможен наделенный диалектическим смыслом на­
турализм, или натуралистическое учение об эйлосе.

1. У Аристотеля формальная логика -1- узрение эйдоса (без 
натурализации эйдоса). Тут: формальная логика 4- узрение эйдо­
са с натурализацией эйдоса.

Феноменология смысла, но натурализм факта.
2. Тут можно учить о вечном нусе, но происхождение вещей 

мыслится как вещное истечение этого нуса. А  нус тоже вещно 
истекает из материи.

3. Ясно, что такая система всегда будет противоречива.

216



4. Таков стоический платонизм, и в частности, Филон Алек­
сандрийский.

1. Бог — выше всего; всегда равен себе, неизменяемый; у 
него нет прошлого, настоящего и будущего; чужд войны и 
страха. Не имеющее никакого определенного признака 
бытие (ψιλή $νευ χαρακτηρος υπαρξις). Только один преди­
кат — τό^ν сущий.

a) κόσμος νοητός — то, что Бог мыслит, включая и ло­
гос, совокупность прототипов, прообразов мира. Идея 
каждого предмета и процесса, дня, ночи, од., несу и т. 
д., и т. д.<?>
Логос — высшая идея, объемлющая все остальные.
b) Бог κατ& τό εΪναι и κατά то λε/εσθαι
c) Идеи =  λόγος προφορικός
d) Логос — 1) разум Божий и 2) сила Божия.
e) логос есть акциденция Бога, и потому не ипостась, 
не личность.
f) Отсюда — он образ Божий, вторичное, ниже Бога 
стоящее его откровение и тень.
— средняя природа (между Богом и миром) δεύτερος 
θεός, μαφοριός φύσις

7. Патристика первых веков есть эпоха стоического панте­
изма. Отсюда и характер патриотического учения о Боге в пер­
вые века.

А.Ф. Л осев

Заметки об употреблении Имени Божия 
В Новом Завете

Новый Завет

I. Обыкновенное употребление — 55 раз,
а) Простое наименование — 41 раз.
в) Наименование с подчеркнутым этимологическим 

значением — 13 раз.
с) Имя заменяет человека, без особых отличий — 1 раз.

217



II. Эйдетическое -  20 раз.
III. Энергическое — 39 раз (из них о чудесах — 24).
IV. Телеологическое — 63 раза.
V. Составные значения -  177 раз,
а) все три — 13 раз.
в) энерг.-телеол. — 20 раз.
Немистическое — 55. Мистическое — 155 (168?). Всего — 

210 раз.
1. Обыкновенное употребление.

Л.
Мф. 27, 32 (ονοματι по имени 
Симон)
Марк. 3,16 и 17; 5,22 
Луки 1,5 (2 раза)
1,13; 1,27; 1,59, 61, 63; 2,25; 5,27; 
8,41; 10,38; 16,20; 19,1;
23,50; 24,18.
Ев. Иоан. 10,3 
18,10 (имя рабу Малх)
Деяния. 5,1; 5,34; 9, 10, 11, 12, 
33, 36, 8,9; 13,8; 16,1 и 14; 18,7; 
18,24; 19,24; 20,9; 21,10; 27,1; 
28,7.
Апок. 3,1 (единств, раз проти- 
вопол. делу).
17,5

41.

В.
Мф. 1,21 (и наречешь ему имя 
«Иисус», ибо он спасет)
1,23 (и нарекут ему имя 
«Эммануил», что значит «с на­
ми Бог»)
1,25
Марк 5,9 (легион имя мне)
2 раза
Луки 1,31; 6,14 (2 раза)
2,21; 8,30.
Апок. 6,8; 8,11; 9.11 
Всего 13.

С.
Иак. 2,7 (бесславят ваше доброе 
имя)

А.Ф. Лосев

1. Вопросы, стоявшие перед 
ранней патристикой:

a) Христос — Бог 
и Отец — Бог.

b) Бог — создал мир.
Мир =  зло.

218



2. Апологеты 
Ириней
Монархианство
Тертуллиан
Ориген
Савеллий
Арий
Афанасий В. 
Каппадокийцы.

3. а) Апофатизм, но — катафа- 
тизм
b) Катафатнзм, но — против 
рационализма.
c) θεολογία συμβολική. Виде­
ние умное.

«В разум истины».
4. Умное видение требует при­
знания тождества во различии.
5. а) Сверх-сущая тайна

b) Единство
Свет, смысл, форма, идея <?> 
Слово, Становление, действие.
c) И это — каждая вещь так.

6. Атеизм и рационализм. 
Философия смерти.

1. О творении и твари.
a) Единодушное мнение св. отцов о различии Творца и тва­

ри.
b) Две бездны: 1. пантеизм

2. дуализм, деизм.
c) Мы признаем:
1. Бог превыше всякой твари, «во свете живет неприступ- 

нем» [против пантеизма].
2. Бог наполняет собою тварь [против дуализма].
Всяческая и во всех Христос.
Вся тем быша, и без него ничуть же бысть, еже бысть.
Не весте ли, яко храм Божий есте и Дух Божий пребывает в

вас.
3. Примирение — живая жизнь человека и твари, становле­

ние и движение.
Жизнь — антиномия как организм.
2. Нам надо укрепиться в этой антиномической позиции.
1. Единосущное и триипостасное.
2. Два естества во Христе
a) неслитно и неизменно,

. Ь) нераздельно и неразлучно.
3. Грех а) появился через прегрешение Адама Рим. V, (12 —

21).
b) необходима присуща плоти. (1 Кор. XV, 50: плоть и кровь 

не наследуют Царств. Неб.).
4. Предопределение — Рим. IX, 15—18 (и вся глава) 
Свободная воля — IX, 30 — X, 4.

219



5. Воздаяние а) всем по делам
Рим II, 5-11.
2 Кор. V, 10.
независимо от дел, а только по вере, милостью Божией.
Рим. IV, 2 -8 ; XI, 2-6 .
6. Благодать:
Рим. V, 10: а) «Когда умножился грех, стала преизобиловать 

благодать»
— VI, 10.15: «Оставаться ли нам в грехе, чтобы умножилась 

благодать? Никак».
Ь) «Всякий, пребывающий в Нем (в Христе), не согрешает» (I 

Иоан. III, 6)
«Если говорим, что не имеем греха, — обманываем себя, и 

истины нет в нас» — 1,8
«Всякий, рожденный от Бога, не делает греха — и он не мо­

жет грешить» — III, 9
7. Вера — свободна и зависит от доброй воли человека
Ев. Иоан. III, (16)-18-21.
— дар Божий, — не находится во власти человека — VI, 44.
8. Пришествие Христово:
Ев. Иоан. IX, 39: «И сказал Иисус: на суд пришел Я в мир 

сей, чтобы невидящие видели, а видящие стали слепы».
XII, 47: «И  если кто услышит Мои слова и не поверит, Я не 

сужу его, ибо Я пришел не судить мир, но спасти мир».

А.Ф. Лосев

Дионисии Ареопагит 
о церковной и небесной иерархии. 

Заметки

I, 1. «Через нее-το (любовь) вступая в святое дело священно- 
служения, мы и сами становимся ближе к высшим нас сущно­
стям через посильное уподобление их твердому и неизменному 
священному стоянию (в добре), и т. обр. воззрев к блаженному и 
богоначальному свету Иисусову и, сколько возможно видеть, 
священно узрев и просветившись ведением тайн (των θεαματων 
γνωσις), мы можем соделаться посвященными в таинственное

220



ведение и посвятителями, световидными и посвятителями, со­
вершенными и совершителями».

с) Нахожу, и несомненное и при этом острейшее сознание 
антиномии неразделимой сущности и раздельных световых 
лучей.

1.2.3. Myst. theol.
6. Итак, у Дионисия —1) апофатизм,

2) учение об умном свете,
3) мистическая диалектика света.

7. Всмотримся также и в некоторые детали этой мистически- 
диалектической конструкции.

1. Следует обратить внимание на точную терминологию 
Дионисия в вопросе о неявленности и явленности сущности.

II, 4. По Писанию, божественное единство суть нечто скры­
тое, более чем несказанное, более чем непостижимое, боже­
ственной раздельности (διάκρισεις) — проявления, πρίοδοι, 
εκφάνσεις. Значит, энергии — всегда именно =  проявления.

2. Еще точнее 11,7: «Все божественное и даже все, что нам 
явлено, узнается только по нашему причастию ему», «Πάντα γάρ 
τά θεία, καί Éifea ήμιν έκπεφανται ταϊς μετύχαιρ γ<4ναις γινάσκεται». 
«Так, если мы именуем эту сверхсущую скрытость Богом, 
жизнью, сущностью, светом, словом, то под этим мыслим не что 
иное как потенции (δύναμεις), проистекающие из нее на нас, обо­
жающие (έκθεωτικος), субстанциально-творческие (ουσιοποιους), 
жизне-творческие ζωογονους или мудростеподательные (σοφοδώ- 
ρους); с самой же ею сливаемся мы путем прекращения всяких 
разумных энергий (κατά την πασών τ©ν νοερών ενεργειών απολυσιν), 
не различая уже никакого обожения (οδσεμιαν ορωντες θεωσιν), 
никакой жизни, никакой сущности.

« - 7  С '17. διακρισις есть εκφανσις
2. ε^φανσις — наше μετοχή
3. Дионисий Ареопагит точнейшим образом формулирует 

неделимость Бога, несмотря на раздельность энергий.
II, 1. «Все божественные именования воспеваются в Писании 

не в виде части (ου μερικώς), но в отношении целостного, цело- 
к^пно-совершенного, целокупно-единого и полного Божества (επί 
της ολης, καί παντελούς, καί δλο*κληρον καί, πλήρους θεότητος), и все 
Писание относится вне всяких частей (άμερως), вне множествен­
ности (απολύτως), абсолютно (απαρατηρητως), целостно (δλικως), 
ко̂  всей целостности (απάση τ^ δλότητι), целокупно-совершенного 
(της δλάτελους) и цельного божества (καίπάσης θεότητος)».

221



II, 2: Скажут: мы сливаем и смешиваем все в Боге. Нет, это 
неправильно «ка/ οότε τα ηνωμένα διαιρεΰν θεμιτόν, ο#τ&ά 
διακεκρίμιενα σιΪνχευιν».

II, 3 — прямо формулирует нашу основную антиномию: То, 
что относится к единству, есть τό θπεράταθον, τό υπερθεόν, τό 
υπερουσιυς, τό υπερξωον, τό υπεροψσον и все, что относится к 
<Видимо, пропуск>

d) Наконец о низшей иерархии — о зле.
1. Зло — не от добра и не есть это — абсолютно доброе 14,

19.
2. Злое — имеет эйдосы добра, но эйдосы смешанные IV, 20.
3. Зла нет в вещах; невозможно признать два начала; зла нет 

ни в Боге, ни от Бога 21. Нет и в ангелах, поскольку они бесте­
лесны 22. Демоны не злы по природе, но лишь недостаток ан­
гельских совершенств 23. Зла нет и в одушевленной или неоду­
шевленной твари 24—25, нет и в телах 26—27. Зло не есть и ли­
шение в себе 29. Зло есть недостаток идей.

4. Но это не значит, что зло — призрачно в субъективном
смысле; оно — призрачно; но это есть призрачность самого бы­
тия, его затемненность. Таким образом, это строжайший монизм. 
Живой организм с более или менее важными частями.

5. Везде и во всем любовь, нисходящая и восходящая. «Живу 
не к тому аз, но живет во мне Христос». Действует Бог, а 
человек — συνεργός. Это и есть его спасение.

IV.

1. Дионисий не ставит вопрос об имени в нашем случае, но 
имяславие вытекает из основных предпосылок.

1) Энергия сущности не отделима, т. е. сам Бог.
2) Но вот мы утверждаем, что в нашей молитвенной энер­
гии мы осеняемся сиянием Божественных лучей, как го­
ворит Дион.
3) Значит, имена суть сам Бог. Тут-то наше дерзание.

2. Замечу лишь то, что Дионисцй разделяет συμβυλικα и 
νοητά όνοματα.

3. То есть имя не только не звук, но даже и не символ, а — 
умный свет.

4. Сам Дионисий употребляет такие выражения:
D. N. IX, 1: θεωνυμικα αγαλματα богоименные изваяния, т. е. 

имена, как божественные изваяния.
1,8: νοητά θεωνυμία. Это — из Прокла.
In.Parm. V, 86: έγαλματα των πραγματων λογικά.
— IV, 69: σύμβολα της ουσίας

222



In Crat. p. 7. εικόνας καί λόγους ουσιωτεις διεξυδικους ofov 
αγαλματα т2Гу étrcov образы и субстанциально-видимые изъясни­
тельные смыслы, подобие статуй для бытия. ^

# — р. 51. Αγάλματα τωϊ* θεών, α>ξ ιερά θεων τοίς δυνάμεις και 
ενεργειας των $εων άποτυπουμένα, священные изображения богов, 
<Рукопись обрывается>.

А.Ф. Лосев

Спор об именах в IV веке 
и его отношение к имяславию.

16 февраля 1923 г.

I.

1. Тема, подобная этой, требует яснейшего представления 
себе, что такое имяглания и какое его историко-догматическое и 
историко-философское значение и положение.

2. Но для понимания этого вопроса, необходимо также точно 
отдавать себе отчет о времени, в которое оно появилось.

3. Главное отличие теоретическое теперь и в древности 
(патристика) следующее.

a) Античность и патристика: cvniee лано в явлении: про­
явление.
b) Ново-европейская мысль: сущее не лано в явлении. 
Раскол знания и бытия. Эрос и развод, блуд и после раз­
вода. Абстрактный спиритуализм и материализм.

4. Поэтому там — разногласия в оценке различных сторон 
самого бытия. У нас еще спорят только о границах знания и 
часто не доходят до самого бытия.

5. Переходя к вопросу об имени, мы и тут видим ту же кар­
тину:

a) там никто не сомневается, что в познании и имени бы­
ло само бытие. Арий все же признает и Божество, и ре­
альность Христа, и его дело, признает даже, что он — 
Сын Божий и даже «прежде век». Его единственное 
утверждение о тварности ничуть не касается никаких 
гносеологических вопросов;
b) у нас же, когда свирепствует агностицизм или аб­
страктные формы спиритуализма и материализма, ставит­
ся прежде всего вопрос: объективно или субъективно на­

223



ше знание. Поэтому не вопрос, что обозначает имя в объ­
ективном бытии, но совсем иное: что такое имя само по 
себе как некий субъективный процесс?

6. И вот на такой ребром поставленный вопрос — два ответа. 
Имя, несмотря ни на какую субъективность, есть сам предмет. И 
имя есть только имя, звук и слово.

7.
a) Ясна позитивистическая подкладка ответа.
Плюнуть в кадило.
Свечу псаломщик с клироса.
Соборование с недочитанными евангелиями.
Все клонится к тому, что явление само по себе, а сущ­
ность — сама по себе. Отсюда и имяборство.
b) Наоборот, имяславие требует строгости обычаев и об­
рядов и есть по существу теоретическое выражение ум­
ного делания и Иисусовой молитвы.

8. Значит, a priori все спорящие в IV веке стоят на точке 
зрения мистического символизма об объективности Имени. Рав­
но и о Благодати.

Катанский. Учение о благодати божией в творениях древних 
св. отцов и учителей церкви. СПб., 1902.

9. Следовательно, разница лишь в том: яиды бытия за­
хватывает имя и какова конструкттия бытия, захватываемого в 
имени.

IL
1. Арианство и официальная церковь. Евномий и каппадо- 

кийцы.
2. Внешняя сторона спора.

1. Апология Евномия 361 г. (30 том Миня).
2. Ответ Василия Великого 363 — 365 г. Опровержение Ев­
номия.
3. Евномий. Апология апологии.
Реконструкция у  М. ALBERTZ. Untersuchungen über die 
Schriften des Eunomius. Wittenberg, 1908.
4. Ответ Григория Нисского: «Опровержение Евномия».

3. Первая Апология Евномия. Вас. Вел. 111, 63, 60.
1. Имя обозначает самую сущность вещи.
2. Правда, есть имена κατ·Επίνοιαν.
3. Но вместе с звуками они и рассеиваются.
4. Имя отца — нерожденность; она исчерпывает всю его 
сущность.

224



5. Значит, если Сын — рожден, то он не Бог. Он не еди- 
носущ и не подобен.
6. Ясно, что это — полнейший объективизм.
7. Но ясно и то, что характер объективного бытия здесь 
подчинен законам мышления (тождества и противоречия).
8. Арианство — это аристотелизм на основе христианско­
го опыта. Здесь — операция с отвлеченными понятиями, 
имеющими объективное значение и ухватывающими дей­
ствительность, как она есть. Отсюда: имена обозначают 
гушнопь. ибо ничего и нет, кроме сущности.

4. На это отвечал Василий Великий- 
Василий Великий

1. Тут иное воззрение на самое бытие. В арианстве и ари- 
стотелизме анализ отдельных сущностей и приведение их в от­
влеченную логическую систему. У каппалокийыев

1) каждая сущность мыслится насыщенной внутр. и со­
кровенным бытием.
2) κοινόν общее в сущности 
o(W a сокровенное и исконное 
*ιί>ιον конкретный лик предмета 
υποστασις явленное и познаваемое
3) То же и по отношению к Богу:

1) ουσία —
2) Три υποστασις в одной ουσία платонизм.
В θποστασις — «очертание какого-либо предмета по от­
личительному признаку» VI, 80. Павел, Силуан и Ти­
мофей. Определение ипостаси VI, 81.

4) Неслитность и нераздельность VI, 85 (111, 42).
2. Другими словами:

1) Арианство оперирует понятиями аналитически и фор­
мально-логически, отсюда закон противоречия.
2) Каппадокийцы оперируют понятиями диалектически и 
отсюда выход из закона противоречия.
3) Следовательно, и Божество в арианстве рационализи­
ровано. у каппадокийцев символизировано в понятиях.

3. Утвердившись на такой точке зрения, Василий Великий и 
возражает Евномию.

1. Имя не обозначает самой сущности, потому что самую 
сущность мы вообще не охватываем. Имя обозначает 
лишь свойство предмета, ипостась III, 56 — 57.
2. С другой стороны Василий Великий защищает при­
мышление.

225



a) Здесь большой соблазн для позитивистически на­
строенного исследователя: защищается человеческая 
субъективность, значит, и имена — субъективны.
b) Но это ужасная грубость. Зададим себе непред­
убежденный вопрос: с какой стороны могла бм защи­
щаться fcuvoia?
c) Единственно, что возможно: защита субъективного 
разума для более полного объективного его примене­
ния. Разум — не пассивно отраженная картина мира и 
Бога, но активная жизнь в союзе с миром и Богом, 
сплетение субъекта и объекта и утверждение их вза­
имного воздействия.
d) Как раз мы это и находим у Василия Великого.

3.
1. Даже если примышление есть пустословие, то и тогда 
нельзя сказать, что ложь рассеивается. III, 20.
2. Примышление — абстрактное разложение простого и 
единичного предмета, но абстрация cum fundomento in re, 
III, 20 — 21, 21 —22. 22 — 23 (об именах Иисуса Христа).
3. Значит, имена как примышления суть результат само­
деятельности человеческого разума, которая открывает 
нам объективный мир Божества и различия в нем. 23 вн. 
(нераздельность наименования и исповедание действи­
тельно сущего). 22 вн. (Бог именует себя по энергиям 
своим). «Имена и действия» — выражения неоднократно, 
напр., III, 151.
Имена — «употребляются людьми к познанию и раз­
личению сущностей» (III, 183: тут же и о символической 
полноте имен Божиих).
4. Другими словами, имена — живые идеи вещей, а по 
отношению к Богу — живые образы божественных дей­
ствий.

4. Отсюда и критика Евномия:
1. Сын — рожден, но это — об ипостаси, сущность же 
одна.
2. Рождение — от деления, но это не отделение сущности.
3. Поэтому рождение не противоречит вечности; рожде­
ние только противоположно безначальности.

5. Таким образом, сущность спора об именах касается не са­
мих имен и их объективности, но — способа узрения бытия 
через имя, способа употребления разума в имени.

226



III.

1. В 378 г. Евномий отвечает в «Апологии апологии» при по­
мощи более разработанной теории имен.

2.
a) Бог, творя мир, выразил свою премудрость в наречении 
имен, из которых каждое точно выражает сущность 
предмета.
b) Движимый благостью к человеку, он сообщает чело­
веку имена и через них сущность вещей.
c) Имена эти не суть изображение человека, ибо создание 
мира словом указывает на такие слова и имена, которые 
были еще до человека.
d) Имена эти непременны, и Бог вкладывает их в душу 
человека в виде семян, из которых и развиваются потом 
слова о природе, а не по человеческому произволу.

<3>. Здесь мы видим соединение идей Платонова Кратила с 
стоическим учением о λόγος σπερματικός.

IV.

1. Ответ Григория Нисского уже гораздо богаче, раздельнее 
и глубже.

2. Здесь разработка по всем пунктам.
a) Исходный п ункт  и здесь: οόσια общая, неименуемая 
сущность и явление ее в υποστασις. в конкретной индиви­
дуальности. t
b) Разработка понятия ουσία.
Почему она неименуема?

а) Простота.
β) Беспредельность.
γ) В отношении к беек, бессм.

Говорить о «больше», «меньше», «раньше» и т. д.
c) Разработка понятия υποστασις.

1. Сущность присутствует во всех ипостасях целиком.
2. Общее единство требует раздельности.

3. Специально об особой тайне раздельности в тождестве,
а) Далее, разработано и учение о познании.
1. Сущность — неименуемая.
Сила и энергия:

1. Богоявление в человеческом виде; простр.-временное 
явление Бога.
2. В Божестве все силы — едино, а для человека — 
раздельны и множественны.

227



3. Убывающая полнота содержания и возрастающая 
сложность. Сила — часть сущности. Энергия — часть 
силы.
4. Отсюда и познание.
5. Итак, сила — то, что вообще охватывается мыслью. 
Энергия качественно и количественно определенное 
действие Бога в конечном деле. символ бесконечности 
в конечном деле.

2. Значит, Троица и все прочее видно только в энергиях.
3. И в проблеме имени Григорий Нисский гораздо шире и 
подробнее.

a) Основное воззрение Василия: Имя обозначает энер­
гию гутпнпг-ги. они суть живые образы Божественных 
действий.
b) Отсюда два вывода, — в противовес Евномию:

1. Имя не обозначает самой сущности: она выше 
познания и, следовательно, именования. Само имя 
требует неименуемости.
2. Имя возможно только при участии свободного 
человеческого разума, т. е. при условии примыш­
ления. Это, я бы сказал, учение об имени как арене 
встречи двух энергий: человек именует, а действует 
Бог в своей энергии.
3. И то, и другое — платонизм в противовес аристо­
телевской метафизике.

4. Укажем на эти пункты более подробно:
а) имя обозначает энергию сущности. IV, 118. VI, 386: 
«Очевидно, что Божество нарицается именами по раз­
личию энергий сообразно различным значениям (оных), 
чтобы мы разумели Его по сим именам»;
Ц  имя требует и человеческого примышления.
1. Не нужно понимать примышление как простое 
имязвучие.
2. Имена служат к разделению сущности на качества; 
имена — залог точности познания.
3. Таким образом, энергия сущности и наше субъективное 
уразумение и примышление к ней, именование ее, т. е. 
примышление, необходимо связаны между собой.
Иначе:

1) все звуки и слоги получают силу и природу пред­
мета;
2) вся премудрость Творца заключается в этой звуко­
вой стороне имен предмета.

228



4. Нет, эта нерасчлененная звуковая стихия должна быть 
осмыслена для человека разумным вмешательством его 
свободного устремления к Богу.
5. И тогда мы найдем: объективно — энергия сущности и 
вмещение ее человеком в свое познание, а чисто субъек­
тивно и случайно — внешняя звуковая сторона.
6. Примышление, таким образом, и есть условие истинной 
действенности имени. VI, 383 — 385.

5. Отсюда и критика Арианства.

V.

1. Значит, и Евномий и каппадокийцы:
1) Одинаково сознают объективность имени.
2) Разница в конструкциях этого самого бытия.
3) Поэтому, неправославен в учении Евномия об именах 

лишь его аристотелизм, т. е. аналитика и аподейктика вместо 
диалектики, рационализм вместо диалектического символизма. И 
совершенно православно у Евномия:

1) Бог посеял в душах людей семена имен.
И Григ<орий>: врожденная разумная сила души
произв<одит> раздельность имени VI, 422.
2) в именах проявляется известная нам премудрость Бога.
4) Легко перевернуть Григория Нисского наизнанку (как де­

лают кантианцы с Платоном) и примышление понять субъектив­
но. Так и делает Троицкий. Тогда имяславцы — евномиане, а 
Григорий Нисский — ниспровержение имяславия.

2. Мы же и православное у Евномия берем и платоновское 
осознание имени у каппадокийцев.

3. Но там не говорили Имя есть сам Бог. Там говорили: Имя 
обозначает энергию сущности, которая есть сам Бог.

4. Следовательно, там мы должны искать не этой формулы, 
но таких формул, которые, не напрягая этого гносеологического 
вопроса, все-таки говорили бы о понимании Имен и о невозмож­
ности без них конкретной религии.

a) Такие места мы и находим.
b) Но так как против этого не возражали никакие Арии и 
Евномии, то эти места немногочисленны.
c) Из 7 текстов, приводимых у имяславцев из Василия Ве­
ликого, я бы оставил 1.11.111. =  3
IV — слабее, хотя =  IV — предполагает уже, что имя есть 
энергия.
VI — то же.

229



d) Из 8 текстов Григория Нисского я бы оставил 4:
I. — ударение на арианское приравнение Сына твари +  
И. — имя указывает энергию сущности. — III. О втором 
Лице +  IV. Тайна благочестия в исповедании Имен Бо- 
жиих. — V. О втором Лице +  VI о Христе, но то же о 
тайне исповедания. — VII. Просто благочестие +  VIII. Ве­
ра в Божии Имена.

5. Находить подтверждение тому, что Имя Божие есть Сам 
Бог надо в других пунктах этого учения:

а) Имяславие есть символизм (реальное явление беско­
нечного в конечном);
в) Имяславие — умозрение Божественного Света:
с) Имяславие есть христианская концепция платоновской
онтологии.

6. Там веровали просто, и философия не коснулась этого 
пункта.

«И сия есть заповедь Его, да веруем во имя сына Его Иисуса 
Христа». — (Иоанн). 3, 23. «Не веруяй уже осужден есть, яко не 
верова во Имя Единородного Сына Божия» (Иоан. 3, 18). «Елицы 
же прияша, даде им область чадом Божьим быти, верующим во 
Имя Его» (Иоан. 1, 12).

7. Так наивно веровали и мы. Но теперь нет возврата. Надо 
выбирать.

А.Ф. Лосев

Учение Григория Нисского о Боге 
Доклад 13 декабря 1922 г.

I. Три задачи: 1. Изложение учения.
2. Локализация его на фоне православного мировоззрения.
3. Выводы для имяславия.

II. Учение Григория Нисского о Боге:
1. О непостижимости Бога, или апофатическое богословие.
2. Учение о различии в Боге, или о св. Троице.
3. Познание Бога, или учение об энергиях.

III. Учение о непостижимости.

а) Простота.

230



1. Не допускает большего или меньшего [одно благо, дру­
гое нет] V, 97.
2. О простоте говорит и беспредельность. V, 98. V, 75. VI, 
293.
3. В отношении к умной сущности нет смысла говорить 
больше или меньше, раньше или позже. V, 111.
4. Итак, сущность не имеет очертания и образа. V, 144 — 
145. 257. и не может не делиться, не делаться иной VI, 280 
сл.

Ь) Неименуемость Бога V, 257 (паче всякого имени), V, 415, 
418, 426.

IV. Учение о различии в Боге.

а) Из предыдущего:
1. Все, какие есть различия, есть различия по гутпногти. 
VI, 462-483.
2. Так как в сущности нет различия, в частности различия 
между субстанцией и акциденцией, то в каждом моменте 
различия сущность лолжна присутствовать целиком VI. 
469.
3. Так как сущность непостижима, то и различия, пос­
кольку в них сущность, непостижимы: однако они требу­
ются разумом. Простота не мешает различию Лиц (VI, 127 
сл. 130-131).

a)) Восхваление разума IV, 3 — 4, 37 — 39.
b) Начиная мыслить о Боге, мы видим прежде всего, что это 

Первое начало, выше которого нет, которое само выше этого. 
Отец. VI, 341. Однако самая нерожденность не есть сущность. V, 
248.

c) Но тогда и — Сын. V, 244 (нерожденное предполагает 
рожденное), 117 — 118. V, 267, IV, 342.

d) Таким образом, раздельность в тождестве. V, 112 
(диалектика) [IV, 248 одно и иное вместе]. V, 252 — 259:

1. Беспредельность и вечность.
2. Евномий: это сущность.
3. Но тогда это — разделение сущности, раз Сын не вечен.
4. Остается: рожденность и вечность одновременно. 259.
e) Особая тайна раздельности и тождества. IV, 11.
f) Почему не три Бога, — специально к Авлалию.

a) неправильно говорить о трех человеках (сущности) IV, 
114, 182.
b ) естество неименуемо, 126, a θεος — «зрительная сила»

231



c) Кроме того, дается одна жизнь (опытный аргумент) IV, 
121 -124. 183.
d) Нет никакого пространственно-временного различия 
между лицами. 125.

g) ουσία — κοινήν.
υποστασις-ιδιον. Каппадокийцы и до-никейское богословие,

IV, 178. 187-189.
h) Рождение =  сияние славе. IV, 308.

V. Учение о познании.

a) Разделение сущности сил и энергий.
1. Первое определение VI. 428. 449—450.
2. Между сущностью и энергией нет прямой пропорции: V, 

130— 131. 163 —164. 166, 168. То же между энергиями и делами V, 
151.

b) Энергии не отделимы от Бога. V, 87 — 89 [между сущ­
ностью и энергией нет расстояния].

c) Вот почему Сын не есть энергия Oma. V, 89, 109. 93, 101 — 
103 (энергии не рознятся по лицам).

d) Имена и есть имена энергий. IV, 118 — 119, 120 вн., 122. а 
не сущность 180. VI, 449 (не противоречие имен сущности).

Локализация

1. Диалектика.
a) Отец.
b) Сын — доб. выражение Отца, хотя и у него сияние главы 

IV, 136 разные виды рождения; рождение — сияние славы IV, 
308.

c) Дух — жизнь и благодать.__________________________________
<d) — отсутствует>
e) Имена — точность. VI, 436. Оно разделение сущности на 

качества. VI, 374 — 377.
f) Имена не мешают апофатическому богословию. VI, 458 сл.,

462.
g) Сам по себе Бог не нуждается в имени, мы же примышля­

ем по мере вмещения энергии VI, 326. 378. 482. 420 — 422.
1. Слова при творении. 347 — 356. Мысль= действие 356, 
358. 369.
2. Слово есть Бог. 360. Имена суть божественное 414.

2. Антисуборд<инационизм>. <Вписано на полях слева>.

232



3. Слова — откровение, богоявление, энергия I, 363 — 365, 
366-7, 376, 381. 371 — 372. 373. Энергия ума у Бога — Слова. 419. 
Бог не говорит: да будет имя!

4. А  мы именуем, примышляя. Примышление не унижает Бо­
га 380. Таким образом, имена и богоявление, и примышление. VI, 
383-385. 386.

5. Неправильный взгляд на примышление 425 — 426.
6. Для избранных именем становится само дело VI, 437. 

Число и имя для Бога 435.

Вмиплм для имяглаиия.

1. Учение об энергиях.
a) Действие Божества в мире и человеке.
b) Учение о св. Троице откровение в свете энергий. Энер­
гия связана с мистическим символизмом (платонизм).

2. Связь имен с энергиями.
0. Все постигается по именам («образ сущности») V, 271.
1. Вообще благоговейное отношение к имени. V  70 — 73 
(против Евномия, переменившего имена).
2. Различие имен божественных и человеческих:

a) время,
b) страдание V, 234 — 236.

3. Имена — правила истины и закон благочестия V, 266.
4. Имя — и 1) откровение Бога и

2) άπνοια.
5. Имя Божие =  энергия сущности.

Не в пользу имяглаиия

1. Тексты. Шедше научите. V, 265, 266 вн. 274. во имя Бо­
жие... 271 (непоименованное имя). О имени поклонитесь IV, 329.

2. О молитве.

А.Ф. Лосев

Соборы*

I. Первый собор. 11 июня 1341 г. В Софийском храме утвер­
дил определение об Иисусовой молитве и о несотворенности 
Фаворского света.

* Заглавие предположительно. — А. А. Г.-Г.

233



И. Второй собор, в августе того же года определил отлучить 
от церкви Варлаама, Акиндина и всякого, кто с ними. Утвержде­
ние учения о существовании энергий в Боге и о различии их от 
сущности Божией.

«1. Принимаем преданное древними (отцами), что Бог — 
энергиен, Божеству принадлежит энергия, ни одно из трех Лиц 
не есть энергия.

2. Принимаем также, что не имеющее силы или энергии не 
есть что-нибудь и не может себя полагать и приводить в движе­
ние. А  то,, что имеет (что-нибудь) сколько-нибудь, отлично от 
того, что имеется».

III. Третий собор в феврале 1347 г. лишил сана патриарха 
Калеку за то, что он осудил учение св. Григория о различии сущ­
ности и энергий и признал главенство папы; а св. Паламу собор 
провозгласил глубоким, истинно православным Богословом.

IV. Четвертый собор в мае-июне 1351 года.
Анафема Варлааму и Акиндину.
L  [Свет не тварь, но и не сущность Божия].
Тем, которые вопреки Божественным Словам и мнению свя­

тых и благочестивому разумению Церкви, оный Божественный 
свет (Фаворский) признают созданием или сущностию Бога, а не 
естественною и несотворенною благодатию и освящением и 
Энергией, всегда нераздельно истекающим из самой сущности 
Божией, — анафема.

Z. [Различие энергий не вносит дробление в Бога].
Тем, которые думают и говорят, что, по причине 

^мысленного) различения сущности и энергий, решительно про­
исходит в Боге какая-то сложность, и не верят учению святых, 
которые говорят, что это различение нисколько не противоречит 
Божией несложности, — анафема.

2. [Не только сущность Божия есть Бог, но и энергии его 
суть Бог].

Тем, которые думают и говорят, что именем Божества назы­
вается только Божественная сущность и не признают, что по 
Богодухновенным о Боге мнениям и словам святых, а также по 
благочестивому мнению Церкви, — равным образом называется 
и Божественная энергия и, следовательно, всеми способами до­
казывают, что энергия, называемая Божеством, есть только Лицо 
Отца и Сына и Св. Духа, а не общая принадлежность и энергия 
всех трех Лиц пресв. Троицы, — анафема.

4. [Свет отличен от существа, но не отделим от него].
Тем, которые признают, что свет, неизреченно воссиявший 

на горе Преображения Господня, есть свет неприступный, свет 
бесконечный и излияние Божественного Света, неописан и не­

234



изречен по славе, и всесовершенная светлость Божества, слава 
Сына и Царствие Бога, истинная и привлекающая к своей любви 
красота Божественной и блаженной Его природы, и естественная 
слава Бога и Божественность Отца и Духа, сияющая в Единород- 
нем, и посему думают, что этот Свет несотворен, но, однако, не 
утверждают, что он есть преестественное существо Бога, так как 
оно вовсе невидимо и несообщимо, но говорят, что этот свет есть 
лучше слана преестественного существа, нераздельно от него 
происходящая и по своей благости являющаяся очищенной (от 
грехов), и что с этою славою Господь наш и Бог в своем втором и 
страшном пришествии приидет судить живых и мертвых, — (сим 
отцам) вечная память.

5. [Неизреченное различие и чудное единство энергий и 
сущности].

Тем, которые утверждают, что Божественная энергия, хотя 
точно происходит из Божественного существа, но происходит 
неотдельно, и словом «происходит» выражают неизреченное 
различие (διαίρεσή) 1# а словом «неотдельно» (δια του αδιαιρετως) 
чудное единство (ενωσιν), — вечная память.

V. Собор в Константинополе 1368 г. по поводу действий мо­
наха Прохора Кидония на Афоне (в защиту Варлаама). — Кано­
низация Паламы.

Память во 2 неделю Св. Четыредесятницы Тропарь: 
«Православия светильниче, Церкве утверждение и учителю, мо­
нахов доброго, богословов поборниче непреоборимый, Григорие 
чудотворче, Фессалонитская похвало, проповедниче благодати, 
молися выну спастися душам нашим».

А.Ф. Лосев

О  книге «На горах Кавказа»
31 мая 1923 г.

1. В книге такие главные пункты:
1) Антропология (психология).
2) Умное делание.
3) О личности Спасителя.

2. Последнее — (вторая часть) — мало интересна.
Первая — противоречива и неясна.
Третья — главное и единственно великое.
3. Т<аким> обр<азом>,

1. антропология.

235



2. Условия умного богообщения.
3. Умное делание по существу.
4. Учение об имени Божием.

4. Мы так забыли эту психологию пустыни, безмолвия и у м ­
ного  делания, что нам она представляется или сплошной аб­
стракцией, или болезнью.

a) Мы понимаем, когда романист тратит десятки страниц 
на описание переезда на новую квартиру. Но непонятно 
прощание монаха с обителью для пустыни.
b) Мы понимаем, что значит умственный труд. Но умное 
делание уже какая-то абстракция, и я не знаю ни одного 
романиста, который бы это изобразил.
c) Мы понимаем, как хорошо пожить на даче и получать 
удовольствие от соприкосновения с природой. Но нам не­
понятны речи о безмолвии и пустыни, и наш блудливый 
ум ищет пестрого разнообразия и суеты.
d) На всю русскую литературу XIX в. я знаю двух-трех 
духовных лиц, и одного светского — Достоевского.
e) Все остальное — мелкие и пошлые страстишки и за­
падный блуд замороженных душ.

1. А н т ро п о л о ги я .

1. Это наименее удачная часть изо всей книги. Здесь мис­
тическое (антично-патристическое) учение путается с атеис­
тической психологией новейшего времени и ее терминологией.

2. «О душе человеческой и о силах ее, заимствованное 
частью из учения о сем предмете св. Отец».

a) Плохо, что сюда входят выписки из «Богословия епископа 
Сильвестра», «Сборника Киевской Академии», «Духовного жур­
нала».

b) Наиболее яркие места из Григор<ия> Богосл<ова>, Ма­
кария Вел<икого>, Афанас<ия> Вел<икого>. §6.

c) Здесь мы узнаем антично-святоотеч<еское> учение о ду­
ше: 1. Умная сущность. т. е. самосознающая идея, или бытие-для- 
себя.

2. Данная во временной длительности.
3. Образ и подобие.
d) Однако о. Иларион затемняет это учение чуждой терми­

нологией и привнесением. Он цитирует из епископа Сильвестра:
a) Сходство с Богом,
b) первая черта сходства — самостоятельное личное бытие.

91.

236



1. Уже это подозрительно. Личность — термин не святоо­
теческий и не античный (πράσωπον и persona).

2. Понятие личности — последнее убежише абстрактной ме­
тафизики.

а. Отъединенная субстанция — антиномична. Взаимопро- 
низанность субстанций.
β. Раз личность, то в ее основе будут гипостазирования 
данностей внутреннего опыта (воля, ум, инстинкт и т. д.). 
γ. Выдвигание внутр<еннего> опыта наперекор

1) внешнему, наперекор 2) разуму и логике,

в то время, как сам внутренний 
опыт есть один из диалектич. мо­
ментов человеческого бытия во­
обще [хула на тело и материю]
[хула на разум, который-де аб­
страктен и не охватывает дей­
ствительности]

с) Вторая черта сходства — «религиозность, самосознание и 
нравственность», «духовная природа», «истина, добро и красота», 
«вечное стремление» 92 вн.

3. О  гррлпр человеческом.
a) Здесь — тоже двойственность 95 — с начала главы.
b) В общем, мы угадываем здесь антично-святоотечест­
венное учение об επιθυμία и σωφροσύνη.
1. Орган самоощущения души, страстного и чувствитель­
ного ощущения. ! t
2. Откуда или Επιθυμία, или σωφροσύνη.
3. Но путает тут термин «чувство» и «сентиментальные 
рассуждения» о сердце.

4. Еще более неясна глава «О духе человеческом».
a) Божественное семя. Идея. Истина, добро и красота. 
Духовные очи. 100—103.
b) Если дух — истина, добро и красота, то какое отличие 
от души? Если дух — око, то какое отличие от ума? Если 
он — духовное чувство , то какое отличие от герлпа?
c) Далее вопрос запутывается религиозными выводами, 
делаемыми из этого учения.

1. С одной стороны, орган богопознания — ум, с дру­
гой — сердце и именно чувство в отрыве от ума, да и 
от опыта. О вере в бытие Бога 105 вн.
2. Понимая ум, сердце, волю, душу и дух — как гипо- 
стазирование отвлеченных понятий, о. Иларион дает 
очень путаное объяснение ум ного  делания, сведение

237



ума в сердце. Таковы рассуждения на 39 стр. вв. Ум 
(сердце =  рассудок), дух, ум. 39 вн.
Ум= дух в сердце. 41 противопоставление разума и 
сердца.

5. В общем путаются здесь две системы:
I

a) Душа 1. Это одно и то же по сущности.
ум 2. Разница в степени освобождения от времен­

ности и раздельности.
дух·

Душа — живая, текучая, самознающая.
Ум — вечная самосознающая идея, собравшая все моменты 

времени в отдельные идеально-смысловые определенности.
Avx — вечная идея, собравшая все идеально смысловые мо­

менты в общую точку само-ощущения и все-ощущения, где 
«одно» и «иное» слито в единую неразличимость.

b) В луше:
1. Разум — идея.
2. Меональное распыление и размывание идей.
3. Сердце — разум, собравший временные разделенности в 

одну точку самоощущения.
II

a) луша — и в ней 1. ум,
2. сердце, чувство,
3. воля.

b) переходы возможны только в пределах души.
2. Дух и некая непознаваемая пустота, гипостазирование от­

влеченного понятия субстанции. Нет реальных определений. 
Сводить ум и герлпе. значит, рассудок вводить в чувство, т. е. 
отменять всякую мысль и предаваться чувствам, и 1) недвижи­
мость субстанции души, 2) сознание множественности, времен­
ности и т. д.

Общий вывод: человек — существо умное, и потому возни­
кает вопрос об умном богообщении.

II. Углпиия умного finrnnfimpnng

1. Общие условия внешне-нравственного и дисциплинарного 
порядка.

a) Изменение всей жизни 47 стр.
b) Более частные условия [24 — 25]

238



1. Милосердие и благоволение к ближнему. 49 вн. 2. Смире­
ние. 50 вн. 275, 193.3. Целомудрие, чистота в душе и тела. 53 вв.
4. Сокрушение о растлении своей природы. 53.195.

2. Внутреннее условие — борьба с помыслами и безмолвие.
a) Всякая жизнь полна движения. Ум должен остановиться 

на вечном, т. е. на Боге.
b) Зрение умом, однако, «без образа, вида и мечтания» 297. 

28 вн. 45 вв.
c) Потому главное условие, равно и цель умного богопозна- 

ния — безмолвие и пустыня.
3. О безмолвии и пустыне.

a) Безмолвие необходимо как возвышение над суетою 156. 
Так говорили св. отцы 168.

b) В безмолвии, особенно среди тишины и безмолвия приро­
ды, ум зрит тайны божественного бытия. 129 вн., 134. 135. 139, 
140.

c) Блаженная тишина в пустыне вскрывает молитвенный 
смысл природы 5. Звездное небо 36. 131 вн.

d) Тут мы находим целый гимн и похвалу природе и пустыне
157.

e) Удивительные чувства и при прощании с игуменом и бра­
тией 157— 161.

f) Прощание с пустыней перед возвращением в обитель. 188.
g) Подготовка к пустынной жизни.

1. Прохождение всего монашеского устава [153 вв.].
2. Пустыня — для избранных [161 — 162. 171].
3. Сравнение обжит, и пустынной жизни.

а. Духовная больница через Иис<усову> мол<итву> и
— самая молитва 164.
ß. Деятельная жизнь и — умное делание
γ. Особое видение промысла в пустыне [165. 172. 176.]

h) Таким образом, единственное содержание пустынной 
жизни — умное делание. 153 вн. Пустыня и молитва 299 — 300.

III. Умная молитва

1. Итак, о молитве вообще надо сказать, что в ней вся тайна 
богообшения [63], [267].

2. Обучение Иисусовой молитве идет постепенно.
a) Строжайшая постепенность.
b) Необходимость руководства.
c) Для начала: просто и без затей 65 — 66. Необходима хо­
тя бы просто устная мол<итва>. 71—73.

3. Состояния, связанные с молитвой.

239



a) Целые тучи помыслов 67.
b) Воскипение страстей в молитве 67 вн. — 68.

4. Три этапа.
a) Трудовая, делательная, устная, телесная, как произво­
димая телесными членами. 54.
b) Умная по содержанию, а по действию — «душевная», в 
груди, в грудной полости 55 — 57.
c) Сведение ума в сердце 266. Сведение ума в одну точку. 
Многословие и его объединение (29, 31—32. 64 — 65]. 
Псалмопение для младенствующего ума. 81—82. 126. 260. 
284 — 285. Даже не надо правил 297. Опасность умно­
сердечной молитвы. 80—81. Только тут ум соединяется с 
самим Богом 307.

IV. Учение об имени

a) Умность имени Бога. 11. Неотделимость и пребываемость 
от века в Троич<ном> Совете 16.

b) Имя есть как бы воплощение самого Бога 12— 13. 324.
c) Отдельные выражения. В имени сам Бог XI. XII. XIII. «Как 

бы» XIII. XIV. XVI. 305. В имени полнота Божества XV. 46. 47. 
Величие и божественное достоинство XVI.

d) Ум челов<еческий> только и может <соед>иниться с 
именем 181.

e) Отсюда и прочие свойства имени. Освящение всего Име­
нем 270-1. Им держится и Евангелие 29. Чудодейственная сила. 
Тексты 17 — 19. Начало богослужения и боговидения 111. В имени 
все 19. С ним соединяется и человеческое сердце 20.

1. Это — чистейший образец восточно-свято-отеч<еской> 
мистики, восходящей через паламитов и исихастов, Симеона 
Нов<ого> Бог<ослова>, Максима Исп<оведника>, Дион<исия> 
Ареопаг<ита>, Григ<ория> Нисского к неоплатонизму и 
Плат<ону>.

2. Мы изучали всякую мистику — Индийскую через англий­
ские прозаизмы, германскую — в основе языческую, като­
лическую, пребывающую в прелести видений и истерических 
самогипнозов. Но мало изучали православную.



А.Ф. Лосев

[Заметки без названия]

13 марта 1925 г.

1. Краткая история.
1907 г. «На горах Кавказа», схим. Илариона.
1913 г. Апология Булатовича.

— Синодское послание.
1915 г. Постановление Синодальной Конторы.
1917 г. Собор.
1918 г.-21 г.

2. Вопрос об Имени — основной в Церкви, и он поднимался мно­
го раз.

a) Каждый догмат implicite содержит его в себе.
b) Но ближайшим образом — аналогию необходимо нахо­

дить в иконопочитании VIII века и в учении о Фаворском Свете 
в XIV веке.

c) Мы должны точно знать и уметь видеть методами фило- 
софско-мистической мысли, проявленными на этих соборах.

3. Иконоборческая ересь.
1. Постановления лже-собора 754 г.
a) Иконопочитание противоречит учению о Лице Богочело­

века, ибо
b) если икона изображает существо Божие, то тогда это — 

арианство (арианское монофизитство: Христос — тварь, а Бог — 
только существо); (по Арию/рожество описуемо).

c) если икона изображает человеческое существо Христа, то 
это — несторианство (По Несторию в Христе две природы, но 
между ними нет ипостасного единства; изображая Христа, мы 
отнюдь, значит, еще не изображаем его божественную природу), 
(тело самоипостасно).

d) Наконец, если икона изображает и человеческую, и бо­
жескую приролу во Христе, то мы впадаем в евтихианство 
(евтихианское монофизитство). (По Евтихию: в Христе две при­
роды, но — до их соединения, а после соединения их — одна 
(божество слитое с человеческой плотью).

e) Кроме того, иконопочитание есть языческое идолослуже- 
ние и связано с неверием в воскресение из мертвых.

f) В результате: «Если кто замыслит представить божествен­
ный образ Бог Слова, как воплотившегося, посредством веще­
ственных красок, вместо того, чтобы от всего сердца умственны­

241



ми очами поклоняться Ему, превыше светлости солнечной одес­
ную Бога в вышних на престоле славы седящему — анафема».
2 что туг неправого?

1. Тринитарный вопрос — решается вполне православно.
2. Христологический вопрос — также.
3. Спор тут чисто гносеологический: возможна ли икона как 

отображение Божества или нет? Т. е. с точкой над i имеют ли 
объективную значимость чувственные образы нашей психики и 
нашего творчества или нет? επίνοια.

Есть ли явление — проявление сущности или нет?
3. И вот одно решение:

1. Явление не есть проявление.
2. Икона — метафизически невозможна.
3. Невозможно откровение и, следовательно, религия.
Атеизм или протестантское христианство (мораль).

4. Но вот другое решение (собор 787 г.)
1. Идолы плохи не веществом, но первообразом.
2. а) Сущность проявляется, расчленяется.

b) Но и — остается.
c) Т. е. и является, и не является.
d) Синтез — в энергии.

Энергия сущности есть сущность, соотнесенная с инобы­
тием. Она — интеграл, состоящий из бесконечно малых прира­
щений самой себя.

3. Отсюда:
a) Христос и описуем, и неописуем.
b ) Если икона невозможна, то это значит, что Слово не 
воплотилось истинно, но призрачно.
c) Различается:

1. дерево и краски.
2. образ Божий.
3. Первообраз.

d) Продумывая до конца, мы получаем два диалек­
тических слоя.

1. Первообраз и образ: тождество по естеству, по сущ­
ности, но различие по смыслу: образ отличен от перво­
образа, но неотделим от него.
2. Образ Божий и лерево: тождество по смыслу и раз­
личие по естеству: образ Божий отделим от дерева, но 
тождествен с ним по смыслу, по имени.
3.. Другими словами, Первообраз, Бог и тварь — две 
сущности, и — одно имя, один образ. Деяния VII Со­
бора. 557. 559—560.

242



e) Имени Божия нельзя ни смешивать, ни обобщать по 
естеству ни с чем.
Деяния VII Собора, стр. 689 — 691.
f) Хорошей иллюстрацией этому является разделение ви­
дов иконы у Иоанна Дамаскина.

1. Иконы естества.
2. Иконы как понятия создаваемых вещей.
3. Икона =  человек.
4. Икона =  Священное Писание.
5. =  прообразование, предначертание будущего.
6. =  изображения, делаемые для памяти.

4. Допустивши малейшее искажение этой диалектики, мы впада­
ем в бездны еретичества.

1. Сущность — Бог, а образ Божий, энергия его — не Бог 
(отделим). Тогда Бог никак не является, нет откровения, 
нет молитвы, нет религии. Арианство.
2. Сущность — Бог, а образ — тоже Бог, но не отличен от 
сущности, тогда Бог целиком познаваем и опять ариан­
ство.
3. Энергия — Бог, но она не тождественна с деревом по 
смыслу, по имени. Тогда можно оскорблять иконы и ху­
лить имя Его, и, кроме того, энергия никак не является, т. 
е. не отлична от сущности, т. е. «вещь в себе». Нестори- 
анство.

4. Так <?>, если энергия Божия тождественна с деревом по 
смыслу, но не отлична от него в то же время — евтихианство и 
пантеизм.

4. Споры о Фаворском Свете в XII в.
1. Сущность Бога (три Лица), первообраз.
2. Энергия, свет, слава Божия.
3. Просветленная тварь, Бог по благодати, образ.
4. Меон, материя, инобытие, материал, 
или 1. Дерево, краски, επίνοια света.

2. Образ почивший на этом.
3. Энергия сущности и
4. Божественное естество.

5. Теперь я задам ряд вопросов об имени.
a) Может ли имя быть только тварью?

1. Тогда оно не есть имя Божие, и молитва невозможна.
2. Если и возможна, то — это пантеизм и самообожест- 
вление, но и тут имя как звук будет отлично от имени как 
именуемого предмета.

b) Может ли имя быть только Богом?
Хвалите имя Господне =  Господа.

243



1. Тогда или центр тяжести на естестве, или на имени.
a) Если на естестве, то — оно никак не выражается, т. е. 

«вещь в себе».
b) Если на имени, то — все адекватно понятно <?>, рациона­

лизм и эмпиризм.
c) Критика трех пунктов Синод<альн>ого Пос<лания>.

6. Образ =  свет =  имя.
a) Все это — одно и то же. Тут везде предполагается субъек­

тивность. И раз эта субъективность не мешала там, то не поме­
шает и нам.

b) Все это есть энергия Бога и виды ее.
1. Свет есть энергия непосредственного осмысления.
Имя есть энергия сознательного осмысления.
2. Можно наметить целую иерархию энергии:

1. Звук. 1. Энергия, создающая факт. Сила.
2. Семема. 2 . --------- , устрояющая его. Царство.
3. Ноэма. 3 . --------- , осмысляющая его в непосред­

ственной данности. Слана
4. Идея. 4 . --------- , осмысляющая как умную самоот-

несенную данность. Имя.
5. Предмет, эйдос.

Яко Твое есть царство и сила и слава Отца и Сына и Св. Ду­
ха!

7. Имяславие есть мистическая диалектика молитвы, и по 
преимуществу, молитвы И и сусо во й .

а) Для этого нужно 1. учение об уме.
2. учение о словесной энергии этого ума
3. и о сиянии Имени Божия в уме [полное отождествление].
8. В пример я приведу учение Исихия Иерусалимского (IV— 

V вв.).
a) Учение о чистом уме и об его хранении. § 5. § 131 (41).
b) Этот чистый ум есть свет, свобода от помыслов. § 50 (19 

стр.). § 166 (всесветлые светы созерцаний). § 89 (28 стр.).
c) Дается в молитве. § 196—197 (59).
Призывание имени Иисусова. § 170 (имя =  свет, 52).
§ 182 (молитва Иисусова к дыханию). § 24 (11 стр.).
§ 41 (17 стр.). § 100 (31) именем Иисусовым бей супостаты.
§ 122 (37) призывание имени — сладостное твор. (?).
§ 152 (46) поклоняемое имя.
d) Благоухание и благодать молитвы Иисусовой. №90 — 91 

(28 стр.).
9. Что значит быть имяславцем?

244



a) Мистическое мироощущение. t  Бог в мире
a) Мистический символизм. ч Консерватизм
b) Мистический культ. 1 Календарь
c) Учение об умной молитве. Пост и упражнение ума.

b) В философии — только чистейшая диалектика. Отпада­
ет — эмпиризм, рационализм, вся гносеология, трансцендента­
лизм.

c) В науке — диалектическое учение о мире. Так, в астро­
номии

a) конечность и бесконечность мира,
b) относительность пространства.

В химии — учение о превращаемости элементов.
В биологии — учение об идеальных формах.

А.Ф. Лосев 

План книги об Именах Божиих*

I. Цель книги и об источниках для божественных имен.
Ι.'ΐπεκεινα της ουσίας.
2. Поэтому, все надо брать — из св. Писания.
3. Из св. Писания, что Бог — выше всего. (
4. Имена, составленные εκφαντορικως και υμνητικός в отн. к 
(προς) της θεαρχιας προυδοι.
5. Как же говорить именами о безымянном?
6. И без имени и множество имен.

Без имен — чудно.
Много имен — свет.

7. Бог лишен всякого имени и называется всяким именем.
8. θεωνυμια νοητη и др. выражения.

И. ^
I. Имена не μερικώς, но о всем Боге, θεωνμια ολικυς.
4. Абс<олютное> единство, έιεκεινα всего.
5-6. Печать.
7. В именах только δυναμις. ;
II. Взаимно предп. единство и раздельность, αγαθαρχικη 
θεωνυμια

III.
1. Молитва к αγαθόνυμια.

' Заглавие условное. — А. Т.-Г.

245



IV.
1 — То же.

V. В начале ;
1. οόσιωνυμια. О сущем и о παραδειγμα.
2. εκφαντυρικάε θεωνυμια.
«Приказно» <?>. Четьи, стр. 553.

VI. О жизни. f
VII. σοφία, νους, λάγος, αλήθεια, πιστις
VIII. О силе, спасении.
IX. Великое и малое <?>, тоже и иное, под. и неб., стояние, дви­

жение, равенство.
XIII. О совершен, и о едином.

А.Ф. Лосев 

ИМЯСЛАВИЕ, ИЗЛОЖЕННОЕ В СИСТЕМЕ

I

Три основных слоя
1. Мистически-опытный и мифологический,
2. Философско-диалектический,
3. Научно-аналитический.

II

Мистически-опытный и мифологический
1. Форма данности бытия в конкретном человеческом сознании:

а) абсолютный апоФатизм. +
+  Ь) яснейшим образом и в разуме и ведении данное откро­
вение: то и другое соединяется в

c) символизм и мистическое богословие;
d) отвержение — 1. агностицизма и

2. рационализма.
2. Бытие, рассмотренное по своему содержанию:

a) Учение о пресв. Троице и Софии:
b) Учение о тварности мира, — абсолютное дифизитство;

+
c) Имя Божие — то, что действует между Богом и миром 

(из Свящ. Писания и богослужения):
1. Имя Божие — свет Божественного Существа,
2. Имя Божие — сила Божественного Существа,

246



3. Имя Божие — великая цель всех стремлений живого 
мира, предел.

3. Христианская жизнь, вытекающая из этих учений о форме 
данности и содержании Божественного бытия.

a) Знание и чувство игеглашчего и вездесущего присутствия 
Бога в мире;

b) особое присутствие Его в некоторых условиях:
1. храм и совершение таинства,
2. молитва и умное делание.

III

Философско-диалектический
1. Задачи и определение диалектики.

a) Необходимые предпосылки:
1. Сущность есть в явлении —

а. интуитивизм и
ß. объективизм.

2. Бытие есть жизнь интуитивно-самопрозрачной мысли 
(смысл, идеи), данной как объективное обстояние.

3. Бытие =  идея, мысль, слово.
b) Конкретные понятия диалектики:

1. Миф и эйдос,
2. Единое, иное, многое.
3. Триада и софийность.

c) Диалектика и апофатика.
d) Определение диалектики. [Онтология как учение о жизни 

интуитивносамопрозрачной мысли (слово, идеи), данной 
как объективное обстояние и определяющей себя самое 
через себя самое].

2. Конкретное приложение диалектики.
a) Учение о пресв. Троице и Софии, Премудрости Божией 

(диалектика триипостасности).
b) Учение о новом самоопределении Божества — в «ином», 

или о сотворении и жизни мира.
1. Разная степень «иного»,
2. Энергия Божия и ее проявления,
3. Виды энергий Божиих.

c) Диалектическое место Имени Божия в системе бытия.
1. Равнозначность энергий,
2. Разная проявленность,
3. Царство, Сила, Слава и Имя.

3. Критика не-диалектической философии.

247



IV

Научно-аналитический
1. Миф, эйдос и логос.
2. Три стороны в Имени с точки зрения логоса:

a) формальнологическая (научно-аналитическая) конструк­
ция диалектической природы Имени, или антиномика 
имяславия;

b) формально-логическая (научно-аналитическая) конструк­
ция статически-илеальной природы Имени, или феноме­
нология имяславия;

c) формально-логическая конструкция; Формально-логичес- 
кой природы Имени, или математика в имяславии.

3. Антиномика.
a) Диалектика, антиномика и жизнь.
b) Антиномия, противоречие и цельность смысла.
c) Два рода антиномий в имяславии:

1. антиномии сущности и энергии,
2. антиномии энергии и твари.

d) Антиномии сущности и теории:
1. Антиномия отделимости и неотделимости.
2. Антиномия раздельности и нераздельности.
3. Антиномия познаваемости и непознаваемости.

e) Антиномия энергии и твари.
1. Антиномия Бога и мира (обшая>.
2. Антиномия гвоболы и необходимости.
3. Антиномия добра и зла.

4. Феноменология.
а) Основные понятия учения о множествах на службе имяс­

лавия —
1. Множество и сумма,
2. элемент и часть,
3. мощность,
4. тип,
5. алеф,
6. бесконечное множество,
7. актуальная бесконечность.

в) Основные теоремы учения о множествах на службе 
у имяславия.
1. Теоремы об увеличении и уменьшении бесконечного 

множества.
2. Эквивалентность множества своей правильной части.

5. Математика.

248



1. О сущности имя слав ия.
2. Школа имя слав ия.
3. Имяславие, изложенное в системе.
4. Учение об Имени Божием в Ветхом и Новом Завете.
5. Учение об Имени Божием в восточной патристике.
6. Три великих спора [иконопочитание, учение о Свете Фавор­
ском, имяславие].
7. Имяславие в философии, науке и жизни.
8. Имяславский спор и его литература.

А.Ф. Лосев

Школа имяславия

I

1. Современое популярное сознание не понимает ни шкплы ре­
лигии. ни школы философии.

2. То и другое тонет в хаосе субъективных переживаний и ложно 
понимаемой гяпбпли личности.

3. На самом деле, это — свобода мелкой личности в ущерб жи­
вому и цельному духу.

4. Имяславие есть как раз трудная и длительная школа и рели­
гии, и философии.

II

Мистически-опытный и мифологический план.

1. Форма данности бытия в конкретном человеческом сознании,
а) Абсолютный апофатизм.

1. Плотин. V  5. 4-13. V  6; VI 9 [VI 7].
Платон. Рапп. XX.

2. Дионисий Ареопагит. Мистическое богословие. О боже­
ственных именах (хотя бы 1, 4).

3. Григ<орий> Нисский.
4. Максим Исповедник.

[Булгаков. Свет невечерний]
в) Откровение и свет.

1. Платон и Плотин.
2. Дионисий Ареопагит (напр., D.N. IV, 1; IV, 4)
3. Григорий Нисский.
4. Максим Исповедник.

249



5. Симеон Нов<ый> Богослов.
6. Исихасты и Григ<орий> Палама.

с) Символизм и мистическое богословие.
1. Платон и Плотин.
2. Дионисий Ареопагит.
3. Григ<орий> Нисск<ий>.
4. Максим Испов<едник>.
5. Симеон Но<вый> Богослов.
6. Григ<орий> Палама.
7. Новая мистика.

А.Ф. Лосев

Тезисы об Имени Божием, 
направленные в 1923 г. о. П. Флоренскому*

< ч ерновая рукопись>

Имя Божие — энергия сущности Божией.
I.a) Имя Божие есть неприступный и бесконечный Свет су­

щества Божия, явленный в конечном существе мира 
и человека.

b) Имя Божие есть всемогущая Сила существа Божия, дей­
ствующая в конечном существе мира и человека.

c) Имя Божие есть полнота совершенства существа Божия, 
явленная в конечном существе мира и человека как бес­
конечная цель для стремления твари к Богу.

d) Итак, Имя Божие есть Свет и Совершенство Бога, дей­
ствующие в конечном естестве, или энергия сущности 
Божией.

Имя Божие неотделимо от существа Божия и потому сам Бог.
П.а) В Боге нет различия между частью и целым, свойством и 

сущностью, действием и действуемым, и
b) потому Свет Божий неотделим от существа Божия, Сила 

Божия неотделима от существа Божия, Совершенство 
Божие неотделимо от существа Божия;

c) след., энергия сущности Божией неотделима от самого Бо­
га и есть сам Бог, и Имя Божие неотделимо от существа 
Божия и есть сам Бог.

Имена Божии — таинственные символы реального действия 
Бога.

' Заглавие условное. — А. Г.-Г.

250



III. а) Имя Божие есть сам Бог, но Бог Сам — не имя <сущ­
ность — надписано карандашом над словом «имя» — 
вставка отца Иринея> Бог выше всякого имени и выше 
познания человеческого и ангельского;

b) след., имя Божие есть такое явление <слово «откровение»
о. Иринеем надписано карандашом над словом «явле­
ние» > миру и человеку сущности Божией, в котором Она, 
оставаясь неименуемой и непостижимой, ьсе-таки прини­
мает доступные человеческому уму формы видимого ми­
ра.

c) перед пунктом «с» на поле стоит карандашом знак? 
Значит, имена Божии таят в себе символическую приро­
ду: они в конечной форме говорят о бесконечной сущ­
ности Божией. Имена суть живые символы являющегося 
Бога, т. е. суть сам Бог в своем явлении твари.

d) Отсюда следует, что по бытию и сущности своей имена 
Божии неотделимы от существа <Над последним словом 
вставка карандашом «непостижимого» > Божия и суть сам 
Бог, но для человеческого познания они отделимы <слово 
«отделимы» зачеркнуто карандашом и над ним каранда­
шом надписано: «разумеваемы верою» >, поскольку Бог не 
доступен нам в своей сущности, будучи доступен в своих 
именах < «будучи доступен» зачеркнуто карандашом и над 
ним тоже карандашом надписано о. Иринеем: 
«вскрываясь однако в»>, не надо только забывать, что 
имена одновременно все-таки несут ,на себе энергию 
сущности, почему и суть не иные какие, но имена Божии. 
<Со слов «не надо только забывать» и до конца 
зачеркнуто карандашом» >.

Имя Божие не есть имязвучие.

IV. а) Имя Божие, поэтому, не есть «только» имя, т. е. звук 
или переживание звука. Звук и переживание звука ста­
новятся носителями Имени Божия не потому, что они 
именно звук и переживание звука (в этом они сродны со 
всеми прочими звуками у человека и животных), но по­
тому, что в них присутствует сам Бог в своем явлении.

Ь) Поэтому самые звуки как носители энергии Божией <Под 
словом «звуки» подписано карандашом о. Иринеем: 
«имязвучия и их начертание»> поКлоняемы наряду с ико­
нами, мощами, св. Крестом и пр. предметами «относи­
тельного поклонения», имеющими связь с тварным бы­
тием человека; сущность же имени то, в силу чего звук

251



является носителем имен < « Божия» — вставлено каран­
дашом о. Иринеем>, есть сам Бог и требует не относи­
тельного, но безусловного < Последнее слово зачеркнуто 
карандашом и вместо него написано о. Иринеем 
«боголепного» > поклонения и служения.

Имя Божие — место встречи Бога и человеч. действ.

V. а) Именем Божием очищаемся и спасаемся от грехов, име­
нем Божиим совершаются таинства, именем Божиим дей­
ственна вся Церковь, как место нашего спасения.

b) Именование не есть сила сама по себе, поскольку имеется 
в виду имязвучие <Над этим словом карандашом надпи­
сано о. Иринеем «обычное»> или имяначертание; но 
<Вставлено карандашом о. Иринеем «поскольку ум не об­
ращен к Богу».> постольку оно и не есть настоящее и ис­
тинное именование.

c) Но поскольку <Вставлено после этих слов «ум человека 
обращен к Богу».> именование действенно и < «и » встав­
лено карандашом. > постольку оно творится на активной 
вере и искренней преданности Богу; след., таинства и 
чудеса творятся Именем, но с действенностью Имени 
всегда связана субъективная и активная вера именую­
щего.

d) Отсюда, хотя само по себе имя Божие есть сам Бог и по­
тому одноприродно, произносимое человеком и действен­
ное в человеке имя Божие двуприродно, поскольку 
участвует тут и активность человека; произносимое имя 
— арена встречи божественных и человеческих энергий. 
Однако энергийная активность человека сводится лишь к 
принятию в свою душу божественных действий, но дей­
ствует в таинстве и чуде сам Бог в особых именах и толь­
ко он, а человек делается только сосудом Имени Божия.

VI. <На этом рукопись обрывается>*.

* В тексте тезисов, напечатанных в изд. «Контекст-90» (М., 1990), есть разно­
чтения с данной публикацией, т. е. черновая рукопись правилась еще раз.

252



А.Ф. Л осев

Доклад об Имени Божием 
и об умной молитве**

2 7  февраля 1925 г.

1. Меня не интересует ни историческая, ни каноническая, ни 
церковно-общественная сторона, но только лишь догма­
тическая.

2. Богословие и философия — осознание опыта, и потому об 
опыте имени.

3. а) Эйдетическая, идеальная сторона.
b) Энергическая, магическая.
c) Телеологическая.

4. Итак, имя Б. есть свет существа, сила и благодать. Имя есть 
энергия гутпнпгти. Выражение сущности в инобытии.

5. Чтобы это усвоить, необходимо отойти от обычного понима­
ния. Так же, как и «Отец», «Сын», «Слава», «рече Бог», 
«рождение» и т. д.

6. Но и утвердившись на том, что Имя — мистической природы. 
необходимо дать и дальнейшее отграничение уже в сфере 
сверх-тварного имени.

5. а) Всякая вещь по смыслу иное, чем она сама. Сущность и 
смысл [сущность марксизма].
b) Раз смысл — иное, то он исходит из совершенно иной сфе­

ры. Природа его вне времени и пространства.
c) И в произносимом имени есть смысл, отдельный от звуков 

и переживаний.
fi; а) Что же это за смысл и энергия?

Ь) Можно ли этот смысл и имя отнести к Богу (в молитве) и 
каково отношение имени Б. к Б.

7. Рационализм допускает только две возможности: а) или имя Б. 
отлично от Бога, тогда оно — не Бог,
Ь) или Имя — Бог, тогда оно — только тождественно.

8. Рассмотрим первое. =  Только отлично.
1. Если только отлично, — тогда нет ни малейшей точки со­

прикосновения: сущность — сама по себе, имя — само по 
себе.

2. Но тогда имя не есть выражение сущности. Однако всякое 
имя что-то выражает и кого-то называет? Что же и как?

* Заглавие предположительно. — (А. Т.-Г.)

253



3. Кроме Бога, есть только тварь. Значит, имена Б. суть имена 
тварей. И всякая молитва есть молитва к твари.

4. Эйдетическое значение — субъективная игра образами. 
Магическое значение — замаскированное своеволие.
Телеологическое значение — пребывание в твари (кантиан­

ство, субъективный солипсизм).
Благослови, отче!

В имени омываюсь от грехов.
5. Значит, имя — не только отлично, оно еще и тожд<ествен- 

но>.
9. Рассмотрим второе =  только тож<дественно>.

I. Имя тожд<ественно> сущности =  неотлично от нее = 
сущность есть сущность =  нет никакого имени.

II. Сущность тожд<ественна> имени =  и имя тожд<ествен- 
но> сущности =  сущность ничем не отлична от имени = 
другими словами, имя есть имя, и никакой сущности, пред­
мета, оно не имеет, ибо в противном случае оно чем-нибудь 
отличалось бы от сущности.
I. Сущность есть сущность и никакого имени в ней нет. Но

имя =  выражение. Следовательно, сущность никак себя 
не выражает. [Бог себя никак не открывает]. Но Бог, 
быть может, выражает сам Себя для Себя же.
Но: 1) тогда имя есть сам Бог.

2) однако имя-то отрицается.
Значит: Бог не может вступать во взаимообщ<ение> с 
инобытием =  Бог не имеет энергий =  Бог не имеет ни­
какого различия в себе =  Бог не отличает ни себя от 
иного, ни одну свою энергию от другой.

3) Можно ли тогда сказать, что Бог — существует?
II. Имя есть имя и ни к какому предмету не относится, 

[сущность тождественна имени] =  имя ничего не име­
нует =  имя не есть имя есть =  самостоятельный пред­
мета сущность, который, однако, ничего не выражает.
В молитве это — произнесение пустых звуков без отне­
сения их к Богу. Значит, оно д<олжно> б<ыть> отлично 
от сущности.

10. Итак, имя как энергия и выражение не может быть только 
отлично и только тождественно, но оно должно быть и от­
лично, и тождественно.
а) Это не рацион<ализм>, но мистич<еская> диалектика. 
Антиномии и их синтез.

11) Имя Б. тождественно с сущн<остью> по факту, т. е. у имени 
нет иного факта; и потому —

254



a) Имя Б<ожие> не отделимо от существа Божия и потому 
есть Сам Бог.
Но Имя Б<ожие> отлично, и отл<ично> по смыслу, по вы­
ражению: и потому

b) Имя Б. отлично от существа Божия. и потому Бог не есть 
Имя. Существо — неохватно, неименуемо, несообщимо, 
непознаваемо; имена — называемы, расчленяемы, сообщи- 
мы и т. д.

12. Поэтому имяславие требует
a) апофатизма.
b ) учения о свете.
c) синтеза: энергийное становление света в бытии; мис­

тический символ как объективная реальность.
13. Таково вполне четкое отношение Имени и Сущности.

Теперь об имени и твари.
14. Здесь также по рационализму —

a) или действует только Бог
b) или действует только человек.

15. Диалектика иначе:
a) В молитве действует Бог, и сама молитва есть произнесение 

звуков; но спасают не звуки, а сияющий в них свет и слава 
Имени Божия.

b) В молитве действует Бог, и сама молитва есть просто то или 
иное присутствие Бога в душе,

но человек — не механический результат Бож<ествен- 
ных> энергий (пантеизм), а есть инобытие, свободно 
принимающее своими актами Бож<ественные> энергии,

с) И потому молитва не есть ни человеческая тварная энер­
гия, ни Бож<ественная> сила, кот<орая> есть сама Бог, но 
это — арена встречи авух энергий. бож<ественной> и 
челов<еческой>, Божеств<енных> имен-энергий и 
челов<еческих> энергий-называний. Молитва — онтоло­
гическое слияние в одном Божественном Имени двух сущ­
ностей, божественной и человеческой.

d) Вот почему учение об умном делании всегда было и будет 
вековой опорой православия и имяславия.



А.Ф. Л осев

О сущности и энергии (имени)
Доклад 20/XII-25 г.

I

1. Исходный пункт — факт общения твари с Богом. Как он воз­
можен? Тут возможны три ответа —

1. Мистический,
2. Философский,
3. Научно-аналитический.

Мы займемся вторым.
2. Относительно философии надо помнить:

1. Она — полноправна, и права разума не должны быть ни на 
йоту нарушаемы.

2. Противоречие разума и веры возможно лишь при плохом 
разуме и при плохой вере; (фр. мат.: Если Бог, то как же 
зло? Если человек свободен, то как же Бог всем управля­
ет?).

3. Разум не заменяет веры и без опыта он — нуль. С опытом 
он, однако, есть догмат.

3. Имея это в виду, мы и приступаем к решению вопроса: как 
возможно общение человека с Богом?

II

1. Самым основным и самым основным фактом религиозного 
опыта является — антитеза Божественной гуптнпгти и челове­
ческого существа, твари.
а) Сущность Б. — непостижима, бесконечна, беспредельна, 

неохватна.
в) Тварь постижима, конечна, предельна, охватна и т.д.

Наш вопрос получает отсюда еще большую остроту, и получает 
такую форму: Бог и идея Бога (под «идеей» условимся понимать 
вообще все, что есть от Бога в твари: и имя, и знание, и благо­
дать и т.д.).
2. Тут возможно несколько путей:

a) Сущность не захватывается нашими идеями
b) — захватывается.

3. По-видимому, надо выбрать второй путь.

256



a) Если идея — только субъективна, тогда — 1. общение про­
исходит с самим собою, 2. самообожествление, 3. нет вы­
хода в объективность.

b ) Итак, идея принципиально объективна. Но кто скажет, что 
идея есть подлинная характеристика самого божества, под­
линное его свойство, причем свойство познаваемое (хотя и 
особым путем).

4. Итак, мы приходим к различению в Боге сущности и илеи 
(энергия), и противопоставляем то и другое третьему — твари.

5. Стало быть: 1) сущность и энергия;
2) энергия и тварь.

III

Сущность и энергия.
1. Сущность, сущая сама по себе и ни от чего не отличная, не 

есть и сущность,
а) Но она такой должна быть.
в) Следовательно, первый момент в Боге — сверх-сущая сущ­

ность, та бездна света, которая уже мрак [Д. Ареоп.]
c) Это радикальнейшее отрицание всех свойств, включая и 

бытие, абсолютный апофатизм. Хр. Чт. СПб., 1825. Ч. 20.
Dion. Агеор. Mvst. theol.. IV гл. «О  том, что Тот. Который по 

превосходству есть виновник всякой чувственной веши. Сам не 
есть что-либо чувственное»: «Итак, я утверждаю, что Вина 
всяческих и превыше всего сущая, ни сущности, ни жизни, ни 
слова, ни разума не лишена, не есть она ни тело, ни образ, ни 
вид, ни качество, ни количество, не имеет ни тяжести, не нахо­
дится она на месте, не есть видима, не имеет ни чувства, осяза­
ния, ниже сама ощущает, ниже подходит под ощущение, не до­
пускает она ни беспорядка, ни возмущения, возбуждаемого 
страстями чувственными, не подвержена слабости и 
чувственным обстоятельствам, не имеет недостатка во свете, не 
терпит изменения, ни повреждения, ни разделения, ни лишения, 
ни излияния. Словом, она не есть все то, и не имеет ничего того, 
что чувственно существует».

V  гл. «О  том, что. Кто есть по превосходству Виновник вся­
кой веши разумеваемой. Сам не есть что-либо из вешей. разумом 
постигаемых»: «И опять, восходя, я говорю, что Бог не есть ни 
душа, ни дух, не имеет ни воображения, ни мнения, или ума, ни 
разумения, не есть ни слово, ни разумение. Не можно его изгла- 
голать или умом постигнуть; не есть Он число, ни порядок, ни 
великое что или малое, ни равенство, ни первенство, ни подобие, 
ни неподобие; ниже стоит, ниже движется; не имеет покоя, ниже

257



силы, и Сам не есть сила или свет. Не живет, ниже есть жизнь; 
не есть ни сущность, ни вечность, ни время; не возможно к нему 
иметь прикосновения умственного, не есть Он знание, ни исти­
на, ни царство, ни премудрость, ни единое, ни единство, ни Бо­
жество, ни благость, ни такой дух, каковой мы понимаем; не есть 
сыновство, ни отцовство, ниже что-либо из таковых вещей, кои 
нам или кому-либо из существующих постижимы. Не суть что- 
либо из вещей не-существующих, ниже из существующих; ниже 
все то, что существует, познает Его так, как Он существует; ни­
же он Сам познает вещи так как они есть суть. Нет для Него ни 
слова, ни имени, ниже познания; не есть Он тьма, ни свет, ни 
заблуждение, ни истина. Нельзя о нем совершенно ни утверж­
дать, ниже отринуть. И даже, когда о лицах, существующих чрез 
Него делаем мы положение или отрицание, то Его Самого ни 
определяем, ни отрицаем: посему Бог есть совершен, превыше 
всего определения, и есть единственная Вина всяческих и пре­
восходство превыше всякого отрицания, существо, от всего со­
вершенно отвлеченное и над всем превозвышенное».

Ер.1 (Хр. Чт. СПб., 1825, ч. 19): «Если кто, видев Бога, уразу­
мел то, что видел, сие значит, не Его он видел, а что-нибудь из 
существующего и познаваемого. Сам Он, будучи выше ума и 
выше бытия, по тому самому, что не принадлежит к числу позна­
ваемых и случайно существующих предметов, существует пре- 
существенно и выше ума познается. И сие, в преимущественном 
смысле, совершенное неведение есть познание Того, Который 
выше всего познаваемого».

Ер. II (целиком):
«Каким образом Тот, Кто выше всех, выше и начала бла­

гости? Сие постигнешь, если под именем божественности и бла­
гости будешь разуметь самый предмет благообщительного и 
обожительного дара, и то неподражаемое подражание, через 
которое мы делаемся причастны божественности и благости, — 
подражание Тому, Который выше божественности и благости. 
Ибо, если сие служит началом божественности и благости тех, 
которые оным причастны, то Тот, Кто выше начала всякого 
начала, конечно, выше и т.н. божественности и благости, прием­
лемых за начало божественности и благости. Как неподражае­
мый и недостижимый, Он выше всякого подражания и достиже­
ния, и выше тех, которые подражают и достигают общения с 
ним».

Div. nom. I 1 (конец).
2. Однако остановиться на таком апофатизме совершенно невоз­

можно. Это — не только агностицизм, но и атеизм. Это отри­

258



цание откровения, богоявления, не говоря уже о Церкви, о 
таинстве и молитве.

3. Итак, необходимо, чтобы она, эта сверх-сущая бездна, как-то и 
существовала. Она есть, имеет границу, есть величина, стано­
вление.

а) Это хорошо понимают математики. Дифференциал, ин­
теграл.

в) Это становление совершается в недрах сущности, не пе­
реходя в инобытие.

c) Это — инобытие смысла, а не факта. Энергия.
d) Т. обр.: 1. Энергия неотделима от существа Божия и по­

тому есть сам Бог, 2. Но энергия сущности отличается от 
самой сущности, и потому сам Бог не есть его энергия, 
сама сущность не есть энергия сущности.

e) Энергия — свет существа Божия.
4. Эта основная антиномия, в более подробном изложении, яв­

ляется принципом объяснения вообще всех отношений между 
сущностью и энергией. 1. Сущность непознаваема, энергия 
познаваема и расчленима. 2. Сущность — чистое отрицание, 
энергия — чистое, раздельное утверждение. 3. Сущность бес­
конечна и абсолютно едина. Энергия — конечна, множе­
ственна, имеет очертание и вид. И т.д. Dion. Areop. Divin. 
Nora. IV 1; IV 4. Hier. eccl. I I .

5. Получается антиномия сущности и энергии, которой можно 
овладевать тем трояким способом, о котором я говорил выше,
а) Мистически — умное восхождение к первому Свету, умная

молитва твари к Божеству через отдельные энергии, 
в) Философски — диалектика символа. Не агностицизм и не 

рационализм.
c) Научно-аналитически — и пр. всего математически 

(понятия бесконечности и конечности, целого и ч^сти, 
мнимости, действительности, иррациональности).

d) Эти антиномии великолепно вскрыты у Дионисия Ареопа- 
гита.

Myst theol. (Хр. Чт. СПб., 1825. Ч. 20).
Гл. I. «Что есть божественный мрак?»: «Троица пресущест- 

венная и пребожественная и преблагая, христианского богомуд- 
рия начальница, направила нас к пренедоведомой и пресветлой и 
верховнейшей высоте таинственных глаголов, где простые и от­
решенные и неизменяемые таинства богословия открываются в 
пресветлом тайнопоучающего молчания мраке, который в глу­
бочайшей своей тьме преявнейшим образом сияет, и во всесо- 
вершенной неприкосновенности и невидимости преизящней­
шими сияниями преисполняет слепотствующих умы. Таковы да

259



будут мои моления! А  ты, возлюбленный Тимофей, в тщательном 
стремлении к таинственным созерцаниям, оставь и чувства, и 
умственные действия, и сущее, и не-сущее, дабы недоведомым 
образом вознести тебе по возможности к единению с Тем, Кото­
рый есть выше всякой сущности и знания, поелику токмо по­
средством свободного и отрешенного и чистого отвлечения себя 
самого от всех вещей, ты можешь вознестись к преестественно- 
му оному лучу божественного мрака, все отложив и от всего 
освободившись».

Далее: 1. Лучи мрака. 2. Бог выше всех лишений, отрицания 
и утверждения. 3. «Богословие и весьма обильно и весьма скуд­
но, и Евангелие весьма пространно и велико, и вкупе кратко». «И 
тогда-то (т.е. после отрешения) ум, освободившись от всего ви­
димого и видящего, вступает во мрак непостижимости, по истине 
таинственный, в коем находясь исключает все познавательные 
действия и т. обр. пребывает во всесовершенно непри­
косновенном и невидимом, сам весь не существуя ни для кого, 
ни для себя, ни для другого, но существуя единственно для Того, 
Который есть превыше всего, упразднив всякое познание, со­
единяется превосходнейшею частью души своей с совершенно­
непостижимым и тем самым, что ничего не познает, приобретает 
знание превыше ума».

Гл. II. «Каким образом лолжно и соединиться и восхвалить 
песньми Виновника всяческих. К о то ры й  есть превыше всего?»:

«Я желаю пребывать в сем просветленном мраке и посред­
ством невидения и неведения видеть и познавать то, что су­
ществует выше видения и познания — самою сею необходи­
мостью и непостижимостью. Ибо сие-το значит истинно видеть и 
познавать и Пресущественного преестественно восхвалять, по­
средством отрешения от всего существующего, по подобию вая­
телей, которые, самородную статую обтесывая, отделяют от нее 
все те наросты, кои, находясь на ней, препятствовали ясным об­
разом видеть сокровенное ее изображение, и очищением только 
настоящую истинную ее красоту обнаруживают. Надлежит же, 
по моему мнению, отрешения совершенно предпочесть положе­
ниям. Поелику сии мы полагаем, начиная от самых первых и 
чрез посредствующие нисходя даже до самых последних, а там 
от самых последних восходя к первейшему, — все отвлекаем, 
дабы ясным образом познать оную недоведомость, утае- 
вающуюся от всего в вещах познаваемого, и дабы созерцать этот 
преестественный мрак, который от всякого света в вещах нахо­
дящегося открывается».

Гл. III. «Какие суть утвердительные и какие отрицательные 
богословские выражения?»: «...Чем более устремляюсь я к выс­

260



шему, тем более в созерцании умственных вещей слово мое со­
кращается. Подобно как и теперь, когда вступаю во мрак оный, 
всякий ум превосходящий, не краткоречие токмо, но и совер­
шенное молчание и недоведение обретаю. Там [т.е. в др. соч.] 
речь моя, нисходя от самого высшего к низшему, по мере нис­
хождения соответственно расширялась; а теперь, восходя от 
низших вещей к высочайшему, по мере восхождения, совершен­
но соделается безгласною и вся, наконец, соединится с Неизгла- 
голанным».

Ер. V  (целиком): «Божественный мрак есть тот неприступ­
ный свет, в котором, по словам писания (1 Тим. 6, 16) живет Бог. 
И поелику он от чрезвычайного сияния невидим и от преизбытка 
пресущественного света неприступен, то пребывает в нем только 
Тот, кто достоин знать и видеть Бога, и истинно пребывая в Нем, 
выше видения и познания чрез еще самое невидение и незнание 
познает то, что Он выше всего чувственного и умного, и взывает 
с Пророком: чудно для меня ведение твое, высоко, не постигаю 
его (Псалт. 138, 6). Так, конечно, божественный Павел познал 
Бога, когда познал, что Он — выше всякого понятия и разуме­
ния; посему и называет пути Его неисследимыми, Его дары неиз­
реченными (Рим. 9,33), и мир Его превышающим всякий ум (Фил. 
4,7), поелику он обрел Того, Который выше всего, и выше поня­
тия уразумел, что Он — выше всего будучи Творец всяческих».
6. В свете этих энергий исходит понятие Бога.

а) Только тут мы различаем Сущность, энергию, тварь, и толь­
ко тут говорим в деталях о том, о другом и о третьем, 

в) Так, прежде всего, тут мы различаем Лица пресв. Троицы, 
Имя Божие, Софию, Премудрость Божию.

c) К Св. Троице — также тот троякий подход.
d) Философски-диалектически тут — отвлеченная конструк­

ция смысла, которая не говорит ни об Отце, ни о Сыне, ни 
о Св. Духе, ни даже о Боге. [Сверхсущее единство, идеаль­
ная осмысленность и становление смысла, рождение, Сло­
во, исхождение]. Но — не Бог.



А.Ф. Лосев

11 ТЕЗИСОВ О СОФИИ, ЦЕРКВИ, ИМЕНИ*

1. О наиболее принципиальной стороне.
2. Чтобы это понятие стало ясным, необходимо предварительное 

учение о Софии.
3. София не есть ни Богородица, ни Ангел. Это — самостоятель­

ное начало в Божественном бытии.
a) Вспомним наше учение о Троице.
b) Триединый Смысл предполагает некую природу или факт, 

на чем он осуществляется.
Иное, где Бог царствует вечно и неизменно.
Тело и субстанция смысла, мошь его.
Это и есть София.

c) Притчи Сол. VIII,
22: «Господь имел меня началом пути Своего, прежде соз­

даний Своих, искони».
23: «От века я помазана, от начала, прежде бытия земли». 
30: «Тогда я была при Нем художницею, и была радостью 

всякий день, веселясь пред лицем Его во все время».
31: «Веселясь на земном кругу Его, и радость моя была с 

сынами человеческими».
d) Надо ясно представлять себе положение Софии между Бо­

гом и миром.
1. Прежде всего София — не тварь, не мир, не мировая 

душа. Она до всего этого. Она есть тело Божие.
2. Но значит ли, что София есть Бог? Нет, она не Бог, но — 

в ней нет ничего, кроме Бога. Это — осуществленный и 
реально живущий Бог.

3. Это именно не четвертая ипостась. Это четвертое начало 
и ипостась, но — не елиногутпная Трем Лицам.

4. Усвоивши это, мы можем приблизиться и к пониманию 
Церкви.
а) Общий принцип: мир и человек — повторение Бога в 

окружающей его среде, во тьме.
1. Может мыть не полное повторение — тогда — человек, в 

котором мы находим искаженное повторение тайны Бо­
жества.
1. Сила, движущая миром.
2. Законы мира.

' Заглавие условное. — А.Т.-Г. 

262



Три Лица

София

3. Жизнь и движение, становление законов.
4. Тело и факт, ставшее законов.

2. Но вот целиком воплощается Божество в мире.
1. Сила, не только движущая миром, но и спа­

сающая его.
2. Богочеловек Христос.
3. Благодать Духа Святого.
a) Богородица.

b) Невеста Агнца.

c) Церковь.

3. Таким образом, церковь есть тело Божие, воплощенное в 
земной жизни, или тело Христово.

4. Теперь должна стать понятной связь Софии с Богородицей 
и все таинство выражения о Христе и Церкви как небес­
ном женихе и невесте.

5. Тексты.
1. Римл. 12, 4-8: единство всех в одном теле, и различие 

всех.
2. I Коринф. 6, 15-20: соединяющийся в теле с Господом со­

единяется и в единый Дух.
3. 12, 12-31: а) единство и множество.

b) Все нужны, несмотря на слабость; даже ме­
нее благородные нужнее.

c) Один член заботится о другом.
d) Тело Его — полнота (πλήρωμα), наполняю­

щего все во всем.
4. Ефес. 1, 22-33:

Активное понимание: Церковь восполняет Христа (Зла­
тоуст, Феофилакт).
Пассивное: Христос исполняет Церковь.
Для нас — и то, и это.

5. Ефес. 4, 4-16: а) Апостолы — для созидания Тела Хрис­
това (12).

b) Любовь (16) и
c) Христос — глава и Спаситель тела.

6. 4, 25: бытие членами обязывает (?) к благочестию и 
чистоте.

7. 5, 22-23: небесный брак Христа и Церкви: дающего свя­
тость и воспринимающего ее.

8. Колосс. 1, 18-29: Христос — глава Церкви, в Нем поэтому 
всякая полнота. Примирение в теле Плоти Его.

9. Колосс. 2, 18-19: держаться главы, от которой все тело.

263



10. 3, 14-15: Быть в теле — облечься в Любовь.
6. Разюмируя все это, можно сказать:

1. Церковь не есть ни собрание верующих, ни храм, ни обще­
ство, ни авторитет, ни приход, ни учреждение, ни свод ре­
лигиозных законов и правил. Церковь не есть ни епископ, 
ни священник, ни синод, ни даже собор. Все это — прояв­
ления церкви.

2. Церковь есть Тело Христово.
Или: церковь есть тело Божие, София, воплощенное и дей­
ствующее в тварном бытии.
Или: церковь есть тело Божие, воплощенное и действую­
щее в тварном бытии, или тело Христово, данное как орга­
низм истины и любви, или истина и любовь как организм. 
Или: Церковь есть тело Христово, то есть истина и любовь 
как организм, где каждый член несет на себе энергию це­
лого, и где все таким образом преисполняется энергиями 
Божиими. А уже потом — прочее все.

7. Если говорить об этом всем, надо говорить. Собрание во имя 
Иисуса Христа, таинство — именем.

8. Имя — есть энергия Божия, мистическая церковь. То, что мы 
знаем о Боге. Неотделимо от существа Божия, но отлично от 
Него.

9. Таинство есть осуществление Церкви, или действие Софии о 
Имени Иисус-Христове.

Несть иного Имени
В Имени Его осмыслись
Именем запечатал бездну
И сия есть заповедь Его
Явил Имя Твое <?>, чтобы любовь была.

10. Поэтому там, где нет Имени, есть техника и сатанизм.
11. Диалектика таинства: действую Я и не-Я. Спасаю себя Я и не- 

Я.

А.Ф. Л осев  

Анализ религиозного сознания*

1. Анализ религиозного сознания.
а) Религия есть устроение целой жизни.

' Заглавие предположительно, по первому тезису. Возможно, 1923 г. — А.Т.-Г.

264



в) Религия есть система мистических энергий,
с) Религия есть система взаимодействия человеческой и боже­

ственной энергий (просветление плоти и осмысление ин­
стинкта).

2. Уже эта примитивно обрисованная атмосфера религиозной 
жизни Ведет совершенно опытным путем к установке трех 
фундаментальных категорий православно-христианского бого­
словия.
1) Сущность, существо Божие, 2) энергия сущности Божией,
3) тварь, просветляющаяся под действием Божественной энер­
гии.

3. Рассмотрим отношение между этими понятиями.

I. Сущность и энергия сущности.
1. Сущность непознаваема и непостижима, не имеет очертания, о 

ней ничего сказать нельзя, ни что она существует, ни обратно. 
Энергия — постижима, расчленима, созерцаема и именуема; 
она — иле я предмета.

2. Сущность непостижима. Энергия выражает сущность: она 
символ предмета.

3. Таким образом, энергии сущности — и 1) бесконечны, ибо 
выражают бесконечную сущность божества, и 2) конечны. 
ибо выражают бесконечное в конечной и разумно ухваты­
ваемой форме. [Кантор об актуальной бесконечности].

4. Примеры: а) треугольник: 1) части 2) части целого
в) живой организм 3) целое частей,
с) Божество. 4) абсолютное единство.

5. Ясно, что Существо и Энергия взаимно требуют лруг Apvra.
6. Ясно, что энергия г у п т н о г т и  не отделима от самой сущности: 

энергия сущности и есть сама сущность.
7. С другой стороны, энергия сущности отлична от самой сущ­

ности.
8. Итак: 1. Сущность непознаваема. Энергия постижима, = илея.

2. Сущность неохватываема, энергия — охватываема и 
есть символ.

3. Энергия а) бесконечна и конечна,
в) взаимно определяется с сущностью,
с) не отделима от сущности, хотя и отли­

чается от нее.

II. Энергия сущности Божественной и тварное бытие.

1. Энергия сущности, которая есть Сам Бог, конечно, несет на 
себе все свойства Божии. Вернее, свойства и суть энергии.

265



Это полнота бытия. Тварь же по существу своему есть Ничто. 
«Ничто — привилегия твари» (Булгаков). Творение из ничего.

2. Но если тварь — ничто, а всякое «что» есть уже божествен­
ное, то что же такое конкретный мир вещей?

3. а) В мире нет ничего не божественного, но с другой стороны, 
по основному христианскому сознанию Ь) мир не есть Бог ни 
в каком случае. Эти две истины непреложны. Это аксиома 
христианского сознания.

4. Вдумываясь в эту антиномию, мы видим, что мир, от неоду­
шевленного предмета до человека, есть как бы лестница раз­
ных степеней божественности. Тут сходство и различие с 
язычеством.

5. Итак, 1) Бог в своей Сущности и в своей энергии несоизмерим
с миром, тут — непроходимая бездна;

2) мир же есть соединение божественных энергий, бо­
жественного образа с ничто (идея и меон). ввиду чего 
мир — разные степени идеальных энергий Божества, 
т.е. разные степени божественности.

3) Т.е. в мире нет ничего, кроме Божественных энергий, 
но мир не Бог. Дифизитство и теизм.

4) Т. обр., задача мира — отпечатлеть на себе образ Бо­
жий и подчиниться организации через божеств<ен- 
ные> энергии, ибо у мира, как такового, и нет ника­
ких собств. энергий, кроме божественных. Только 
грех и забвение своего происхождения может вну­
шить человеку веру в свои собственные, отдельные от 
Бога силы.

6. Резюме: 1) только энергия и суть истинно сущее,
2) тварь есть ничто и потому не сущее,
3) реальный мир поэтому есть разная степень про- 

никнутости «ничто» божественными энергиями, 
разная степень божественности.

4) Поэтому в мире нет ничего, кроме Божественных 
энергий, но мир, как из ничто, не есть Бог и ни­
когда им не станет.

4. Однако во всем этом анализе еще одна сторона остается неза­
тронутой.
1. Мы говорим об организации мира Божественными энер­

гиями, как будто бы мир был совокупностью неодушевлен­
ных, внешних предметов.

2. Однако главное это — жизнь и, в частности, человек, ибо 
только о нем сказано, что он — по образу и по подобию 
Божию создан.

266



3. Что же такое жизнь? Жизнь есть прежде всего самоощу­
щение, — некое бытие, внутренно переживающее себя са­
мого, бытие-АЛЯ-себя.

Жизнь есть организация бытия Божественными энергиями 
изнутри. Жизнь есть ощущение Божественных энергий в 
их внутренней сущности; это — ощущение себя самого как 
просветленного Божественными энергиями.

4. Но мало и этого. Сказать так, значит, признать себя пас­
сивным орудием Бож<ественных> энергий, т.е. уподобить­
ся неодушевленной вещи.

Необх<одимо> признать, что в жизненном организме и, на- 
иб<олее> всего, в человеке есть самостоятельная воля и 
энергия, энергия, присущая только человеку и больше ни­
кому, и что в то же время вся эта тварная энергия есть 
только стремление уничтожить свою, отъединенную энер­
гию и отождествить ее с Божественной.

5. Т. обр., самоощутительная энергия человека стремится, в 
рел<игиозной> жизни, так организовать челов<еческое> 
существо, чтобы последнее было воистину по образу и по­
добию Божию, чтобы самоорганизующая и самоощу- 
щающая энергия человека слилась с энергиями Божествен­
ными.

6. Значит, надо искать еще одну категорию, которая бы выра­
зила эту стихию живой энергии в отличие от внешней ор­
ганизации неодушевл<енных> существ. Какова эта катего­
рия?

5. Заметим, раньше у нас было:
Сущность Б<ожия>. энергия Б<ожественная> и тварь ничто. 

Мы теперь должны (ввести) такое понятие, которое бы вы­
ражало внутреннее устремление и самопереживательное 
устроение твари Божественными энергиями.

a) Что же есть такое у твари, что и находится в ее доброволь­
ном распоряжении, и есть энергия Божественная?

b) У твари есть физич<еское> тело. Выражает ли оно эту 
встречу и их отожествление? Выражает, но смутно и не 
целиком. Тело смертно, а какое же это приобщение к 
Бож<ественной> энергии? Значит, не тело и никакая его 
функция.

c) У человека есть луша. Выражает ли она? — Да, но тоже не 
целиком. Душа изменчива, волнуема страстями, а Божест­
венные > энергии — вечны, пресветлы, неизменяемы. 
Значит, если и душа, то то в ней, что вечно, светло и неиз­
менчиво.

267



d) Тогда — ум? Мир идей? Идея? — Да, в особенности, если 
мы будем понимать умный мир в античн<ом> и пат- 
ристич<еском> смысле, как некое светлое луховное средо­
точие всего существа в ясном самосознании. Однако и по­
нятие идеи еще недостаточно конкретно для выражения 
этой жизненной встречи двух энергий, которая и создает 
спасение человеку. — Конечно, образ Божий, энергия есть, 
как мы установили, всегда сам Бог, независимо от того, по­
нимается ли он объективно, как проявление Божественного 
существа, или в функции устроения мира, или в функции 
энергии внутреннего самопросветления человека.
Но ум, νους идея, образ Божий в человеке есть все же 
нечто статическое, не выражающее этой динамической 
встречи двух энергий.

e) Поищем еще большей конкретности. Таково и есть понятие 
имени Божия.

6. Имя Божие и есть наивысшая конкретность, выражающая ак­
тивную встречу двух энергий, божественной и челов<ечес- 
кой>.
Иисусова молитва, состоящая в призывании Имени Иисуса, и 
есть то, что совмещает глубочайшую и наиболее интенсивную 
активность устремления человека к Богу, и в то же время ее 
единственную цель — сделать человека сосудом имени, т.е. 
Бож<ественных> энергий, так, чтобы человек, оставаясь 
тварью, ничего в себе не имел, кроме Божественных энергий.

7. Значит, Имя Божие есть та энергия сущности Божией, которая 
дается человеку в функции активно-жизненного преображе­
ния его тварного существа.

8. Только теперь мы понимаем все это преклонение перед Име­
нем Божиим и понимаем Златоуста:
«Имя Господа нашего Иисуса Христа, сходя в глубину сердца, 
смиряет дракона, владеющего помыслами, а душу спасает и 
животворит. Поэтому непрестанно сохраняйте в сердце Имя 
Господа Иисуса, чтобы сердце поглотило Господа, и Господь 
— сердце, и таким образом два стали едино».

9. В 1913 г. были отлучены от церкви афонские иноки, выста­
вившие учение о том, что Имя Божие есть сам Бог.
Епископ Никон и Синодальное послание признали, что Имя 
Божие есть только звук. У Бога нет имени. Все имена смерт­
ны. Русское общество пассивно примкнуло, и церковные мас­
сы смолчали.

10. Теперь ставится последний вопрос нашему обществу и 
церкви: позитивизм или религия?

268



11. В самом деле, в имяславии сгущены все основные проблемы
религии и философии.
1. Если вы признаете, что Имя есть только звук, а не сам Бог, 

то вы не можете быть православными.
2. Православие избегает двух крайностей — агностицизма и 

рационализма, и есть мистический символизм.
3. Православие есть объективизм и гонит отъединенную, не­

соборную, субъективную личность.
4. Православие — не абстрактная мораль, но мистика.
5. Сказавши, что Имя не Бог, вы разрушаете один из этих 

устоев или все сразу.
6. Наступила пора выбрать.

А.Ф. Лосев

Учение о мире, творении и твари 
и наука

1. Что такое научное знание?
a) Вместо диалектики — формальная логика, отвлеченное зна­

ние; отсутствие умного узрения.
b) И, значит, опыт — только чувственный: вм. мистики.
c) Наконец, вм. объективизма — субъективизм.

2. Природа — наполненная живыми силами и механизм;
Душа — живое начало и связка ощущений;
Бог — деизм и атеизм.

3. Вм. живого всматривания (небеса поведают славу Божию) 
наглое насилие — техника и культура.

4. Опустошенный и умерщвленный мир.
1. Сначала умертвим природу
2. Потом — Бога
3. Потом человека и общество XIX в.

5. Основы воззрений науки:
a) Бесконечность и вечность мира

1. Перенесение религиозных категорий на материю.
2. Бесконечность — отказ от мысли.
3. Истинный подход — неоднородность пространства.

b) Материя.
1. Что такое — неизвестно.
2. Разложение в силы и электричество.

c) Нет души.

269



1. Разговаривает с пустотой. Сумасшествие.
2. Никто ни за что не отвечает.

d) Никаких согласований с Библией.

1. а) Конечность мира во времени и в пространстве.
b) Светлая сущность Адама.
c) Грехопадение и спасение.

2. Необходимость нового, особого вмешательства Бога в судьбы
мира.
1. Ветхий Адам и Новый Адам.

a) Ветхий Адам — иное и Бог только по благодати. 
Новый Адам — иное, но Бог — по существу.

b) Ветхий Алам — должен был утверждать и удерживать 
только себя; он уже был в раю.
Новый Алам — спасает все человечество, ибо в нем мы 
уже находим утвержденного Бога во вне и образец уже 
преодолевшего тьму.

2. Необходимость четкого определения естества Luc. Op.
a) До Нестория — не вполне точно: общение, смешение, 

соединение.
b) Со времени Нестория (V в.) Христородица.

1. Не Бог, но — орудие Божества. Совмещение двух ес- 
теств только временное и внешнее Воплощение — 
обитание Слова в человечестве.

2. Собор 431 г. ефесский осудил Нестория. Всецелое со­
единение Слова Божия с человечеством.

3. Евтихий — увлекся в противоположную сторону: не 
два, а одно естество; человеческое Поглощено боже­
ским и плоть Христова неединосущна нашей.

4. Разбойничий собор 449 г.
Халкиндонский собор 451 г. осудил Евтихия.
Два естества в одну ипостась.
Человеческая природа, исключая греха, единосущна 
нашей и по душе и по телу.
Два естества соединены 
<£συγχυταΓς неслиянно, 
ατρεπτως неизменно, 
нераздельно (Αδιαίρετος) 
неразлучно (αχώριστος)

5. Последователи Евтихия в VII веке признали одну волю 
и одну деятельность.

Шестой собор 680 г. осуждает монофизитов
«Два исповедуем в Нем естественные желания или 
воли и два естественные действия (φυσικός): по две

270



воли исповедуем не противные между собою, а гово­
рим, что человеческая воля покорена в нем была бо­
жественной и всеуправляющей воле Бога».

6. Самое полное изложение — Иоанн Дамаскин. 
«Точное изложение православно-христианской догма­
тики»
[Догматики и Богородичные песни вечерние]

3. Пречудный образ Христа Спасителя является началом и обра­
зом всего нашего спасения.
Спасение:

a) долг и чувств, [две воли, но покоришься свету]
b ) Дух и тело [и в нас обитает Бог]
c) Мы со Христом — одно тело
d) Действует в нас Бог
e) Вера и знание.

1. а) Пантеизм
b) Дуализм
c) Вместо этого —

1. антиномии Бога и мира.
2. Становление мира и Бога.
3. Свет и тьма.

2. Теперь — более подробно об отдельных сторонах мира.
a) Конечность времени и пространства.

1. Современное миропонимание:
a) бескон. дурная, безгр.
b) холод и тьма
c) бессмысленное движение,
d) Смерть и кладбище.

2. Вместо этого —
a) определенность предмета мысли, и
b) определенность предмета мысли во тьме, т.е. 

Конечность мира в пространстве.
c) Но раз отрезки пространства — конечны, то, сле­

довательно, и время для каждого отрезка про­
странства — конечно.

3. Мыслимость конечности — в современной науке. Про­
странство Эйнштейна.
Неодинаковое прохождение света.
Сущность чуда. Явление многим. <Карандаш.>
b) Первозданная сущность — Адам и Ева и грех.

a) Вдунул душу живу в иное: (повторение Бога в ином). 
Две субстанции, но имя одно и образ один.

b) 1. Бог созерцает себя
Адам созерцает и себя и Бога

271



2. Бог безгрешен и Адам безгрешен.
c) Но — это иное: оно утверждено Богом;

чтобы быть действительно по образу Божию, надо и 
утверждать себя самостоятельно, себя как себя.

d) И вот тут грехопадение и Зло в мире,
возможность не грешить и невозможность грешиСгь 
< Карандаш. >

e) Антиномии греха
1. Я творю грех — и чувствую, что кто-то иной, не Я.
2. Я творю важное и нужное, но — оказывается не­

важное и не-сущее (отсюда тоска и стеснение гре­
ха).

3. В отношении к Богу:
a) Я сам творю, против Бога, но
b) и по воле Божией.
И Бог во мне действует, и не Бог.
За. Сладость и скорбь греха.
<Вставка карандашом.>

4. Антиномия закона и благодати.
a) Закон только аля того , кто живет плотью мораль 

и мистика <Карандаш.> и греховной плотью, 
(он — свят).

b ) Но кто умер для плоти, тому закон не нужен, 
хотя он и свят.

Рим. VII, 1-6.
Мораль и мистика.
<Весь левый столбец — ка- 

рандашом>.
1. Обществ, и внешн. 

внутр. и созерц.
2. Долг и обязанность.

Влечение и страсть.
3. Грех — ущерб и неудача.

Грех — скверна и зараза 
духа.

4. Грех — отпадение от Бога.
Грех — ущерб себе и дру­
гим (возмездие) <?>

5. Антиномия спасения.
Рим. VIII, 26-30 (предопределение одних ко спасению)
XI, 6 Если по благодати, то не по делам 
(Вера без дел мертва есть)
с) Учение о спасении (восхождение от греха).

Закон — пока человек жил для 
плоти. Но мы умерли.
7. Но закон вовсе не грех.
12. Закон свят, но мне не нужен.
15. Не я делаю, но грех
VIII, 1 сл. Христос освободил от
закона.

272



1. Общий вывод из предыдущего: Отбросить обычные разделе­
ния: долга и чувственность, потребность.

Я только приведу Пс. 118. <Подчеркнуто карандашом. >
2. Дух и тело — антитеза тоже отбрасывается.
1. Мы в Боге и Бог в нас
I Иоан. II, 24; III, 24;
IV, 12-13, 16;
V, 11-12.
II Иоан. I, 9.
Рим. VIII, 9-11. (Дух оживит вас)
2. Мы со Христом — одно тело 
Римл. XII, 5. I Коринф. VI, 15-19. (901)
17.19.20. (храм Духа) и III, 16.17 (793)
3. Действует в нас Бог Ефес. II, 4-10 (8-10)
I Коринф. XII, 3. 13. 27. (822)
Галат. II, 19-20 (888) (живу не я, но Христос)
3. Вера и знание — антитеза отбрасывается,
Синтез — Любовь и благодатное познание.

(веруй и не понимай, 
понимай и не веруй), 

просить мудрости Иак. I, 5 (657) 
мудрость, чиста, мирна и т.д. — III, 17 (668) 
благодать и мир в познании
II Пет. 1, 2.3.5.6.8-11 (690)
-III, 1 (чистый Смысл) (697) 
до конца III, 18.
преизбыток разумения Ефес. 1, 7.9.17 (902)
Все тщета ради знания. Филиппийц. III, 8.10 (930)
Колос. I, 6.9.10. (936)

Итак:
1. Конечность мира.
2. Бытие первозданного Адама.
3. Грехопадение и его антиномия.
4. Спасение и его антиномии.

1. Бог и мы
2. Долг и влечение
3. Вера и знание

Публикация и комментарий А.А. Тахо-Годи



Письмо к Н.М. Соловьеву

Староконюш. пер. 
д. 5/7, кв. 48

18 Апреля ^  р 
1 Мая

Христос Воскресе!

Многоуважаемый Николай Михайлович,

Пишу Вам несколько десятков строк, желая, во 1-х, поздра­
вить Вас с радостнейшим Христианским Праздником Светлого 
Христова Воскресения и пожелать Вам от воскресшего Христа 
Спасителя — мира, здравия, спасения вечного и мудрой рев­
ности в деле прославления Святейшего имени Господнего; во 2-х, 
пишу с целью поделиться с Вами некоторыми выдержками из 
одной духовной брошюрки, которую я нашел Среди своих раз­
ных духовных книжек; брошюрка эта, автор которой неизвестен, 
издана была в С. Петербурге еще в 1867 г. В ней Имени Божию 
уделено много трогательных возношений... Брошюрка эта оза­
главлена: «Моление Сладчайшему Господу Иисусу при исходе 
души из тела...»

Вот некоторые выдержки:
«Когда плотяное сердце мое, подвигнутое знакомыми гласа- 

ми оплакивающих меня воспомянет связи мира — люблений 
человеческих, тогда, о Иисусе Мой, призри на немощь создания 
Твоего, огради слух мой от звуков, во область мира обращающих; 
изглади из памяти моей преходящее, и повели благому Храните­
лю моему немолчно твердить всесвятое Имя Твое: о, Иисусе 
Сладчайший! Не остави меня...»

«Когда запекшиеся уста мои будут усиливаться произнести 
сладчайшее Имя Твое, о Иисусе мой! Тогда предстани в помощь 
борющемуся со смертию, Заступниче!... Разреши язык, под ру­
кою смерти цепенеющий, дабы в последнее почтил и прославил 
он Имя Твое: Иисусе Сладчайший! Иисусе Сыне Божий, спаси и 
помилуй меня!..»

«Когда последнее содрогание смерти расторгнет узы мои 
земные и разрешит душу из темницы тела моего... водрузи в ней 
светило — Имя Твое Всесвятое, дабы Им и Пречистых Твоих 
Таин причащением дориносима, она радостно востекла вслед 
Тебя, Бога и Спаса моего и Тобою протекла победно мытарства и 
лютые истязания...»

«Если многогрешная душа моя, изгнанница рая, лишится ли­
цезрения Твоего Божественного..., я и в сени смертной не отпу­
щу Тебя от сердца моего, Боже любви моей, Иисусе мой, Госпо­

274



ди, и там буду любить Тебя и там буду поклоняться Божеству 
Твоему, Твое Сладчайшее Имя, Иисусе, непрестанно произносить 
буду, рассекая Им, как молнией тьму сени смертной...»

«О, Господи, Господи! Изрекший благодатными устами Тво­
ими: «просите и дастся вам, веруйте и не бойтеся», се предстою 
Тебя, Господи Иисусе, и в Имени Твоем ублажаю Тя... Ей, услы- 
ши мя, Господи, Именем Твоим Всесвятым умоляющего, яко Ты 
еси Бог наш, и Тебе славу, честь и благодарение воссылаю со 
Безначальным Твоим Отцем и Пресвятым, Благим и Животворя­
щим Твоим Духом, во веки веков. Аминь...»

Не зная адреса Вашего, посылаю сии строки чрез двоюрод­
ного брата моего, прося его вручить Вам это письмо...

Желая Вам с семьей в добром здоровье и духовном утеше­
нии провести Святую Пасхальную Седмицу, — ожидаем Вас в 
начале Фоминой или, выражаясь математически точнее: не позд­
нее среды 28 Апреля/11 Мая.

Уважающий Вас 
Вл. Симанский.



ХРОНИКА И ИНФОРМАЦИЯ

В гостях у «Символа»

В сентябре 1995 г. мне довелось посетить в Медоне, под Па­
рижем, редакцию журнала христианской культуры «Символ» и 
побеседовать с его главным редактором Александром Михай­
ловичем Мосиным.

В России хорошо знают и любят этот журнал, выходящий во 
Франции с 1979 г. с периодичностью два раза в год. Он был соз­
дан А.М. Мосиным совместно с отцами-иезуитами при Париж­
ской Славянской библиотеке. Сама же библиотека возникла еще 
в прошлом веке на основе личного собрания книг о. Ивана Гага­
рина, перешедшего в католичество, и вступившего в орден 
иезуитов. Замечу попутно, что свой 32-ой номер «Символ» спе­
циально посвятил памяти И.С. Гагарина, много сделавшего для 
русской культуры, о чем красноречиво свидетельствуют материа­
лы номера.

Благодаря этому «отступнику» в Медоне на живописной 
теорритории маленького иезуитского монастыря существует 
добрый и гостеприимный уголок русской культуры — Центр 
Святого Георгия, где в церкви восточного обряда о. Андрей и 

-сослужащий ему о. Игорь правят службу по православному чину, 
где в просторных залах библиотеки французы читают русскую 
книгу, где в иконописной мастерской о. Игоря стажируются мо­
лодые художники, приезжающие из России, где в редакционном 
помещении А.М. Мосин сам набирает оригинал-макет очередно­
го номера «Символ».

А.М. Мосин рассказывает мне, что журнал с самого начала 
был задуман как диалог двух традиций — западной и восточной, 
что при этом журнал не занимается прозелитизмом, что сам он, 
главный редактор, был и остается православным. А.М. рассказал 
немного о себе, о том как в 20-летнем возрасте, будучи студен­
том филологического факультета МГУ крестился, начал ездить по 
монастырям, как был за это изгнан из университета, а затем и 
вовсе выдавлен из страны.

Он с любовью и почтением говорит об отцах, с которыми 
делает журнал, — о том, что они были единственные, кто под­
держал их с женой, когда они оказались во Франции, о том, как 
они много работают, как мужественно преодолевают тяготы

276



своей нынешней нелегкой жизни. Самому молодому из них, на­
стоятелю о. Рене Маришалю, 66 лет. А.М. каждого характеризует 
в превосходных тонах, говорит об о. Андрее Стерпене как о 
блистательном методисте преподавания русского как ино­
странного, об о. Франсуа Руло, докторе философии, как о боль­
шом специалисте по славянофилам и Чаадаеву, издателе 
Чаадаева и Соловьева по-французски...

Как правило, именно эти  четверо садятся и обсуждают ма­
териалы каждого очередного номера. С самого начала они стали 
делать тематические номера, и при этом неважно, кто их глав­
ный герой — иезуит Гагарин, православные пустынножители,
о. Павел Флоренский или протестантский теолог П. Тиллих. 
Важно, что все они интересны и нужны русскому культурному 
миру и служат взаимному прояснению позиций. Русская интел­
лигенция благодарна «Символу» за то, что в глухие годы духов­
ного голода они были одними из тех, кто не давал свече погас­
нуть. Сейчас они переживают трудные времена. «Каждый номер 
как последний», — говорит Александр Михайлович, и я киваю: 
знакомая ситуация!

Наталия Скоробогатько

МЕЖДУНАРОДНАЯ НАУЧНАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ 
«РУССКАЯ КУЛЬТУРА 

НА МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫХ 
ПЕРЕКРЕСТКАХ»

Москва, 22 — 24 мая 1995 г.

Российский межвузовский Центр 
по русской философии и культуре

Россия — изначально на перекрестке. Противостояния За­
пада и Востока (евразийская проблематика), с одной стороны, и 
Севера и Юга (путь «из варяг в греки») — с другой, создают си­
туацию, когда множество различных (и даже взаимоисклю­
чающих) влияний оказываются для русской культуры в том или 
ином смысле важными и судьбоносными. В особенности, это

277



относится к межконфессиональной сфере. К тому же нынешнее 
массовое проникновение в Россию нетрадиционных для нее 
конфессий и сект усложняет и без того сложную религиозную 
ситуацию и создает множество трудноразрешимых проблем. По­
этому тема конференции, помимо очевидной общегуманитарной 
значимости, приобрела и злободневную направленность. 
Впрочем, Н.В. Скоробогатько, сопредседатель Оргкомитета*, вы­
разила надежду, что «вопросы сравнительного религиоведения не 
будут в центре». Совсем избежать обсуждения такого рода во­
просов организаторам конференции не удалось, но все же тема­
тика и направленность большинства докладов явно тяготела к 
иному кругу проблем. Так, о. Всеволод Чаплин говорил об опас­
ности со стороны тех, кто в настоящее время стремится сделать 
нашу страну «тоталитарно религиозной в рамках того или иного 
учения». Эта ситуация порождена, по его мнению, огромным 
количеством людей, в религиозном отношении «не определив­
шихся». И единственный выход — религиозное образование, 
просвещение, отказ от прозелитизма и духа конкисты, поиски 
согласия между различными религиозными организациями.

Примерно тот же круг проблем оказался в центре внимания
о. Георгия Кочеткова. В его докладе «Русская культура и право­
славие сегодня» подчеркивалось, что сейчас под подозрение бе­
рется самое главное в русской культуре — вселенская отзыв­
чивость, стремление к свободе, любви, творчеству; появилась 
масса обскурантистских явлений, которые борются со всем этим.
О. Георгий привел слова О.Э. Мандельштама о том, что всякий 
культурный человек ныне христианин и что перефразируя их, 
можно сказать, что в наше время всякий христианин — культур­
ный человек.

«Те русские, которые стремятся в Церковь, чтобы воспроиз­
вести лишь русское, предают православие, — считает о. Георгий. 
Православие — религия «всех народов», стоит заведомо выше 
всего национального. Поэтому попытка превращения правосла­
вия в «национально-русскую религию» есть, в сущности, подра­
жание иудаизму с характерным для него подчинением религиоз­
ного начала — началу этническому».

Кроме того, о. Георгий развивал свою любимую идею об 
«освящении» современного русского языка путем введения его в 
богослужение. В то же время он указал на необходимость

* Другим сопредседателем Оргкомитета конференции был игумен Иоанн Эко- 
номцев. Из-за большой занятости он не смог присутствовать на пленарном засе­
дании и вместо себя прислал Валерия Шленова, обратившегося к участникам с 
приветственным словом от имени о. Иоанна и Отдела религиозного образования 
и катехизации Московского Патриархата, который о. Иоанн возглавляет.

278



изучения и церконославянского языка. По словам о. Георгия, 
Церкви в наше время необходима открытость, которая «пред­
полагает диалог». А  без открытости «теряется не только свобода, 
но и вера».

Всеобщее внимание привлекло выступление на конференции 
известного итальянского культуролога, профессора Витторио 
Страды. Его доклад назывался «Христианство и плюрализм». 
В. Страда указал на очевидное потиворечие между плю­
ралистической ориентацией современной западной цивилизации 
и христианством с его «требованием абсолютности». По мнению 
итальянского слависта, христианский Запад был колыбелью тео­
логического плюрализма, который «преодолел, если не фак­
тически, то в принципе, различие между ортодоксией и ересью», 
поскольку после возникновения протестантизма проти­
вопоставлялись уже не единая Церковь и маргинальные секты, а 
две Церкви (точнее, три, считая Восточную). Поэтому, заявил 
В. Страда, внеи даже антицерковный плюрализм имеет подспуд­
но христианскую основу. Таким образом, считает он, плюрализм 
есть порождение христианства.

К сожалению, итальянский славист не упомянул о языческих 
корнях плюрализма, о том, что как раз именно язычество плюра­
листично по своей сути (достаточно вспомнить Пантеон). По сло­
вам В. Страды, «признание "другого" во всей его автономной 
идентичности для религии — огромная проблема», поскольку 
«каждая религия... опирается на веру в собственную универсаль­
ную истину», поэтому «пока нельзя и думать о чем-то большем, 
чем как о построенном на сотрудничестве сосуществовании 
конфессий и религий перед лицом стоящих перед миром про­
блем».

Выступление историка Церкви Л.Л. Регельсона было посвя­
щено широкому кругу тем. По его словам, Русской Православной 
Церкви угрожает в настоящее время раскол, и любой другой 
Патриарх, кроме нынешнего, «эту ситуацию удержать бы не 
смог». С точки зрения Л. Регельсона, сейчас преобладают две 
крайности: с одной стороны, «реакционная утопия», с другой — 
«безбрежный синкретический модернизм». По мнению до­
кладчика, вопросы, поставленные теософией и антропософией, 
требуют ответа. Докладчик также коснулся важной для право­
славия проблемы соборности. С его точки зрения, собороность 
— это «славянофильская утопия», а хилиастическое учение — 
единственная возможность спасти христианство от «пессимиз­
ма». Л. Регельсон возложил вину за холокост на христиан и за­
явил, что «Новый Завет содержит мощные антисемитские моти­
вы». По его мнению, «Иисус как человек — еврей со специ­

279



фической еврейской ментальностью», и Он «растет вместе с на­
ми... растет и сейчас», продолжая «постигать тайны Троицы». 
Кроме того, докладчик объявил, что «не понимает» тринитарного 
догмата.

Несмотря на целый «букет ересей», который предложил 
участникам конференции Л. Регельсон, нельзя сказать, что это 
выступление было неинтересным. Напротив, оно будоражило 
мысль, заставило взглянуть на общеизвестные истины по-новому 
и вызвало бурную реакцию зала.

Доклад И.В. Лупандина, проректора католического колледжа 
в Москве, «О  стяжании благодати в православной и католи­
ческой традиции» был посвящен «сравнению» католичества и 
православия, а также «обличению» последнего, причем в качест­
ве главной «мишени» докладчик выбрал исихазм.

Вопросы, связанные с проблемой межконфессиональных 
взаимоотношений в прошлом и настоящем, были затронуты в 
докладах А.И. Абрамова, В.Е. Доли (Львов) и И. Захары (Львов).

Известный религиозный публицист А.И. Кырлежев в своем 
выступлении «Православие на Западе и на Востоке» подчеркнул, 
что на Западе есть немало людей, конгениальных православному 
восточному типу, но проблема «западных православных», по его 
словам, — беспочвенность. Они становятся «отщепенцами в 
своей собственной культуре», а в России, считает А. Кырлежев, 
наоборот, «так много почвы, что трудно дышать».

Н.В. Шабуров, руководитель Центра по сравнительному 
изучению мировых религий в РГГУ, выступил с докладом «Рус­
ская Православная Церковь и проблема культуры», в котором 
отметил, что взаимопроникновение религии и культуры не всегда 
идет на пользу обеим. Слова Христа о заботах, сказанные им в 
Нагорной проповеди (Мф. 6, 25-34), которые предпочитают трак­
товать метафизически, следует понимать буквально. Творцы 
культуры действуют прямо противоположно словам Господа об 
уподоблении птицам небесным и лилиям полевым. Православие, 
вероятно, наиболее культурная из христианских конфессий, и 
парадоксальным образом современный православный интегризм 
коренится в его перенасыщенности культурой. «Представляется, 
— заключил докладчик, — что борьба с неообновленчеством, в 
частности, с экспериментами по переводу богослужения на со­
временный русский язык, коренится не в религиозном консерва­
тизме, а в культурном».

Доклад Е.М. Верещагина «"Уединенные собеседования” 
М.Бубера и Г.У. Бальтазара как образец иудео-христианского 
диалога» был одним из самых интересных на конференции. До­
кладчик продемонстрировал глубокое знание предмета и серьез­

280



ный научный подход к теме. Любопытно, что среди зачинателей 
иудео-христианского диалога был назван Кирилл Философ, дис­
кутировавший о Писании и иконах с хазарскими иудеями, кото­
рые присвоили ему звание Мудреца (знатока Торы), хотя и не 
согласились признать Иисуса Богом.

Доклад В.В. Солодовникова «Евангельско-баптистское дви­
жение и его ангажированность и интеграция в русскую куль­
туру» был посвящен обоснованию идеи, согласно которой бап­
тизм отнюдь не чужд русской культуре, что его большой заслу­
гой является евангелизация русской культуры. Докладчик указал 
также на вклад баптизма в формирование трезвеннической куль­
туры русского быта. Он подчеркнул, что «если бы русские люди 
не пили», то «освободился бы потенциал, интеллектуальный и, 
прошу прощения, физический».

Е.Б. Рашковский выступил с докладом «К  осмыслению циви- 
лизационно-культурной специфики России». Вопреки кон­
цепциям и помыслам многих приверженцев цивилизационно­
романтических теорий, исходивших из идеи строгой структурной 
и стилистической выдержанности русской цивилизации 
(Н.Я. Данилевский, К.Н. Леонтьев, евразийцы, Л.Н. Гумилев), 
Россия с допетровских времен несет в своем облике черты не­
коей цивилизационной неопределенности. Россия — не одна из 
нормативно определяемых локальных цивилизаций, пусть даже с 
особыми сверх-локальными притязаниями, но, воистину, некий 
межцивилизационный континентальный океан. Здесь-το и на­
добно искать основы ее содержательного и структурного своеоб­
разия. И такова — как показывает опыт веков — не досадная 
аномалия ее развития, но, скорее, ее парадоксальная — 
«встроенная» — цивилизационная характеристика. Ее необщий 
«аршин», который, тем не менее, требует теоретического к себе 
подхода. Историческая специфика России — безусловный и не­
отступный укор догматизму цивилизационных теорий.

Из доклада В.И. Корнева «Российская цивилизация и ре­
лигия» можно было узнать, что «Логос — это трехмерное про­
странство», а наиболее важные события в истории человечества 
происходят с интервалом в семь веков. Так, Авраам жил в 19 в. 
до н.э., Моисей — в 13 в. до н.э., Будда — в 7 в. до н.э., а Христос 
— в нулевом. Жаль только, что докладчик не уточнил, когда 
именно приходил Христос: в нулевом веке до н.э. или после.

А.В. Журавский выступил с докладом «Образ ислама в хрис­
тианской традиции», а М.Ю. Рощин — с докладом «Старо­
обрядчество и его значение для современной русской культуры».

На этом пленарное заседание закончилось, и участники 
конференции разделились на секции: первая — «Русская культу­

281



ра и мировые религии» (руководитель Л.В. Поляков); вторая — 
«Русская культура и православие» (руководитель А.Т. Казарян); 
третья — «Тема латинства и католицизма в русской философии» 
(руководитель ВJL Никитин). Автору этих строк удалось побы­
вать лишь на заседаниях второй секции и на одном заседании 
третьей (в последний день работы конференции произошло объ­
единение православной и католической секций).

В.А. Капитончук в своем докладе «Православное цельное 
знание и современные проблемы России» попытался свести все 
проблемы нашей страны и всего мира к тринитарной проблема­
тике.

Е.М. Целма (Рига) выступила с докладом «Теургическое бес­
покойство русской философии (конец XIX — I пол. XX века)». 
По ее мнению, общение с Богом возможно, но не через смире­
ние и страх, а лишь через обретение человеком «активной» веры. 
Однако, по словам докладчицы, не всегда удается отделить 
«положительную свободу от отрицательной», и в этом опасность 
такого пути.

Доклад М.С. Киселевой (Москва) «Освоение смерти в право­
славной культуре Древней Руси» был посвящен первым русским 
святым — Борису и Глебу. Они, по словам докладчицы, проде­
монстрировали новый христианский способ понимания смерти. 
Если в русском язычестве жизнь и смерть резко противопостав­
лялись, то подвиг свв. Бориса и Глеба утверждал христианское 
учение о вечной жизни не теоретически, а практически, дей­
ственно.

В докладе И.Ю. Данилова (СПб.) «Онтологические основа­
ния поэтики Достоевского и антиправославие» была сделана по­
пытка радикального пересмотра классической концепции 
М.М. Бахтина, которая, с точки зрения докладчика, «философски 
абсолютно неубедительна». Этот доклад вызвал резкие возраже­
ния присутствующих.

Большой интерес вызвал доклад Т.В. Шитцовой (Минск) 
«Достоевский и Киркегор», в котором достаточно убедительно 
были показаны сходства и отличия двух великих мыслителей XIX
в. как в контексте экзистенциальной проблематики, так и в их 
отношении к Богу и Церкви.

Различным аспектам межконфессиональных отношений по­
святили свои доклады А.В. Фомин (Клайпеда), В.В. Назинцев 
(Воронеж), В.И. Коломийцев (Москва) и Ф. Фельдман (Ганно­
вер). Последний, к сожалению, не смог присутствовать на кон­

282



ференции лично, поэтому его доклад был зачитан в отсутствии 
автора*.

В целом же данную конференцию нельзя не признать удач­
ной. Хочется надеяться на то, что она приблизила нас к понима­
нию России и феномена русской культуры, к осмыслению меж- 
конфессионального перекрестка как креста, который мы долж­
ны, — мы обязаны — нести.

П.Е. Спиваковский

Феликс Фельдман

ТЕМА СТАРООБРЯДЧЕСТВА 
В НЕМЕЦКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ

1. Есть сторона существования и творческой деятельности 
старообрядчества, которая не была философски достаточно 
осознана и, тем более, исследована даже на его родине. Это — 
сохранение им культурных матриц древней Руси, парадигмы 
древнерусского духовного бытия. Причина: крутые политические 
судьбы России дооктябрьской и идеологическая диктатура но­
менклатурного социализма в России послеоктябрьской.

2. На Западе, в Германии этих препятствий для объективного 
изучения старообрядчества не было. Тем не менее, возможность 
исследования глубинных истоков чужой духовности сомнительна 
вообще, а, в частности, когда эта глубина остается под спудом 
для самой отечественной учености — нет никакой возможности 
следовать хотя бы пути этой учености. Поэтому тема старооб­
рядчества в немецких публикациях носит описательный харак­
тер: более удачный в историко-богословском и менее удачный в 
философско-религиоведческом отношениях. На последний аспект 
стоит обратить внимание. И именно: на трудности понятийного 
определения старообрядчества, неполноту представлений о его 
современной структуре и конфессиональной дифференциации в

' Поскольку'тезисы г-на Ф. Фельдмана кажутся нам интересными, мы приво­
дим их сразу после данного обзора, а с тезисами докладов остальных участников 
конференции можно познакомиться в сборнике материалов конференции 
«Русская культура, на межконфессиональных перекрестках», выпущенном под 
тем же названием Российским межвузовским Центром по русской философии и 
культуре, (М, 1995). — (Прим. ред.).

283



составе русского православия, информационную устарелость 
материала. Удобней всего показать это на примере энциклопе­
дической и справочной литературы, в которой обобщены имею­
щиеся в наличии публикации и генерализованы точки зрения на 
предмет*.

2.1. В немецких справочных источниках, за исключением од­
ного издания (13, с. 465) в качестве основного понятия в словни­
ках представлен не термин старообрядчество, а — раскольники. 
В некоторых изданиях (8; 15; 17) оно вообще не представлено. 
Порой отсутствует даже термин раскольники (11; 16). Или же 
понятийный акцент перенесен на термин раскольники и даже — 
русские секты (1; 5; 6; 12; 14). В результате Welte's Kirchenlexikon 
без обиняков относит старообрядцев к еретикам (17, с. 772), а 
Duden — к сектантам (2, 615). Между тем как сами старообрядцы 
ни еретиками, ни сектантами себя не считают. К тому же с 1971
г. они не являются раскольниками даже в глазах Русской Право­
славной Церкви.

2.2. Проблему составляет в немецкой литературе также от­
личие старообрядчества от православных сект русского проис­
хождения, как и в целом — отличие от сектантства. Правда, с 
такой же проблемой встречаемся и во французской литературе 
(4, с. 127-134). Формально, но не по существу некоторые издания 
именуют старообрядцев церковью (15 с. 498; 3, с. 272). Однако 
даже специальное издание Й. Грюндлера не делает никакого раз­

• Ссылки в тезисах на номера следующих в алфавитном порядке изданий: I. 
Brockhaus Enzyklopädie (24 Bd.), 18 Auflage, Mannheim, Bd.8; 2. Der Duden in 10 
Bänden, Bd. 5. Fremdwörterbuch, Mannheim (Dudenverlag) 1974; 3. Deutsches 
Wörterbuch (von Jacob und Wilchelm Grimm), Nachdr., München (Deutscher 
Taschenbuch Verlag) 1991, Bd.l; 4. Dictionalre de spiritualité, Paris (Beauchesne) 
1988, Tome XIII; 5. Die Religion in der Geschichte und Gegenwart, 2 Auflage, 
Tübingen (J.C.B. Mohr) 1930, Bd.l und 6. 3 Auflage, Kurt Galling (Hrsg.), Bd.l 
(1957); 7. Encidopedia cattolica, X. Citta del Vaticano (1953); 8. Evangelisches 
Kirchenlexikon (Internationale theologische Enzyklopädie), Göttingen (Vandenboeck 
und Ruprecht) 1986; 9. Handbuch der Kirchengeschichte.— Hubert Jedin (Hrsg.), 
Freiburg. Basel. Wien. (Herder) 1970, Bd. 5; 10. Johannes Gründler. Lexikon der 
christlichen Kirchen und Sekten, Wien. Freiburg. Basel. (Herder) 1961, 2 Bd.; 11. 
Lexikon der Religionen: begr. von Franz König. Waldenfels, Hans (Hrsg.), 2 Auflage, 
Freiburg im Breslau (Herder) 1988; 12. Lexikon für Theologie und Kirche von Iosef 
Höfer und Karl Rahner, 2 Auflage, Freiburg (Herder) 1957, Bd. 1; 13. Lexikon für 
Theologie und Kirche von Michael Buchberger und Walter Kasper (Hrsg.), 3 Auflage, 
Freiburg im Breslau (Verlag Herder) Bd. 1, 1993; 14. Lexikon für Theologie und 
Kirche, zweite, neubearbeitete Auflage, Bd. 1 (1930); 15. Meyers enzyklopädisches 
Lexikon (25 Bd.), Mannheim (Lexikonverlag) 1971; 10. Oswald Eggenberger. Die 
Kirchen, Sondergnippen und religiösen Vereinigungen (ein Handbuch), 5 Auflage, 
Zürich Theologischer Verlag) 1990; 17. Welzer und Welte's Kirchenlexikon, 2 Auflage 
(1897), Bd. 10.

284



личия между понятиями старообрядческая церковь и православ­
ные секты (10. т. 1, с. 76; т. 2, с. 1030-1032).

2.3. В немецких справочных изданиях, как правило, выде­
ляют две основные структуры старообрядчества: поповцев и бес­
поповцев. Термин беглопоповцы порой упоминается, но лишь в 
историческом аспекте. Теоретически же он остается неисполь- 
зован. В этом же отношении остаются неиспользованными такие 
понятия как согласие и толк. (Опираясь на латиноитальянскую 
терминологическую основу (7, с. 535), к примеру, автор ввел в 
научный оборот твердые немецкие эквиваленты: толк — 
interpretatione — Auslegung и согласие — concordia — 
Übereinstimmung. Но без соответствующей основы возникают 
почти непреодолимые трудности. Например: перемазанцы — 
Umgesalbte). Все это создает трудности не только при структури­
ровании старообрядчества, но и при терминологическом обозна­
чении различных течений в нем, что, в свою очередь, влечет за 
собой разнобой циркулирующих в обращении наименований.

2.4. Недоступность или просто отсутствие оригинальных и 
других литературных источников, слабость живых научных кон­
тактов в области религиоведения, философии и т.д. приводит к 
воспроизводству в немецкой литературе излишне устарелого 
материала. Немало места отводится в ней течениям и группам 
(например, имяславцы, воздыханцы, аввакумовцы, кадильники, 
молчальники, немоляхи, потемщики, подрешетники и пр.), кото­
рые или совсем исчезли с арены религиозной жизни старооб­
рядчества, или играют в ней совсем незначительную роль. С дру­
гой стороны, не представлены многие выжившие группы или 
новообразования.

3. Старообрядчество, в том числе и для Запада, — не экзо­
тическая тема. Этот феномен стойкости, верности древнейшей 
традиции, совмещенный с умением по-своему вписаться в совре­
менность, показывает кое-что и весьма значительное для осмыс­
ления тупиков и суррогатов современной цивилизации (отвлечен­
ный рационализм, неконтролируемые технократизация и секуля­
ризация и т.д.). Разумеется, не исследование старообрядчества — 
панацея от надвигающегося на человечество очередного и, по 
видимости, наиболее тяжелого кризиса, в котором «советский» 
образец лишь его наиболее грубая и видимая составная часть. Но 
и эта тема символична. Она показывает, что в определенном, 
казалось бы, сугубо национальном феномене «зашифрована» и 
проблема общечеловеческого значения.

285



Книги, присланные в редакцию

1. Янис Павловский (о. Андрей, францисканец-капуцин). Свя­
той Франциск Ассизский. — Рига, 1993. — 188 с.

2. В.В. Сербиненко. История русской философии XI-XIX вв. 
Курс лекций. — М., Изд-во РОУ. 1993. — 148 с. Тираж: 3000 экз.

3. С.Н. Булгаков. У стен Херсониса. Подготовка текста и 
вступ. статья А.М. Мосина. — СПб.: Дорваль, Лига, Гарт, 1993. — 
160 с. Тираж: 10 тыс. экз.

4. Русский космизм: Антология философской мысли. Сост.:
С.Г. Семенова, А.Г. Гачева; Вступ. ст. С.Г. Семеновой. — М.: Пе- 
дагогика-Пресс, 1993. — 368 с. Тираж 50 тыс. экз. — (В анто­
логию включены работы: А.В. Сухово-Кобылина, Н.Ф. Федорова,
H.A. Умова, В.И. Вернадского, А.Л. Чижевского, B.C. Соловьева, 
П.А. Флоренского, С.Н. Булгакова и др.).

5. Оливье Клеман. Истоки. Богословие отцов Древней Церк­
ви. Тексты и комментарии. Пер. с фр. Г.В. Вдовиной под редак­
цией А.И. Кырлежева. Предисловие Н. Лосского. — М., Центр по 
изучению религий. Изд. предприятие «Путь», 1994. — 383 с. Ти­
раж: 8000 экз.

6. Бонхёффер Д. Сопротивление и покорность. Пер. с нем.
А.Б. Григорьева. Предисловие Е.В. Барабанова. М.: Издательсткая 
группа «Прогресс». — Из серии: Библиотека журнала «Путь». 
1994. — 344 с. Тираж: 7000 экз.

7. А.А. Кара-Мурза, Л.В. Поляков. Реформатор. Русские о 
Петре I. Опыт аналитической антологии. — Иваново.: Издат. 
фирма «Фора». — 320 с. Тираж: 25 000 экз. Книга — первая 
часть проекта авторов «Сотворение России. Лабиринты нацио­
нального самосознания».

8. Схематическая история христианства. Учебный плакат с 
пояснительным текстом. Автор: В.А. Алымов. Художник: 
Е.В. Маркова. — СПб.: Изд-во Высшей религиозно-философской 
школы, 1994. Тираж: 5000 экз.

9. Янис Павловский (о. Андрей, францисканец-капуцин, ли­
ценциат богословских наук). Святой Франциск Ассизский. Ре-

286



зекне. Изд-во Латгальского Культурного центра, 1994. — 411 с. 
Тираж: 10 тыс. экз.

10. Аржанухин С.В., Емельянов Б.В., Холстинин Р.Н. Очерки 
русской философии XVIII-XX вв. — Екатеринбург : Изд-во Урал, 
гос. юридич. акад., 1994. — 139 с. Тираж: 1000 экз.

11. А.И. Бродский. Михаил Тареев. Из серии: Мыслители 
прошлого. — СПб.: Изд-во C-Петербургского университета. 1994. 
— 80 с. Тираж: 440 экз. Книга является первым исследованием 
творчества этого оригинального русского философа и богослова.

12. Пишун В.К., Пишун С.В. «Религия жизни» В. Розанова. — 
Владивосток : Изд-во Дальневост. ун-та, 1994. — 208 с. Тираж: 
1000 экз.

13. В. Котельников. Православная апологетика и русская ли­
тература. (На пути к Оптиной). — СПб.: Изд-во «Призма-15», 
1994. -  207 с.

14. Владимир Кантор. В поисках личности: Опыт русской 
классики. — М., Московский философский фонд. 1994. Из Серии 
«Россия и Запад». — 241 с. Тираж: 3000 экз.

Обращаясь к метафизике нашей истории, автор находит в 
русской литературе и философии прошлого века важнейшие 
алгоритмы русской культуры, выявляемые в трех пластах мате­
риала: литературном («обломовщина», «карамазовщина»), фило­
софском (Чаадаев, Кавелин, Герцен) и историко-биографическом 
(Карамзин, Пушкин, Гоголь...).

15. Короткая Т.П. В поисках новой реальности. Религиозная 
философия в России конца XIX — начала XX вв. Под ред. 
Ю.А. Гусева. — Минск: Навука i тэхшка, 1994. — 190 с. Тираж: 
850 экз.

16. Интеллигенция в российском обществе и университете: 
идеалы, мифы, переоценки. Краткий библиогр. указатель. 
// Составители: Б.Н. Пойзнер, Э.В. Сосновская, Т.А. Сухова.
Науч. редактор и автор вступительной статьи — Б.Н. Пойзнер. — 
Томск : изд-во Том. гос. ун-та, 1994. — 97 с.

Указатель содержит более 480 названий произведений, впер­
вые опубликованных либо перепечатанных в 1988-1994 г., а так­
же книг 1968-1991 гг. из фонда «Елена», переданного правоза­
щитницей Е.Н. Санниковой в Научную библиотеку ТГУ.

287



Литература сгруппирована по 18 тематическим разделам, 
часть ее аннотирована. Имеется именной указатель.

17. Б.В. Емельянов, М.Б. Хомяков. Николай Федоров и его 
«Философия общего дела»: Философская библиотека учителя. 
Вып. 3. — Псков, 1994. — 99 с. Тираж: 5000 экз.

18. В.И. Холодный. Идея соборности и славянофильство. 
Проблема соборной феноменологии. — М.: Изд-во «Коффи», 
1994. — 115 с. Тираж: 5000 экз.

Издание осуществлено за счет средств автора.

19. Кант и философия в России. — М.: Наука, 1994. — 271 с. 
Тираж: 2800.

Написанная колективом авторов, среди которых—
A.И. Абрамов, Т.Б. Длугач, В.Ф. Пустарнаков, З.В. Смирнова и 
др., — книга представляет собой первую в отечественной лите­
ратуре попытку систематизированного исследования влияния 
кантовских идей на русскую философскую мысль. Книга снаб­
жена наиболее полной и уточненной библиографией 
отечественной кантианы (1803-1918 гг.).

20. В.В. Розанов. Иная земля, иное небо... Полное собрание 
путевых очерков 1899-1913 гг. // Сост., комментарии и указ.
B.Г. Сукача. — М.: Танаис, 1994. — 737 с. Тираж: 10 тыс. экз.

21. О Боге, человеке и мире: из откровений святых отцов, 
старцев, учителей, наставников и духовных писателей Право­
славной Церкви. Серия: Открытое Православие. — М.: Изд-во 
"Путь”, 1995. — 51 с. Тираж: 2000 экз.

22. Russian Studies in Philosophy. Журнал переводов. Гл. ред. 
Джеймс Скэнлан. Нью-Йорк.

1. Spring 1995/vol. 33, № 4. Содержание: переводы статей: 
Н.А. Косолапова («Объединительная философия для России»), 
Игоря Сидорова («Философия Павла Флоренского и будущее 
русской культуры»), С.В. Мосоловой («Софиология»), А. Суворо­
ва («Не "человеческий фактор”, но личность»), Р.И. Соколовой 
(«Общечеловеческие ценности»),

2. Summer 1995/vol, 34, № 1. Номер посвящен космизму и 
оккультизму в современной российской философии. В англий­
ском переводе из российских журналов перепечатаны статьи: 
В.П. Казначеева, Г.П. Аксенова, Н.К. Гаврюшина, В.П. Филатова, 
И.А. Бесковой и Б.И. Пружинина.

288



23. Б.В. Емельянов. Этюды о русской философии. Екатерин­
бург: Иэд-во УрГУ, 1995. — 264 с. Тираж: 300 экз.

Книга издана на средства автора.

24. Б.В. Емельянов, А.И. Новиков. Русская философия сереб­
ряного века. Курс лекций. — Екатеринбург: Изд-во УрГУ, 1995. 
— 284 с. Тираж: 1000 экз.

25. Шлет в Сибири: ссылка и гибель. // Сост. М.К. Полива­
нов, Н.В. Серебренников, М.Г. Шторх; Под ред. Н.В. Серебрен­
никова. — Томск: Изд-во «Водолей», 1995. — 336 с. Тираж: 1500 
экз.

В книгу включены: очерк М.К. Поливанова «Жизнь и труды 
Г.Г. Шпета»; баллада А. Теннисона «Энох Арден» в пер. 
Г.Г. Шпета; воспоминания дочери философа (Марины Густавов­
ны Шторх) «В Сибирь и из Сибири»; сибирские письма Шпета, 
документы и др. материалы.

Книга богато снабжена иллюстративным материалом. При­
обрести книгу можно в редакции ж-ла «Начала». Тел.: 955-08-54.

Редакция благодарит всех приславших книги и будет рада и 
в дальнейшем информировать читателей о выходе в свет новой 
литературы.

СОДЕРЖАНИЕ 
вышедших номеров журнала «Начала»

№ 1/91

ОБРАЩЕНИЕ К ЧИТАТЕЛЮ
Новое издание — для Вас!

ГОСТИ РЕДАКЦИИ
У нас в гостях Юрий МАМЛЕЕВ

ФИЛОСОФСКАЯ ЭССЕИСТИКА
Владимир НАЗАРОВ. Этика магов (Этюд о неогуманизме) 
Александр ВАСИЛЬЕВ. Учение индейских магов К. Кастанеды 
и традиции христианского гуманизма

289



ИЗ ИСТОРИИ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ФИЛОСОФСКОЙ м ы сли
О В.В. Розанове. Интервью с Виктором СУКАЧОМ 
В.В. РОЗАНОВ. М.П. Соловьев и К.П. Победоносцев 
о бюрократии
В.В. РОЗАНОВ. Одна из замечательных идей Ф.М. Достоевского 

НОВОЕ ИМЯ
Дмитрий ГАЛКОВСКИЙ. Бесконечный тупик (отрывок из книги) 

КРИТИКА И БИБЛИОГРАФИЯ
Юрий СУХАРЕВ. Философская литература русского зарубежья 
Любовь МОТОРИНА. Рецензия на книгу А.П. Дуброва и
В.Н. Пупкина «Парапсихология и современное естествознание» 
Владимир МЕТЛОВ. Коротко о книгах 
ФИЛОСОФСКОЕ ОБЩЕСТВО СССР ИНФОРМИРУЕТ 
Наши авторы

№ 2/91

Номер не выходил. Вместо него вышел следующий, третий, но­
мер.

№ 3/91

Николай ГАВРЮШИН. Философия и богословие 
Валентин НИКИТИН. Н.Ф. Федоров и Православие

П УБ Л И К А Ц И И
Сергей ХОРУЖИЙ. Россия, Евразия и отец Георгий Флоровский 
(Предисловие к публикации)
Георгий ФЛОРОВСКИЙ. Вечное и преходящее в учении русских 
славянофилов (Из Пражского Архива)
Александр КАЗАРЯН. С.Л. Франк о нигилизме и революции 
(Предисловие к публикации)
Семен ФРАНК. Религиозно-исторический смысл русской револю­
ции

КРИТИКА И БИБЛИОГРАФИЯ
Ирина ПОСНОВА. Издательство «Жизнь с Богом» 
Каталог-библиография издательства «Жизнь с Богом» 
(Материалы к публикации подготовил С.А. Гуськов)

№ 1/92

М.К. ПОЛИВАНОВ. Очерк биографии Г.Г. Шпета

290



М. ВЕНДИТТИ, Л.В. ФЕДОРОВА. В поисках точного смысла 
(Предисловие к публикации)
Г.Г. ШПЕТ. Работа по философии
Г.Г. ШПЕТ. Шпет (Статья для энциклопедического словаря 
«Гранат»)
А.А. МИТЮШИН. О том, как «делается» история русской фило­
софии (Комментарий к статье «Шпет»)
Г.Г. ШПЕТ. Письма из ссылки (Публикация М.Г. Шторх, преди­
словие к публикации М.К. Поливанова)
М.Г. ШТОРХ. Немного прошлого
Письма к Г.Г. Шпету: Андрей Белый, H.H. Лузин, Д. Заславский, 
Ф.Ф. Бережков, Л.П. Гроссман (Публикация М.Г. Шторх)
Об «Эстетических фрагментах» Г.Г. Шпета (Публикация работы 
неизвестного автора. Предисловие М.К. Поливанова)

БИБЛИОГРАФИЯ И ИНФОРМАЦИЯ
А.А. МИТЮШИН. Библиография печатных трудов Г.Г. Шпета 
ИЛ. БЕЛЕНЬКИЙ. Из литературы о Г.Г. Шпете 
М. ВЕНДИТТИ. Об изучении творчества Г.Г. Шпета в странах 
Западной Европы и Америки 
Первые Шпетовские чтения

№ 2/92

Сергей ХОРУЖИЙ. Исихазм, Богочеловечество, ноогенез и не­
много о нашем обществе
Кандида ГИДИНИ. Особенности герменевтики Г.Г. Шпета

ПАМЯТИ КОНСТАНТИНА НИКОЛАЕВИЧА ЛЕОНТЬЕВА
Константин ЛЕОНТЬЕВ. Отшельничество, монастырь и мир. Их 
сущность и взаимная связь. (Четыре письма с Афона)
К. Леонтьев о Владимире Соловьеве и эстетике жизни (По двум 
письмам)
Алексей КОЗЫРЕВ. Владимир Соловьев и Константин Леонтьев: 
диалог в поисках «Русской звезды»
Письма К.Н. Леонтьева к кн. Д.Н. Цертелеву 
Владимир КОНСТАНТИНОВ. К истории одной полемики 
(К.Н. Леонтьев и B.C. Соловьев о проблемах христианской эсха­
тологии)
Василий РОЗАНОВ. Константин Леонтьев и его «попечители» 

КРИТИКА И БИБЛИОГРАФИЯ
Юрий СУХАРЕВ. Библиографические указатели по философии

291



№ 3/92

ПУБЛИКАЦИИ
A.Н. НИКОЛЮКИН. Неизданная книга В.В. Розанова 
(Вступительная статья)
B.В. РОЗАНОВ. Мимолетное. 1915 год (Публикуется впервые. 
Текст подготовлен А.Н. Николюкиным)

ИЗ НЕОПУБЛИКОВАННЫХ ПИСЕМ В.В. РОЗАНОВА
Н.П. БАРСУКОВУ (Публикация В.Г. Сукача)
A. С. ГЛИНКЕ (Публикация В.Г. Сукача)

ВОСПОМИНАНИЯ О В.В. РОЗАНОВЕ
C.Н. ДУРЫЛИН. В.В. Розанов (Публикация В.А. Десятникова) 

ИССЛЕДОВАНИЯ
B.В. БИБИХИН. К метафизике Другого
A.A. ГРЯКАЛОВ. Образ человека в философии В.В. Розанова 

ПЕРЕВОДЫ
О.А. КАЗНИНА. В.В. Розанов глазами Д.Г. Лоуренса 
Д.Г. ЛОУРЕНС. «Уединенное» В.В. Розанова 
Д.Г. ЛОУРЕНС. «Опавшие листья» В.В. Розанова

ХРОНИКА И БИБЛИОГРАФИЯ
И.Л. БЕЛЕНЬКИЙ, И.Е. СЕРЕБРЯНАЯ. Из библиографии
B.В. Розанова.
М.А. МАСЛИН. Возрождение Розановского общества

№ 4/92

«...Если Россия будет спасена, то только через евразийство». Ин­
тервью с Л.Н. ГУМИЛЕВЫМ

МАТЕРИАЛЫ И ИССЛЕДОВАНИЯ
С С ХОРУЖИЙ. Русь — новая Александрия: страница из 
предыстории евразийской идеи (Предисловие к публикации)
А НЕМОВ (А.К. ТОПОРКОВ). Идея славянского возрождения
А.В. СОБОЛЕВ. Своя своих не познаша. Евразийство:
Л.П. Карсавин и другие (Конспект исследования)
И.А. ИЛЬИН Самобытность или оригинальничанье? (Публикация
A.А. Королькова)
B.Э. СЕЗЕМАН. Основы славянофильства (Вступление и публика­
ция И.А. Савкина)

292



Г.В. ФЛОРОВСКИЙ. Окамененное бесчувствие (Публикация
B.В. Козловского)
О.А. КАЗНИНА. Д.П. Святополк-Мирский и евразийское движе­
ние

ПЕРЕВОДЫ
О. БОСС. Учение евразийцев (глава из книги) (Перевод 
H.A. Никоновой и А.А. Троянова)

КРИТИКА И БИБЛИОГРАФИЯ
А.А. ТРОЯНОВ. Изучение евразийства в современной зарубежной 
литературе (Краткий обзор)
А.А. ТРОЯНОВ, Р.И. ВИЛЬДАНОВА. Библиография евразийства

№ 1/93

C.Г. СЕМЕНОВА. Учение Н.Ф. Федорова о воскрешении 

ПУБЛИКАЦИИ
Н.Ф. ФЕДОРОВ. Из материалов к третьему тому «Философии 
общего дела» (Публикация и примечания А.Г. Гачевой)
П.И. НОВГОРОДЦЕВ. Анализ главнейших теорий бессмертия 
(Публикация В.А. Волкова и М.В. Куликовой)

ИССЛЕДОВАНИЯ
A.Г. ГАЧЕВА. А.К. Горский, Н.А. Сетницкий — последователи 
Н.Ф. Федорова
B.В. БИБИХИН. Возвращение отцов 

ПЕРЕВОДЫ
М. ХАГЕМЕЙСТЕР. Европейская эмиграция (Глава из книги 
«Николай Федоров». Перевод с немецкого В.В. Козловского и
A.Т. Казаряна)

НОВЫЕ МАТЕРИАЛЫ К БИОГРАФИИ Н.Ф. ФЕДОРОВА
B.C. БОРИСОВ. Уход Н.Ф. Федорова из Румянцевской библиотеки

ХРОНИКА И БИБЛИОГРАФИЯ
Избранная библиография Н.Ф. Федорова 
Федоровские чтения
Об открытии музея-читальни Н.Ф. Федорова

№ 2/93

К 100-ЛЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ А.Ф. ЛОСЕВА

293



В. П. ТРОИЦКИЙ. Виртуоз мысли

ИЗ НЕОПУБЛИКОВАННЫХ РАБОТ А.Ф. ЛОСЕВА
А.Ф. ЛОСЕВ. Строение художественного мироощущения
А.Ф. ЛОСЕВ. Самое само
А.Ф. ЛОСЕВ. От социально-исторического утопизма к апокалип- 
тике

МАТЕРИАЛЫ К БИОГРАФИИ А.Ф. ЛОСЕВА
A.A. ТАХО-ГОДИ. О В.М. Лосевой
B.М. ЛОСЕВА. Предисловие к книге А.Ф. Лосева 
«Диалектические основы математики»
В.В. БИБИХИН. Из рассказов А.Ф. Лосева
Письма А.Ф. Лосева к В.М. Лосевой
Переписка А.Ф. Лосева с В.И. Микшем и В.Я. Микш

ИССЛЕДОВАНИЯ
М.М. ГАМАЮНОВ. «Крейслериана» профессора А.Ф. Лосева. 
(Эскиз)

БИБЛИОГРАФИЯ И ИНФОРМАЦИЯ
Список печатных трудов А.Ф. Лосева (1989 — 1993)
(Материал подготовлен А.А. Тахо-Годи)
Об изданиях, подготавливаемых к 100-летию А.Ф. Лосева 
(Информация Л.А. Гоготишвили)
О конференциях, посвященных А.Ф. Лосеву (Информация
А.А. Тахо-Годи)

№ 3/93

Интервью с профессором Джорджем КЛАЙНОМ 

ПУБЛИКАЦИИ
Н.Ф. ФЕДОРОВ: Из материалов к третьему тому «Философии 
общего дела» (Публикация А.Г. Гачевой)
Из писем Густава Шпета к Наталии Гучковой (Публикация 
М.Г. Шторх и Е.В. Пастернак)
Письмо А.Ф. Лосева к Г.Г. Шпету (Публикация М.Г. Шторх)
А.А. УХТОМСКИЙ: Материалы из архива (Публикация 
Л.В. Соколовой)
A.C. АТМАНСКИХ. Русские люди с нерусскими фамилиями 
(Предисловие к публикации)
Н.Я. ГРОТ. Философия как ветвь искусства

294



ИССЛЕДОВАНИЯ
О.М. НОГОВИЦЫН. Метафизика в поэтике Ф. Достоевского 
Т.В. РЕЗВЫХ. С.Л. Франк и Э. Гуссерль: от мышления к бытию

ФИЛОСОФИЯ И БОГОСЛОВИЕ В УЧЕБНЫХ ЗАВЕДЕНИЯХ 
ДОРЕВОЛЮЦИОННОЙ РОССИИ
М.В. КАШУБА. Философское наследие Киево-Могилянской ака­
демии
И.С. ЗАХАРА. Рационализация богословской мысли в России 
конца XVII — начала XVIII века 
O.A. ПЕЧУРИНА. Философия в духовных академиях
В.А. БАЖАНОВ. К истории философии и логики в учебных заве­
дениях дореволюционной Казани

МАТЕРИАЛЫ К БИОГРАФИИ
В.Ф. ЭРН: новые документы и материалы (Публикация
B.А. Волкова и М.В. Куликовой)
И.А. ИЛЬИН: архивные находки (Публикация В.А. Волкова и 
М.В. Куликовой)
К биографии В.В. ЗЕНЬКОВСКОГО (Публикация Ю.Н. Сухарева)

№4/93

ИЗ БОГОСЛОВСКОГО НАСЛЕДИЯ ОТЦА ПАВЛА 
ФЛОРЕНСКОГО
Священник ПАВЕЛ ФЛОРЕНСКИЙ. Отзыв о сочинении
А. Туберовского «Воскресение Христово. Опыт православно­
мистической идеологии догмата».
Сергиев Посад, 1916 (Публикация игумена Андроника 
(А.С. Трубачева))
К истории одного диспута в Московской Духовной Академии. 
(Послесловие к публикации А.Т. Казаряна)

ПИСЬМА
Письма Сергея Николаевича Булгакова
о. Павлу Флоренскому (1918 г). (Публикация и предисловие
C.М. Половинкина)
Переписка Николая Александровича Бердяева 
с о. Павлом Флоренским. (Публикация игумена Андроника 
(А.С. Трубачева) и С.Л. Кравца)

ИССЛЕДОВАНИЯ
С.С. ХОРУЖИЙ. Миросозерцание Флоренского. (Из книги)

295



С.М. ПОЛОВИНКИН. Московская Духовная Академия от Февраля 
к Октябрю 1917 года

ПЕРЕВОДЫ
М. ХАГЕМЕЙСТЕР. Павел Флоренский и его работа 
«Мнимости в геометрии». (Перевод с немецкого А.Т. Казаряна)

БИБЛИОГРАФИЯ И ИНФОРМАЦИЯ
М. ХАГЕМЕЙСТЕР. Публикация трудов П.А. Флоренского 
в 1985— 1991 гг. (Материалы к библиографии).
(Текст подготовлен Л.Е. Моториной. Перевод с немецкого
А.Т. Казаряна)
Центр изучения, охраны и реставрации наследия священника 
Павла Флоренского

№1/94

ИЗ НЕИЗДАННЫХ РАБОТ А.Ф. ЛОСЕВА
А.Ф. ЛОСЕВ. Абсолютная диалектика =  абсолютная 
мифология (Подготовка текста, публикация 
и комментарий АЛ. Тахо-Годи)

МАТЕРИАЛЫ К БИОГРАФИИ А.Ф. ЛОСЕВА
АЛ. ТАХО-ГОДИ. А.Ф. Лосев и Г.И. Челпанов
А.Ф. ЛОСЕВ. Типы моей памяти (Публикация АЛ. Тахо-Годи)
A.Ф. ЛОСЕВ. Переписка в комнате (Публикация АЛ. Тахо-Годи. 
Послёсловие к публикации ЕЛ. Тахо-Годи)

ИССЛЕДОВАНИЯ
Архимандрит ЕВФИМИЙ. Relatio Religiae (Биографическая 
справка АЛ. Тахо-Годи)
С. С. ХОРУЖИЙ. Идея всеединства от Гераклита до Лосева
B.В. АСМУС. Триадология Лосева и патристика: предварительные 
заметки
Л Л  ГОГОТИШВИЛИ. Лосев, исихазм и платонизм 
М.М. ГАМАЮНОВ. Некоторые ницшеанские мотивы 
в «музыкальном мифе» А.Ф. Лосева.
И.Н. ФРИДМАН. Эстетика. Катартика. Теургия. «Теургический 
проект» в философии искусства Вл. Соловьева — Вяч. Иванова 
— А.Ф. Лосева
В.В. БИБИХИН. Символ и другое

ИНФОРМАЦИЯ И БИБЛИОГРАФИЯ
Сообщение на конференции

296



К библиографии переводов работ А.Ф. Лосева 
на иностранные языки (Подготовлено A.A. Тахо-Годи)

№2-4/94

ИЗ НЕОПУБЛИКОВАННЫХ РАБОТ А.Ф. ЛОСЕВА 
А.Ф. ЛОСЕВ. Бытие, его сверхлогические, логические и ало­
гические элементы (диалектика)
А.Ф. ЛОСЕВ. Диалектические основы математики.
Содержание
A.Ф. ЛОСЕВ. Диалектические основы математики.
§ 98 Продолжение (о форме бесконечности)
ПЕРЕПИСКА А.Ф. Лосева с А.А. Мейером

МАТЕРИАЛЫ К БИОГРАФИИ А.Ф. ЛОСЕВА
ДЖОРДЖ КЛАЙН: Воспоминания об А.Ф. Лосеве 
Письмо А.Ф. Лосева К.Г. Локсу

ИССЛЕДОВАНИЯ
С.С. АВЕРИНЦЕВ. «Мировоззренческий стиль»: подступы к явле­
нию Лосева
B.В. БИБИХИН. Абсолютный миф А.Ф. Лосева
В.И. ПОСТОВАЛОВА. Идея абсолютной и относительной мифоло­
гии у А.Ф. ЛОСЕВА (варианты интерпретации)
В.Л. МАХЛИН. Топос утопии (А.Ф. Лосев и проблема мифа)
Л.А. ГОГОТИШВИЛИ. Лосевская теория авторства
В.И. САМОХВАЛОВА. Европа и Восток: между логосом эйдоса и
меоном онтиса
Т.Б. ЛЮБИМОВА. Стилизация как способ философствования в 
России
В.П. ТРОИЦКИЙ. Информация и чудо
В.В. БЫЧКОВ. Эстетический космос Лосева

БЕСЕДЫ С А.Ф. ЛОСЕВЫМ
В.В. БИБИХИН. Из рассказов А.Ф. Лосева 
о. АЛЕКСЕЙ БАБУРИН. Из общения с А.Ф. Лосевым

БИБЛИОГРАФИЯ И ИНФОРМАЦИЯ
Список печатных трудов А.Ф. Лосева (1989-1993)
A.A. ТАХО-ГОДИ. К аресту А.Ф. Лосева

297



Зачатьевский женский монастырь

Древнейший в Москве женский монастырь ныне пережи­
вает свое второе рождение. Основанная в 1360 году святителем 
Алексием, митрополитом Московским и его родными сестрами 
игуменией Иулианией и монахиней Евпраксией, эта обитель на 
протяжении веков была средоточием милосердия и добродетели. 
При ней были богадельня для бедных и немощных, рукодельная 
мастерская, гостиница для паломников.

После революции монастырь был закрыт, но храмы обители 
некоторое время еще действовали.

16 марта 1925 года, за девять дней до кончины, здесь служил 
свою последнюю Литургию святитель Тихон, Патриарх Москов­
ский и всея Руси. Однако в 1927 году храмы обители были за­
крыты, началось варварское их разграбление и уничтожение.

Последняя игумения монастыря Мария перенесла чтимый 
образ Божией Матери «Милостивая» и некоторые другие иконы 
в близлежащий храм Илии Обыденного. В нем она поручила всех 
сестер самой Царице Небесной, поставив в знак этого свой игу­
менский жезл пред иконой Божией Матери. С тех пор сестры 
монастыря несли послушания при Ильинском храме.

В 1930 году был полностью разрушен главный храм обители 
— Рождественский собор с колокольней. На его месте и из его 
кирпичей выстроили школу. Так же погиб и храм иконы Божией 
Матери «Неопалимая Купина», до неузнаваемости перестроен 
Духовской храм. Разрушены стены, окружавшие монастырь.

Ныне жизнь возвращается в древнюю обитель. В чудом уце­
левшем надвратном храме возобновлено богослужение. Ведутся 
восстановительные и реставрационные работы. Заботы по воз­
рождению монастыря легли на плечи сестринства. С 1993 года в 
стенах обители уже живут первые насельницы богадельни — 
одинокие, немощные, прикованные к постели бабушки. Открыта 
просвирня, работает швейная мастерская, есть свое подсобное 
хозяйство, собирается библиотека, монастырская гостиница при­
нимает паломников. И все это требует больших усилий и мате­
риальных средств. Поэтому сестринство Зачатьевского женского 
монастыря обращается ко всем, кому дорога судьба этой древней 
обители, с просьбой внести посильный вклад в ее восстановле­
ние. Нужна помощь людей строительных профессий и просто 
желающих поработать на восстановлении монастыря; нужны 
иконы и церковная утварь, книги для монастырской библиотеки. 
И, наконец, нужны финансовые средства.

298



Сестринство просит направлять пожертвования на возрож­
дение обители.

Р/с 701923 в Ленинском отд. Мосбизнесбанка РФ  
М Ф О  201188 код 24 p/с банка 807801



Религиозно-философский журнал 
«НАЧАЛА»

Редактор издательства Е.Л.Мочина

Лицензия JIP № 040211 от 1S.01.92 
Сдано в набор 21.01.95. Подписано в печать 01.06.96. 

Формат 60x84 1/16. Бумага офсетная. Гарнитура Балтика. 
Печать офсетная. Тираж 2000 экз. Заказ 2205. С. 96. 

Усл.печ.л. 17,44. Уч.-изд. л. 20,27.

Издательство МАИ, 125871, Москва, Волоколамское шоссе, 4 
Типография издательства МАИ, 125871, Москва, Волоколамское шоссе, 4


