

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



## Columbia University in the City of New York

THE LIBRARIES





A.E.

### письмо

Ousq. 1.A. N402

# МАТОЕЯ ВЛАСТАРЯ,

ІЕРОМОНАХА СОЛУНСКАГО И ПИСАТЕЛЯ XIV ВЪКА,

### КЪ ПРИНЦУ КИПРСКОМУ, ГЮИ ДЕ-ЛУЗИНЬЯНУ,

съ обличениемъ Латинскаго неправомыслія.

Свъдънія о жизни писателя и его произведеніяхъ.

Письмо вт подлинникт и русскій переводт его.

МОСКВА. Савеловскій пер , соб. домъ. 1891.

A.E.

ПИСРИО

Ong. 14, N402

# МАТОВЯ ВЛАСТАРЯ,

ІЕРОМОНАХА СОЛУНСКАГО И ПИСАТЕЛЯ ХІУ ВЪКА,

## КЪ ПРИНЦУ КИПРСКОМУ, ГЮИ ДЕ-ЛУЗИНЬЯНУ,

съ обличеніемъ, Латинскаго неправомыслія.

Свъдънія о жизни писателя и его произведеніяхъ

Письмо въ подлинникъ и русскій переводь его.



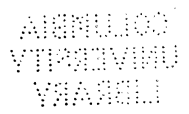
Digitized by Google

935,4 B613

128676

Отъ Московскаго Духовпо-Цепзурнаго Комитета нечатать дозволяется. Москва. Мая 2-го дня 1891 года

**Цензоръ Свящеппикъ** Григорій Дьяченко



Матеей Властарь, іеромонахъ Солунскій, процветаль въ первой половинъ XIV въка. Въ рукописномъ Сборникъ Московской Синодальной Библіотеки № 276, внизу статьи Пері της θείας χάριτος η περί του θείου φωτός (О благодати Божіей, или о Божественномъ свътъ), принадлежащей Властарю, имфется запись киноварью такая. Ούτος ό τοῦ παρόντος λόγου συγγραφεύς εν Θεσσαλονίκη ήν μοναχός καὶ πρεσβύτερος, άνὴρ εὐλαβὴς καὶ λόγιος καὶ τὰ θεῖα σοφός μαθητής χρηματίσας τοῦ ἐν μοναχοῖς θαυμαστοῦ ἐχείνου χύρ Ἰσαάχ, χαὶ ἐν τῆ μονῆ τούτου το της ζωής τέλος δεξάμενος. Το есть. "Сей творецъ настоящаго слова быль въ Солуни монахомъ и пресвитеромъ, мужъ благоговъйный и образованный, свъдущій и въ предметахъ божественныхъ; былъ ученичомъ чуднаго онаго между монахами виръ Исаака, и въ его монастыръ воспріяль конець житія своего". О личности Исаака сохранились нѣкоторыя свѣдѣнія въ "Исторіи" Кантакузина. Исторіи 1322 году императоръ Андроникъ Старшій, желая прекратить междоусобіе, отправиль въ внуку своему, Андронику Младшему, для переговоровъ "Исаака, святой горы Асонской Прота, мужа и въ иныхъ отношеніяхъ разумнаго, и отличнаго подобродѣтели" (Historiarum lib. I, сар. 32). Въ 1341 году вибств съ Григоріемъ Паламою и другими явился защитникомъ православнаго ученія о свъть Божественномъ и благодати (Cantac. Histor. II. 39. 40. Nic. Gregorae Bysant. Historiae lib. XXXVII, nr. VII). Затъмъ въ мав 1342, когда Кантакузинъ, принявъ императорскій титулъ и укръпившись въ Дидимотихъ, письменно просиль Анонскихъ монаховъ, извъстнъйшихъ по добродетельной жизни, для блага имперіи убедить императрицу Анну Палеологину примириться съ нимъ, Аеонцы, считая приличнымъ для себя позаботиться объ общей пользъ, выбрали изъ среды себя Прота св. Горы Исаака, мужа достопочтеннаго и весьма добродътельнаго, карія, игумена Лавры, и немалое число другихъ игуменовъ тамошнихъ монастырей, а вмёстё съ ними и Каллиста, бывшаго въпоследствии патріархомъ констиденти во находившагося еще въ лике священниковъ, и Савву, подвижника Ватопедской обители. Посольство не увънчалось успъхомъ, тъмъ болъе что и Макарій, видный членъ его, за объщанную ему канедру Солунскую, обвиниль своихь товарищей въ "кантакузинизмъ", такъ какъ они будто потому хлопочуть о миръ, чтовидять друга своего въ опасномъ положени. Исаакъ. стоявшій во глава посольства, заточень быль въ столичномъ монастыръ Предтечи на Скалъ (Петра), Саввавъ монастыръ Жизнодавца Христа, что въ Полъ (Хюра), а остальные отпущены во свояси (Histor. III, 34. 35). Можно думать, что после примиренія Кантакузина съдворомъ Византійскимъ (въ февралъ 1347 года) и Исаакъ, въ числъ прочихъ страдальцевъ, получилъ свободу. — Годъ смерти Матеея Властаря неизвъстенъ. Въ XI томъ

Fabricii Bibliothecae Graecae, ed. Harles, кончина его предполагается около 1335 года. Но такъ какъ сочиненіе
"О благодати Божіей, или О Божественномъ свѣть"
написано Властаремъ послѣ собора 1341 года, то правдоподобнѣе догадка Андроника Димитракопула (въ 'Ορθόδοξος Έλλὰς, σελ. 71), что повидимому жилъ отъ еще
тъ 1350 году.

Извъстнъйшее и достопримъчательнъйшее изъ произведеній его есть: Σύνταγμα, т. е. Сводъ по порядку буквъ Алфавита всёхъ предметовъ, заключающихся въ священныхъ и божественныхъ канонахъ. Ему предшествуеть προθεωρία περί των ίερων συνόδων (предъувъдомленіе о святыхъ соборахъ и отцахъ, постановлявшихъ полезныя для Церкви правила). Сводъ изданъ послъдній разъ у Миня, въ 144 гомъ Patrologiae Graecae, съ латинскимъ переводомъ на одномъ греческомъ помъ-щенъ въ шестомъ томъ сборника Ралли и Потли Боνταγμα των θείων καὶ ἱερων κανόνων. Βτ Μοσκο Синодальной Библіотек' находится списокъ этого произведенія, современный автору потоку то въ конца сборника № 149, гдъ оно имъется, записано переписчикомъСим 4 смер с έτελειώθη μηνί ίαννεαρίφ ίνδικτιώνος δεκάτης ςω πεντηхостф, то ость: окончена переписка въ масяца генвара, десятаго индикта, щесть тысячь восемьсоть иятьдесятаго года (соотвътствующаго 1342-му отъ Р. Хр.). Русскій переводъ "Синтагмы" початается священникомъ Н. Ильинскимъ въ Чтеніяхъ Общества любителей духовнаго просвъщенія 1891 года.

2) Сокращеніе Правиль (Σύνοψις Κανονικού) святаго Іоанна Постника, патріарха Константинопольскаго († 595), относительно испов'єди, разр'єшенія гр'єховь и наложенія епитиміи кающимся. Трудь Іоанна, им'євшій заглавіе 'Ακολουθία καὶ τάξις ἐπὶ 'έξομολογουμένων (Посл'єдованіе

и уставъ относительно исповеди), только и известень по этому сокращенію Властаря. Издано въ четвертомъ том'в сборника Ралли и Потли. Въ Моске Синод, Вибліотекъ имъются два списка.

- 3) Вопросы и условія касательно брака (Іптірата хаї υποθέσεις γαμικαί)—напечатаны въ 119 том'в Migne Patrologiae Graecae.
- 4) Два стихотворенія о чинахъ Великой церкви и императорскаго двора (Поглиата δύο περί των έχχλησιαστικών άξιωμάτων καὶ τῆς αύλῆς τῆς Κωνσταντινουπόλεως)—напечатаны въ 145 томв Migne Patrologiae Graecae.
- 5) О предложеніи колива, то есть сваренной пшеницы, при молитвъ за умершихъ; есть въ рукописяхъ Парижской и Оксфордской Библіотекъ, по указанію Fabricii in Bibl. Graeca, ed. Harles.
- 6) Сдовири придическій имбется рукописный въ Моско Сина Вънской и другихъ Библіотекахъ.
  7) Риторика и объ Ораторскихъ пріемахъ — въ Па-
- рижской.
- 8) Пять словь къ Іудеянь (Той едахістор в теророνάχοις Ματθαίου πρός Ιουδαίους)—въ Моск Синод Вибле 1. рукописный сборникъ № 149. Переписчикъ въ заголовиъ начерталь такъ. Ματθαίος είργει των Ίουδαίων θράσος, ώσπερ χαλίνοις πέντε φιμώσας λόγοις. "Όστις δε τούτων την επιρόητον πλάνην ατεχνώς εξελέγξει λόγω, αρδην απάσας συγχάταθει τας αιρέσεις μητήρ γάρ αυτών ή θεόχτό. YWY Epic.
- 9) Έλεγχος ώδε της πλάνης των Λατίνων θυτού παδ оіхтрой Матдаіом ночотропом (Изобличеніе заблужденія Латинянъ жанкимъ священникомъ, Матесемъ монахомъ) въ Моске Синодальной Вибле въ сборникахъ №№ 70 и 149. Η αναπο Άρτι μεν ή του Χριστού εκκλησία της των αίρετικών δογμάτων αχλύος απήλλακτο, απερ ο του σχό-

Trucks or prospection as ald I fine are engineered percent was come hope point appears one in the Mark 60 and anna a comment some and a sugar proposed inspects

121

Digitized by Google

τους προστάτης τη χαθαρά ταύτης χώρα ζιζανίων δίχην χαχούργως ἐνέβαλε μετά την της μαχράς ἐχείνης είδωλομανίας χατάλυσιν, ή δ' ανεπιθόλωτος αίθρία της εύσεβείας τῷ τῶν χριστιανῶν ἐπηύγασε γένει. Σύμπαντες γάρ οί μηδενός την αρετην δεύτεροι οί θεοφόροι πατέρες, μηδέ του ύπερ εὐσεβείας ζήλου τὰ δευτερεῖα φέρειν ἀνεχόμενοι, ἐν έπτα οίχουμενιχαίς συνόδοις κατά διαφόρους αίτίας καί χρόνους εἰς ταυτὸ συνιόντες, ώς ἀπὸ μιᾶς γλώττης τῆ τοῦ παναγίου έμπνεύσει Πνεύματος, λαμπράν άφηκαν φωνήν, οίαν είναι δεί την αμώμητον χαι ύγια τών γριστιανών πίστιν, μήτε προσθήκης ἐπιδεᾶ, μήτε μὴν ὑφαίρεσιν προσιεμένην. Έδει γάρ τὰς ἰσαρίθμους των έπτα γαρισμάτων του αγαθού Πνεύματος τοῖς έπτα της χαχίας πνεύμασιν αντιστήναι καὶ τὴν ταύτης ρύμην ἐκ πολλού τοῦ περιόντος ἀπώσασθαι. 'Αλλά γάρ ούχ οίδ' ὅπως καὶ όθεν κυκεώνα δυσσεβών έχπιούσα δογμάτων, ή λατινιχή όφρυς ήμιν έπεφύη. Είς ανατροπήν γουν έλομένη χωρήσαι των χαιριωτέρων της εχχλησίας δογμάτων τε χαι έθων, πρώτον μεν αὐτοῦ δή τοῦ ἱεροῦ συμβόλου τῶν ὀρθῶν τῆς εὐσεβείας δογμάτων κατεξανίσταται, όπερ ό των άγίων σύμπας γορός, ώσ άργυριον έπταπλασίως καλώς δοκιμάσαντες και διακώδω. νίσαντες, στήλην ώσπερ έπτα τροπαίοις ανεστηχυΐαν τώ των χριστιανών ενίδρυσαν πανσόφως πληρώματι. Κάντεσθεν άθετει μέν τας του Κυρίου φωνάς, αίδω πάσαν αποθεμένη, έωλους δὲ τίθησι μέρει τῷ ἐαυτῆς τοὺς ὑπὲρ αὐτοῦ τῶν άγίων πατέρων μέγρις αίματος άγώνας καὶ άντικαταστάσεις, μηδε τούς σφετέρους δυσωπουμένη χήρυχας, ούς ή τῶν Ρωμαίων ἐχχλησία ως ἄν τινας φωστήρας ἀνέσχε τῶ τῆς εύσεβείας ζήλφ πυρωθέντας καὶ πάσαν τὴν ὑπ' οὐρανὸν ήλίου δίχην δαφιλεί τῷ φωτὶ τῆς άληθείας αὐγάσαντας. Δεύτερονδ' ώς είπειν ανήρηνται την των ίερων κανόνων άθέτησιν, ους οι πατέρες μετά την της άληθινης βεβαίωσιν πίστεως εν Αγίω εξέθεντο Πνεύματι, φραγμού δίκην την

ήμων περιγράφοντας δίαιταν, και της των απίστων επιμιξίας τοῖς ἀντιρρόποις νόμοις ἀποτειχίζοντας. Ίν' οὖν μή τοίς σφων λόγοις ένιοι των άφελεστέρων ωσι παρασυρόμενοι, έκφαυλιζόντων μέν τα ήμετέρα, την δε οίκείαν δυσσέβειαν χρατύνειν διά σπουδής τιθεμένων, φέρε χατά το δεσποτιχόν του Σωτήρος επίταγμα τας των θεοφόρων πατέρων γραφάς ώς οιόντε μετρίως διερευνησάμενοι (Έν αὐταις γάρ φησι δοχείτε ζωήν αιανιον) έπει και Πέτρος ό μέγας της άληθείας χήρυξ διαχελεύεται έτοίμους είναι πρός απολογίαν παντί τῷ αἰτούντι ἡμᾶς λόγον περί τῆς ἐν ἡμῖν ἐλπίδος. άλλά καὶ Παύλος ὁ θεῖος ὁ λόγος ὁ τοῦ Χριστοῦ ἐνοικείτω έν ύμιν πλουσίως πρός τὸ ειδέναι, πῶς δει ύμᾶς ένι έχάστω ἀποχρίνεσθαι· χαὶ μεριχάς τινας των άγίων χρήσεις έρανισάμενοι καὶ τῷ παρόντι λόγω ἐνθέμενοι, ἴδωμεν περί τε της του Αγίου Πνεύματος έχπορεύσεως, όπως μέν έχείνοι παρ αύτου έμπνεσθέντες άξιουσι και δογματίζουσιν, οί δὲ νῦν θηρολέχται χαὶ σπερμολόγοι ἀπαντιχρύ τῶν ἐχεῖνοις λόγων ιστάμενοι διανοσούνται και αποφαίνονται περί τε τών λοιπών της έχχλησίας νόμων τε χαὶ έθών, δπως οί μέν της εύσεβείας προστάται θείω χινούμενοι Πνεύματι τυπώσαντες έχδεδώχασι καὶ άχινήτως έχειν τεθεσπίχασιν, οδτοι δε όμόσε χωρείν έγνωκασιν έπ ανατροπή πάντων σχεδόν, α τὸν ὰληθή πέφυχε γαραχτηρίζειν γριστιανόν οΐας τὲ τούς ούτως άθλίως φρονοῦντας μερίδος χληρονομεῖν ἀποφαίνονται οί γνήσιοι του Πνεύματος μύσται καὶ ύποφήται. То есть) Едва Церковь Христова освободилась отъ мглы еретическихъ ученій, кои зачинщикъ вла съ коварнымъ умысломъ всвялъ наподобіе плевелъ въ чистое ея поле, послѣ разоренія давняго онаго идолонеистовства, и для рода христіанскаго прояснилась безпасмурная погода; такъ какъ неуступающіе никому въ добродътели богоносные отцы, не менъе славные и ревностію о благочестіи, по разнымъ причинамъ и поводамъ со-

гласно разсудивши на семи вселенскихъ соборахъ, какъ бы однимъ языкомъ, по внушенію всесвятаго Духа, произнесли ясно, каковой надлежить быть непорочной и здравой Въръ христіанской, не имъющей нужды въ приложеніи и не допускающей умаленія. Ибо они, равночисленные семи дарамъ благаго Духа (Ис. 11, 2. 3), должны были противостать семи духамъ злобы (Мв. 12, 45) и съ великимъ превосходствомъ отразить. напоръ ея. Но незнаю какъ и откуда отвъдавши смъси нечестивыхъ ученій, произрасла у насъ Латинская гордыня; и пустившись въ извращение важнъйшихъ догматовъ и уставовъ Церкви, вопервыхъ возстаетъ противъ священнаго Символа правыхъ догматовъ благочестія, который, какъ сребро семь разъ (Пс. 11, 7) изследовавши и прослушавши, весь ликъ святыхъ внедрили премудро въ полнотъ христіанъ подобно нъкоей надписи на семи побъдныхъ памятникахъ. И затъмъ (гордыня Латинская), отложивши всякій стыдъ, отметаетъ реченія Господа и считаетъ не имѣющими для себя значенія подвиги даже до крови и противоборствованіе святых отцовь въ защиту его, не уважая и своихъ провозвъстниковъ, кои въ Римской церкви прославились какъ нъкіе свътильники, пламенъвшіе ревностію по благочестію, и подобно солнцу обильнымъ свътомъ истины озарявшіе всю поднебесную. Вовторыхъ, сказать въкратить, отваживаются отменять священныя правила, которыя отцы, послѣ утвержденія истинной Вѣры, изложили при содѣйствіи Святаго-Духа, — правила, подобно оградъ ограничивающія намъ образъ жизни и отстраняющія отъ увлеченія противоположными законами невърныхъ. Итакъ, чтобы кто изъ несвъдущихъ не былъ увлекаемъ ръчами ихъ, охуждающихъ наши порядки, а свое нечестие старающихся

укрѣпить, мы по владычнему наставленію Спасителя изследовавши, повозможности въ меру, Писанія богоносныхъ отцовъ (потому что, говорить (Іоан. 5, 39), вы думаете чрезо нихо импть жизнь вычную), такъ какъ и Петръ, великій провозв'єстникъ истины повел'єваетъ быть готовыми дать отвът всякому, требующему у наст отчета вт нашемт уповании (1 Петр. 3, 15); да и Павелъ вдохновенный: слово Христово да вселяется вз васт обильно (Кол. 3, 16), чтобы вы знали, какт отвичать каждому (4, 6), — и собравши частичныя нѣкія изреченія святыхъ и изложивши въ настоящей книгь, посмотримъ, какъ и объ исхождени Святаго Духа они, вдохновенные Имъ, мыслять и учать, а нынъшніе охотники за выраженіями и подбиратели съмени слова (см. Ме. 13, 4) въ прямой противоположности имъ нездраво и мыслять и говорять; какъ и о прочихъ уставахъ и обычаяхъ Церкви охранители православія, движимые Духомъ Божіимъ, издали точныя узаконенія и постановили хранить ихъ неизмѣнно, а сіи порѣшили сойтись за одно въ испровержени всего, что характеризуетъ (отличаетъ) истиннаго христіанина, въ чомъ не имъютъ участія такъ къ несчастію мудрствующіе, по отзыву настоящихъ таинниковъ и посредниковъ Духа.

Большая часть этого сочиненія занята выясненіемъ ученія объ исхожденіи Св. Духа и обличеніемъ неправомыслія противниковъ. Тутъ 1) представлены изреченія святыхъ объ исхожденіи Св. Духа отъ Отца; 2) изреченія объ исхожденіи отъ Отца чрезъ Сына; 3) Что значитъ "чрезъ Сына?" 4) Изреченія, что только отъ Отца исходить Духъ Святый; 5) Замътки о реченіяхъ "и отъ Сына" Духъ Св., заимствуемыхъ Латинянами изъ произведеній Кирилла Алексъ 6) О встръчающейся иногда въ писаніяхъ отцовъ неточности по разнымъ

причинамъ (при чемъ выставлено оправданіе св. Григорія Неокесарійскаго Василіемъ Великимъ въ письмъ къ Неокесарійскимъ ученымъ); 7) Откуда еретики брали поводы къ лжеученіямъ; 8) Объясненіе словъ "когда же придетъ Утвшитель" и проч. Затвмъ следуютъ болье краткіе отдылы 1) Объ опрыснокажь (пері той αζύμου); 2) о безбрачіи священниковъ (отшь παραβαίνουσι τους χανόνας χωρίζεσθαι προτρέποντες τους χειροτονουμένους των ίδίων γυναιχών); 3) Ο незаконномъ установленіи и разрѣшеніи постовъ Латинянами; 4) о невозбранномъ входъ женщинъ въ олтарь; 5) о томъ, что на Литургіи священнодъяствующій даеть лобзаніе мира прочимъ предъ самимъ пріобщеніемъ, и этимъ лобзаніемъ замыняеть пріобщеніе для присутствующихь (это обвиненіе произошло по недоразумѣнію, которое разъясняеть Hergenröther въ "Photius"—III, 821). Далъе говорить о важности семи вселенских соборовь, опасности и вредѣ Латинскихъ отступленій, о необходимости избъгать церковнаго общенія съ Латинянами, хотябы они грозили войною, насиліями и убійствами, подкрѣпляя свое сужденіе отвѣтами Вальсамона вопросы Марка, патріарха Александрійскаго, о семъже предметь. Възаключение говорить. Алда та цех ес τοσούτον, ίνα μή περιττότεροι δόξωμεν είναι του δέοντος. καὶ πλείω γάρ μοι τῶν ἱκανῶν εἰρήσθαι νομίζω. Ἡμεῖς δὲ τής αποστολικής έχωμεθα παραινέσεως, στέλλοσθαι κελεύοντος ήτοι χωρίζεσθαι από παντός αδελφοῦ, ατάχτως πεοιπατούντος έπεὶ καὶ φθείρουσιν ήθη χρηστά όμιλίαι κακαί. Εί τοίνυν τούς ούτω έχοντας έχτρέπεσθαι δεί, πολλώ μάλλον τούς προφανώς άταχτούντας χαὶ ἐξυβρίζοντας εἰς τὴν των όρθων της εύσεβείας δογμάτων εύγένειαν έπείτοι γε καὶ αί πρώην άγιαι καὶ οἰκουμενικαὶ σύνοδοι ώς ήδη μοι είρηται την τούτων προαναπεφωνήχασιν αποχήρυξιν, χαί ό

1) Cores mytereene thereign beenery presented menory a spreasons stails represent est λοιπός σύμπας ως έπος είπεῖν τῶν άγίων χορός. Οὐ γάρ τὸ παρὸν μόνον χαχὸν, χαὶ τὸ μέλλον οἱ τοῦ Ηνεύματος τοῖς θείοις χανόσι τῆς ἐχχλησίας ἐξωστραχίζουσιν, ώς οἰόντε τὰ χατ' αὐτὴν ἀεὶ ἔγειν ἀσφαλῶς προμυθούμενοι, χαθάπερ οί σοφώτατοι των ὶατρων φαρμάχοις πάνυ χρησιμοτάτοις τάτ' όντα, τάτ' εἰσέπειτα των νοσημάτων ἀπορραπίζοντες. Γένοιτο δὲ όψὲ γοῦν αὐτούς ἀνανήψαι, καὶ τῶν ήσεβημένων άναλαβείν αίσθησιν, πάσαν σκήψιν γαίρειν έάσαντας καὶ τῆς καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς ἐκκλησίας συνελθείν τῷ φρονήματι· καὶ μυηθήναι καθαρώς τὴν εὐσέβειαν καὶ ἀναμαθεῖν, ώς ἕκαστον τῶν προσώπων τῆς όμοουσίου χαὶ ζωαρχιχής Τριάδος τη φύσει μέν ἀφράστω λόγω αδιαστάτως συνάπτονται, κατά δε τον της ύποστάσεως λόγον αμετάβλητον φυλάττουσι το του χαρακτήρος ίδίωμα, καί ούτε ή των ύποστάσεων διάχεισις γώραν δίδωσι τή συγγύσει, ούτε τὸ ήνομένον τών φύσεων μερισμόν ή διαίρεσιν έχφυλον παραδέχεται. Έχ τοίνον τοῦ ἀνάρχου καὶ ἀγεννήτου Πατρός ό Γίος γεννάται καὶ τὸ Πνεύμα ἐκπορεύεται. Καὶ οὐ πολυπραγμονούμεν τὸ, πῶς; ὰλλά στέργομεν τούς έχτεθέντας ήμιν δρους ύπό των θεολόγων χαὶ μαχαρίων άνδρων. Ουτω γάρ ό Κύριος εδίδαξεν, οι δ' άπόστολοι εχήρυξαν, πατέρες διετήρησαν, καὶ μάρτυρες έβεβαίωσαν. Δοίη δὲ καὶ τούτοις καὶ πᾶσιν ὁ Κύριος τὴν τῆς ἀληθείας ἐπίγνωσιν. Ή γαρ ἐν Αγίω Πνεύματι των ὀρθώς φρονούντων διάθεσις καίπερ τοῖς τοιούτοις ὀργιζομένη, τὸν τοῦ ὁμοφυούς δμως οξατον ούα αποτίθεται. Ηο οбъ этомъ-столько, не бодыть, чтобъ не показаться превышающими мъру; пот; что, думается, сказано мною даже больше чтых требовалось. Мы же будемъ держаться завъщанія апостола, повелъвающаго удаляться, то есть жить отдъльно, ото всякаю брата, поступающаю безчиню (2 Сол. 3, 6); такъ какъ худыя сообщества развращають добрые нравы (1 Кор. 15, 33). Если же таковыхъ должно избъгать,

то темъ более-явно безчинствующихъ и нагло оскорбляющихъ благородство правыхъ догматовъ благочестія. Потому что и прежніе святые и вселенскіе соборы, какъ уже сказано мною, напередъ опредълили отлучение таковыхъ, да и весь остальной, вукратит сказать, ликъ святыхъ. Ибо ученики Духа божественными своими канонами изгоняють изъ Церкви не настоящее только зло, и-будущее, повозможности заботясь о всегдашней ея безопасности, подобно опытнымъ врачамъ, которые самыми пригодными лекарствами останавливають и существующія бользнованія и затымь грозящія наступить. Но дай имъ Богъ хоть поздо когданибудь истрезвиться и возчувствовать свое заблужденіе, отложить всякія выдумки и присоединиться къ разумѣнію канолической и апостольской Церкви, чисто принять благочестие и познать, что Лица единосущной и живоначальной Тройцы по естеству неизреченнымъ образомъ нераздъльно соединяются, а по ипостаси каждое изъ Нихъ сохраняеть непреложнымъ личное Свое свойство, и ни порядовъ ипостасей не даетъ мъста сліянію, ни единство не допускаеть страннаго дъленія или различія природъ. Затъмъ, отъ безначальнаго и нерожденнаго Отда рождается Сынъ и исходитъ Духъ Святый, и мы не любопытствуемъ-какъ? но довольствуемся предълами, установленными для насъ отъ богослововъ и блаженныхъ мужей. Ибо такъ Господь научиль, проповъдали апостолы, соблюли отцы и утвердили мученики. Да подастъ же Господь и имъ и всъмъ познать истину! Потому что расположеніе право мыслящих во Святом Дух хотя испытываетъ отъ нихъ непріязнь, всетаки не отлагаетъ жалости къ единокровнымъ. =

10) Περί της θείας χάριτος, η περί του θείου φωτός (О благодати Божіей, или о свътъ Божественномъ).

уда до марти и марти Послъ оглавленія написано. Τοίς ατίσμα δοξάζουσι την θείαν γάριν πασαν ένεργείαν τε σεπτής Τριάδος και τάς θεουργούς δωρεάς τας αφθόνους Ματθαίος αντίστησι τόνδε λόγον. Η απαπο. Εὐσύνοπτον βούλομαι καὶ καθ' όσον οιόντε σαφή λόγον ποιήσασθαι περί των νυνί κεκινημένων, ώσαν έξή τοις έντυγγάνουσιν έχ του ράστα διαγινώσχειν τα νέα ταυτί και ἐπείσακτα, όσον των υρθών της εύσεβείας δογμάτων ἀποδιίστανται, τίσι δὲ μᾶλλον συμφέρονται καὶ κατάχρας συμβαίνουσι, των ταύτα συνθεμένων αὐτολεξεί πρότερον εφ' έχόστω χεφαλαίω τοις ρήμασι γρώμενος. Λέγουσι τὸν Θεὸν μηδόλως έχειν ἐνέργειαν· ὅπερ τῆς Ἐπιχούρου δυσσεβείας ή μαλλον άθείας οίμαι ούχ άποδεί, άναιρεί γάρ χαί τὸ δλως είναι Θεόν. Τὸ γάρ ανενέργητον, καὶ ανύπαρκτον. Έπει κατά τὸν σοφὸν τά θεία Μάξιμον τῆς οὐσιώδους ένεργείας αναιρουμένης, ούτε θεὸς ἔσται, ούτε ἄνθρωπος. Αμήγανον γαρ οὐσίαν ἄμοιρον είναι φυσικής ένεργείας, ής μόνης εστέρηται το μη όν. Ο γαρ αναιρών τα τών φύσεων ίδιώματα, άναιρείχαι τὰς φύσεις.)

11) Τῷ περιποθήτω θείω του ευσεβεστάτου βασιλέως σεργίντε λενζινιάφ ό ελάχιστος εν ίερομονάχοις ματθαίος χαίрегу (Письмо превождельному дядь благочестивышаго царя сиръ Гюи де-Лузиньяну). Написанное σεργίντε λενζινιάφ въ рукописи XVII вѣка очевидно требуетъ нѣкоторой поправки. Эта личность въ изданіи Исторіи Кантакузина пишется Συργής Ντελενουζίας, то есть σύρ Γής, а въ Хроникъ Махеры сынъ его — ό σίρ Ούνγκε ντὲ Λουζουνίας, ὁ υίὸς τοῦ Γγη ντὲ Λουζουνία (Σαθά-Μεσαιονικής Βιβλιοθήκης τόμος Β.--1873, εν Βενετία); βτ своемъ изданіи "Письма" мы написали одо Гуй утє Лооζινιάφ, чакъ исправнъйшее и грамматически правильнъйшее выражение и титула и прозвания принца Кипрскаго, къ которому то письмо было отправлено. Это

быль сынь Амальриха (или Амори), не короля (ррубс), жакъ сказано у Кантакузена (lib. III, сар. 31), а брата короля (Генриха 2), котораго онъ изгналъ и владълъ королевствомъ, подписываясь gubernator et rector regni, 1306—1310, пока не быль убить своимъ слугою. См. Reinhards Geschichte des Königreichs Cypern (Leipzig und Erlangen 1766—1768), erster Theil, seit. 219—228. Амальрихъ женатъ былъ на дочери Армянскаго короля Льва 3 († 1267), на сестръ коей такъже быль женать Михаиль, сынь и соправитель греческаго императора Андроника Старшаго; поэтому сынъ Амальриха, Гюи, и Андроникъ Младшій, сынъ Михаиловъ, были между собою двоюродные братья, какъ заметилъ Кантакузинъ, а относита г тельно Іоанна Палеолога, сына Андроника Мл., Лузиньянъ былъ дядя, какъ и сказано въ Исторіи Кантакузина lib. III, сар. 36 (πρὸς τὸν βασιλέως θεῖον), хотя латинскій переводчикь по недоразумьнію отнесь это мъсто къ Синадину протостратору и долженъ былъ дать сему слову значеніе продственника" вообще. Неизв'єстно, съ какого времени этотъ Лузиньянъ находился на службъ у императора, но во время междоусобной войны по смерти Андроника держался стороны племянника и начальствовалъ въ г. Ферахъ (Серресъ). Кантакузинъ, хотя врагь, хвалить его мужество и решительный характерь, а относительно воздержанія отъ бранныхъ и срамныхъ словъ даетъ ему преимущество предъ всѣми "византійцами". Въ 1342 году, къ концу его, онъ оставилъ службу имперіи и отправился въ Арменію, которой вельможи приглашали его занять праздный престоль по смерти старшаго его брата, Іоанна Лузиньяна, подъ именемъ Константина 3-го царствовавшаго не больше года и убитаго за свой подлый нравъ. Тамъ онъ и царствоваль около двухъ леть (1343—1345).

Въ письмѣ Властарь говорить, что пишетъ противъ двухъ статей латинянина Симона, посланныхъ имъ къ приснопамятному императору Андронику и къ философу Іосифу. Приснопамятный императоръ Андроникъ есть, по всей въроятности, Андроникъ Старшій, а философъ Іосифъ-довъренное лице Младшаго, о которомъ упоминается въ "Исторіи" Кантакузина (lib. I, VI). Когда въ 1327 году имп. Андроникъ Старшій вознамфрился лишить наследства и престола внука своего, Андроника, то этотъ "решился отправить посольство къ деду частію для смягченія гибва его, частію для дознанія о причинъ враждебности его. Итакъ посылаетъ нъкоего Іосифа, прославившагося добродътелію и философіею (любомудріемъ, образованностію), и у всѣхъ бывшаго на устахъ. Сей мужъ хотя старался, сколько отъ него зависьло, скрыть свой свытильникъ подъ спудомъ, но не могъ, такъ какъ изречение Господа (Ме. 5, 15) не можетъ не исполниться. Напротивъ, онъ сталь до того извъстень, что общимъ избраніемъ и царя и священнаго собора и всего сената преднавначался на канедру Новаго Рима, хотя самъ онъ по великому смиренію и скромности нрава отказался отъ этого достоинства, уважая высоту каоедры и величіе начальства. Его-то устами внукъ такъ говорилъ дъду императору"... Но кто былъ Симонъ? Извъстны два лица этого имени. Одинъ - доминиканскій монахъ, по происхожденію Критянинъ, но родившійся въ Константинополь, во время патріаршества Іоанна Векка (1275— 1282) старался поддержать въ Грекахъ унію, и затыть съ этою цылю писавший въ защиту Латинства три разсужденія къ Мануилу Оловому, ритору Великой церкви, нъкоему Софоніи и хартофилаксу Іоанну; последнее, хоть не вполне, напечатано въ книге Аллатія: Ioannes Henricus Hottingerus, fraudis et imposturae manifestae conuictus a Leone Allatio. Romae, MDCLXI. Сн. его-эксе De ecclesiae occidentalis atque orientalis perpetua consensione (Coloniae Agrippinae 1648) рад. 774—775. Другой жиль поздные и быль латинскимь епископомь вы Оивахь; о немь упоминаеть тотьже Аллатій, приводя и стихи его вы честь Іоанна Кантакузена, по отреченіи (1355 года) послыдняго оть престола. См. Allatii De Symeonum scriptis diatriba, рад. 203 (Pasisiis, MDCLXIV). По всему кажется, что этоть Симонь и быль составителемь тыхь двухь статей, коихь опроверженіемь занимался Властарь. Сочиненіе Властаря издаётся по рукописи Моск. Синодальной Вибліотеки № 207.

12) Μαχαρισμοί, το есть тропари, читаемые на литургіи предъ малымъ входомъ съ стихами Евангельскими о блаженствахъ—Ме. 5, 3—12. Теперь обыкновенно читаются тропари изъ третьей и шестой пѣсни канона, хотя есть и отдѣльные, напр. въ Өомину недѣлю, но въстарину употреблялись и еще иные (см. Филарета Историческій обзоръ пѣснопѣвцевъ и пѣснопѣніи Греческой церкви, стр. 170. Черниговъ, 1864). Оглавленіе сего произведенія, по рукописи № 149, таково: Махарізної а̀то тῆς хиріахῆς τοῦ Θωμά μέχρι τῆς τῶν ἀγίων πάντων. —Ματθαῖος οἰχτρὸς, ἀρετῆς πάσης ξένος, ἄσματα μέλπει τῷ μόνφ μαχαρίφ.

Τή έβδομάδι τοῦ θωμᾶ μαχαρισμοὶ, ὧν ή ἀχροστιχὶς Ματθαῖος ύμνεῖ τὴν ἀνάστασιν Λόγε μοναχός. Ὁ εἰρμός, ήχος ᾶ, τροπάριον. Διὰ βρώσεως ἐξήγαγε τοῦ παραδείσου ὁ ἐχθρὸς τὸν ᾿Αδάμ ὁ διὰ σταυροῦ δὲ τὸν ληστὴν ἀντεισήγαγε Χριστὸς εἰς αὐτὸν, μνήσθητί μου χράζοντα, ὅταν ἔλθης ἐν τῆ βασιλεία σου.

Μεγαλύνω το μυστήριον της σης σεπτης οίχονομίας Χρι-

στέ ότι τον πάλαι καθ' ήμων θρασυνόμενον καθείλες έχθρον, πάσι δωρησάμενος σωτηρίαν δι άφατον έλεοσ.

Άμαρτίαις χειμαζόμενον πρὸς ἀπαθείας με τὸ ἔαρ Σωτήρ ὁ ἀναστὰς ἐχ τῶν νεχρῶν διαβίβασον καὶ δεῖξον υίὸν θείας ἀναστάσεως, ὅταν ἔλθης καὶ χρίνης τὰ σύμπαντα. >

Архимандрить Арсеній.

2 мая 1891. Занконосп. мон. Τῷ περιποθήτῳ θείῳ τοῦ εὐσεβεςάτου βασιλέως σἰρ Γγῆ ντὲ Λουζινιάῳ ὁ ἐλάχιςος ἐν ἰερομονάχοις Ματθαῖος χαίρειν.

Πειρωμένω σε πολλάχις πείσαι χράτιςε τῶν ἐν τέλει τοῦ λατινιχού φρονήματος περί τής έχπορεύσεως του Αγίου Πνεύματος ἀφέμενον μετατεθήναι πρὸς τὸ ήμέτερον, ώς τὸ μὲν χατάχρας τοῖς δεσποτιχοῖς τε χαὶ πατριχοῖς συμβαῖνον δόγμασιν, έχείνου δε πολύ τούτων απολισθαίνοντος, βιβλίον ένεχείρισας διττάς έχον έπιςολάς τινος τῶν ἐπὶ σοφία διενεγχόντων, ἐχείνων πλαχών οὐδὲν ἔλαττον ἐπ' εὐσεβεία νομίζων έχειν ταύτης τὸ ἀναντιρρητον, μηδέ τινα δεδυνῆσθαι τη ενούση ταύταις άντιςήναι σοφία την τών λατίνων περί του τοιούτου δόγματος συνιςάσαις ύπόληψιν. "Εγωγ' ούν ταύτας ώς έν βραχεί διιών καί την έγκειμένην έκλέξας διάνοιαν, δείν έγνων την αύПревождельному дядь благочестивый шаго императора сиръ Гюи де Лувиньяну нижай шій і еромонахъ Матеей желаеть радоваться.

Мић, часто дълающему попытки убъдить тебя, достопочтеннъйший между вельможами, оставивши Латинское ученіе объ исхожденіи Святаго Духа приложиться къ нашему, какъ совершенно согласному съ Владычними и отеческими догматами, тогда какъ то весьма уклоняетотъ нихъ, ты вручилъ книжечку, содержащую два посланія нѣкоего изъ прославившихся мудростію, думая, что неоспоримость тахъ листковъ нисколько не меньше благочестія оной (мудрости), и что никто не сможеть противостать мудрости, заключающейся въсихъ посланіяхъ, подтверждающихъ митніе Латинянь о семь дог-

τὴν ἑχτῷ του λόγου τρίβον τεμείν, χαὶ αίς ἐχείνος ἰσχυρίζεται πατριχαίς μαρτυρίαις, ταύταις χαὶ αὐτὸς χρησάμενος, χαὶ τὸν νοῦν ώς ἐνὸν ἀναπτύξας, χαὶ ώς αὐτοῖς γε πάλιν τοῖς πατράσιν ἐν ἄλλοις δοχεῖ, τή συμμαχία τοῦ Αγίου Πνευματος, παὸ ού χἀχείνοις ή ἔμπνευσις χαὶ ήμιν τό, τε θέλειν χαὶ τὸ ἐνεργεῖν περιγίνεται, εὶ ὀρθῶς τῆς τούτων διανοίας ό χαινός ούτος έπιβατεύει θεολόγος, σχοπήσαι χαί μη πόρρω ταύτης πεπλάνηται έξ ἀπονοίας αίμαι χαὶ γνώμης ύπερηφάνου.

Συμμαρτυρείν αὐτοῦ τῆ δόξη τὸν μέγαν 'Αθανάσιον προβάλλεται, ἐν τῷ περὶ ἐνσάρχε οίχονομίας γράφοντα λόγω. διά τούτο έμφυσα το Πνεύμα είς τὸ πρόσωπον τῶν μαθητῶν ὁ Σωτήρ, ὅτι ἐχ τοῦ πληρώματος της θεότητος έςὶ τὸ διδόμενον ΙΙνεύμα τοῖς μαθηταῖς. Τούτο γάρ φησι καὶ ὁ τῆς βροντής υίὸς πρότερον είρηχε· χαὶ έχ τε πληρώματος αὐτε ήμεῖς πάντες ελάβομεν. Πλήρωμα ούν τε Χριζού το Πνεύμα. Καὶ τί φησι διαφέρει τὸ ἐξ αὐτε λέγειν καὶ παρ αὐτοῦ λαμβάνειν; ως πε και ο απόζολος έφη. έπινον έχ πνευματιχής άχολουθήσης πέτρας, ή δε πέτρα ήν ο Χριζός. Καὶ πάλιν εν Πνεύμα πάντες εποτίσθημεν. мать. Я же, наскоро пробъжавши ихъ и извлекши ваключающуюся тамъ мысль, счелъ долгомъ выступить на соотвътствующее ему поприще слова, и пользуясь темиже отеческими свидътельствами, на какія и онъ опирается, и повозможности раскрывши смысль ихъ и какъ, опять, сами отцы мыслять наконецъ, при содъйствіи Св. Духа, отъ Котораго и они вдохновлялись и намъ цодается и хотѣніе и дѣйствованіе (Фил. 2, 13), разсмотръть, правильно ли сей новый богословъ понимаетъ ихъ мысль и не далеко ли оть ней уклонился, убъжденъ я, по своему недомыслію и высоком брному сужденію.

Выставляеть онь, что великій Аванасій подтверждаеть его мнѣніе, пиша вь \*) словѣ "о воплощеніи": "по-

<sup>\*)</sup> См. въ рус. переводѣ Твореній св. Аванасія, часть 3 (Москва, 1853), слово "о явленіи въ плоти Бога Слова и противъ Аріанъ"—стр. 294; тамъ подлинныя выраженія Аванасія нѣсколько пространнѣе, и нѣсколько въ иномъ видѣ, хотя смыслъ одинъ и тотъже. Вмѣсто сына громова, то есть Евангелиста Іоанна, слова Іоан. 1, 16 усволются Іоанну Крестителю. Такъ думалъ и Феофилактъ; но еще Златоустъ (въ изъясненіи 45 Пс.) замѣтилъ, что это слова не Предтечи, а ученка Христова,

Εὶ ούν τὸ Πνεῦμα πόμα, τὸ δὲ πόμα ἐχ τῆς πέτρας, ἡ δὲ Πέτρα ὁ Χριςός τὸ Πνεῦμα ἄρα ἐχ τῦ Χριςῦ.

Πότερον παίζειν ή σπεδάζειν φήσομεν τοῦτον; "Αγνοιαν καὶ ἀμαθίαν τέτε δίκαιον καταγνώναι, ή πανουργίαν καὶ δόλον ἐξαπατήσαι τες ἀπλεςέ-

ρες μηχανωμένου;

Εχ τε πληρώματος ήν, φησίν ο άγιος, της θεότητος του Υίου το διδόμενον πρός αι τι Πνεύμα τοίς μαθηταίς, χαλώς και άξιως του έν αυτώ θεολογήσας Πνεύματος. Τι γάρ έςι τὸ τῆς θεότητος πλήρωμα; Τὸ τῶν θείων δωρεῶν ἄφθονον δηλαδή, τὰ τῶν χαρισμάτων μυςήρια, ό ανεξιχνίαςος της άγαθότητος πλούτος. Θέλων γάρ ό τῆς θεολογίας ἐπώνυμος δείξαι, παρ & χαί ό θείος τέτο έδανείσατο Άθανάσιος, ώς ού τοσαύτην χέχτηται τὴν χάριν ό Κύριος, όσην οί πνευματοφόροι άνθρωποι, άλλά πηγή ύπάρχων παντόσ άγαθού χαι πάσης σοφίας καὶ προφητείας καὶ χάριτος ύπερβλύζει ταύτην πασι τοῖς ἀξίοις χαὶ ἐν τῷ ὑπερβλύζειν πλήρης διαμένει, μηδέποτε τε πλέτε τούτου χενούμενος, έχ τε πληρώματος αὐτου έφη ήμεῖς πάντες ελάβομεν. "Εν τοίνυν τῶν τῆς αὐτἔ θεότητος δωρεών τε χαί χαρισμάτων: πνεύματα δε καί ταυτί

тому вдунуль Духа Спаситель въ лице учениковъ, что отъ полноты Божества подается Духъ ученикамъ. Ибо это (говоритъ) и сынъ громовъ сказалъ прежде: и от полноты Его всп мы приня**ли"** (Іоан. 1, 16). Итакъ Духъ есть полнота Христова. И какое, говоритъ, различіе между выраженіями "говорить отъ Него" (Іоан. 16, 13) и "брать отъ Него" (ст. 14)?—какъ и апостолъ сказалъ нѣгдѣ: *пили изъ духов*наго послыдующаго камня; камень же былг Христосг (1 Кор. 10, 4). И опять: всп напоены однимз Духомз (1 Кор. 12, 13). Если же Духъ – питіе, а питіе — изъ камня, Камень же-Христосъ, то, слѣдовательно, Духъ — отъ Христа".

Назовемъ ли его шутомъ или говорящимъ дѣльно? Въ правѣ ли клеймить невѣжество и несмысленность, или хитрость и коварство сего человѣка, пытающагося обольстить болѣе простодушныхъ?

Отъ полноты Божества Сына былъ подаваемъ отъ Него ученикамъ Своимъ Духъ, говоритъ святый, прекрасно и достойно сущаго въ немъ Духа богословствуя. Ибо что

λέγειν τῆ θεία φίλον γραφή. τοῖς ὰποςόλοις τε τότε παρέσγε, την τε λύειν φημί και δεσμείν έξουσίαν. Καὶ τί παρὰ τέτο τῷ θεσπεσίω παρά τὰς χοινάς ἐννοίας 'Αθανασίω χεχαινοτόμηται, ώς τοιδτόν τινας ύποπτεύσαι νούν, οίον ούτος ύπείληφε; Την γάρ χορηγηθείσαν θείαν χάριν τε Πνεύματος καί ένέργειαν είρηκεν, οὐ τὸν τρόπον τής του Παναγίου ύπάρξεως Πνεύματος. Ή μέν γάρ ύπερ αίτίαν και προαιώνιος και ύπέρχρονος ή δε της θείας γάριτος χορηγία καὶ μετάδοσις μετ αίτίας τινός αξί προφέρεταί τισιν, η ώς πρός τόδε δέον χαὶ διὰ τόδε χαὶ ἐνεχα τοῦδε, **ὅπερ ἐνταὐθα πάντως οὐχ ἥχιςα** δείχνυται. Τι ούν τὰς αμίχτες προόδους χαὶ προρρήσεις μιγνύεις τε Πνεύματος, ταίς ύπὲρ χρόνον τὰς ύπὸ χρόνον, ταίς ύπερ αιτίαν τάς δι αιτίαν, ταίς τε Παραχλήτε τας των αύτε χαρισμάτων;

Ένεφύσησεν ο Χριζὸς τοῖς μαθηταῖς αλλά καὶ εἰς τὸ πρόσωπον πάλαι τοῦ πρωτοπλάςε. ᾿Αρὸ οὖν τὸ Ἅγιον Πνεῦμα τῷ ἐκείνε τότε ἐνέθηκε σωματι; Ἡν γάρ ἄν οὕτω ἢ καὶ ἡ ψυχὴ Πνεῦμα Ἅγιον ἤτοι θεία οὐσία, ὅπερ ἡ τῶν Μανιχαίων αῖρεσις βέλεται, ἢ αὶ χρονικαί αὐται ἐμφυσήσεις αὶ αὐταὶ. Τἢ μιἄ ἐκ τε Πατρὸς συνεργία ψυχὴν

есть полнота Божества? Обиліе даровъ божественныхъ, сокровище благодатныхъ дарованій, неизследное богатство благости. Потому что носящій имя Богослова, отъ котораго и святый Ананасій сіе заимствоваль, желая показать, что Господь не такую имъетъ благодать, кую духоносные люди, но, какъ Источникъ всякаго добра и всякой премудрости и пророчества и благодати. преизобильно полаетъ всъмъ достойнымъ и подавая пребываетъ полнымъ, никоимъ образомъ не истощая сего богатства, сказаль: от полноты Его всп мы приняли. Итакъ одно изъ подаяній и благодатныхъ дарованій своего Божества (а свящ. Писанію обычно и ихъ называть духами: 1 Кор. 14, 32. Еф. 1, 13. 17) Онъ тогда подаль апостоламъ, разумъю власть вязать и решить. И что сверхъ этого внесено новаго противъ общихъ понятій вдохновеннымъ Аванасіемъ, чтобы кто нибудь усмотрълъ ту мысль, какую этотъ принялъ? Сказалъ онъ божественной подаемой благодати и дъйствіи Духа, а не объ образъ бытія Всесвятаго Духа. Потому что

δέδωχε λογιχήν τω προπάτορι. ούτως ένταύθα τοίς μαθηταίς έμφυσήσας, ού τὸ Ηνεῦμα τὸ Αγιον, τη δὲ τε Πνεύματος συνεργεία την τοῦ δεσμεῖν χαὶ λύειν αὐτοῖς ἐδωρήσατο γάριν. Καὶ ἄχουε του μεγάλου πατρὸς Βασιλείε, παντός μαλλον τέτο σαφώς δογματίζοντος εν τώ έξ χαὶ δεχάτω τῶν πρὸς τὸν άγιον 'Αμφιλόχιον κεφαλαίων. **καὶ ἐχ νεχρών τε Χριςε ἀνα**ζάντος οὐ χατελείπετο τὸ Πνε-'Αναχαινίζων γάρ τὸν **ἄνθρωπον ό Κύριος χαὶ τν** ἀπόλεσε γάριν ἐχ τοῦ ἐμφυσήματος τε θεού ταύτην πάλιν άποδιδούς, έμφυσήσας είς τὸ πρόσωπον τών μαθητών φησι; Λάβετε Πνεῦμα "Αγιον" ἄν τινων ὰφῆτε τὰς ἁμαρτίας, ὰφίενται αὐτοῖς". Εὶ γὰρ ό Παράχλητος έδόθη τότε διά τε έμφυσήματος, χαὶ μὴ χάρισμα τής τῶν ήμαρτημένων ἀφέσεως: οίδε γάρ ό λόγος τὴν του Πνεύματος προσηγορίαν ἐπιφημίζειν καί τοῖς χαρίσμασιν· τίνος κατά τὴν πεντηχοςὴν ή παρουσία γέγονεν; ἢ πῶς ἀληθεύει ὁ Κύριος, λέγων εάν Έγω μή ἀπέλθω, ό Παράχλητος οὐχ έλεύσεται πρός ύμᾶς. Πειθέτω δέ σε χαὶ ό τὤν ἀβρήτων μυςηρίων εμψυχος πίναξ Γρηγόριος, ούχ έτι παρόν ένέργεια, ώς τὸ πρότερον, αζε τὸ έμφύσημα ένέργεια καὶ δωρεὰ ήν ! бытіе безвиновно \*), предвъчно и превыше времени; а подаяніе и сообщеніе благодати божественной всегда преподается кому бы то ни было по какой нибудь причинъ, или какъ нужное къ тому-то и по такой-то причинѣ и ради того-то, на что здѣсь конечно прежде всего указывается. Для чегожь ты смъшиваешь несмъсимыя исхожденія и отношенія Духа, временныя съ сущими превыше времени, бывающія по причинъ съ самопричинными, отношенія Утѣшителя съ подаяніемъ Его благодатныхъ дарованій?

Христосъ дунулъ на учениковъ; но также и въначалѣ въ лице первозданнаго (Быт. 2, 7). Значить ли, что тогда Духа Святаго вмъстилъ въ тъло его? Пот. что въ такомъ случат или и душа была бы Духомъ Святымъ, то есть Божественною сущностію, какъ принимаютъ еретики Манихеи, или эти временныя вдуновенія одни и тъже. При одномъ содъйствіи Отца даль Онъ праотцу разумную душу; такъ

<sup>\*)</sup> То есть—независимо, ни начала ни конца не имъетъ, ничъмъ не ограничивается, неизмънно, не ради чего нибудь опредъляется, но самобытно.

του Πνεύματος, έχ ή ούσία τε Πνεύματος. Ού χείρον δέ σχοπήσαι τέτη και το έξης ουσιωδώς δέ, ώς αν είποι τις, συγγινόμενόν τε καί συμπολιτευόμενον. Έπειδή γάρ ούσία μέν λέγεται το χαθόλε τε χαί χοινόν, ως ό χαθόλε άνθρωπος καὶ ή ανθρωπότης. λέγεται δε και το καθ' εκαζόν τε χαὶ ἄτομον, ώς ὁ Πέτρος τυγόν η ό Παυλος. ην και πρώτην χαὶ μάλιζα χαὶ χυρίως ούσίαν Αριζοτέλης φησίν, ώς εχ επινοία χατά την χαθόλε φανταζομένην, αλλά πράγματι χαί δντως ύφιςαμένην. διά τούτο τοίς αποςόλοις έν τή έορτη της πεντηχοςης ούσιωδως επιδημήσαι λέγεται, ώς ού χατά τοῦτο δή τὸ χοινὸν τής ούσίας μετά Πατρός έπιφοιτήσαν καὶ τοῦ Υιοῦ, άλλὰ σαφώς χατά τὸ ίδιχὸν αὐτοῦ. ήγουν χατά την ίδιαν ύπόςασιν. Οὐδὲ γάρ ὁ Πατήρ, οὐδὲ ό Γίὸς, ἀλλ' αὐτὸ τὸ Πνεύμα σωματιχώς ώράθη έν είδει πυρίνων γλωσσών. Ού μην την χατοίχησιν ούσιωδώς έν τοίς αποςόλοις το Πνευμα πεποίητο, χαθάπερ έν τῷ Γίῷ· ἀλλὰ διὰ τὸ τελείως εμφορήσαι τούτοις τής αύτδ ένεργείας και χάριτος χαί παραμείναι τέτοις χαί έπαναπαύσασθαι έν είδει πυρίνων γλωσσών όραθέν, ώς πάντα τες μύζας δύνασθαι καί

здѣсь, дунувши на учениковъ, не Духа Святаго, а благодать вязать и рашить дароваль имъ при содъйствіи Духа. И послушай великаго отца Василія, всего лучше ясно поучающаго этому въ **шестьнадцатой главъ книги** къ святому Амфилохію. "Духъ не оставилъ и воскресшаго изъ мертвыхъ Христа. Ибо, обновляя человъка и опять возвращая ему ту благодать, которую вдохнулъ въ него Богъ и которую человѣкъ погубилъ, Господь, дунувши въ лице ученикамъ, что говорить? Примите Духа Святаго. Кому простите гръхи, тому простятся" (Іоан. 20, 22. 23). Ибо, если тогда чрезъ дуновеніе данъ Утьшитель, а не благодать оставленія грѣховъ (такъ какъ въ ръчи название Духа примъняется и къ дарованіямъ духовнымъ), то для чего въ П**я**тидесятницу произошло сошествіе Его? Или какъ истину утверждаеть Господь, когда говоритъ: если Я не не пойду, Утъшитель не прійдеть къ вамь (loan. 16, 7)? Пусть убѣдитъ тебя и одушевленная скрижаль неизреченныхъ таинъ, Григорій, (говорящій): "не дѣйствіемъ уже, какъ прежде" — такъ

τα ύπὲρ φύσιν ὲπιτελεῖν, οὐσιωδώς συγγινόμενον ἔφη χαὶ συμπολιτευόμενον. Είς γε μήν θεραπείαν της βσιωδώς λέξεως ούχ αχριβώς ρηθείσης δί απορίαν της αχριβούς, το ώς αν τις είποι, χολάζων τὸν λόγον προσέθηκε. Διὰ τέτο καὶ ή Γραφή διαμεριζομένας έφη γλώσσας, ϊνα μάθης, ότι έχ μιᾶς ήσαν ρίζης του Παρακλήτου, χαί ενέργεια το γινόμενον ήν, πρός αὐτ8 τοῖς ἀποςόλοις πεμφθείσα καὶ ώσεὶ πυρός προσέθηχε χαὶ ώσεὶ πνοής, ΐνα μηδέν αὶσθητὸν περὶ τοῦ Πνεύματος ύπολάβης. Εὶ γὰρ, ὅτι ένεφύσησεν ό Σωτήρ καὶ είπεν. λάβετε Πνεύμα "Αγιον, εκπορεύειν τέτο χαὶ αὐτὸν ύποπτεύεις, αγνοείς αμαθώς, είς ταυτὸν ἄγων τὴν τοῦ Πνεῦματος έχπορευσιν χαί την χορηγίαν τῶν θείων χαὶ πνευματιχών χαρισμάτων. Εὶ μὴ γὰρ έτερον το χορηγείσθαι το Πνεύμα χαὶ τὸ ἐχπορεύεσθαι, δυοίν ανάγχη θάτερον συμβαίνειν ή χαὶ τὸν Υίὸν αἴτιον εἶναι τὲ Πνεύματος, ώς καὶ τὸν Πατέρα, ή καὶ τὸν Πατέρα χορηγὸν είναι τέτε μόνον, ού μὴν καὶ προβολέα, ώς καὶ τὸν Υίόν. 'Αλλ' εὶ μὲν χαὶ ὁ Υίὸς τδ Πνεύματος αίτιος, δύο αν ώσι αρχαί τε ένός. Εί δε καί παρά τ8 Πατρός ού προβάλλεται, άλλά χορηγείται μόνον, ώς και παρά

что вдуновеніе было действіемъ и даромъ Духа, а не сущностію Духа; впрочемъ не худо просмотрѣть и продолжение ръчи его: "но существенно, какъ сказалъ бы иной, сопребываеть и сожительствуетъ" \*). Ибо поелику сущностио называется и всеобщее и общее, какъ напримъръ вообще человъкъ человъчество, называется жъ каждое въ частности недълимое, какъ Петръ пожалуй или Павель, которую и первою и преимущественною и въ собственномъ смыслѣ сущностію признаетъ Аристотель, какъ не представленіемъ о всеобщемъ воображаемую, на самомъ дѣлъ и истинно существующую: то посему говорится, что въ праздникъ Цятидесятницы существенно снизошолъ на апостоловъ, такъ какъ не по сей уже общей съ Отцемъ и Сыномъ сущности сошоль, но ясно въсобственномъ Своемъ лицѣ, то есть въ собственной ипостаси. Ибо ни Отецъ, ни Сынъ, но самъ Духъ тълесно показался въ видъ огненныхъ языковъ. Не сталъ Духъ су-

<sup>\*)</sup> Григорія Бог. 41 слово (на св. Пятидесятницу).

τοῦ Υίοῦ, τὸ Πνεῦμα· πόθεν αὐτῷ ἡ ὅπαρξις; Ἡ γὰρ ἄναρχον ἔςαι καὶ αὐτό; Καὶ πῦ τῷ Πατρὶ τὸ ἀξίωμα; ἡ γὰρ ἰδιότης κεκοίνωται. Ἡ ἄλλον τέτε ζητήσομεν αἰτιον, καὶ τετράς ἡμῖν εἰσαχθήσεται προσώπων, δυὰς δὲ θεοτήτων· καὶ ἐτέρα μὲν ἡ τῶν τριῶν, ἑτέρα δὲ ἡ τοῦ ἐπεισάκτου τετάρτου;

Εί δὲ χαὶ πλήρωμα τοῦ Χριζού τὸ Πνεύμα ἡηθείη, ἐχ ώς αΐτιον τετον έχον τής έαυτου ύπάρξεως, αλλ' ώς φυσιχώς τε χαὶ οὐσιωδώς, προαιωνίως τε χαὶ ἀιδίως συνόν αύτω, χαὶ άδιαςάτως έναπαυόμενον, χαί ίδιον αὐτε ὑπάρχον, ώς της αὐτής ὄν ούσίας. Τοῦτο γὰρ καί ο θεολόγος μέγας ἐδήλωσε Γρηγόριος, εν φ γάρ Χριστόν εὶπών ω παρήν ούχ ώς ένεργούν, ὰλλ' ώς όμοτίμφ συμπαρομαρτούν, ούχ ώς έξ αὐτέ Επειτα καὶ έχπορευόμενον. έχ τε πληρώματος αὐτου έφη λαμβάνομεν, ήτοι τὰ δόματα χαὶ τὰς δωρεάς αὐτᾶ, ούχ αὐτὸ τὸ πλήρωμα. Τὰ μέντοι δόματα νύν μέν παρά τοῦ Πατρός λέγεται χαταπέμπεσθαι είς τές άξιους τής τούτων ἀποδοχής, ώς ό θείος φησίν Ίάχωβος. πᾶσα δόσις ὰγαθή καὶ πᾶν δώρημα τέλειον ἄνωθέν έςι χαταβαίνον, ἀπὸ τὰ Πατρὸς τών φώτων· νύν δὲ παρά τοῦ Υίου δίδοσθαι, ώς ό μέγας δι- |

шественно обитать въ апостолахъ, какъ въ Сынѣ; но поелику явился въ видѣ огненныхъ языковъ. чтобы совершенно наполнить ихъ Своимъ дъйствіемъ и благодатію, и пребывать съ ними и почивать на нихъ, то (Григорій Богословъ) сказалъ "существенно съ ними сопребываетъ и сожительствуетъ". И для поправки выраженія "существенно", точно употребленнаго по неимѣнію точнаго, умѣряя это выраженіе, прибавиль "какъ сказаль бы иной". Для того и Писаніе сказало о раздѣляющихся языкахъ (Дѣян.  $2,\ 3$ ), чтобы ты зналъ, что они были изъ одного корня— Утъпителя, и происходящее было дъйствіемъ, отъ Него посланнымъ на апостоловъ; и прибавило (Писаніе) "какъ бы огненные" и "какъ бы оть вътра" (ст. 2), чтобы ты ничего чувственнаго не представляль о Духъ. Если же потому, что Спаситель дунуль и сказаль "примите Духа Святаго", подразумѣваешь, что и Онъ изводитъ Духа, то грубо ошибаешься, въ одно и тоже сводя исхожденіе Духа и подаяніе божественныхъ и духовныхъ дарованій. Пот. что если по-

δάσχει Παύλος, χατά τὸ μέτρον τῆς δωρεᾶς τού Χριζού. Αὐτὸς γὰρ ἔθετο μὲν ἐν τῆ έχχλησία τέσ μέν αποςόλους, τές δε προφήτας, τούς δε διδασχάλες. Άλλο τε ένεργεῖσθαι πάλιν ταύτα καί διαιρείσθαι παρά τοῦ Πνεύματος, ώς ό αὐτὸς πάλιν ὰπόςολος, ταὐτα δὲ πάντα ἐνεργεῖ ἕν χαὶ τὸ αὐτὸ Πνεύμα, διαιρούν ίδία έχάςφ, χαθώς βούλεται φ μέν γάρ διά του Πνεύματος δίδοται λόγος σοφίας, χαὶ τὰ ἐξῆς. "Οθεν δηλον, ότι χοινά της öλης θεότητος δόματα χαρίσματα, ώς έχειθεν χαταπεμπόμενα χαὶ δωρέμενα χαὶ διανεμόμενα παρά τῆς μιᾶς βασιλείας χαὶ ἐξουσίας χαι ἀρχῆς καὶ δυνάμεως. Πώς οὐν ἀπερισχέπτως έτω χαὶ αὐθαδώς την ύπερχειμένην φύσιν θεολογών, την έν τρισίν όμοδόξοις ύμνεμένην προσώποις, την χοινήν ταύτης χορηγίαν χαί δωρεάν καὶ τὸ χάρισμα τοῦτ΄ είναι το συμπληρωτικόν της Τριάδος άξιοῖς Πανάγιον Πνε**ομα, και παρά την ομωνυμίαν** πλανώμενος, αὐτὸ μὲν τᾶ Πατρός έχπορεύεις χαί τε Γίου, μίαν ύπόςασιν έχ δυοίν παρά τὸν τῆς φύσεως νόμον, ἐχείνου δὲ ώς ἀγόνε παντάπασι καταψηφιζόμενος τῆς ἐκπορευτιχής ισχυρίζη δυνάμεως στέρεσθαι; Ότε γε μην την πάдаяніе Духа (Гал. 3, 5) не иное отъ извожденія, то необходимо одно изъ двухъ: или что и Сынъ есть Виновникъ Духа, какъ и Отецъ, или что и Отецъ есть только Подаятель Его, а не и Изводитель, какъ и Сынъ. Но если и Сынъ есть Духа, то были бы два начала одного. Еслиже Духъ и отъ Отца не исходить, а только подается, какъ и отъ Сына, то откуда Ему бытіе? Или же безначаленъ будетъ и Онъ? И гдѣ честь Отцу? потому что отличительное свойство сдёлалось общимъ. Или станемъ искать другого виновника Ему, и введется у насъ четверица Лицъ и двоица Вожествъ; и (двоица) трехъ, иная же введеннаго четвертаго?

Если же и полнотою Христовою назвать бы Духа, то не какъ имъющаго Христа причиною Своего бытія, но какъ естественно и существенно, предвъчно и непрерывно сосуществующаго Ему и неотступно покоющагося въ Немъ и свойственнаго Ему, какъ имъющаго одну съ Нимъ сущность. Ибо это овначилъ и великій богословъ Григорій: "въ Которомъ", сказавши о Христъ, "Онъ

λαι βλύσασαν τὸ ΰδωρ πέτραν, την μέν είς Χριζόν άλληγορουμένην αχούων, τὸ δὲ εἰς τὸ Πνεύμα, καὶ τές τούτου πιόντας έχ τής πνευματιχής αὐτὸ πέτρας αρυσαμένες, παρά τθτο καὶ τὸν Υίὸν Προβολέα νομίζεις του Πνεύματος, λέληθας σεαυτόν συνάγων αὐθις εἰς ε̈ν τήν τε προαιώνιον τε Ηνεύματος έχπόρευσιν χαί την επ' ώφελεία ήμαν έγχρόνως γινομένην τοῦ πνευματικέ χαρίσματος πρόχυσιν. Τί γάρ θαυμαζὸν, εὶ ἐχ τε Υίου πηγάζειν τὸ Πνεῦμα εἴρηται καὶ προγείσθαι καὶ ἀρώμενον πίνεσθαι χαί δίδοσθαι χαί αποςέλλεσθαι πρός ούς ἄξιον; Ταῦτα γάρ την τε Πνεύματος δηλοί πρός τε Σωτήρος φανέρωσιν χαί την χαρισμάτων μετάδοσιν. Αύτὸς γάρ ἐςιν ὁ τοῦ Πνεύματος ταμίας, εν αὐτῷ ὰεὶ μέ-νοντος καὶ διισταμένε μηδέποτε. Εὶ γὰρ ἐχ τής τῷν πιζευόντων είς Χριστόν χοιλίας ποταμηδόν έχπηγάζειν το ΙΙνεύμα ἐπήγγελται, χαίτοι χατὰ χάριν ὲνυπάρχον αύτοῖς, πολλῷ γε μᾶλλον ἐχ τδ Γίου, τοῦ χατά φύσιν προαιωνίως τε χαί αιδίως φέροντος τούτο εν έαυτφ. Αρ' ούν Πατρός καὶ Υίοῦ καὶ τών εἰς Χριςὸν πιςευσάντων παραπλησίως έξηφθαι την του Πνεύματος έχπόρευσιν δογματίσομεν; Πολλέ γε χαί δεί,

пребываль не какъ дѣйствующій, но какъ сопутствующій равночестному", не какъ отъ Него исходяшій. Затымь, и от полноты Его, сказалъ (Евангелистъ), мы принимаемъ, то есть даянія и дары Его, не самую полноту. А о даяніяхъ говорится, что онъ то отъ Отца посылаются достойнымъ принять какъ говоритъ боговдохновенный Іаковъ: всякое даяніе доброе и всякій даръ совершенный исходить свыше, от Отца свътовъ (Іак. 1, 17); то подаются отъ Сына, какъ научаетъ великій Павель, по мпри дара Христова (Еф. 4. 7). Ибо Онъ поставиль въ Церкви однихъ апостолами, других пророками, иныхо учителями (ст. 11). Въдругомъ мѣстѣ опять, что это дълается и раздъляется Духомъ. какъ тотъ же опять апостоль: все же сіе производить одинь и тоть же Духъ, раздъляя каждому особо, какт Ему угодно. Ибо одному дается Духомг слово мудрости (1 Кор. 12,8. 11) и прочее. Отсюда ясно, что благодатныя дарованія суть общія даянія всецълаго Божества, какъ отъ Него ниспосылаемыя, подаемыя и распредъляемыя единымъ царстκαθεζηχός κεκτημένοι τό λο-

γιζόμενον.

Τούτο δὲ τίς οὐχ αν αγάσαιτο τε σοφού τέδε δογματιςου, ὅπως ἐχ τῶν του μεγάλου τέτε λόγων Αθανασίου ρητά τινα ἐχλεξάμενος χαὶ τῶν λέξεων έςιν ᾶς έξελών πρός τε τὴν οἰχείαν ἐχεῖνα μεταμείψας χαχόνοιαν χαὶ ώς γνήσια τĕ μεγάλε προενεγχών, τδ οίχείε φρογήματος ταυτί ποοστήσατο. Έχεινος μέν γάρ έν τῷ λόγῳ, οῦ ή ἀρχὴ· πιζεύομεν εὶς ἕνα Θεὸν, τὸ Ἅγιον είρηχε Πνεύμα, έχπόρευμα δν τού Πατρός, ἀεί έςιν έν ταῖς χερσί του πέμποντος Πατρός καὶ του φέροντος Υίου, δί ου **ὲπλήρωσε τὰ πάντα. Οὔ δὲ τὸ** Πνεύμα φησιν έχπόρευμό έςι; Τού Πατρός χαὶ τού φέροντος Γιού, ώς αν την έχπορευτιχὴν ὶδιότητα ταύτη προσάψη χαὶ τῷ Υἰῷ. Οὕτως ἀνήχεςόν τι χαχὸν τὸ ἐχ μελέτης βούλέται χαχεργείν χαὶ όμόσε τῆ άληθεία χωρείν. "Ωσπερ γάρ μύς περιτρώγων τὰς τῶν ἁγίων γραφάς, χαὶ τὰ μὲν περιχόπτων, τά δε κατά χώραν μένειν έων, νομίζει διαπεφευγέναι τὸν έλεγγον. Τούτο καὶ ό ἀσεβεία πάντας νιχήσας πεφώραται πράττων Μαρχίων, τὰ μέν ἐξαίρων τών θείων λόγων, τα δὲ παραγράφων. 'Αλλ' οὐ χαιρήσει τέτεγε ενεχα. Αύται γάρ αί |

вомъ, властію, начальствомъ и силою. Какъ же такъ неразсудительно и высоком трно богословствуя о вышнемъ естествъ, прославляемомъ въ трехъ равночестныхъ цахъ, общую его щедрота. тельность, даръ И благодать считаешь восполняющимъ Тройцу Духомъ Свя. тымъ, и вводимый въ заблужденіе одноименностію. изводишь Его отъ Отца и Сына, въ противность закону природы — одну ипостась изъ двухъ, а Его признавая совершенно безроднымъ усиливаешься лишить изводительной силы? И когда слыша о камит, иткогда источившемъ воду (Исх. 17, 6), что онъ прообразовалъ Христа, а вода — Духа, и что пившіе изъ вего пили воду духовнаго камня, поэтому и Сына считаешь Изводителемъ Духа, то не помнишь себя самого, опять сводя въ одно и предвѣчное исхождение Духа и временно бываемое на пользу нашу изліяніе **ДУХОВНЫХЪ** благодатных ь дарованій. Ибо что удивительнаго, если говорится, что отъ Сына Духъ источается (Іоан. 7, 38. 59), изливается (Дѣян. 2, 33), испрашиваемый пьется (Іоан.

ίεραὶ τοῦ μεγάλου βίβλοι μονονεχί φωνήν ἀφιᾶσι, πάντας τούς αύταις εντυγχάνοντας ἀπειλιχρινημένα τὰ τῆς εὐσεβείας διδάσχουσαι δόγματα χαί γέλωτα ὄφλειν ἢ μᾶλλον καχουργίας άγωνα παρασχευάζουσαι τούς ύπονοθεύειν ταύτας πειρωμένους καὶ διαφθείρειν. Τὸ γοῦν Αγιον Πνεῦμα έχπόρευμα μέν έςιν ώς άληθώς τοῦ Πατρός, ώς ἀγρόνως χαὶ ἀδιαςάτως τὴν τῆς ὑπάρξεως αὶτίαν ὲξημμένην ἔχον έχείνου αεί δὲ έν ταῖς χερσί τού πέμποντος είναι Πατρός ό άγιος είρηχεν, ώς δή χαί τοῦ φέροντος Υίου, τὸ ἐπαγορεύειν πάση τῆ χτίσει χαὶ άμφοτέροις. δηλών τάς θεοειδεῖς τοῦ Πνεύματος χαρίτας. Σύμβολον γάρ αί χείρες της μεταδοτιχής ένεργείας χαί φιλοτίμου περί τὸ εὐεργετεῖν προαιρέσεως. Πρός δέ και την γνησιότητα καὶ τὸ ἀχώριςον χαί συνημμένον δείξαι βελόμενος τοῦ ΙΙνεύματος πρὸς τὸν Πατέρα καὶ τὸν Υίόν. 'Αεί γὰρ φέρει τούτο καὶ ό Υίὸς, παρὰ τὸ τῆς οὐσίας ἡνωμένον κατάχρας χαὶ συμφυές χαὶ τὸν της φεραλληλίας όνομαζόμενον λόγον. Όλον γάρ τὸν Πατέρα εν όλφ ύπάρχειν όμολογούμεν τῷ Υίῷ χαὶ τῷ Πνεύματι, χαὶ όλον τὸ Πνεῦμα ἐν ὅλφ τῷ Πατρί και Υίω. Πέμπει δ' αύ-

**4**, 10), подается (Гал. 3, 5. Іоан. 20, 22) и посылается достойнымъ (Іоан. 15, 26)? Это указываетъ на откровеніе Духа Спасителемъ (Лук. 24, 49. Дѣян. 1, 8) и подаяніе благодатныхъ даровъ. Пот. что Онъ есть сокровищница Духа, Нимъ СЪ всегда пребывающаго и никогда не отступающаго. И если объщано, что изъ чрева върующихъ во Христа ръкою потечеть Духъ, конечно по благодати присутствующій въ нихъ, то темъ более отъ Сына, Который по естеству предвачно и неотлучно имъетъ Его въ Себъ. Слъдуеть ли посему принимать, что и отъ вѣрующихъ Христа зависить исхожденіе Духа, подобно какъ отъ Отца и Сына? Конечно, никоимъ образомъ, когда дошли до такого вывода.

И кто не подивится въ мудромъ семъ учителѣ тому, какъ онъ изъ словъ великаго Аванасія выбравши нѣкоторыя его выраженія и нѣчто изъ сказаннаго опустивши, и измѣнивши то по собственному недоброму умыслу и выдавши за подлинныя слова великаго, выставилъ это въ защиту собственнаго мудрованія. Пот. что въ словѣ,

θις τούτο ο Πατήρ, καί δί αύτοῦ ο Γίος πάντα πεπλήρωχεν ού κατά ούσιαν και υπαρξιν αύτθ, ϊν' έξή τή χαχία έχπορευτιχήν προσάπτειν ιδιότητα χαὶ τῷ Υἰῷ. Οὐ γάρ ἐςι τόπος παράπαν τοῦ Πνεύματος έρημος πρός δυ αποςατήσεται τὸ πάντα τη οὐσία καὶ πληρούν χαί συνέχον χαί περιγραφήν μή δεχόμενον. Άλλα πέμπεται δηλαδή χατά τὴν μετάδοσιν τών θείων χαρισμάτων χαι τὰς θεοποιούς αύτε δωρεάς. Καί διδάσχει τέτο σαφως ό θείος Χρυσόςομος έν τώ περί του Αγίου Πνεύματος λόγω, ου ή αρχή χθές ήμιν ω φιλόχριςοι, εάν άχούσης λέγων, αποςελώ ύμιν τὸ Πνεῦμα τὸ "Αγιον, μὴ τὴν θεότητα εχλάβης. Θεότης γάρουχ αποςέλλεται. Όνόματα γάρ είσι ταύτα, την ενέργειαν σημαίνοντα. Καὶ μετ' όλίγα. "Όταν λέγει τε Πνεύματος. Καὶ πάλιν. Θεότης γάρ ούχ αποςέλλεται, άλλ' ή δωρεά. Καὶ αὔθις. Χάρις έχχεῖται, έχ ό δωρεμενος την χάριν. Ο δε μέγας Βασίλειος έν τῷ περί τοῦ Αγίου Πνεύματος λόγφ αποζολήν φησιν τε Πνεύματος όνομάζει την πρός το έργον αύτου συγχατάβασιν. Εὶ δὲ ὁ πολύς έχείνος τὸν ἔνθεον ζηλον χαί

котораго\*) начало "Въруемъ во единаго Бога" онъ сказаль: "Духъ Святый, исходя отъ Отца, всегда пребываетъ въ рукахъ Отца посылающаго и Сына носящаго, Имъ Онъ наполняетъ все". Кого исходное, говоритъ, есть Духъ? Отца и Сына носящаго, чтобы такимъ образомъ и Сыну присвоить изводительную силу. Такъ хочетъ коварно сдълать намьченное неисцъльное зло и вивств поразить истину. Какъ мышь обгрызая писанія святыхъ, и одно уничтодругое оставляя жая. мъстъ, онъ думаеть избъжать обличенія. Въ такомъ поведеніи уличенъ и превзошедшій вськъ нечестіемъ Маркіонъ \*\*), одно изглаживая изъ божественныхъ реченій, другое приписывая. Но не порадуется этому. Потому что тъже священныя книги сего великаго (отца) только что не издаютъ голоса, всъхъ -ир варубн кыно тхишовтир стымъ догматамъ благочестія пытающихся повредить дълая ихъ изуродовать

\*) Авинасія В. Изложеніе Віры (Твор. 1, 165).

\*\*) Маркіонъ изъ Понта, еретикъ, распространялъ свое лжеученіе съ 140 года по Р. Хр. Его "Евангеліе"

есть изуродованное Евангеліе Луки.

την ἀρετην ἀπαράμιλλος Αθανάσιος οΰτως είχε γνώμης, ώς ύμεις οίεσθε, θχ αν έν τῷ περί τοῦ Αγίου Πνεύματος ἔφησε λόγω. Πατρός δε και Γιού και Αγίου Πνεύματος οὐδὲν προϋπάρχει, αλλ' έχ τοῦ Πατρὸς ό Γίος γεγέννηται καὶ τὸ ΙΙνεύμα έχπεπόρευται. Καὶ έν τῶ περί της Αγίας Τριάδος Θεός έςιν ή τέτων ἀρχὴ• χαὶ γὰρ ό Λόγος ὲξ αύτοὔ γεννητώς, χαὶ τὸ Πνεῦμα ἐξ αὐτοῦ ἐχπορευτώς. Ού μην άλλά χαί έν τη πρός Σεραπίωνα τὸν ἐπίσχοπον έπιςολή, χαὶ έν πᾶσι τοῖς ἄλλοῖς αύτοῦ συγγράμμασιν ούτω δογματίζων]χαί φρονών δείχνυται, άπερ πάντα συλλέγειν παρόντι καὶ ἐντάττειν ὰφίημι λόγφ, φεύγων του λόγου τὸ προσχορές.

Ετι καὶ τοῦτο προστίθησιν ό χαινός ούτοσί θεολόγος, διά του ύποδείγματος λέγων τών πυρίνων γλωσσών μανθάνομεν, ότι ώσπερ πύρ ούγ έτέρως έτέρωθεν πέμπεται φυσιχώς ή έχ πυρός έξαλλόμενον, ούτως ούδὲ τὸ Πνεῦμα τὸ Αγιον πέμπεται παρά του Υίου, έπει όμοφυές αύτου τυγχάνον έςίν η ώς πύρ έχ πυρός φυσιχώς, της φύσεως αύτε τε καὶ τού Πατρός έχφαινόμενον χατά το πύρ έχ πυρός προϊόν, ήγεν έχλάμπον· ούτω γάρ καὶ ό θεολόγος έφη Γρηγόριος έμφυσώμεпосмѣшищемъ для другихъ или, лучше сказать, уличая въ злодъяніи. Итакъ, Духъ Святый воистину исходить отъ Отца, какъ безвременно и неотступно имъющій причину бытія, зависимую отъ Него; сказаль же святый, что Онъ' всегда въ рукахъ Отца посылающаго, какъ и Сына носящаго, для указанія, что и Обоимъ принадлежить раздаяніе богоприличны**х**ъ даров**а**ній Духа всей твари. Потому что руки суть символъсообщительнагодъйствованія и щедраго изволенія благолътельствовать. Затъмъ (сказаль это), желая показать и сродство, и нераздѣльность, и соединенность Духа съ Отцемъ и Сыномъ. Потому что всегда носить Его и Сынъ, по причинъ совершеннаго единенія сущности, однородности такъ называемаго взаимнаго Ибо исповъдуотношенія. что всепълый Отепъ пребываетъ **B**0 всецъломъ Сынъ и Духъ, и всецълый Духъ — во всецъломъ Отцъ и Сынъ \*). Посылаетъ же,

<sup>\*)</sup> Тоан. 10, 30. 14, 20. Василій В. въ 18 главів вниги о Св. Духів: "Сынь во Отців, и Отецъ въ Сынів; пот. что и Сынъ таковъ же, каковъ Отецъ, и Отецъ таковъ же, каковъ Сынъ; и въ этомъ Они—едино. По отличительному

νον έν γλώσσαις πυρίναις φαινόμενον· συνάγων δήθεν ο Σίμων έντευθεν, ώς ούχ οίόντε πέμπεσθαι πρός του Υίου το Πνευμα ή εχλάμπειν, εί έχ τοῦ Πατρός μόνου, αλλά μή χαὶ εξ αὐτοῦ έχπορευτόν ήν, είς ταυτόν άγειν βιαζόμενος την έχπόρευσίν τε καὶ έλλαμψιν. Καὶ τίς äν τῶν τῆς εὐσεβείας ἀρνηθείη τροφίμων μὴ χὰχ τοῦ Υίου προιέναι το Πνείμα ούσιωδώς καί προσέρχεσθαι καί προχεῖσθαι χαὶ πηγάζεσθαι χαὶ έχλάμπειν χαί πεφηνέναι χαί δίδοσθαι, ώς γε δή καὶ ἐκ τοῦ Πατρος; Αλλά γάρ ταυτί καί τὰ τούτοις προσόμοια ούχ είσι τρόποι της ύπάρξεως τού 'Αγίου Πνεύματος, οὐδὲ χαραχτηρηςικά της αύτοῦ ύποςάσεως ίδιώματα: ότι μὴ μόνον τὸ έχπορεύεσθαι χαραχτηρίζειν ίσμεν τὴν ἰδιότητα τῆς τοῦ Πνεύματος ύποςάσεωσ χαὶ τὸ πῶς έχει την υπαρξιν έχ του Θεου χαί Πατρός. Έπι μέν γάρ τῶν άλλων άπάντων ή ἐχπόρευσις την άπλως σημαίνει έξέλευσιν, ώς τὸ, ἐξεπορεύετο ἔξω χαὶ έλάλει έπὶ τὸ αὐτό· ή δὲ ἐχ τοῦ Πατρὸς ἐχπόρευσις τοῦ `Αγίου Πνεύματος οὐ τὴν ἁπλῶς σημαίνει εξέλευσιν, ήτις εςί συμβεβηχός γινομένη χαὶ ἀπογινομένη, άλλά τὴν άπλῶς χαὶ φυσιχήν χαὶ τοῦ πῶς είναι σημαντικήν, ότι ου γεννητώς | опять, Его Отецъ, и чрезъ Него Сынъ все исполняетъ. не по сущности и личному бытію Его (ипостаси), чтобы ухищренію давалась возможность и Сыну приписывать изводительное свойство. Потому что совствы нтъть \*) мъста, изъятаго отъ присутствія Духа, къ которому бы отступилъ Онъ, по сущности все и инполняющій и содержащій, и ограниченія не пріемлющій. А посылается, ясно, по сообщению божественныхъ силъ благодатныхъ и боготворныхъ (2 Петр. 1, 4) Его дарованій. И научаеть сему ясно святый Златоусть, въ словъ \*\*) о

свойству Лицъ-одинъ и одинъ, а по общности естества Оба-едино. Но единъ и Св Духъ, и о Немъ возвъщается отдёльно. Единеніе Его со Отцемъ и Сыномъ достаточно выражается тъмъ, что Онъ не поставляется въ одинъ рядъ со множествомъ трарей... Григорій Нисскій: "если цълый Отецъ въ цъломъ Сынъ, и цълый Сынъ въ цъломъ Отцъ, то гдъ большее, и гдъ недостаточное?" См. Слово о Божествъ Сына и Духа и похвала праведному Аврааму.

похвала праведному Аврааму.

\*) Ср. сказанное Григоріємъ Нисскимъ: "внѣ Божія естества нѣтъ ничего новаго, куда бы, не бывъ тамъ прежде, оно пришло, когда послано; напротивъ того, все содержа своею охранительною силою, не имѣетъ куда бы могло переселиться, само будучи полнотою всего". См. тамъ же.

\*\*) Это слово однако не принадлежитъ Златоусту, по сужденю вритиковъ въ *Migne* Patrologiae Graecae ωσπερ ό Υίός, αλλ' έχπορευτως χαὶ ιδίως.

"Αγαμαι δέ σου τὴν τοσαύτην παραπληξίαν μαλλον ή άνοιαν, ότι καὶ τὸν τὴς θεολογίας ἐπώνυμον μέγαν Γρηγόριον συμμαρτυρείν τη πονηρά σου δόξη παρήγαγες, δε πανταχού τών οίχείων λόγων. είπερ τις των άγίων πάντοθεν έαυτον ασφαλιζόμενος, τον Πατέρα μόνον ὰρχὴν χαὶ αἰτίαν Υίου χαι Πνεύματος δοξάζων φαίνεται καὶ διαβρήδην εν πᾶσι τοίτο χηρύττων, νύν μέν δίδυμον ακτίνα τοῦ Πατρός τὸν Υίὸν χαὶ τὸ Πνεύμα φάσχων, καί ώς πηγήν καί πρώτον αίτιον τὸν Πατέρα, και ἄμφω λέγων ἀναφέρεσθαι τὰ αἰτιατὰ: οθεν ούδενὶ τῶν χατά διαφόρους χαιρές διαστρέφειν ώσπερ σύ τὰ τῆς ἐχχλησίας δόγματα έγνωχότων ἀφορμὴν χαὶ τῆς οίασουν λαβέσθαι λέξεως έδεδώχει.

Έξης δὲ καὶ τὸ τοῦ άγιου ἐπιφέρει Κυρίλλου, ἐν τη τρίτη τῶν συνοδικῶν ἐπιζολῶν γράφοντος, ω σπερ ἐπίτηδες τὰ ἡμῖν συναγορεύοντα καὶ ἄκων συλλέγων εὶ καὶ ἔςι τὸ Πνεύμα ἐν ὑποςάσει ἰδικη, καὶ δὴ καὶ νοεῖται καθ΄ έαυτὸ καθό Πνεϋμα ἐςὶ καὶ οὐ Χριζός, ἀλλὶ οὕν οὐκ ἀλλότριον ἐςὶν αὐτοῦ. Πνεῦμα γὰρ ἀληθείας ωνόμαςαι, καὶ ἔςι Χριζός ἡ ἀλήθεια.

Святомъ Духъ, котораго начало: "вчера нами, христолюбцы", говоря: "когда елышишь пошлю вама Духа Святаго, принимай это не по божеству,—потому что Богъ не посылается. Это имена. означающія дъйствія". И немного ниже: "когда говорить, пошлю вама Духа Свято говорить о дарованіи Духа". И опять: "Богъ не посылается, а даръ". И еще: "Благодать изливается, а не Подающій благодать". А великій Василій въсловъ о Св. Духѣ говорить, посланіемъ Духа Богъ называетъ нисхожденіе къ дълу Своему \*). А еслибы великій оный вдохновенный ревнитель и не имъющій себъ равнаго по добродътели Аванасій быль такого мнѣнія, какъ вы думаете, то не сказаль бы въсловъо Святомъ Духъ: илфетъ бытія отрин. не прежде Отца и Сына и Св. Духа, но Сынъ раждается отъ Отца, и Духъ исходитъ". И въ словъ о Св. Троицъ: "Богъ есть начало Ихъ; по-

\*) Твор. VII, 182 (въ 5-й кн. о Духъ Св., противъ Евномія).

LII, 813—814; но Фотіемъ признавалось за подлинное. См. Макарія Догм. Богословія § 42, примъч. 744, гдъ надлежащая оцънка сего православнаго произведенія.

Καὶ γάρ προχείται παὸ αὐτοῦ, καθάπερ αμέλει και έξ αὐτοί τού Θεού καὶ Πατρός. ΄ Όρας χαὶ ἐξ ων αὐτὸς ἐπιφέρεις χαὶ ούδεις των θεοπνεύςων πατέρων και έκ του Λόγου είπε τὸ "Αγιον σαφώς έχπορεύεσθαι, άλλ' εἰς τὴν πέμψιν καὶ τὴν δώσιν καὶ τὴν πρόχυσιν καὶ την χορηγίαν ενέμειναν. Έςιν ού και την πρόεσιν. Πρόεσις δέ ου ταυτόν τη έχπορεύσει γνωρίζεται, είγε φαμέν καί τὸν Γίον προιέσθαι του Πατρός. 'Αλλ' ἔςι κοινή τις φωνή, προσδιορισμού τινος δεομένη πρός την σαφήνειαν, ώς καὶ ό θεολόγος έδειξε μέγας Γρηγόριος, είπών, προίον μέν έχ τοῦ Πατρός, και προσθείς ούχ υίχώς δέ, αλλ' έχπορευτώς. Οία είδως τὴν πρόεσιν όμωνυμον ούσαν φωνήν, ώσαύτως τήν τε γέννησιν χαὶ τὴν ἐχπόρευσιν καί την χορηγίαν σημαίνουσαν, καὶ μετά προσδιορισμού μέν τιθεμένην γέννησιν δηλούσαν η έχπόρευσιν, άπροσδιορίζως δε μόνην δήπε την χορηγίαν. "Ωςε καὶ οι της έκχλησίας φωςήρες τη λέξει ταύτη χρησάμενοι, ώς γε δή καὶ ταίσ είρημέναις, εί τοιούτον είχον σχοπόν, οίος ύμιν ένομίσθη, οὐχ ᾶν εἰπεῖν ὤχνησαν, ώς προίεται μέν τὸ Πνεῦμα καὶ ἐκ τοῦ Υίου, ἀλλ' ἐκπορευτώς. 'Αλλ' ούδεις ούδέπω тому что Слово отъ Него рожденно, и Духъ отъ Него исходно". Наконецъ и въ посланіи епископу Серапіону и во всѣхъ другихъ своихъ сочиненіяхъ такъ учитъ и разсуждаетъ, что все, во избѣжаніе излишества въ рѣчи, я опускаю собирать и включать въ настоящемъ словѣ.

Еще и это прибавляетъ новый этотъ богословъ, говоря: "изъ примѣра огненныхъ языковъ научаемся, что какъ огонь не иначе отъ инуда посылается естественно, а только заимствуемый отъ огня, такъ и Духъ Святый посылается отъ Сына, поелику единоестественъ Ему, не иначе какъ огонь отъ огня естественно, отъ естества Его и Отца происходя, подобно какъ огонь отъ огня является или возсіяваетъ. Пот. что такъ и богословъ Григорій сказаль, что \*) данный чрезъ вдуновеніе является въ огненныхъ языкахъ". Именно, выводитъ отсюда Симонъ, что невозможно Духу посылаться или возсіявать отъ Сына, если исходить отъ Отца только,

<sup>\*)</sup> Слово 31, о Богословін пятое (О Св. Духѣ).

χαὶ τήμερον τών θεοπνεύςων έχείνων ανδρών τοιαύτην αφήχε φωνήν, πλείζας μενούν τάς τῷ εὐαγγελίῳ καὶ ήμῖν συμφώνους, δί ων επιφανώς πασιν έδειξαν, ώς ιδίαν ούσαν γινώσχουσι τὴν ὑπαρξιν τοῦ Αγίου Πνεύματος, καὶ ταύτην ήρτησθαι μόνου του Θεού καί Πατρός, χαὶ ιδίων των αὐτθ χαρισμάτων την χορηγίαν καί ἔχλαμψιν •χαὶ μετάδοσιν, δ χοιγή πρόσεςι ταίς θεαρχιχαίς τρισίν ύποςάσεσιν. Εί γάρ καθ' ύμᾶς τὴν ἐχπόρευσιν ἐχειν τοῦ Άγίου Πνεύματος ἐγίνωσκε Κύριλλος, πας εν τη του κατά Λουχᾶν άγίου Εὐαγγελίου έλεγεν εξηγήσει ωσπερ ο δάχτυλος απήρτηται τῆς χειρός, οὐχ άλλότριος ຜືν αὐτῆς, άλλ' ἐν αὐτῆ φυσιχώς, οΰτω χαὶ τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον τῷ τῆς όμοεσιότητος λόγφ συνήπται μέν πρός ένωσιν τῷ Υἰῷ, ἐχ Θεοῦ δὲ χαὶ Πατρὸς ὲχπορεύεται. Ταυτά δογματίζει και έν τῷ περί του Αγίου Πνεύματος άγωνιςικώ λόγω, ου την χρησιν προϊόντες εχθήσομεν, χαὶ εν άπασι τοῖσ αὐτοῦ λόγοις ἴσος έαυτῷ χαὶ ὅμοιος δείχνυται. Ταύτης έχεται τῆς έννοίας χαὶ ον επιφέρει της τετάρτης ώδης είρμόν του άδομένου χανόνος τῷ Παναγίφ Πνεύματι "Αναξ άνάχτων, οίος έξ οίου μόνος Λόγος πρελθών Πατρός έξ άναι-

а не и отъ Него, усиливаясь свести въ одно и тоже и исхожденіе и возсіяваніе И кто изъ питомцевъ благочестія скажеть, что Духь существенно и отъ Сына не посылается, не приходить и не изливается и не источается, не возсіяваеть и не проявляется и не подается, какъ и отъ Отца? Но эти и имъ подобныя названія не суть выраженія бытія Св. Духа, ни отличительныя свойства Его ипостаси; потому что, знаемъ, слово исхожденіе выражаеть не только отличительное свойство Духа образъ бытія отъ Бога Во всъхъ другихъ Отца. случаяхъ исхождение означаетъ просто выходъ, какъ напр. выходиль вонъ и говориль въ тоже время; но исхожденіе Св. Духа отъ Отца означаеть не просто выходъ, случайно бывающій и прекращающійся, а указываеть на совершенное и естеству исхожденіе и образъ бытія, пот. что не рожденно, какъ Сынъ, а исходно и особенно.

Дивлюсь же такой твоей тупости или лучше безумію, что представилъ подтверждающийъ твое худое митьніе и соименнаго богословію

τίου, ὶσοσθενές σου Πνεύμα τοῖς ἀποςόλοις νημερτές ἐξέπεμψας ώς εὐεργέτης. Οὐδὲ γάρ τούτων ό γεννάδας απέσχετο, άλλα δη καί τροπάριον έτερον του τῷ Δαμασχηνῷ πονηθέντος χανόνος είς τὸν θεολόγον άγιον Ίωάννην πρός είρμόν αδόμενον τόν, Θεού συγχατάβασιν· τὸ Πνεῦμα τὸ "Αγιον Πατρός ανάρχου έχπορευόμενον χαί έχ σου άμερίζως έχλάμψαν μονογενές Λόγε Θεοῦ τοῖς ἀποςόλοις χραυγάζειν ἀνήγγειλεν ό των πατέρων... Καὶ έπεξηγούμενος ο φασί μεν τοῦτο, φησίν έχ γάρ τής θείχής αύτου φύςεως εκλάμπει ή αὐγάζει αὐτὸ φυσιχῶς· οὐ γάρ έςί τι εν τη Τριάδι κατά μεθεξιν. Καλώς φής, είποιμι αν πρός αὐτόν, καὶ τῆ ἀληθεία και ήμιν προσήγορα και κατάλληλα. Τοῖς γάρ προφήταις χαὶ ἀποςόλοις ἔξωθεν ἐπεδήμει τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον καὶ τήν θεώρησιν καί τήν των μελλόντων πρόγνωσιν καί την τών θαυμάτων ενέργειαν εχαρίζετο. Ταύτά τοι χαὶ πρὸς ἐχείνους είρηται δωρεάν ελάβετε, δωρεάν δότε. Ο μέντοι Κύριος, ως Θεός, το φυσιχώς αυτώ καὶ οὐσιωδῶς ἐνυπάρχον Πνεύμα παρείχε, καὶ ούχ ώς ό βδελυρός ἐφλυάρει Νεστόριος | έν άλλοτρία δυνάμει τῷ Πνεύματι τῷ Αγίῳ τὰς θεοπρεвеликаго Григорія, который повсюду въ своихъ словахъ, какъ одинъ изъ святыхъ, со встхъ сторонъ себя подкръпляющій, оказывается славящимъ Отпа только, какъ начало и причину Сына и Духа, и во всѣхъ ясно это проповъдуеть, TO называя Сына и Духа сугубымъ лучемъ Отца\*), то Отца Источникомъ и первою Причиною, и говоря, что Оба относятся къ Нему, какъ Причин \*\*). Посему никому изъ людей знающихъ не давалъ повода извращать подобно тебѣ догматы Церкви и злоупотреблять какимъ нибудь выраженіемъ.

А далѣе приводить и изреченіе святаго Кирилла, пишущаго въ третьемъ соборномъ посланіи (какъ бы нарочито и невольно собирая свидѣтельства въ нашу пользу): "хотя и въ собственной ипостаси существуетъ Духъ, и мыслится самъ по Себѣ какъ Духъ, а не Христосъ, но—не чуждъ Ему. Ибо называется Духомъ истины (Гоан. 16, 13), а Христосъ

<sup>\*)</sup> См. въ посланін въ Евагрію (Твор. IV. 189). \*\*) Слово 20 (о поставленіи епи-

<sup>\*\*)</sup> Слово 20 (о поставленіи епископовъ и о догмать Св. Тройцы), и стихи о самомъ себь (Твор. IV, 301).

παίς έχείναις έποίει τερατουργίας. Τι ούν ούχ ας αύτο ώς τουτὶ τὸ Δαμασχηνοῦ τὸ ώδάριον ἄριςα πάντων τὰς προόδους τοῦ Πνεύματος διαιρούν χαί αὐτὸς δογματίζεις έχ τοῦ Πατρός μέν έχπορεύεσθαι τὸ Πνεύμα τὸ "Αγίον, ἐχ δὲ τοῦ Μονογενές τοίς αποςόλοις καί πέμπεσθαι καὶ ἐκλάμπεσθαι, άλλα τα αμιχτα τα τοῦ λόγου μιγνύων καὶ τὰ ἀσυνείκαςα, την έχπόρευσιν φημί χαι την έχλαμψιν χαὶ τὴν πέμψιν, σεαυτῷ τὴν πίζιν ἀνόνητον καθιςᾶς χαὶ ήμῖν μυρία παρέχεις 'Αλλ' ίδωμεν χαί πράγματα; την έφεξης έπιφερομένην πρός τούτου ἐμμελῆ τοὐ αύτδ Δαμασχηνού ρήσιν. Έθε ήμιν άχαταίσχυντον πρέσβιν την σέ τεχούσαν, Χριζέ ταύτης ταίς έντεύξεριν ίλεων νέμοις ήμιν Πνεύμα μεταδοτικόν αγαθότητος έχ Πατρός διά σοῦ προερχόμενον. Έτι δὲ χαὶ τὴν τῆς έχτης ώδης τε είς την έορτην τής πεντηχοστής χανόνος αὐτοῦ, ής ὁ εὶρμὸς σπλάγχνων 'Ιωναν, 'Ιδι πρός ήμας το Πνεύμα τὸ "Αγιον, μετόχους τῆς σής απεργασάμενον άγιότητος καί τής τερπνής καί άνεσπέρε φαιδρότητος καὶ τῆς εὐωδεςάτης διαδόσεως συ γάρ ποταμος θεότητος, έχ Πατρός δί Υίου προερχόμενος. Ουδ' έντεύθεν και έξ Υίου την υπαесть Истина (Іоан. 14, 6). И отъ Него изливается, какъ и отъ самого Бога Отпа" (Тит. 3, 6). Видишь и изъ того, что самъ приводишь, никто изъ боговдохновенныхъ отцовъ не сказалъ ясно, что Святый Духъ исходить и изъ Слова, но настаивали на посланіе, даръ, изліяніе и подаяніе; иногда употребляли и выражение "происхожденіе". Но происхожденіе не одно и тоже съ исхожденіемъ, такъ какъ говоримъ и о Сынъ, что происходить отъ Отца. Это есть выражение общее, для ясности требующее нѣкоего разграниченія, какь показаль\*) и великій богословъ Григорій, сказавши "происходяцій отъ Отца", и прибавивши: "но не какъ Сынъ, а исходно". Ибо зналь онь, что выраженіе "происхожденіе" обоюдно, равно означающее и рожденіе, и исхожденіе, И подаяню, съ ограничениемъ полагаемое означаетъ рождение и исхожденіе, а безъ ограниченія уже одно только подаяніе. Такъ что и свътильники Церкви, пользовавшіеся этимъ

<sup>\*)</sup> Слово 39-на св. свъты явленій Господнихъ (Твор. III, 262).

ρξιν έχειν το Πνεύμα το Αγιον δείχνυται.

Περί γεν των αύτου προόδων χοινή τοῖς εὐσεβέσι πᾶσι τετήρηται, ώς γε δη καὶ ήμεῖς φθάσαντες δεδηλώχαμεν, την μέν δὶ αἰτίαν προφερομένην, επ' ωφέλεια καί βελτιώσει των λαμβανόντων τὴν χορηγουμένην χάριν του Πνεύματος καὶ ένέργειαν είναι πνεύματα γαρ χαὶ τάς αὐτοῦ ἔνεργείας φίλον τη Γραφή, άτε του ποιητιχού: τὴν δὲ ύπερ αἰτίαν τὸ προαιώνιον έχουσαν χαὶ ὑπέρχρονον αὐτοῦ τὸν τρόπον τῆς ὑπάρξεως του Αγίου Πνεύματος, τής του Υίου γεννήσεως διαφέροντα, ὅπερ ἐνταῦθα πάντων μάλιςα δείχνυται, εὶ χαὶ οὐ θέμις τούς αδρήτες τρόπους τέτες περιεργάζεσθαι. 'Αχούεις γάρ, φησίν ό θεολόγος μέγας Γρηγόριος, γέννησιν· τὸ πῶς, μή περιεργάζου. 'Αχούεις, ὅτι τὸ Πνεῦμα τὸ προιὸν ἐχ τοῦ Πατρός το δπερ, μη πολυπραγμόνει. 'Εχ γάρ τι Πατρός, τής μιᾶς καὶ πρώτης αἰτίας, διά τε Γίου, ώς διά της άχτίνος τὸ φῶς, εἰς ἡμᾶς τὸ Πνεύμα προέρχεται, ποταμός δν θεότητος, ήτοι τῶν θεοποιών χαρισμάτων άφθονος έπιρροή και χορηγία. 'Δς ούν τὸ φῶς οὐχ ἐχ τῆς ἀχτίνος, άλλα χαὶ ἄμφω μᾶλλον ἐχ τοῦ ήλίου την υπαρξιν χέχτηται, выражениемъ, какъ и сказанными, еслибы имѣли ту цѣль, какая вамъ вообразилась, не преминули бы сказать, что и отъ Сына происходитъ Духъ, но исходно. Но никто нигдъ и донынъ изъ боговдохновенныхъ оныхъ мужей не произнесъ такого слова, тогда какъ-многія, согласныя съ Евангеліемъ и нами. посредствомъ которыхъ ясно встмъ показали, что знаютъ собственное (личное) бытіе Святаго Духа, и сіе зависить отъ одного только Бога Отца, и подаяніе, проявленіе и сообщеніе свойственныхъ Ему благодатныхъ даровъ, которые вообще принадлежать тремъ богоначальнымъ ипостасямъ. Потому что, если по вашему разумънію Кириллъ признавалъ исхождение Святаго Духа, какъ въ изъясненіи святаго Евангелія отъ Луки \*) сказаль: "какъ перстъ отдѣляется отъ руки не какъ чүждый для нея, но въ ней находясь естественно, такъ и Духъ Святый по единосущію соприкосновененъ съ Сыномъ, а исходитъ Бога Отца". Такъ же бого-

<sup>\*)</sup> Именно, въ изъяснени словъ Спасителя: Лув. 6, 20.

ούτω καὶ τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον έχ τοῦ Πατρὸς μὲν ἐχπορεὐεται μόνε, ώς έχειθεν έχον την ούσιώδη καὶ φυσικήν ϋπαρξιν, ως γε δη καὶ ο Γίος δια δέ του Γίου έγνωσται τε ήμιν καὶ καθεκάςην χορηγεῖται τή χτίσει χατά τών θείων χαρισμάτων μετάδοσιν. Ότι δὲ μόνος αίτιος Υίνο χαὶ Πνεύματος ό Πατήρ, πρός πολλοίς αλλοις ο Νύσσης μέγας ειρηκει Γρηγόριος. Διά τοῦτο ἔφη, δ παρά του Πατρός έχπορεύε. ται, ίνα τὴν ἐχποφευτιχὴν ίδιότητα τῷ Πατρὶ μόνῳ προσοῦσαν πιστώσηται. Όρᾶς, ώς τ' άληθή καὶ μόνα καίρια τών δογμάτων χαὶ διαρρήδην πᾶσι τοῖς θεοφόροις ἀδόμενα προσέσθαι μη άνεχόμενος, θηρεύων μαλλον γε μήν παρυποχλέπτων έξ ἀπορίας περιέρχη ούγ οπως τών χαταλογάδην, ddy, έςιν ώς καὶ άδομένων τάς λέξεις, χαὶ τούτων μὴ διαχρίνων, άλλά συγγέων τὰ σημαινόμενα; Πώς δὲ οὐ παρήγαγες χαὶ τὸ τὰ ὀγδόκ τών αναστασίμων μέλος του αυτθ ποιητού, τὸ χατά τὴν ἔξ ώδὴν, χαθαρώς δογματίζον την τού Αγίου έχπόρευσιν Πνεύματος, οὔτω λέγον: Απάντων μέν Κύριον, ένὸς δὲ μόνον μονογενούς Υίου ορθοδόξως Πατέρα θεολογούντες σὲ χαταγγέλλομεν, καί εν είδότες σε έκπο-

словствуетъ и въ опровержительномъ словъ о Св. Духъ, котораго отрывокъ изложимъ дальше, и во всъхъ ръчахъ своихъ оказывается равнымъ и сходнымъ съ собою. Такаяже мысль заключается и приводимомъ имъ (Симономъ) ирмосъ четвертой пъсни канона, поемаго Святому Духу: "Царь царей, единый столь великій отъ столь великаго, Слово, произшедшее отъ безначальнаго Отна. Ты, какъ благодътель. истинно ниспослалъ равномощнаго Твоего Духа апостоламъ". Но и на этомъ не остановился сей отважный мужъ, а приводитъ и другой тропарь канона, составленнаго Дамаскинымъ въ честь богослова \*) святаго Іоанна, послѣ ирмоса поемаго "Божія снисхожденія": Святый, отъ Отца чальнаго исходящій и отъ Тебя. единородный Слове Божій, нераздёльно возсіявшій, апостоловъ научилъ взывать: благословенъ Ты, Боже отцовъ нашихъ". И, что называется, уясняя это, говоритъ: потому что изъ Божескаго Своего естества возсіяваеть или проявляеть Его

<sup>\*)</sup> См. канонъ въ Минеъ 8 мая.

ρευόμενον Πνεύμα εὐθὲς. συμφυὲς καὶ συναίδιον. Όρᾶς, ὡς ἡνίκα καθαρῶς ὁ ἄγιος τὴν ἐκπόρευσιν ἐβθλήθη δογματίσαι τοῦ Πνεύματος, ἤτοι τὴν προαιώνιον τούτου ὅπαρξιν καὶ οὐ τῶν χαρισμάτων τὴν χορηγίαν, μόνω ταύτην ἀνέθηκε τῷ Πατρί, καθά δὴ καὶ τὴν γέννησιν τοῦ Υίοῦ, οἰα μόνον αἴτιον Υιοῦ καὶ Πνεύματος τὸν Πατέρα σαφῶς ἐπιστάμενος:

Είδ' ό χαινός ούτος έπιφέρει δογματιζής. Πνεύμα στόματος αὐτοῦ, ήγουν τοῦ Θεοῦ, λέγεται τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον, στόματος όντος του Μονογενούς. Καὶ πῶς οὐ δίχαιον χαὶ έχ του Υίου λέγειν έχπορευεσθαι; Λόγον μέν λέγεσθαι τόν Υίὸν δεδιδάγμεθα, ἄτε χαὶ τοῦ Πατρός την του Υίου πρόρρησιν έσχηχότος. όθεν ό Υίὸς χαὶ Λόγος γεγέννηται· στόμα δε οὐδαμῶς. Άλλὰ κατά περίφρασιν είρηται Πνεύμα στόματος αὐτοῦ, ἥγουν τοῦ Πατρός. Και μάρτυς άξιόχρεως ό μέγας Βασίλειος λέγων 'Ως ούν ό δημιθργός Λόγος έςερεωσε τὸν οὐρανὸν, οὕτω τὸ Πνεύμα, τὸ ἐχ τού Θεού, δ ἐχ τοῦ Πατρὸς ἐχπορεύεται, τουτέστιν ο έχ τοδ στόματος αὐτου, ΐνα μη των έξωθέν τι χαὶ τῶν χτισμάτων αὐτὸ χρίνης, άλλ' ώς έχ Θεού έχον την υπόςασιν δοξάζης. Καὶ μετά естественно, такъ какъ въ Тройцѣ нѣтъ ничего по соучастію. Хорошо говоришь, сказаль бы ему я, и сходно и согласно съ истиною и нами. Ибо Духъ Святый извит сходилъ на пророковъ и апостоловъ и давалъ имъ созерцаніе, предвъдъніе будущаго и силу творить чудеса. Потому и сказано имъ: даромъ получили, даромъ и давайте (Мв. 10, 8). А Господь, какъ Богъ, подаетъ Духа. естественно и существенно въ Немъ пребывающаго, и Духомъ Святымъ, не какъ чуждою силою, по буесловію безстыднаго Несторія, совершаль богоприличныя оныя чудотворонія. Почему же и самъ ты, какъ самая эта пъснь Дамаскина, различающая тѣ происхожденія Духа яснъе всего, не принимаешь, что Духъ Св. исходить оть Отца, и оть Единороднаго посылается и возсіяваеть апостоламь, но смѣшивая несовмѣстимое въ этой рѣчи и не вытекающее изъ ней, разумъю исхожденіе, возсіяваніе и посланіе, самому себъ представляещь въру бездоказательною намъ **причиняешь** столько хлопотъ? Но посмотримъ и на далъе приводимое имъ

τινα· ενθάδε μεν ούν Πνεύμα ζόματος αὐτῷ ὰναγέγραπται, εύρήσομεν δε άλλαγου και Λόγον ζόματος αὐτοῦ εἰρημένον. ΐνα εννοηθη ό Σωτήρ καὶ τὸ Πνεύμα έχ τοῦ Πατρός. Τί ταύτης τής εξηγήσεως πιστότερόν τε χαὶ εὐθεώτερον; Τίς πιζεύεσθαι άξιώτερος, ό μέγας ούτος πατήρ, ό τὰ βάθη του Πνεύματος μετά τοῦ Πνεύματος εὶ χαὶ τις ἄλλος τῶν ἐγγιζόντων θεῷ χατοπτεύσας, ἢ άπὸ χοιλίας φωνών Σίμων ούτοσί; Καὶ πάλιν ὲν τῶ χατ' Εὐνομίου ὰντιρρητικῷ αὐτοῦ λόγω. Γεννά ό Θεός ούν ώς άνθρωπος, καὶ πέμπει Πνεῦμα διά ςόματος ούχ οίον το άνθρώπινον: ἐπεὶ μηδὲ ζόμα Θεοῦ σωματικώς. Έξ αύτου δὲ τὸ Πνευμα, καὶ ἐχ έτέρωθεν. Ὁ δὲ μέγας Γρηγόριος Νύσσης έν τῷ περί Θεογνωσίας λόγφ Πνεύμα φησίν τὸ της Πατριχής εχπορευόμενον ύποςάσεως. Τέτε γάρ ἔνεκα καὶ Πνεύμα ζόματος, άλλ' οὐχὶ χαὶ Λόγον ζόματος είρηχεν, ΐνα τὴν ἐχπορευτιχήν ίδιότητα τῷ Πατρί μόνω προσουσαν πιστώσηται. Τουτοις χαὶ ὁ άγιος συμφωνεί Κύριλλος, εν τω περί της Αγίας Τριάδος λόγω Έν Πνεύματι λέγων τω Αγίω, έχπορευομένω έχ μόνε του Πατρός, ώς από ςόματος, πεφηνότι δέ διά του Υίου έν πασι τοις прекрасное изречение тогоже Дамаскина. "Явилъ Ты намъ непостыдную ходатаицу. Тебя родившую, Христе: ея мольбами милостиваго по давай намъ Духа, подателя благости, отъ Отца чрезъ Тебя происходящаго". Еще жъ и на содержаніе шестой пъсни какона его\*) на праздникъ Пятидесятницы, котоирмосъ "Изь утробы Іону": "Приди къ намъ Душе Святый, содъловая (насъ) причастниками Твоей тыни, и вожделѣннаго и неходимаго свъта, и свътлаго раздаянія; ибо Ты рѣка Божества, изъ Отца чрезъ Сына происходящая". И тутъ не показывается, что Духъ Святый имъетъ бытіе и Сына.

Итакъ о проявленіяхъ Его вообще всѣ благочестивые содержатъ, на что и мы уже указали, что одно, происходящее условно, есть на пользу и улучшеніе принимающихъ подаемое благодатное дарованіе и дѣйствіе Духа (пот.

<sup>\*)</sup> Въ славянскомъ Октоихъ сказано, что канонъ сей есть "твореніе Өеофаново". Самый канонъ читается на Повечеріи. Предыдущія слова Дамаскина — Богородиченъ девятой пъсни въ воскресномъ канонъ третьяго гласа (Октоихъ—изд. 1863 — часть 1, стр. 171).

άγιοις. Οΰτως οί ἄγιοι σύμπαντες στόμα θεού χατά περίφρασιν τὸν Θεὸν χαὶ Πατέρα νενοήκασι, καὶ τέτον μόνον αίτιον Υίου και Πνεύματος έδογμάτισαν· στόμα δὲ θεου ό Υίὸς οὐδαμε τούτοις εύρίσχεται. Εὶ δὲ χαὶ chua δοίημεν νοείσθαι κατά σὲ τὸν Υίὸν, ούδ' ούτως εξ αύτου την ύπόςασιν έγειν το Πνεύμα αχόλουθον αν είη νοείν. Οὐ γάρ έχ τοῦ στόματος τὸ ἡμέτερον πνεῦμα τὸ εἶναι λαμβάνει, ὰλλ' έχ τῆς χοιλίας προϊόν χαὶ διὰ τοῦ πνεύμονος χαὶ τῶν φωνητιχών βαίνον ὀργάνων διεχπίπτει του ζόματος. Έχ της άνθρωπίνης γάρ όμοιώσεως έοιχας ούν χαὶ εὶς τὰ πᾶσιν άπλώς είς γνώσιν προχείμενα της σης φύσεως ίδιώματα την έσχάτην νοσεῖν ἄγνοιαν χαὶ εἰς τὰ ὑπὲρ ἔννοιαν τὴν νόσον ταύτην έχτείνειν φιλονιχειν, μαινομένων χαὶ παραπταιόντων ἐπιφανῶς ἔργον διαπραττόμενος.

Τί δὲ τῆ σῆ διανοία συμβάλλεται καὶ ὅπερ τούτοις προσεπιφέρεις τοῦ ἀγίου ᾿Αναςασίου ᾿Αντιοχείας Πνεῦμα ἐκ
αὐτοῦ ἐκπορευόμενον, ἤγουν
τῶ Πατρός. Στίξον ἐνταῦθα
τελείαν, εἶθ᾽ οὕτως ἀνάγνωθι
τὸ ἐξῆς. Καὶ ἐπιφαύσει σοι τὸ
Πνεῦμα τὸ φέγγος τῆς ἀληθείας,
λύον σα τὸ σκότος τῆς ἀγνω-

что обычно Писанію и духами-Еф. 1, 13. 17. 1 Кор. 14, 32. Йс. 11, 2. 3— называть дъйствія Его, какъ Творческаго); а другое, безусловное, есть предвъчный и неподлежащій посему времени образъ (личнаго) бытія Святаго Духа, отличный отъ рожденія Сына, что здісь всего преимущественнъе показывается, хотя и непозволительно допытываться о неизреченныхъ сихъ образахъ (бытія). Ибо говорить \*) великій богословъ Григорій: "слышишь о рожденіи; не допытывайся знать, каковъ образъ рожденія. Слышишь, что Духъ исходить отъ Отца; не любопытствуй знать, какъ исходить". Потому что отъ Отца, какъ единой и первой Причины, чрезъ Сына, какъ посредствомъ луча свѣть, приходить къ намъ Духъ, ръка Божества, то есть неистощимое изліяніе и подаваніе боготворных благодатныхъ даровъ. И ка**к**ъ свътъ не изъ луча, напротивъ и оба изъ солнца имѣютъ бытіе, такъ и Духъ Святый оть Отца одного исходить, отъ Него имъя существенное

Слово 20 (о поставления епископовъ и о догмать Святой Тройцы)— Твор. 11, 178.

σίας, οὐ μόνον παρά τοῦ Πατρός, αλλά χαι παρά του Υίου. Ού γάρ πρός άμφοτέρων φησίν έχπορεύεσθαί τε χαὶ ἀποστέλλεσθαι, άλλ' έχ τοῦ Πατρός μέν έχπορεύεσθαι, πρός άμφοτέρων δε αποςέλλεσθαι. Εί δε την ἀποςολην ήμιν ἐπισείεις, τίς ούχ οίδε τών της εύσεβείας τροφίμων, ώς τὸ Πνευμα παὸ ὰμφοτέρων λέγεται πέμπεσθαι, ώς γε δή πρός αύτοῦ πάλιν χαὶ τοῦ Πατρὸς ὁ Υίὸς, χατά τὸ, Κύριος ἀπέσταλχέ με χαί Πνεύμα αὐτοῦ. Ὁ δὲ θεῖος Χρυσόστομος τὸν Πατέρα ίσχυρίζεται πρός του Υίου και Πνεύματος αποστέλλεσθαι, την προφητικήν έξηγούμενος ταύτην ρήσιν, την λύσσαν ταύτην τῶν δυσσεβῶν ἐλέγγων ἀρειανών. Τὴν γὰρ πέμψιν ἐνταύθα όμοτιμίας φωνήν χαὶ τής εὐδοχίας οι σού μαχρῷ σοφώτεροι καὶ θεοειδέστεροι νενοήκασιν. Εὶ μὲν οὐν τὸν τῆς ἐχπορεύσεως οίσθα λόγον, τίνι τής γεννήσεως διενηνόχασιν, χαί σχέσιν τότε αν γνοίης χαί τον αποςολής και τής χορηγίας τίνι διαφέρει τῆς ἐχπορεύσεως. 'Αλλά μην ούχ έρεις έχεῖνο εἰδέναι χαθεςηχὸς ἔχων τὸ λογιζομενον, ἄρα πάντων ήχιστα λοιπόν χαί τουτο χαί τούτο. Εὶ γὰρ πᾶν τὸ ὰποστελλόμενον έχ τοῦ πέμποντος πέφυχεν έχπορεύεσθαι, απε-

и естественное бытіе, подобно же и Сынъ; а чрезъ Сына познается нами и каждодневно подается твари по сообщенію божественныхъ дарованій. А что единый виновникъ Сына и Духа — Отецъ, кромѣ многихъ другихъ говорить великій Гри-"Для того горій Нисскій. сказаль, Который исходита от Отца, чтобы удостовърить изводительное личное свойство, присущее одному только Отцу". Видишь, какъ не желая признать истинные и одни только несомнънные догматы, ясно встми богоносными мужами проповъдуемые, коварно подхватываень, а лучше сказать изъ нужды притягиваешь реченія не только прозаическія, а иногда и стихотворныя, и значение ихъ не различаешь, а сливаешь? Почему же ты не сослался и на стихотвореніе восьмого гласа скресныхъ службъ того же творца, которое послъ шестой \*) пѣсни, внятно излагающее учение объ исхожденіи Св. Духа, говоря такъ. "Православно богословствуя, мы прославляемъ всѣхъ

<sup>\*)</sup> Въ нашемъ славянскомъ Октонхъ этотъ стихомърный тропарь положенъ послъ седмой пъсни.

ςάλη καὶ Γίος παρά του Πατρός· παὸ αὐτοῦ λοιπὸν καὶ ούτος έχπορευέσθω σοι. Άπεστάλη Γαβριήλ πρός τήν Παρθένον, τὸ φρικτὸν αὐτῆ μηνύων της οίχονομίας μυστήριον, καὶ Μουσής εὶς Αίγυπτον, ελευθερώσων της δελείας τὸν Ἰσραήλ. Εὶ ταυτὸν άποστολή καὶ ἐκπόρευσις, ἐκπορευτά αν είη καθάπερ τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον καὶ πάντα τὰ εἰς διαχογίαν ἀποςελλόμενα λειτουργικά πνεύματα, καὶ οί παρά του Θεου άποςαλέντες προφήται χαι απόςολοι έχπορευτοί λογιζέσθωσαν ίν' ή τὸ Πνεύμα είς κτίσιν κατάγηται, η ή κτίσις ανάγηται είς θεότητα. 'Αλλά γάρ τῷ μὲν είπείν τον Κύριον σταν έλθη ό Παράκλητος, τὸ αὐτεξούσιον έδηλωσε του Πνεύματος καὶ τὸ αὐτοχίνητον τῷ δὲ πέμψειν παρά του Πατρός, έδειξε μέν τό εν και κοινόν θέλημα, και την μίαν βέλησιν της όλης Τριάδος. Αποςολήν γαρ ένταύθα την εύδοχίαν αύτοῦ τε καί Πατρός είρηκε. Δοκεί δέ μάλιστα χαὶ τούτο λέγειν, ώς ούχ έξ οίχείων χόλπων αὐτὸς τό Πνεύμα προίεμαι, άλλά παρά τού Πατρός δί έμου χορηγείται. "Αμα γάρ όθεν ή της ύπάρξεως αύτου πρόοδος παριστάς, ὅτι παρὰ τοῦ Πατρὸς, επήγαγε τὸ Πνεύμα τῆς άληГоспода, Тебя, Отца единаю единому единородному Сыну, и единаго въдаемъ исходящаго отъ Тебя Духа праваго, соестественнаго и соприсносущнаго". Видишь, что когда этоть святый вознамфрился особенно изложить догматическое ученіе объ исхожденіи Духа, или о предвѣчномъ Его бытіи, а не о подаяніи благодатныхъ даровъ, то отнесъ его къ одному только Отцу, какъ и рожденіе Сына, такимъ образомъ ясно признавая Отца единственною Причиною Сына и Духа?

Затымъ новый сей догма-"Духъ тисть возражаеть. Святый называется Духомъ устъ Его (Пс. 32, 6), а уста, это Единородный; почему же не въ правъ мы говорить, что и отъ Сына исходитъ?" Мы научены, что Сынъ называется Словомъ (Іоан. 1, 1. 14. Іоан. 1, 1. 5, 7. Ап. 19, 13), такъ какъ Сынъ быль и откровеніемъ Отца\*), отъ Котораго родился Сынъ Слово; а устами — никоимъ образомъ. Но по околичному выраженію названъ усть Его, то есть Отца. И достовърный свидътель — ве-

<sup>\*)</sup> Іоан. 1, 18. Григ. Бог. слово 30 (Твор. Ш, 99).

θείας, ο παρά τοῦ Πατρὸς ἐχπορεύεται. Ἐχπόρευσις δὲ μὴ
τὴν ἀπλῶς χορηγίαν καὶ ἀποστολὴν νομίσης, ἀλλὰ τὴν οὐσιώδη καὶ φυσικήν τῷ Αγίου
Πνεύματος ὅπαρξιν. Ἐξαίρετον
γάρ τι καὶ κεχωρισμένον ἰδίωμα
φησὶ τὸ ἐχπορεύεσθαι, τῷ ἑνὶ
καὶ χυρίως προσαφωρισμένον
Πνεύματι.

Διατί οὖν & στέργεις ταῖς έχτεθείσαις συλλαβαίς πρός τοῦ πρώτου θεολόγου καὶ Σωτῆρος ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ, τέ χαλώς τα ίδια γινώσχοντος καὶ ώσανεὶ στοιχεῖα τῆς εὐσεβείας τὰς λέξεις ταύτας ήμιν παρααδεδωχότος; 'Ως γάρ ὅροι φύσει τὸ ἀμετατοίητον ἔχοντες έχχεῖσθαι ταύτας προσήχει. Τὸ πέμπειν λέγε πέμπειν, καὶ τὸ ἐχπορεύεσθαι ἐχπορεύεσθαι, εί βούλει της άληθείας μη διαμαρτείν, και λάμβανε τάς θείας προτάσεις ώς λόγους χαί συμπεράσματα, και μή συλλογίζε έπί χενοίς, άλλα έπιφέρων άντ΄ άλλων όνόματα, καί συμπεραίνων έχ τούτων έτερα. Έπιλειρείν τής άχηθείας άλλότρια καί ξένα τής έκκλησίας Χριστοῦ σύ φιλονιχεῖς συλλογίζεσθαι κάγω σοι τὸν λόγον άπλούν αντιτίθημι. Ού συμπεραίνης μοι τα ψευδή, καγώ σοι τὸ ἐχ τε Πατρὸς ἀποφαίνομαι. Τούτο μέν γάρ Χριστοῦ, έχεῖ γε μήν τίνος, ούχ οίδα. Εί

Василій, говорящій: ликій "какъ зиждительное Слово утвердило небо, такъ и Духъ, сущій отъ Бога, исходящій отъ Отца, то есть изъ устъ Его (чтобы ты не почолъ Его чъмъ либо внъшнимъ и тварнымъ, но славилъ какъ имъющаго ипостась отъ Бога), сопривнесъ отъ Себя всѣ сущія силы \*)". И немного ниже: Здъсь написано Духъ устъ Его, а индъ найдемъ сказанное и Слово устъ Его (Ис. 11, 4), да увъдано будетъ, что Спаситель и Духъ оть Отца". Что върнъе и правильнъе сего объясненія? Кто больше заслуживаеть въры, этотъ ли великій отецъ. въглубины Духа при помощи Духа призиравшій не менъе другого кого изъ **б**лизкихъ Богу, или сей отъ собственнаго чрева гласящій Симонъ? И опять, въ своемъ Опроверженіи \*\*) Евномія: "Богъ

VII, 136).

\*\*) Въ пятой книгь Опроверженія (Твор. VII, 199).

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Слова "сопривнесъ отъ Себя... сили" составляють продолжение ръчи Василия въ бесъдъ на 32 псаломъ и прибавлены для ясности переводчнъомъ, хотя Властаремъ не приведены. Въ 3 книгъ Опровержения Евномія эта же мысль выражена такъ: "Посему какъ Богъ Слово есть Зиждитель небесъ, такъ и Духъ Св. сообщаетъ небеснымъ силамъ твердость и непоколебимость въ добродътели" (Твор. VII, 136).

μή ετερον ο λόγος οίδε την! πέμψιν χαὶ ἕτερον τὴν ἐχπόρευσιν, ούχ αν μετήμειψε τα ονόματα· ού γάρ τὸ ἴσον δυναμέναις ώςάν τινες φαΐεν ὲπὶ του αὐτού ὀνόματος χρῆται ταῖς λέξεσιν. Οὐδὲν γάρ τών ονομάτων είς ταυτόν έτέοω συνέρχεται κάν αὐτά φέρης τά πολυώνυμα, άλλ' εύρήσεις κάν τούτοις πολλήν την διαφοράν. Πρός γάρ ἄλλην τοῦ ύποχειμένου τὴν ἐγνοιαν ἀπιδόντες οι πρώτον θέμενοι τὰ όνόματα, προσφυώς έχάστω χαί τὴν χλήσιν ἐνήρμωσαν. Καὶ ίδοις αν τούς επιστήμονας ού τοῖς τυχούςι των ὀνομάτων γρωμένους είς έρμηνείαν ήνίχα χυριολεχτείν έπεχειρησαν, αλλά τοῖς προσφυέσι και καταλλήλοις και μη απάδουσι. Πόσφ ούν μάλλον ἐπὶ τής ἀρρήτου χρεών ούσίας παρατηρεῖν τὰ ὀνόματα, άπερ ό πρώτος γομοθέτης χαί στοιχειωτής ἔθετο; "Η τίς ό λόγος ἐχείνο μὲν φυλάττειν **ἀπαραποίητον, τοῦτο δὲ μετα**φέρειν εὶς ἕτερον;

Γνώθι τοιγαρούν, ώς εί καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ ἢν τὸ Πνεῦμα ἐκπορευτόν, οὐκ ἄν τοῦτο σιωπήσας ὁ Υίὸς ἐκ μόνου τοῦ 
Πατρὸς ἐδογμάτισεν. Εὶ γάρ 
ἐκ τὰ Υίοῦ, πάντως καὶ ἐκ 
τοῦ Πατρός ἤδη καὶ ἐκ τοῦ 
Υίοῦ, ὡς ἐξ ἀνάγκης ἄν εἰη 
ἐπόμενον. Εδει οὖν τὸ πρῶτον

раждаеть не какъ человъкъ, и изводитъ Духа устами не почеловъчески; потому что уста Божіи не тълесны. **Н**о Духъ изъ Него, а не отъинуда". А великій Григорій Нисскій въ\*) словѣ "о Боговѣдѣніи" говоритъ,что "Духъ исходить изъ Отчей ипостаси. Ибо для того и наименовалъ (Давидъ) Духомъ устъ, а не и Словомъ устъ, чтобы удостовърить изводи. тельное личное свойство. присущее одному только Отцу". Съ ними согласуется и святый Кириллъ, говоря въ словъ "о Святой Тройцъ:" "въ Духъ Святомъ, исходящемъ отъ одного только Отца, какъ изъ устъ, а чрезъ Сына явившемся во всъхъ святыхъ". Такъ всѣ святые подъ устами Вожіими обьяснительномъ выраженіи разумѣли Бога Отца, и Его только признавали началомъ Сына и Духа; а Сынъ нигдъ у нихъ не принимается уста Божіи. Но еслибы даже, согласно съ тобою, мы подъ устами и стали разумъть Сына, всетами не послъдо-

<sup>\*)</sup> Сочиненіе "о Богов'єд'внін" не дошло до насъ въ цізлости (*Migne* Patrologiae Graecae, tom. XLIV, рад. 39); но настоящій отрывокъ изъ него часто приводился и греческими и латинскими писателями.

είπειν, ιν αχολουθήση το δεύτερον. Τὸ δὲ δεύτερον είρηχως ούχ εἰσάγει τὸ πρώτον. Διά δη τούτο έχ τε Πατρός τὸ "Αγιον Πνεῦμα ἐδίδαξεν ἐχπορεύεσθαι, ϊνα μή εκ του Υίου νομίσης ένείναι δέ ή συνείναι τῷ Υίῷ, χαὶ τὴν ἀποστολήν καὶ τὴν χορηγίαν ἤ την δόσιν λαμβάνειν έχ τούτου, την κατ' εὐδοκίαν λέγω σύμπνοιαν καὶ όμόνοιαν, ούδαμῶς απεχρύψατο. Φησί γαρ καί ό θείος Χρυσόστομος πρός τῷ τέλει του είς τον ευαγγελισμὸν λόγου, ου ή άρχὴ τῆ προτέρα χυριαχή, Ύμνω το Πνευμα τὸ "Αγίον, τὸ ἐχ τοῦ Πατρός έχπορευόμενον χαί έν Γίω αναπαυόμενον. Καὶ ὁ άγιος Γρηγόριος ό Διάλογος εν τῷ λ΄ η χεφαλαίφ περί λειψάνων άγίων διαλεγόμενος φησί. Φανερόν ούν ύπάρχει, ότι τὸ Παράχλητον Πνεύμα έχ τού Πατρός έχπορεύεται χαὶ ἐν τῷ Υίφ μένει. Πρός δὲ χαὶ ὁ πάμμεγας Ιωάννης ό βαπτίζων, τεθέαμαι το Πνεύμα, φησίν, χαταβαίνον ώσεὶ περιστεράν, καὶ ἔμεινεν ἐπ' αὐτῷ· τοῦτο πάντως πρός του Θεού χαί Πατρός μυηθείς, ότι έξ αὐτοῦ έχπορεύεται μόνου χαὶ ἐν τῷ Υίφ μένει, χωριζόμενον τούτου μηδέποτε. Τὸ γὰρ ἄπαξ τῷ βαπτιστή θεαθέν του ἀεὶ όντος φανέρωσις ήν ου γάρ

вательно было бы думать, что Духъ имъетъ ипостась отъ Него. Потому что нашъ духъ (дыханіе) получаеть бытіе не изъ устъ, а исходя изъ чрева и проходя чрезъ легкое и голосовые органы выходить изъ усть. Такимъ образомъ изъ сего человъческаго уподобленія оказываешься крайне не свъдущимъ и въ свойствахъ своей природы и усиливаешься распространить этотъ свой недостатокъ и на предметы, превышающіе нашу мысль, явно поступая какъ неисто. вые и сбившеся съ дороги.

Что же помогаеть твоем у разсужденю и присоединяемое къ сему тобою выраженіе святаго \*) Анастасія Антіохійскаго "Духъ, отъ Него 
исходящій", то естьотъ Отца. 
Поставь здёсь запятую, и 
затёмъ уже читай продолженіе. И тогда Духъ озарить 
тебя свётомъ истины, раз-

<sup>\*)</sup> Βτ τακοή связи: Ταύτη γάρ καὶ Πνεύμα στόματος αὐτοῦ, δηλονότι τοῦ Θεοῦ, τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον λέγεται, στόματος ὄντος τοῦ Μονογενοῦς" καὶ Πνεύμα πάλιν ἐξ αὐτοῦ ἐκπορευόμενον, καὶ ἀποστελλόμενον οῦ μόνον παρὰ τοῦ Πατρὸς, ἀλλά καὶ παρὰ τοῦ Υίοῦ.

ην ποτε χωρίς Πνεύματος ό Υίός. Τούτοις συνάδει καὶ ἐκφερομένη παρὰ λατίνοις μάλιστα περὶ πίστεως διδαχὴ 'Ανδρέου τοῦ ἀποςόλου, Πιστεύομεν, λέγουσα, εἰς ἕνα Θεόν,
εἰς Τριάδα τέλειαν, ἀληθινὸν
Πατέρα, ἀληθινὸν Υίὸν, ἀληθινὸν Πνεϋμα "Αγιον, τὸ ἐκ
τοῦ Πατρὸς ἐκπορευόμενον καὶ
ἐν Υἰῷ ἀναπαυόμενον.

'Αλλά ταὐτα μὲν ἐς τοσοὔ– τον. Ίδωμεν δέ καὶ τὰ ἐπαγόμενα παρά τοῦ θαυμαστοῦ τουτουί Σίμωνος. Έρμηνεύων γάρ φησιν ό ἄγιος Μάξιμος, τί βέλεται τῷ προφήτη Ζαχαρία ή χρυσή λυχνία χαὶ τὸ ἐπὸ αύτη λαμπάδιον, λέγει Το γάρ Πνεύμα τὸ "Αγιον ώσπερ κατ' ούσίαν ύπάρχει τοῦ Πατρός, ούτω και του Υιού φύσει κατ' ούσίαν έςὶ τὸ Πνεύμα, ώς τοῦ Πατρός ούσιωδώς δί Υίου γεννηθέντος ἀφράζως ἐχπορευόμενον. Προσχυνώ χαὶ αὐτὸς την του άγίου τέτε διανοιαν, οία πάνυ χαλώς χαὶ ὀρθώς δογματίζουσαν, καὶ ὰξίως τοῦ εν αύτῷ λαλοῦντος Πνεύματος. Πνευμα μέν πρώτον λέγεται τοῦ Υίοῦ διά τὴν πρὸς αὐτὸν συμφυίαν και το ομότιμον, και ώς σύν αὐτῷ ἐχ τῆς αὐτῆς πηγής, του Πατρός δηλαδή, προϊόν. Καὶ μάρτυς ὰξιόχρεως ο πάντα σοφός Κύριλλος. Έν γάρ τῷ περὶ τοῦ Αγίου Πνεύ-!

гоняющимъ тьму невѣдѣнія твоего, не только отъ Отца, но и отъ Сына. Такъ какъ не говорить, что отъ Обоихъ исходить и посылается, но-отъ. Отца исходитъ, посылается отъОбоихъ. Если выставляешь намъ посланіе, то кто жъ изъпитомцевъ благочестія незна-Духъ называется етъ, что посылаемымъ отъ Него, какъ, опять же, отъ Него самого и Отца Сынъ, по сказанному: Господь послаль Меня и Духь *Eto* (Ис. 48, 16). A св. Златоустъ, изъясняя сіе пророческое \*) выраженіе, утверж-

<sup>\*,</sup> Снова ссылается на спорное произведеніе "О Св. Духв", патріархомъ Фотіемъ въ "Библіотекв" (№ 277 въ началъ) приводимое, какъ подлинное, но издателями Patrologiae Graecae отвергаемое. Такъ говорится въ томъ словъ, къ концу. "Если покажу тебъ, что самъ Творецъ неба и земли посылается Духомъ Святымъ, что сдъ-лаешь? Или отвергни Христа и уничтожь Писанія, или, оставансь рабомъ Писаній, слъдуй Писаніямъ. Гдъ же, говорить, сказано это? Внимай Богу, говорящему чрезъ пророка Исано, проповъдника благочестія: послушай Меня, Іаковь и Израиль, призванный Мой: Я Богь первый и Я послюдній, и кромю Меня иють Бога (48, 12). Внемли, пот. то еще не допли до искомаго. Кто жъ говорить это? Отецъ нии Сывъ? Видить, какъ въ видъ единоначалія (εν μοναρχίας τύπφ) сокровенно проповъдуеть Тричность: Я Бого первый и Япосмодній, и кромю Меня нать Бога (44, 6). Кто говорить это? Творець міра. Ибо придагаеть: Я Своею рукою основаль земмо: видишь, вакъ говорить Зиждитель; и

ματος άγωνιστιχώ αύτου λόγω | φησίν Καὶ γὰρ τὸ Πνεῦμα τὸ Αγιον ώσπερ χατ' οὐσίαν ὑπάργει τοθ θεού καὶ Πατρός, ούτω χαὶ τοῦ Υίοῦ χατ' οὐσίαν ἐςίν, ώς μετά του Γίου ουσιωδώς γεννηθέντος έχ τοῦ Πατρός άφράςως έχπορευόμενον. Εί γάρ, ὅτι Πνεύμα λέγεται τοῦ Υίου, και έξ αύτου την υπαρξιν έχειν ύπείληφας, έπει δή ού μόνον Πατρός λέγεται χαί Υίου, αλλα συνέσεως χαί σοφίας χαὶ πάντων άπλως όσα έχ τών ένεργημάτων αύτου χαί τής τών χαρισμάτων διανομής ονομάζεται, έχπορευέσθω σοι χαὶ ἐχ τούτων ἀπάντων· ώς μή τὸ Πνεῦμα τῶν αὐτοῦ χαρισμάτων αίτιον είναι, αλλά ταύτα του Πνεύματος. Τί δέ: Ούχὶ καὶ Θεὸς τοῦ Αβραὰμ λέγεται: χαὶ σιωπήσομαι τὸ έντεῦθεν έπόμενον δύσφημον. Ού γάρ ἄν χαὶ τὸ πνεύμα λέγοιτο Παύλου έξ ήμων οὐσιωσθαι, ώς δή καὶ τὰ πρὸς ὰλλήλων είναι λέγεται τά τε ἄλλα καὶ τὸ διπλάσιον καὶ τὸ ήμισυ καὶ ὄσα τούτοις προσόμοια. Διὰ δὴ τοῦτο, εὶ χαὶ Πνεῦμα τοῦ Υίου λέγεται, χαὶ ἄλλο τὸ ἐξ αὐτοῦ ἐχπορεύεται. Τὸ μέ γάρ, τῆς χατά φύσιν ενώσεώς τε xai οίχειώσεως σημαντικόν έςιν, όποτέρως αν λέγοιτο είτε τὸ Πνεϋμα, εῖτε τὸ ἐχπορευ- τὸν διά τοῦ Υίοῦ. Οὐκ εἰ τι даеть, что Отець посылается Сыномъ и Духомъ, обличая образомъ неистовтакимъ ство злочестивыхъ Аріанъ. Потому что подъ посланіемъ тутъ люди гораздо мудрѣе тебя и богоугоднѣе разумѣли равночестіе и благоволеніе. И еслибы ты зналъ, чѣмъ отличается исхождение отъ рожденія, то зналь бы и отношеніе и почему отличается посольство и подаяніе отъ исхожденія. Но не скажешь же, что знаешь это, настоящее убъжденіе, жетъ быть хуже всего и то и это. Ибо если все посыласмое по природѣ исходитъ отъ посылающаго, то и Сынъ посланъ отъ Отпа, слъдовательно, по твоему, и Онъ

Духь Мой утвердиль небо. Я всплы Зепьздамь даль законы. Я съ правдою воздвигь царя, и вст пути Мои правы (48, 13. 45, 12. 15). Назвавши Себя Творцомъ и Зиждителемъ неба и земли, прибавляеть заткив это: Я и съ начала говориль вамь это не тайно и не въ сокровенномъ мъстъ. Сказавши, что основаль землю и сотвориль небо, (прибавляеть), Я быль, когда они про-исходили. И ныню Господь послам Меня и Духь Его".. Нъвоторая путаница въ изложении и новизна заключенія, не имъющаяся въ другихъ многочисленныхъ произведеніяхъ Златоуста и другихъ отцовъ, показываютъ, что это слово не принадлежитъ ему. И самъ Фотін не совствиь рашительно высказывается въ пользу подлинности по крайней мірі заключенія слова (Photii Bibliotleca, № 277), которое богословами нивогда и невыставлялось.

δε χατά φύσιν ώχειωταί τινι. τούτο χαὶ ἐξ ἐχείνου τὸ είναι έγει, ἐπεὶ χαὶ ἀδελφοὶ χατά φύσιν φικείωνται, αλλ' έκ θατέρου ἄτερος οὐδαμῶς ἄν λεχθείη ποτέ στι μηδ' αίτιος **ἄτερος θατέρου, ἀλλ' ό πατήρ.** Τὸ δὲ ἐχ τοῦ Υίοῦ ἐχπορεύεσθαι λέγειν τολμηρόν καὶ τοῖς τῆς ἐχχλησίας ὑπεναντίον δογμασι. Σημαντικόν γάρ τουτόγε της ώσαν έξ αιτίου προαγωγής. Έχ του Πατρός δὲ δὶ Υίου γεννηθέντος ἀφράστως εχπορευόμενον το Πνεύμα ό άγως είρηχεν, ούχ ΐνα ξένω μεταλήψεως τρόπω χαὶ τοῖς πατράσι μὴ ἐπιγινωσχομένω παντάπασιν είς την έχ την διά μεταφέρων, αὶτίαν προσάψης χαὶ τῷ Υἰῷ τῆς τοῦ Πνεύματος έχπορεύσεως. Έπὶ γάρ του κτίζειν μόνον καὶ δημιουργείν τὰς προθέσεις ταύτας μεταφερομένας εύρίσχομεν, ώς τὸ, ἐχτησάμην ἄνθρωπον διά του Θεού χαι ως έχ Θεού. αὐτός γάρ ἐςι τὸ ἀρχικὸν καὶ δημιουργιχόν αΐτιον. Καὶ πάντα δί αὐτοῦ ἐγένετο, ἀντί τοῦ, έξ αὐτοῦ. Αὐτὸς γὰρ ὁ Υίὸς έχ μὴ ὄντων τὰ πάντα πεποίηχε. Πάντων δὲ μάλιςα τοῦτο δείχνυσιν ό απόστολος. Είπων γάρ, τῷ μὲν διὰ τοῦ Πνεύματος δίδοται λόγος σοφίας, τῷ δὲ λόγος γνώσεως, ἐπήνεγκε· ταῦτα δὲ πάντα ἐνεργεῖ τὸ ἕν

исходить. Посланъ къ Дѣвѣ Гавріилъ для возв'єщенія ей непостижимой тайны домостроительства, и Моисей въ Египетъ, для освобожденія Израиля отъ рабства. Если посланіе и исхожденіе — одно и тоже, то, подобно Духу Святому, были бъ исходными и всъ, на служение посылае мые, служебные духи (Евр. 1, 14), и посланные Богомъ пророки и апостолы должны бы считаться исходными: такъ что или Духа низведемъ въ тварь, или тварь возвысимъ въ Божество. Но сказавши "когда придетъ Утъшитель", Господь означиль этимъ свободу и самоопредѣляемость Духа; а—"пошлю отъ Отца", показалъ единство и общность воли, единство хотънія всей Тройцы. Цот. что посланіемъ назвалъ туть благоволеніе Свое и Отца. Именно представляется выражающимъ и это: "не изъ собственныхъ нѣдръ Я самъ посылаю Духа, но Онъ подается отъ Отца чрезъ Меня". Потому что для показанія, откуда происхожденіе личнаго бытія Его. что — отъ Отца, включаетъ: "Духъ истины, Который отъ Отца исходитъ". Подъ исхожденіемъ же разумъй не просто καὶ τὸ αὐτὸ Πνευμα, διαιροῦν ίδία έχάστφ χαθώς βούλεται. Εὶ δὲ μεσότητα δηλούσα ήν ένταῦθα ή διά, ώς παὸ ἄλλου δήθεν διά τοῦ Πνεύματος δίδοσθαι τὰ χαρίσματα χαὶ μὴ αύτὸ ήν τὸ τούτων ποιητιχὸν, ούχ αν έπήγαγεν ό απόστολος πάντα δὲ ἐνεργεῖ τὸ εν χαι τὸ αὐτὸ Πνεῦμα. Ἐπὶ δὲ τής ἐχπορεύσεως τοῦ Αγίου Πνεύματος τὸ, διὰ τοῦ Υίοῦ, άντι τε συμπροϊέναι τῷ Υίῷ έχ τοῦ Πατρός τὸ Πνεῦμα τὸ "Αγιον έχλαμβάνουσιν, ώς διὰ τῆς ἀχτῖνος φαμέν τὸ φῶς ἢ την θέρμην έχ του ήλίου προέρχεσθαι. Τούτων γάρ οὐδέτερον παρά θατέρε, παρά δὲ τοῦ ήλίου λαμβάνει καὶ ἄμφω τὴν ύπαρξιν. Καὶ τοῦτο φανερώς ήρμήνευσεν ό μέγας Βασίλειος έν τη πρός τον άδελφον Γρηγόριον ἐπιςολη, ὁ δὲ Υίὸς, είπων, τὸ ἐχ Πατρὸς ἐχπορευόμενον δί έαυτοῦ χαὶ μεθ' έαυτου γνωρίζων. Καὶ ἐν τοῖς πρός τὸν ἄγιον Αμφιλόχιον χεφαλαίοις· εν δε και το Πνεύμα τὸ "Αγιον, καὶ αὐτὸ μοναδιχώς έξαγγελλόμενον, χαί δί ένος Υίου τφ ένι Πατρί συναπτόμενον, χαὶ δὶ ἑαυτοῦ συμπληρούν την πολυύμνητον καί μαχαρίαν Τριάδα. Διὸ χαὶ ἐπάγει· ώς είς Πατήρ καὶ είς Υίός, οΰτω καί εν Πνεύμα "Αγιον. Τὸ γάρ εν καὶ εν συναπτόμενα | подаяніе и посланіе, а существенное и естественное бытіе Духа Святаго. Потому что "исхожденіе" указываеть на отмінное ніжое и отличительное свойство, принадлежащее одному и въ собственномъ смыслів Духу.

Отъ чего же не довольстсказанвуещься словами, ными первымъ богословомъ и Спасителемъ нашимъ Інсусомъ Христомъ, хорошо знающимъ Свое (Мо. 11, 27) и передавшимъ намъ сіи реченія, какъ первыя основа. нія благочестія? Пот. какъопредъленія, по природъ неизманныя, надлежить ихъ прниимать. Посланіе называй посланіемъ, исхожденіе исхожденіемъ, если хочешь не погрѣшить противъ истины, и божественныя предложенія принимай какъ выраженія и выводы, и не умозаключай попусту, иныя прилагая имена вмъсто иныхъ и изъ сихъ открывая по умозаключенію другія. Ты усиливаешься доказывать несообразное съ истиною и умственно подтверждать чуждое Церкви Христовой, я же противоставлю тебъ ръчь простую. Не выставляй мит ложныхъ выводовъ, и я тебъ уясню выражение "отъ Отца". Ибо

την Τριάδα πάντως όμου συμπληρούσι, χαὶ ἀδύνατον χαθ' αύτο μόνον το Πνεύμα το "Αγιον συναπτόμενον τῷ Πατρί μόνφ συμπληρούν την μαχαρίαν Τριάδα, εὶ μη διά τοῦ Γιοῦ καὶ μετά τοῦ Γιοῦ καὶ όμοῦ τῷ Υίῷ. 'Ωσαύτως χαὶ ό ἄγιος Κύγιλλος, ἐν τῷ προσεγώς ήμιν έχτεθέντι τέτε ρυτώ γελων. οςτω και τος Τιος χατ' οὐσίαν ἐστὶ τὸ Πνεῦμα. ώς μετά του Υίου ουσιωδώς γεννηθέντος έχ τοῦ Πατρός άφράςως έχπορευόμενον. Ένθα γάρ ό ἄγιος Μάξιμος τη διά. ούτος έχρήσατο τῆ μετά. Ώς ταυτον ένταύθα τῆ μετά τής διά δυναμένης, χαὶ τὸ συνημμένον καὶ ἀχώριςον καὶ ἀδιάςατον του Υίου καὶ του Πνεύματος χηρυττούσης, ούτε διάςασιν ή περιγραφήν είσαγούσης μέσον Πατρός καὶ του Παναγίου Πνεύματος, μήτε μὴν νοουμένης άντι της έχ ίνα μη δύο εύρεθώμεν χατασχευάζοντες ἄτοπα μήτε όμόδοξον είναι τῷ Πατρὶ τὸ Ηνεῦμα τὸ "Αγιον, άλλα χαί είς χτίσιν τέτο χαταβιβάζοντες.

Τούτοις συνδιαλύεται καὶ ὅπερ ἐξῆς ἐπιφέρει τὸ ἐν τῆ ἐπιστολῆ τῆς οἰκεμενικῆς ἑβ-δόμης συνόδου κείμενον, ἔν γε τῆ τρίτη τῶν αὐτῆς πρά-ξεων, ἡς ἡ ἀρχὴ πολλαῖς καὶ μεγάλαις προνοίαις. Καὶ μετά

это-Христово, а то-чье, незнаю. Еслибы рѣчь не различала посланія и исхожденія, то не міняла бы этихъ именъ; пот. что для одного и тогоже наименованія употребляеть не равносильныя, какъ бы сказалъ иной, выраженія. Пот. что ни одно имя не тождественно съ другимъ: и хотя бы сослался ты на самыя многоименныя то и туть найдешь великое различіе, такъ какъ первые, нарекшіе имена. имъя въ виду различное представление о подлежащемъ, примънительно къ каждому и название приспособили. И ты усмотрѣлъбы, что люди свъдущіе не какими случится именами пользуются для истолкованія (обозначенія предмета), когда стараются говорить въ собственномъ смыслѣ, но сродными и соотвѣтственными, и не неподходящими. Сколько же болъе надлежитъ въ рѣчи о неизреченной сущности сохранять ненарушимо тѣ имена, которыя постановиль Первый Законоположитель и Преподаватель основныхъ истинъ? Или какое основание то (исхожденіе) оставлять неизмъннымъ, а это (посланіе) переносить въдругой смыслъ?

τινα. Πιστεύω είς ένα Θεόν, καὶ εἰς τὸ Πνεῦμα τὸ Αγιον, τὸ ἐχ Πατρὸς δὶ Υίοῦ ἐχπορευόμενον. Εί ούν αύθις καί τούτο σύμφωνον δν τώ προτέρφ διερμηνεύειν καὶ διαρθρούν πειραθείημεν, πώς ούχ άν τις ἀπειροχαλίας διχαίως ήμᾶς γράψαιτο; Ού γάρ καὶ ό μέγας Βασίλειος, ό μόνον τὸν Πατέρα αίτιον τής του Ηνεύματος ύπάρξεως ώσπερ δη καί του Υίου δογματίζων ώς προείρηται, εν τῷ περὶ τε Αγίου Πνεύματος φησί λόγφ. Λόγος Θεού καὶ Πνεύμα έκ Θεού δί Υίου. 'Αμέλει χαὶ παλιλλογείν ού δεῖ, καὶ τὰ αὐτὰ περὶ τῶν αὐτῶν ἀπειροχάλως χιγεῖν.

\*Αθρει δέ μοι καὶ έτέραν έπαγωγήν τοῦ δεινοῦ τέδε χαὶ αμάχου δογματιστού. Έν μια των της θείας ιερουργίας εύχών, ή αρχή, ό ων δέσποτα Θεὲ Πάτερ, φησίν ό τέτων ίεροφάντης μέγας Βασίλειος τὸ φῶς τὸ άληθινὸν, παὸ οὐ τὸ Πνεύμα τὸ Αγιον εξεφάνη. Έπεὶ οῦν, φησίν ό Σίμων, ώς έχ φωτός του Υίου το Πνεύμα έχφαίνεται, ἢ ώς λάμπει, ἐξ έχείνου ἄρα χαὶ ἐχπορεύεται. Εύγε σοι ω σοφιζά τῆς δεινῆς έξηγήσεως. Έφάνη έφη ό ἅγιος, ου μην ουσιώθη, ουδ έχπορεύεται, ού την υπαρξιν έσχεν, αλλά το μήπω τοῖς πολλοῖς ἐπιγινωσκόμενον Αγιον Πνεῦμα

Итакъ знай, что еслибы Духъ исходилъ и отъ Сына, то не умолчаль бы объ этомъ Сынъ и не научилъ бы, что отъ Отца только. Ибо, если оть Сына, то конечно уже и отъ Отца и отъ Сына, какъ по необходимости выходило бы. Надлежало сказать первое, чтобы слъдовало второе; но сказавши второе, не прилагаетъ перваго. Iloсему-то научилъ, что Духъ Святый исходить отъ Отца, чтобы ты не подумаль—оть Сына: а единенія или соприсутствія съ Сыномъ, и что отъ Него пріемлетъ посланіе и подаяніе или дарованіе, разумъю согласіе и единомысліе по благоволенію, нисколько не скрылъ.

И святый Златоустъ къ концу слова на Благовъщеніе, котораго начало "въ прошлый воскресный день", говорить: "Славлю Духа Святаго, отъ Отца исходящаго и въ Сынъ почивающаго". И святый Григорій Двоесловъ, бесъдуя о святыхъ мощахъ, въ 38 главъ \*) говоритъ: "итакъ извъстно, что

<sup>\*)</sup> Эти слова Григорія папы приводятся и патріархомъ Фотіемъ въ "Тайноводственномъ словів о Святомъ Духів" — § 84. См. русскій переводъ (Евграфа Ловягина) въ журналів "Духовная Бесіда" 1866 года.

παρ' αὐτὰ τοὺ Σωτήρος, θεανδρικώς ήμιν όμιλήσαντος, πᾶσι τρανώς οία Θεὸς πεφανέρωται, και ώς έχ φωτός τοῦ Γίου το της αληθείας Πνεύμα τὸ τῆς υίοθεσίας ώς αὐτός φησι χάρισμα ήμιν, ώς σύ φής, έλαμψε, τοῖς ἐν σχότει δηλαδή τῆς ὰγνοίας χαθεύδουσι. Φανερούται μέντοι χαὶ δίδοται πρός του Υίου το Πνεύμα το Άγιον οὐ κατὰ τὸν τῆς ὑπάρξεως τρόπον ἄρρητος γὰρ ούτος, και λογισμοῖς ἀνθρωπίνοις ανεπινόητος και μόνος τή ύπερθέω Τριάδι γνωριμος. χατά δὲ τὴν μετάδωσιν τών θείων χαρισμάτων και την θεοποιόν ἐνέργειάν τε καί δωοεάν. Καὶ τέτο δηλον έξ ων **ἐπιφέρει ὁ ἄγιος. Εἰπών γὰρ,** παὸ ου τὸ Πνευμα τὸ Αγιον έξεφάνη, ὲπάγει τὸ τῆς ἀληθείας Πνεύμα, τὸ τῆς υίοθεσίας χάρισμα, ό αλλαβών τῆς μελλούσης χληρονομίας, ή απαρχὴ τῶν αὶωνίων ἀγαθῶν, ἡ ζωοποιὸς δύναμις, ή πηγή τοῦ άγιασμε. Φανέν γάρ ήμιν ού τὸ σχιώδες έχεῖνο τὸ νομιχόν, τὸ δὲ τῆς ἀληθινῆς χάριτος Πνεύμα, ούμενουν ούσιωδώς, αλλά ταίς ύπερφυέσιν αὐτοῦ δωρεαίς τε χαὶ ένεργείαις τούς έξ αβελίας του Θεού αποβουκοληθέντας είσποιηθήναι τούτφ πάλιν πεποίηχε, την θέωσιν χαρισόμενον καί τὸ υίους Духъ Утвшитель отъ Отца исходить и въ Сынѣ пребываетъ". Кромъ того, и великій Іоаннъ Креститель говорить: я видыла Духа, сходящаго съ неба, какъ голубя, и пребывающаго на Немз(Іоан. 1, 32), безъ сомитнія посвященный въ тайну Богомъ Отцемъ, что (Духъ) отъ Него только исходить и въ Сынъ пребываетъ, пикогда неотдѣляясь отъ Сего. Ибо разъ видънное Крестителемъ было обнаруженіемъ въчнаго соприсутствія, такъ какъ никогда Сынъ не былъ безъ Луха. Съ этимъ согласно въщаетъ и извъстное особенно у Латинянъ ученіе\*) апостола Андрея о въръ, говорящее: "миръ вамъ и встить втрующимъ во единаго Бога, въ Троицу совершенную, истипнаго Отца, истиннаго Сына, истиннаго Духа Святаго, исходящаго отъ Отца и почивающаго въ Сынъ".

Но этого довольно; а посмотримъ и на приводимое симъ дивнымъ Симономъ. Говоритъ онъ: "святый Мак-

<sup>\*)</sup> Писатель разумъеть "Посланіе пресвитеровь и діаконовъ Ахаіи о мученической кончинъ апостола Андрея — сочиненіе во всякомъ случав древнее. См. *Migne* Patrol. Graecae tom. II, pag. 1217.

χρηματίσαι τε Υψίστου αξιόχρεως, τήν τε έλλαμψιν χαί ένέργειαν τοῦ ένυποςάτου χαὶ διανοήματα άπλως έν τη ψυχή φωτισμέ, ώς αρραβώνα της μελλούσης παρέσχε χληρονομίας, όστις καὶ ἀπαρχὴ τῶν αὶωνίων καθέςηκεν ἀγαθών, διά τοῦ θείου λουτροῦ χαὶ θεοφιλούς πολιτείας ήμιν προσγινόμενος. Ούτος καὶ δύναμις ύπάργει ζωοποιός, τοῦ ψυγιχοῦ θανάτου λυτρέμενος, καὶ πηγή καὶ ρίζα τοῦ ταύτης άγιασμού, πάσης αὶσχρᾶς ἀπαλλάττων έξεως. Ταύτη τοι καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ <sup>\*</sup>Αγιον λαμβάνειν λέγοντες, ού την ούσίαν, την δέ γάριν τούτου χαὶ δωρεάν ταῖς ήμων χαρδίαις επιχωριάζειν πιςεύομεν. Ού γάρ έςιν ή ούσία τέτε τη ανθρωπεία φύσει δλως γωρητή, και κατά το μαλλον χαὶ ήττον μεριζομένη, τόγε μήν χάρισμα και ό άδραβών καὶ ή ἀπαρχὴ μέρη πάντως είσιν ού της του Πνεύματος φύσεως, των δὲ τοῦ Πνεύματος δωρεών. Οὐδὲ γάρ χαὶ ή δωρεά όλόχληρος δίδοται, άλλά μέρος τῆς ὅλης, χαὶ ἡ χληρονομία δὲ δώρον έζὶ τού την χληρονομίαν δεδωχότος, αύτὸς ὁ χληροδότης. Πρὸς τούτοις χαὶ όλίγοις ή έχ μέρους αδτη χάρις γίνεται χωρητή, τοίς διά πίστεως χαί πολιτείας χαθηραμένοις θεοφιλούς χαί

симъ, изъясняя, что озна-Захаріи чаетъ у пророка золотой свътильникъ и чашечка для елея наверху его (IV, 2), говорить: \*) Духъ Святый какъ по сущности есть Духъ Отца, такъ естественно по сущности есть и Духъ Сына, неизреченно исходя изъ сущности Отца чрезъ Сына рожденнаго". Преклоняюсь и я предъмыслію сего святого, какъ весьма хорошо и правильно постановляющею, и достойно глаголющаго въ Немъ Луха. Вопервыхъ называется Духомъ Сына по соестественности съ Нимъ и равночестію, и какъ вмѣстѣ съ Нимъ происходящій изъ одного и тогоже Источника, то есть Отпа. И достовърный свидътель-мудрѣйшій Кириллъ. Ибо въ своемъ опровержительномъ словъ о Святомъ Духѣ говоритъ: "Духъ Святый какъ по сущности есть Духъ Бога Отца, такъ по сущности и Духъ Сына, неизреченно исходя отъ Отца вивств съ Сыномъ, сущест-

<sup>\*)</sup> См. въ ХС томв Patrologiae Graесае преп. Максима Испов. внигу о разныхъ трудныхъ въ уразумвнію мвстахъ св. Писанія, составленную въ видъ вопросовъ и отвътовъ для игумена Оалассія, вопросъ и отвъть шестьдесять третій.

αὐτές ἄξια χαταγώγια τῆς ὑποδοχής αὐτής έτοιμάσασι τής δὲ τοῦ Πνεύματος οὐσίας χενὸς ούδεις τὸπαράπαν τόπος εύρίσχεται. "Αλλως τε την έχ φωτὸσ του Υίου φανέρωσιν τήνδε τού Πνεύματος αναίτιον νομίζεις χαὶ προαιώνιον, η δὶ ήμᾶς καὶ τὴν ἡμῶν θέωσιν, καὶ πρός το άρχαῖον οίχονομηθείσαν ἐπάνοδον ὕςερον παντί που δήλον ως δὶ ήμᾶς προσφάτως πρός του Υίου γέγονεν, ίν' ήμᾶς ή Τριάς έλχύση πρός έαυτήν, χαμαί χειμένους, χουφισθέντας πρόσ ύψος τη του θείου ύποδοχῆ Πνεύματος. Ηῶς ούν την ύπέρχρονον τε ΙΙνεύματος πρόοδον τη ύπο χρόνον, την ύπερ αιτίαν τη δι αιτίαν μιγνύς, αμφιγνοείν τών πιστῶν παρασχευάζεις ἁπλουστέρες περί τὰ χαίρια τῆς ὀρθῆς πίςεως δόγματα; Εὶ γάρ λέξεων εί θηρατής καί οὐ νοημάτων έξεταςής, ούχ αν φθάνης είς μυρίους χρημνούς έμπίπτων αίρέσεων. Μόνος γάρ ό Πατὴρ αἶτιος τών ἐξ αὐτοῦ όμοφυῶν ὑποστάσεων, πᾶσιν έπίσης τοῖς θεοφόροις χηρύττεσι, μὴ ὅτι τοῖς προσεχῶς ήμιν λάμψασιν, αλλα και τοις αρχαίοις και πόδρω και μόνω ό Υίὸς, καὶ μόνος γεννητός, καὶ μόνον τὸ "Αγιον Πνεύμα, έχ μόνου τε Πατρός έχπορευτόν· ΐνα κάν τούτω θεΐκον

венно рожденнымъ". Еслиже потому, что Духъ называется Духомъ Сына, ты подразумъваешь, что и бытіе вижеть отъ Него, то поелику Онъ называется не только Отчимъ и Сыновнимъ, а и Духомъ разумѣнія и мудрости (Ис. 11, 2), и вообще всего, что именуется изъ распредъленія Его дъйствій и благодатныхъ дарованій, у тебя выйдеть, что и изъ этого всего исходитъ, и не Духъ есть Источникъ дарованій Своихъ, а они—Духа. Чтоже? Не называется ли Богъ и Богомъ Авраама (Мө. 22, 32. Исх. 3, 6)? Умолчу о непристойномъ отсюда выводъ. Пот. что не скажешь же, что духъ Павла отъ насъ получаеть сущность, какь и то и другое называется бывающимъ другъ отъ друга, и вдвойнъ и наполовину, и подобное сему. Посему-то, если и называется Духомъ Сына, то иное будеть значеніе выраженія "исходить отъ Негой. Ибо первое означаетъ единеніе и усвоеніе по природъ, какъ бы ни сказать: Духъ ли Сына, или исходящій чрезъ Сына. А если что по природъ свойственно (сродно) чему, еще не имъетъ и бытія отъ.

έχωσι τα θεαρχικά πρόσωπα το μοναδικόν, ώς ή θεολόγος φωνή έφη. Ο γεν θεάδελφος χαὶ μέγας Ἰάχωβος μὴ πλανάσθε, φησίν, άδελφοί με· πάσα δόσις αγαθή και παν δώρημα τέλειον ἄνωθέν έςι χαταβαίνον από του Πατρός των φωτων Πατέρα χαταχρηςιχώς είρηχώς τὸν αίτιον, τὴν πηγήν τε καὶ ρίζαν των ύπερεσίων φώτων, Υίου δηλαδή και Πνεύματος. Τὸ δὲ ῥητὸν, ώς ἔχει, λέξεως, τούτο άρχην ὁ ίερὸς ἐποιησατο Διονύσιος του τε τής οὐρανίου ίεραρχίας λόγου έν δὲ τῷ περί της ήνωμένης χαι διαχεχριμένης θεολογίας χεφαλαίω δευτέρφ τές περί θείων ονομάτων λόγους ταύτην ώσανεὶ τὴν φωνήν έξηγούμενος, μόνη φησίν πηγή της ύπερουσίου θεότητος, ό Πατήρ. Καὶ μετ' ολίγα: ὅτι μέν ἐςι πηγαία θεότης, ό Πατήρ, ό δὲ Υίὸς καὶ τὸ Πνεύμα τῆς θεογόνου θεότητος, εί ούτω χρὴ φάναι, βλαστοί θεόφυτοι καί οίον άνθη καὶ ύπερέσια φώτα, πρὸς τῶν ίερων λογίων παρειλήφαμεν. "Όπως δὲ ταῦτα έςὶν, οὐτε είπείν, οὐτε έγγοησαι δυγατόν. Τί ταύτης τῆς μαρτυρίας γένοιτ αν άξιώτερον, ώς καὶ ό θεολόγος έφη Γρηγόριος κοινὸν γάρ Πατρί μὲν χαὶ Υίῷ καὶ Αγίω Πνεύματι τὸ μὴ γεγονέναι καὶ ή θεότης, Υίφ того, пот. что и братья по природъ соединены, но никоимъ образомъ не назовемъ одного изъ нихъ происходящимъ отъ другого, такъ какъ и не причина одинъ другого, а эта причина отецъ. Говорить же, что оть Сына исходить (Духъ), дерзко и противно догматамъ Церкви: ибо сіе указываеть на происхождение отъ причины. А счазаль святый, что Духъ неизреченно исходитъ отъ Отца чрезъ Сына рожденцаго, не для того, чтобы ты, страннымъ оборотомъ переложенія словъ и отцами вовсе не признаваемымъ перемвняя предлогъ "чревъ" въ "отъ", приписалъ и Сыну причину исхожденія Духа. Пот. что только въ рѣчи о твореніи и созданіи находимъ перемънное употребленіе сихъ предлоговъ, какъ напримѣръ: *я пріобрьла че*ловіка чрезо Бога, вмісто *ота Бога* (Быт. 4, 1); потому что Онъ есть начальная и творческая Причина. И: все чрезъ него начало быть (Іоан. 1, 3), витесто "отъ Него"; пот. что самъ Сынъ все создаль изъ несуществующаго. Всего же ясиће показываеть апостоль. Ибо одно**ми** дается сказавши:

καὶ 'Αγίφ Πνεύματι τὸ ἐκ Πατρὸς πεφυκέναι. Εὶ γάρ τὸ μὲν τῶν τῆς Τριάδος προσώπων μόνον αἰτιον, τὸ δὲ αἰτιατὸν ἄμα καὶ αἰτιον όμοφυθς ἐςὶν ὑποστάσεως, ἐκ ἔςαι κυρίως ἢ αἰτιον ἢ αἰτιατόν, οὐδ' ὁ Υίὸς κυρίως Υίὸς, ἀλλὰ καταχρηστικώς πρὸς ἄλλο καὶ ἄλλο λαμβανόμενος καὶ μεταφερό-

LEYOC.

Άλλα γαρ και ρητον έτερον τε μεγάλε Βασιλείου παράγει έχ τοῦ περί τοῦ Αγίου Πνεύματος άντιβρητικέ λόγου. Λέγει γούν ό ἄγιος ούτωσί. Ὁ Κύριος έμφυσών τοίς αποςόλοις έφη· λάβετε Πνεύμα "Αγιον, άν τινων άφήτε τὰς άμαρτίας, αφίενται αύτοις. Ει τοίνυν ούδενός έςιν ἀφιέναι άμαρτίας, **ωσπερ οὐδὲ ἔςιν, εὶ μὴ μόνου** Θεοῦ, ἀφίησι δὲ τὸ Πνεῦμα τὸ "Αγιον διά τῶν ἀποστόλων. Θεὸς ἄρα τὸ "Αγιον Πνεῦμα. Έπεὶ οὐν οὕτω, φησὶν ὁ Σίμων, ταύτα γέγραπται τῷ άγίῳ, χαὶ ἐχ τε Υίοῦ ἄρα τὸ είναι κέχτηται χατ' αὐτὸν ό Παρά**χλητος, ό χαὶ Θεὸς πρὸς αὐ**του ευζόγως έντευθεν δειχνύμενος. "Ανω καὶ κάτω δὶ ἀπορίαν το έμφύσημα στρέφων οὐ παύεται ό λογολέσχης ούτοσί, καί θα αίδεῖται δὶ όχλυ καὶ τοῖς ἀγίοις γινόμενος, χαλῶς είς μαρτυρίαν χαὶ τοῦτο παράγουσι πρὸς τὸ ἀπορῥάψαι τὰ |

чрезъ Духа слово мудрости, другому слово знанія, заключилъ: все же сіе производить одинг и тотг же Духг, раздъляя каждому особо, какъ *Ему угодно* (1 Kop. 12, 8— 11). А еслибы тутъ предлогъ "чрезъ" означалъ посредство, какъ будто то есть отъ другого чрезъ Духа подаются дары и не самъ Онъ былъ творцомъ ихъ, то не внесъ бы апостоль: все же сіе производить одинь и тоть же  $extit{Ayx}$ ъ. А въръчи объисхожденіи Св. Духа (отцы) допускають выражение "чрезъ Сына" вмѣсто происхожденія Духа Святаго отъ Отца купно съ Сыномъ, какъ напримъръ говоримъ, что свътъ прохоходить чрезъ лучь или теплота отъ солнца Ибо ни одно изъ сихъ отъ другого, а оба отъ солнца получають бытіе. И это ясно показалъ великій Василій, сказавшій въ письмъ къ брату Григорію: "а Сынъ чрезъ Себя и вмѣстѣ съ Собою даетъ познавать Духа, исходящаго отъ Отца". И въглавахъ\*) къ святому Амфилохію: "единъ же и Святый Духъ, и Немъ возвъщается отдъльно;

<sup>\*)</sup> Именно въ 18 главћ кинги "о Св. Духћ" къ Амфилохію.

ςόματα τών ἀσεβείν ἐπιφανώς έγνωχότων χαί είς χτίσιν χατάγειν τολμώντων τὴν ὑπερχόσμιον φύσιν τοῦ Πνεύματος. Εὶ μὴ γάρ ήν ἄχτιστον χατ' ούσίαν τὸ Πνεύμα Πατρί τε χαὶ Υίῷ συναίδιον, ούχ αν ώσπέρ τινα θησαυρόν ο Υίδς τού ποταμιεύων εν έαυτω των τούτου γαρισμάτων χαὶ δωρεών έξην αὐτοῦ μεταδιδόναι οίς ἄξιον. Σύμβολον γάρ τούτο ποιέμενος τε την πηγήν των χαρισμά. των, τὸ θείον Πνεύμα συνουσιώμενον, φέρειν εν έαυτῷ, ενεφύσησεν τούτο τοῖς ἀποστόλοις, χαὶ τὴν τοῦ δεσμεῖν χαὶ λύειν χάριν αὐτοῖς δεδωκώς έδειξε μέν, ώς τοῦ Πνεύματος ύπάρχει ταμίας καὶ ἐν έαυτῷ τοῦτο φέρει φυσιχῶς. ώς απόθετόν τι χειμήλιον, ού μήν την ουσίαν αυτου διά του εμφυσήματος δέδωχε. γάρ καὶ όλως λογίσασθαι ού πρός ανδρός έςι, περί παντός τὸ ὰσεβεῖν ποικμένου; 'Αλλ' εν τῶν αὐτοὔ χαρισμάτων. ἢ χαὶ ώς ἄν τις εἴποι ἐπιτηδειοτέρους τούς μύστας εὶργάζετο πρός ἀποδοχὴν τών τελεωτέρων του Πνεύματος ένεργειών τε χαὶ δωρεῶν. Τὸ γάρ, λάβετε, άντὶ τἔ, πρὸς τὸ λαβείν έτοιμοι γίνεσθε, τὸν Κυριον οίμαι τοῖς μύζαις εὶπεῖν. "Οτι γε μὴν ὁ τῆς Ἐχχλησίας οὐτος περίβολος παντός μᾶλλον

и чрезъ единаго Сына сочетавается Онъ съ единымъ Отцемъ, и чрезъ Себя восполняеть препатую и блаженную Троицу". Посему и наводить: "какъ единъ Отсцъ и единъ Сынъ, такъ единъ и Святый Духъ". Пот. сочетаваемыя одно и одно вивств безъ сомниния восполняютъ Троицу, и невозможно, чтобы Духъ Святый, самъ, по Себъ только сочетаваемый съ Отцемъ только. восполнялъблаженную Троицу, а не чрезъ Сына и съ Сыномъ и купно съ Сыномъ. Подобно — и св. Кириллъ, въ только что приведенномъ нами его изречении говоря: "такъ естественно по сущности есть Духъ и Сына. какъ вибсть съ Сыномъ, существенно рожденнымъ, неизреченно исходящій Отца". Потому что гдѣ свя-Максимъ употребилъ предлогъ "чрезъ", тамъ Кириллъ поставилъ "виъсть съ", такъ какъ здѣсь "чрезъ" равносильно "виксть съ", и говоритъ о единеніи, нераздъльности и неотступности Сына и Духа, и ни вводитъ разстоянія или межутка между Отцемъ и Всесвятымъ Духомъ, ни понимается вмѣсто "отъ": что-

ήδει μόνον αΐτιον Υίου καί Πνεύματος τὸν Θεὸν καὶ Πατέρα, εν τῷ αὐτῷ τέτῷ δείχ-Πνεύμα διά τού ζόματος ό Θεός. έξ αύτου δέ το Πνεύμα, καί ούχ έτέρωθεν. Ο θεοδίδακτος ούτοσὶ ρήτωρ ούχ έτέρωθεν είναι δογματίζει το Πνεύμα το "Αγιον, ήτοι έξ άλλης ύποστά σεως, καὶ σὸ τολμᾶς λέγειν χαι εχ του Υίου: Και πάλιν εν τὰ αὐτῷ λόγῷ. τὸ Πνεῦμα τὸ Αγιον οὐδὲν ἔγει ὲν έαυτῷ επίχτητον, αλλ' αιδίως πάντα έχει, ώς Πνεῦμα Θεοῦ καὶ ἐξ αὐτοῦ πεφηνός, αἶτιον αὐτὸν έχον, ώς πηγήν έαυτοῦ, κὰχείθεν πηγάζον. Το Πνεύμα τὸ "Αγιον ἐξέχεεν ἐφ' ἡμᾶς πλουσίως ό Θεός διὰ Ίησου Χριστοῦ, ἐξέχεεν, οὐχ ἔχτισε. Καὶ πάλιν. Τὸ μέν ἐχ Θεοῦ τὸ Πνεῦμα είναι, τρανῶς ἀνεχήρυξεν ό ἀπόζολος, λέγων: τὸ Πνεύμα τὸ ἐχ τοῦ Θεοῦ έλάβομεν, χαὶ τὸ δὶ Υίοῦ ΙΙνεῦμα ονομάσας αὐτό. Καὶ ἐν τῶ κατά των Ανομοίων λόγω, ού ή άρχη, μάγεται Ιουδαισμός Έλληνισμώ. Έςι μέν γάρ ό Πατήρ τέλειον έχων το είναι καὶ ανενδεές, ρίζα καὶ πηγή του Υίου και του Αγίου Πνεύματος. Καὶ αὐθις πρὸς τῷ τέλει· χυρίως ό Υίὸς ἐχ τοῦ Θεού καὶ τὸ Πνεῦμα ἐκ τοῦ Θεού έπειδη ό Υίδς παρά του бы намъ не дойти до двухъ нелъпостей, ни почитать Духа Святаго не равночестнымъ Отцу, ни низводить Его на степень твари.

Этимъ разрѣшается и приводимое имъ дальше мъсто въ послании седмого вселенскаго собора, въ третьемъ изъ дъяній его, которое (посланіе) начинается: "МНОгимъ и великимъ заботамъ". И немного ниже: "втрую во единаго Бога, и въ Духа Святаго, исходящаго отъ Отца чрезъ Сына". Если же и это мѣсто, согласное съ предыдущимъ, станемъ разъяснять и разбирать, то не уличить ли кто нибудь насъ по справедливости въ излишествъ? Пот. что и великій Василій, признающій только Отца Причиною бытія Духа, какъ и Сына, по вышесказанному, не говоритъ \*) ли въ словѣ "о Святомъ Духѣ": "Слово Божіе и Духъ отъ Бога чрезъ Сына"? Конечно не слѣдуетъ и повторяться и некстати говорить одно и тоже.

<sup>\*)</sup> Именно — вълнятой внигь противъ Евномія "о Духъ Святомъ". Полная ръчь такова: "какъ же можетъ быть разаучено неотступное, Слово Божіо и Духъ отъ Бога чрезъ Сыпа? Если не въруешь въ Луха, то не въруешь вывсть и въ Слово". Твореній Василія В. VII, 201.

Πατρὸς ἐξῆλθε, καὶ τὸ Πνεῦμα ἐκ τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται. ᾿Αλλ᾽ ὁ μὲν Υἰὸς ἐκ τοῦ
Πατρὸς γεννητῶς, τὸ δὲ Πνεῦμα ἀρρήτως ἐκ τοῦ Θεοῦ. Τοῦτο
σαφέστερον καὶ ἐν τἤ πρὸς Γρηγόριον τὸν ἀδελφὸν ἐπιστολῆ,
ἢν ἀναγνοῦς καὶ αὐτὸς εἴση.

Προτείνει χαὶ τὸ ἐν ταῖς Πράξεσιν ό Λατίνος είρημένον. τή ούν δεξιά του Θεού ύψωθείς τήν τε επαγγελίαν τοῦ - Αγίου Πνεύματος λαβών παρά του Πατρός, εξέχεε τουτο, δ νύν βλέπετε χαὶ ἀχούετε. ούν, περί της ουσιώσεως τοῦ Άγίου Πνεύματος καὶ ὅθεν έχει τὴν ϋπαρξιν σχοπός ένταυθα τῷ ἀποςόλῳ διδάξαι Λουχά, ή περί άφθονίας τών πνευματιχών χαρισμάτων, χοινώς μέν χαὶ έξίσης ταῖς θεαρχιχαίς ύπάρχειν τρισίν ύποστάσεσιν ό της εύσεβείας έγνωρισε λόγος, άμυδρώς δὲ χαί σχιωδώς πρίν τοῖς έν νόμφ δειχνύμενα, νύν έν τη ένσάρχω τος Λόγου οίχονομία πλουσίως ήμιν και ποικίλως και πολυειδώς χεχορηγήσθαι; ώς γε δή καὶ ό προφητικός προεθέσπισεν Ιωήλ, δν καί είς μαρτυρίαν ό ταῦτα δημηγορών μέγας παρήγαγε Πέτρος έχγεῶ ἀπὸ τοῦ Πνεύματός με έπὶ πᾶσαν σάρχα, χαὶ προφητεύσουσι χαί ένυπνιασθήσονται. `Αλλὰ τὸν πλάνον ὧ οὖ-

Но обрати внимание и на другое наведение сего лютого и неодолимаго догматиста. Въ одной изъ молитвъ божественнаго священнолъйствія, которой начало "Сый Владыко, Боже Отче", священный составитель ихъ. великій Василій, говорить: "(Который есть) свъть истинный, отъ Котораго Духъ Святый явленъ былъ". Поелику же, говорить Симонъ. Духъ изъявляется отъ Сына или возсіяваеть какъ свъта, то слъдовательно и исходить отъ Него. Подлинно, о мудрователь, лютое истолкованіе у тебя. Святый сказалъ "явленъ былъ", неполучилъ сущность, не-исходитъ, не получилъ личное бытіе, но еще многимъ невъдомый Святый Духъ. отъ Него, Спасителя, богомужно нами обращавшагося, всъмъ ясно какъ Богъ проповъданъ, и какъ отъ свъта, отъ Сына, "Духа истины, усыновленія", какъ онъ (Василій) говорить, "дарованіе" намъ, по твоему выражению, возсіяль, то есть дремлющимъ во мракъ невъдънія. Является однако и подается отъ Сына Духъ Святый не по образу бытія; потому что сей образъ несказаненъ, доτος πέπονθας τουτογί, τῷ μὴ είδέναι, ώς πολλά τῶν ἐμφερομένων τη θεία Γραφή εί χαί τη όμωνυμία συνέρχεται, άλλά γε τη διανοία διέςηχε, χαὶ πάντων ούχ ήχιστα ή προσηγορία του Πνεύματος. Τών γάρ πολλαγώς λεγομένων καί τούτο έπιγινώσκεται, καὶ ΐνα τάλλα παρώ, Πνεύμα καὶ ό Πατήρ είρηται. Πνεύμα γάρ φησιν ό θεός, καὶ τούς προσκυνούντας αὐτὸν ἐν πνεύματι καὶ άληθεία δεί προσχυνείν. Καί τὸν Υίὸν παρά τῶ προφήτη Πνεύμα εύρήσεις όνομαζόμενον. Πνεύμα γάρ φησι πρό προσώπου τμών Χριστός Κύριος. Καὶ δήτα την του Πνεύματος τῷ τε Πατρὶ χαὶ τῷ Υἰῷ χαλῶς έπιφημιαζομένην πρόβρησιν, εί μη διά τὸ ὰσώματον χαὶ ἀόρατον καὶ ζωογόνον καὶ ἀπερίληπτον νομιούμεν είρησθαι, ήτοι συναλοιφήν ταίς τρισίν ύποστάσεσι λογιούμεθα, μίαν της μιάς του Πνεύματος χλήσεως συναιρούντες ταύτας ύπόστασιν, χαὶ ταχέως εἰς τὸν της Σαβελλίε χρημνόν αίρέσεως έμπεσούμεθα, ή χαί τούτους ώς πνεύματα χυρίως ύπάρχοντας όθεν την έχπόρευσιν έσχον ἐπιζητήσομεν.

Είτ' ἐπισείει τὸ, ἐχ τοῦ ἐμοῦ λήψεται χαὶ ἀγαγγελεῖ ὑμῖν, χαὶ χατασχευάζει διὰ πνειόνων, μηδὲν διενηνοχέναι τὸ

мыслами человъческими непостижимъ и въдомъ только пребожественной Троицъ; но сообщенію божественныхъ дарованій, по боготворному дъйствио и дару. И это ясно изътого, что прибавляеть сей святый. Ибо, тоть Котораго сказавши Лухъ Святый былъ явленъ", продолжаеть: "Духъ истины, сыноположенія дарованіе, залогъ будущаго наслъдія, начатокъ въчныхъблагъ, животворящая сила, источникъ освященія". Ибо явленный намъ не по съновному (Евр. 10, 1) оному въ Законъ прообразованю, но Духъ истинной благодати, конечно не существомъ, а сверхъестественными Своими дарованіями и дъйствіями по неразумію удалившихся отъ Бога опять содёлаль близкими къ Нему, даруя обоженіе и достовиство быть сынами Вышняго, и озареніе и дъйствіе Самостоятельнаго Существа, и вообще ощущения свъта въ душъ дароваль какъ залогъ будущаго наслъдія, который есть и начатокъ въчвыхъ благъ, прививаемый къ намъ чрезъ божественное омовеніе (1 Кор. 6, 11) и боголюбезное жительствованіе (Евр. 3, 14). Онъ есть

έχ τοῦ έμοῦ, χτητιχόν ου, τοῦ λατινιχώς έξ έμου γραφομένου καί πρωτότυπον δηλούντος αντωνυμίαν. Έπεὶ τοίνυν εξ έχείνου λαμβάνει φησί, πώς ού παρ έχείνε χαι έχπορεύσει; Λαμβάνουσι χαὶ οί απόςολοι παρά του Χριστού το πατείν έπάνω όφεων καί σκορπίων: έξ εχείνου άρα χαὶ εχπορεύονται; Καὶ έχ του πληρώματος αὐτοῦ ήμεῖς πόντες ἐλάβομεν. έξ αὐτοῦ λοιπόν έγομεν την έχπόρευσιν; Αίσχύνη χαὶ τοῖς σαθροίς προβλήμασιν επιτίθεσθαι, ανασχευάζειν τε απειροκάλως πειρᾶσθαι καὶ αὐραις τὰ μὴ ἰζάμενα. Εὶ μὲν οὐν τὸ έχ τὸ ἐμε λήψεται δέγη, ἐχ τής έμής νοεί γνώσεως καί ών αὐτὸς οἶδα, ἐχ τοῦ ἐμοὺ πλούτου καὶ θησαυροῦ, ἄπερ είσι τὰ τῶν χαρισμάτων μυςήρια. Εὶ γάρ χαὶ ταῦτα πρὸς τὸν Πατέρα τὴν ἀναφορὰν ἔχει, οία πρώτην των αγαθων απάντων αίτίαν, αλλ' ούν τα του Πατρός απαντα καὶ ἐμὰ ὄντα τυγχάνει φησίν, ¦ώς χοινά τῆ τρισυποςάτω θεότητι πλήν τών ίδιοτήτων, αι χαραχτηρίζειν πεφύχασιν έχάςην τῶν θεαρχιχών ύποςάσεων. Εὶ δὲ τὸ εξ εμέ ζητείς, ανάσχου πράως την ανάπτυξιν και των ένταυθα πραγμάτων, χαὶ συνήσεις τών λεγομένων τὴν διάνοιαν, καὶ της άληθείας ούχ αν διαμάρτης. и сила животворящая, избавляющая отъ смерти душевной, источникъ и корень освящені**я души,** освобож дающая отъ всякаго постыднаго состоянія. Посему-то и когда говоримъ, что пріемлемъ Духа Святаго, въруемъ, что не сущность, а благодать Его и даръ вселяются въ сердца наши (1 Кор. 3, 16). Ибо сущность Его безусловно недоступна для человъческой природы и не на большое или дълится меньшее: благодать же и залогъ и начатокъ безъсомиѣнія суть части не природы (естества) Духа, а даровъ Духа. Потому что и дается не даръ всецълый, а часть цълаго (Ме. 25, 15. 1 Кор. 12, 7), и наслѣдіе есть даръ Даровавшаго наслѣдіе, не самъ Раздаятель. Кътомуже и немногіе способны принимать сію благодать отъ части (Eвр. 2, 4), то есть очищенные вѣрою и богоугоднымъ жительствованіемъ, и уготовавшіе себя въ достойныя обители для ея принятія; а пустого относительно сущности Духа мъста совсѣмъ не обрътается. другой стороны, ты считаешь безвиновнымъ и предвъчнымъ сіе явленіе Духа

«Ετερός έςιν ό διδούς πάντως, χαὶ ό λαμβάνων ἕτερος, τὸ δὲ λαμβανόμενον, αλλό τι παρά ταύτα, ή άγγελία δηλαδή. Πόθεν οὖν ἐχπόρευσιν ἐντεῦθεν έπηλθε σοι συλλογήσασθαι, έγω μέν ούχ όρω, οίμαι δὲ οὐδὲ τῶν εὐσεβών φρονούντων έχαστος. Εὶ δὲ χαὶ ἐχπορεύειν πάντα δοίημεν χατά σὲ τὸν διδόντα τὸ ἐξ αὐτοῦ λαμβανόμενον, ίσως είποι τίς αν αύτὸν ἐχπορεύειν, οὐ μὴν ἐχπορεύσει χαί τον λαμβάνοντα. ΙΙώς γάρ, έτέρας ύπάρχοντα ύποςάσεως καί είς την οίκείαν υπαρξιν ουμενουν ουδενός ου− δέπω δεόμενον; Εί δὲ τὸ Πνεύμα πρός του Γίου τότε την οίχειαν υπαρξιν έμελλε λήψεσθαι, ούχ ἄν πρόσθεν ήν χατά τὴν σὴν δαιμονίαν ἐξήγησιν τής άλογίας. "Αρα άξιως άν τις τούς παρ αύτοις συνετωτέρους μισήσειεν, ή τοὺς ἀφρονεστέρους έλεήσειε. Καὶ εὶ μή τινι άλλω, Έπιχτήτω γούν τώ φιλοσόφω, τὰ πρώτα τών παὸ ύμιν τοις Λατίνοις φέροντι διὂασχάλων, έχρην σε πεισθήναι. Έχεινος γούν έρωτηθείς, πώς νοητέον τὸ, ού λαλήσει ἀφ' ἑαυτοῦ τὸ Πνεῦμα, ἀπεχρίνατο, ὅτι ἐχ ἔςιν ἀφ' ἑαυτού. ΄Ο Πατήρ γάρ μόνος ούχ έςιν έχ τινος, ό δὲ Υίὸς έχ του Πατρός γεννητώς, καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ "Αγιον ἐκ τοῦ Πα

отъ свъта Сына, которое, ради насъ и нашего обоженія, и ради предопредъленнаго въ послъдстви возвращенія въ начальное состояніе, совершено, какъ всякому извъстно, для насъ въ недавнее время, чтобы насъ, долу лежащихъ, поднятыхъ въ высоту чрезъ принятіе Духа Божія, Троица влекла къ.Себъ. На какомъ же основаніи ты, смѣшивая предвременное исхожденіе Духа съ временнымъ, безусловное съ происходящимъ по причинъ, располагаешь простъйшихъ изъ вфрныхъ сомнфваться въ основныхъ догматахъ правой Вѣры? Пот. что, если ты ловишь выраженія, а не допытываешься смысла ихъ, то неминуемо впадешь въ безчисленныя опасности ересей. Ибо у всьхъ богоносныхъ проповѣдниковъ, только въ близкія къ намъ времена просіявшихъ, но и у древнихъ и далекихъ отъ насъ-одинъ только Отецъ есть вина сущихъ отъ Него единоестественныхъ стасей; и Единому Сынъ, и одинъ только Рожденный, и единый Святый Духъ, исходящій только отъ Отца: чтобы и въ семъ богоначальныя Лица сохраняли Боже-

τρός έχπορευόμενον. Διά τούτο ού λαλεί ἀφ' ἐαυτοῦ, ἀλλ' ὅσα άν ακούση λαλήσει. "Οτι ακούσαι αύτῷ ἐςι τὸ ἐξ αὐτοῦ μὴ είναι, αλλ' έχ του Πατρός. Ό μέντοι γεννάδας ούτοσί πολλήν τού μαχαρίου Θεοδωρίτου ποιείται χαταδρομήν, μυρίαις *ΰ*βοεσι πλύνων χαὶ πάντα τὰ χείριςα τη τούτου ανατιθείς χεφαλή, οία διά μάγης τῷ μεγάλφ χεγωρηχότος Κυρίλλφ χαί πρός έριν άνασχευάσαι πειραθέντος τά χατά Νεστορίου συντεθέντα δώδεχα έχείνου χεφάλαια, καὶ μὴ ἀξιόχρεον είναι χελεύει πιστεύεσθαι λέγοντα. πτὸ Πνεύμα οὐχ ἐξ Υίοῦ ἢ διά του Υίου έγει την υπαρξιν, άλλ' έχ μόνου τοῦ ΙΙατρός". Άλλ' ω βέλτιστε, είποιμι αν πρός αὐτόν, των άγίων καὶ ή πρὸς ἀλλήλους διαφορά μαχρῷ τῆς ήμῶν εἰρήνης βελτια τερα χαὶ λυσιτελέστερα, ού χατά τη εύσεβείας, άλλ' ύπερ της εύσεβείας χεχινημένη, χαὶ τὴν πρὸς αὐτὴν όδὸν φανερώτερον ήμιν αναπτύσ-JOUJa.

'Αλλά γάρ ὅπως τά της πρός ἀλλήλουσ ἔσχε ταυτησί διαμάχης, οὐ τοῦ παρόντος οἱμαι λέγειν καιροῦ. 'Ογε μὴν ό θεῖος Κύριλλος τὸν ἔνναιον αὐτῷ κατά Νεστορίου ἀναθεματισμὸν έρμηνεύων ἔφη' πἄνθρωπος γεγονώς ὁ μονογενής

скую единичность, какъ сказалъ богословъ\*). Посему братъ Божій и великій Іаковъ говоритъ: не обманывайтесь, братья мои; всякое даяніе добров и всякій дарт совершенный исходить свыше. от Отца свътовъ (Іак. 1, 16. 17), не по точному словоупотребленію назвавши Отцемъ причину, источникъ и пресущественныхъ Свътовъ, то есть Сына и Духа. И сіе выраженіе употребилъ священный Діонисій въ началѣ книги "о небесной Іерархіи"; а во второй главѣ \*\*) книги "о соединенномъ и раздѣльномъ Богословін" изъясняя слова о Божественныхъ именахъ, какъ и сіе выраженіе, говоритъ: "одинъ источникъ пре существеннаго Божества – Отецъ". И немного далке: "изъ священныхъ словъ мы узнали, что источное Божество есть Отецъ, а Сынъ и Духъ богороднаго Божества, если такъ можно выразиться, отрасли богонасажденныя и какъ бы цвѣты

\*) То есть Григорій Вогословъ въ "Стихотвореніяхъ"— именно въ словъ 3—о Св. Духъ (Твор. IV, 224).

<sup>\*\*)</sup> То есть — объ именахъ Божіихъ, усвояемыхъ вообще тремъ лицамъ Божества и отдъльно — каждой ипостаси.

του Θεου Λόγος μεμένηχε χαί οΰτω Θεός, πάντα ύπάρχων **όσα καὶ ό Πατήρ, δίχα μόνου** του είναι Πατήρ, χαί ίδιον έχων τὸ ἐξ αὐτοῦ χαὶ οὐσιωδῶς ἐμπεφυκὸς αὐτῷ "Αγιον Πνεύμα". Ταύτης δ' ό μαχάριος επιλαβομενος της φωνής Θεοδώρητος μεὶ μέν ώς όμοφυές" έφη πτω Υίω, του δέ Πατρός έχπορευόμενον λέγεις τὸ Πνεῦμα, συνομολογήσομεν, καὶ ώς εὐσεβή δεξόμεθα τὴν σωνήν· εὶ δ' ώς έξ Υίοῦ ή δὶ Υίοῦ τὴν ὅπαρξιν ἔχον, ώς βλάσφημον τοῦτο χαὶ δυσσεβὲς απορρίφωμενα. Εὶ μέν οὐν ώς έναντίαν τη εύσεβεία την φωνην ταύτην ό μέγας φωράσας απήλεγξε Κύριλλος και οὐ παρεδέξατο, χαλώς αν έχει σοι τά τῆς πρὸς τὸν Θεοδώρητον ύβρεως εὶ δὲ χαὶ αὐτὸς εὐθὺς ό θείος συνομολόγησε Κύριλλος μη λέγειν έξ Υίου η δί Γιού έχειν την υπαρξιν Πνευμα το "Αγιον, άλλ' μόνου τοῦ Πατρός ἐχπορεύεσθαι, είναι δέ χαὶ τοῦ Γίοῦ οὐχ άλλότριον, διά τοῦτο καί ἐξ αύτοῦ δίδοσθαι λέγομεν, τάς τών χερισμάτων δηλαδή τούτου διανομάς, τι μάτην διαχηρύττη πρός τον άρραγή τής Έχχλησίας πρόβολον Θεοδώριτον καί της Ευαγγελικής έμπειρίας την βίβλον: Ούχ οίσθα, όπως πασαν παλαιάν τε χαὶ νέαν θεό-

преестественные свѣты. Но какъ это, ни изречь, ни представить невозможно". Что достовърнъе сего свидътельства, какъ и богословъ Григорій \*) сказалъ: "и Отцу, и Сыну, и Святому Духу общи неначинаемость бытія и Божественность; но Сыну и Духу принадлежить имъть бытіе отъ Отца". Ибо, если одна только Причина сихъ лицъ Троицы, а происходящее отъ Причины есть вмѣств и Причина ипостаси, то оно не будетъ въ собственномъ смыслѣ ни Причиною ни отъ Причины, ни Сынъ въ собственномъ смыслѣ Сыномъ, но въ неточномъ смыслѣ будетъ принимаемъ и относимъ къ тому и другому.

И другое еще изреченіе великаго Василія выставляеть онъ изъ опровержительнаго слова о Святомъ Духѣ. А говоритъ \*\*) этотъ святый такъ. "Господь, дунувъ на апостоловъ, сказалъ: примите Духа Святаю. Кому простите гръхи, тому простятся (Гоан. 20, 22. 23).

<sup>\*,</sup> Григ. Бог. слово 25 (Твореній 11, 288).
\*\*) Василія В. "противъ Езномія, внига 5, о Духъ Святомъ" — Твор. VII. 185.

πνευστον εύσεβώς έρμηνεύσας Γραφήν, τάς εν αὐταῖς ἀπορίας έξωμάλισε χαὶ διέλυσε σοφίας περιουσίοις χαὶ τῆ ἐπινοία του Θείου Πνεύματος καί πάσαν αιρεσιν απήλεγξε καί διεσχέδασεν άραχνίων δίχην ύφασμάτων τῷ χάλει τῶν λόγων καὶ τη δεινότητι: 'Αλλ' είς αὐτὸν ἐνυβρίζων παραπλήσιόν μοι πάσχειν δοχείς ταίς ύλαχτούσαις τῶν χυνῶν, τῷ βληθέντι χατ' αὐτῶν λίθω περιπείρειν ἔσθ' ὅτε τοὺς όδόντας πειρώνται, τῷ βάλλοντι μή δυνάμεναι. Τη γάρ άληθεία λυμήνασθαι μή οίοστε ών, τῷ της εὐσεβείας χήρυχι ένυβρίζεις ἀνέδην, ἔργον ποιῶν μαινομένου καὶ παραπαίοντος.

Αλλά γάρ τῆς παντόλμου γλώττης ἀγώνισμα τοῦ πλέον ύβρίζειν ή δογματίζειν είδότος φρά Σίμωνος τουτουί και ό μαχάριος ύπηρξε Συμεών ό Μεταφραστής. "Απειρος γάρ ών ό λατίνος παντάπασι τής έχείνου σοφίας χαὶ τῆς περὶ τὴν γραμματικήν έμπειρίας αὐτοῦ χαί δυνάμεως, χαί άγνοων **ὅπως τῆς ἀτθίδος τῷ χάλλει** γλώττης ό λόγος αὐτῷ περικαύθη, παντοίας βρύων γλυχύτητος, χαὶ ὅπως περὶ πλείστου χαίρει τῷ χαινοπρεπεί τών συντάξεων, χαὶ ώς ἐπίπαν τούτοις έγχαλλωπίζεται. έτόλμησε διαβαλεΐν ἄνδρα, ἐπ΄

Если же никто не можетъ отпускать грёховь, такъкакъ сіе и не принадлежить никому кромъ единаго Бога, а Духъ Святый отпускаетъ (гръхи) чрезъ апостоловъ, то следовательно Духъ Святый есть Богъ". И поелику, говорить Симонъ, такъ написамо святымъ, то и отъ Сына, слъдовательно, по нему имъетъ бытіе Утьшитель, о Коемъ по послъдовательности отсюда и доказывается, что Онъ есть Богъ. По скудости разумѣнія этотъ пустомеля не перестаеть обра. щать "дуновеніе" туда сюда и не стыдится досаждать и святымъ, кстати и это приводящимъ во свидѣтельство, чтобы заградить уста явныхъ нечестивцевъ. и премірное естество Духа низводившихъ въ тварь. Потому что еслибы Духъ не былъ несозданъ по сущности и совъченъ Отцу и Сыну, то не могъ бы Сынъ, имѣя въ Себъ какъбы нъкое сокровище благодатныхъ Его подаяній и дарованій, сообщать его достойнымъ. Ибо, дълая это символомъ пребыванія въ Себъ источника благодатныхъ даровъ, единосущнаго Себъ Духа Божественнаго, вдунулъ Его апоεύσεβεία και τη τών όρθών αχριβεία δογμάτων μιχρού πάση τη οίχουμένη γνώριμον. Καλῶς γὰρ ἐχεῖνος είδως τὴν τῶν Αθηναίων γλώτταν, ήτις αὐτῷ είς ἄχρον έξήσχητο, εν τοῖς χτητιχοίς πολλάχις ονόμασι μή τη σημαινομένη συντάσσειν τὸν λόγον πτώσει, ἐν τῷ προοιμίφ του είσ τον άγιον Διονύσιον τὸν Αρεοπαγίτην λόγου φησίν. "Πάλαι μέν έν τύποις ήν τὰ τής πίστεως, χαὶ εἰς ούρανούς ό έμος Χριστός άναφέρεται χαὶ πρὸς τὸν Πατριχὸν έπάνεισι θρόνον, καὶ τὸ έκπορευόμενον αὐτοῦ Πνεῦμα ἐπὶ την τών απίστων καταπέμπει τοίς μαθηταίς όδηγίαν". 'O Χριστός γάρ ἐπάνεισι φησίν είς τον θρόνον τον Πατριχόν, ήτοι τὸν τοῦ Πατρός, χαὶ τὸ έχπορευόμενον αὐτοῦ, τοῦ Πατρὸς δηλαδή, Πνεύμα καταπέμπει τοίς μαθηταίς. Καὶ τής συντάξεως ταύτης πλήρης ήτε ποιητική, καὶ ή πεζή καταλογάδην γραφή. Φησίν γοῦν Εύριπίδης έν τῆ Εκάβη "Επεί δὲ Τροία Εχτόρος τ' ἀπωλλυτο ψυχή, Πατρώα δ' έστία κατεσφάφη, Αυτός δὲ βωμῷ πρὸς θεοδμήτω πιτνεί<sup>α</sup>. Πρός τίνα τὴν ἀναφοράν ἔχει ή αὐτὸς ἀντωνυμία; Εὶ γὰρ τὴ φανερặ καὶ προχείρω ταύτην έθελήσαις συντάξαι πτώσει, άναφοριχήν ύπάρχουσαν χαὶ ἀρσενι-

столамъ, и давши имъ благодать вязать и рѣшить, показалъ, что Онъ есть сокровищница Духа и въ Себъ носить Его, какъ нѣкую отмънную драгоцънность, и не сущность Его даль чрезъ дуновеніе (пот. что такъ **УМОЗАКЛЮЧАТЬ** не венно ли только мужу, ръшающемуся о всемъ нечестиво мыслить?), а одно изъ Его дарованій, или, какъ сказаль бы \*) кто, содълаль учениковъ способнѣйшими принятію болѣе совершенныхъ дъйствій и дарованій Духа. Ибо, думаю, Господь сказаль ученикамъ "примите" вмѣсто "будьте готовы принять". И что дъйствительно сей болье всего охранитель Церкви признавалъ Бога Отца единственною Причиною Сына и Духа, показываеть онь въ этомъ же словъ, говоря \*\*): "Богъ изводить Духа устами (не почеловъчески, пот. что и уста Божіи не тълесны); но Духъ изъ Него, а не отъинуда". Этотъ богонаученпроповъдникъ учитъ, ный

\*) Такъ именно говорить Златоусть

въ 3 книгѣ "О священствѣ".

\*\*) Твор. VII, 199. Властарь привелъ слова св. отца сокращенно, потому для ясности включено въ скобки опущенное.

Πατρός ἐξῆλθε, καὶ τὸ Πνεῦμα ἐκ τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύε ται. Άλλ' ὁ μὲν Γιὸς ἐκ τοῦ Πατρὸς γεννητῶς, τὸ δὲ Πνεῦμα ἀρρήτως ἐκ τοῦ Θεοῦ. Τοῦτο σαφέστερον καὶ ἐν τῆ πρὸς Γρηγόριον τὸν ἀδελφὸν ἐπιστολῆ, ἡν ἀναγνοὺς καὶ αὐτὸς εἴση.

Προτείνει χαὶ τὸ ἐν ταίς Πράξεσιν ό Λατίνος είρημένον: τή οὖν δεξιά του Θεου ύψωθείς τήν τε επαγγελίαν τοῦ - Αγίου Πνεύματος λαβών παρά του Πατρός, εξέχεε τούτο, δ νύν βλέπετε χαὶ ἀχούετε. ούν, περί τής ούσιώσεως τοῦ Άγίου Πνεύματος καὶ ὅθεν έγει τὴν ὅπαρξιν σχοπὸς ἐνταυθα τω αποςόλω διδάξαι Λουχά, ή περί ἀφθονίας τών πνευματιχών χαρισμάτων, â χοινώς μέν χαὶ ἐξίσης ταῖς θεαρχιχαίς ύπάρχειν τρισίν ύποστάσεσιν ό της εύσεβείας έγνωρισε λόγος, αμυδρώς δε καί σχιωδώς πρίν τοῖς έν νόμφ δειχνύμενα, νύν ἐν τή ἐνσάρχω το: Λόγου οίχονομία πλουσίως ήμιν χαι ποιχίλως χαι πολυειδώς χεχορηγήσθαι; ώς γε δή καὶ ό προφητικός προεθέσπισεν Ίωήλ, δυ καί είς μαρτυρίαν ό ταῦτα δημηγορών μέγας παρήγαγε Πέτρος έχχεω από του Πνεύματός με έπι πάσαν σάρχα, χαι προφητεύσουσι χαί ένυπνιασθήσονται. Αλλά τὸν πλάνον ω οὐ-

Но обрати внимание и на другое наведение сего лютого и неодолимаго догматиста. Въ одной изъ молитвъ божественнаго священнодъйствія, которой начало "Сый Владыко, Боже Отче", священный составитель ихъ, великій Василій, говоритъ: "(Который есть) свътъ истинный, отъ Котораго Духъ Святый явленъ былъ". Поелику же, говорить Симонъ. Лухъ изъявляется отъ Сына или возсіяваеть какъ свъта, то слъдовательно и исходить отъ Него. Подлинно, о мудрователь, лютое истолкованіе у тебя. Святый сказалъ "явленъ былъ", неполучилъ сущность, не-исхоне-получилъ личное дитъ. бытіе, но еще многимъ невъдомый Святый Духъ, отъ Него, Спасителя, богомужно обращавшагося, нами встмъ ясно какъ Богъ проповъданъ, и какъ отъ свъта, отъ Сына, "Духа истины, усыновленія", какъ онъ (Василій) говорить, "даровавіе" намъ, по твоему выраженію, возсіяль, то есть дремлющимъ во мракъ невъдънія. Является однако и подается отъ Сына Духъ Святый не по образу бытія; потому что сей образъ несказаненъ, до-

τος πέπονθας τουτογί, τῷ μὴ είδέναι, ώς πολλά τῶν ἐμφερομένων τη θεία Γραφή εί καί τη όμωνυμία συνέρχεται, αλλά τη διανοία διέζηχε, χαὶ πάντων ούχ ήχιστα ή προσηγορία του Πνεύματος. Τών γάρ πολλαχώς λεγομένων χαί τούτο έπιγινώσχεται, χαὶ ΐνα τάλλα παρώ, Πνεύμα καὶ ό Πατήρ είρηται. ΙΙνεύμα γάρ φησιν ό θεός, χαὶ τους προσχυνούντας αὐτὸν ἐν πνεύματι χαὶ άληθεία δεί προσχυνείν. Καί τὸν Υίὸν παρά τῶ προφήτη Πνεύμα εύρήσεις όνομαζόμενον. Πνεύμα γάρ φησι πρό προσώπου τμών Χριστός Κύριος. Καί δήτα την του Πνεύματος τώ τε Πατοί χαὶ τῷ Γίῷ χαλώς έπιφημιαζομένην πρόρρησιν, εί μή διά τὸ ἀσώματον καὶ ἀόρατον χαὶ ζωογόνον χαὶ ἀπερίληπτον νομιούμεν ειρήσθαι, ήτοι συναλοιφήν ταῖς τρισίν ύποστάσεσι λογιούμεθα, μίαν τῆς μιᾶς τοῦ Πνεύματος χλήσεως συναιρούντες ταύτας ύπόστασιν, χαὶ ταγέως εἰς τὸν τής Σαβελλία χρημνόν αίρέσεως εμπεσούμεθα, ή χαὶ τούτους ώς πνεύματα χυρίως ύπάρχοντας όθεν την έχπόρευσιν έσχον ἐπιζητήσομεν.

Είτ' επισείει τό, εχ τοῦ εμοῦ λήφεται χαὶ αναγγελει ύμιν, χαὶ χατασχευάζει διὰ πνειόνων, μηδεν διενηνογέναι τὸ мыслами человъческими непостижимъ и вѣдомъ только пребожественной Троицъ; но сообщенію божественныхъ дарованій, по боготворному дъйствію и дару. И это ясно изътого, что прибавляеть сей святый. Ибо, Котораго сказавши "ОТЪ Духъ Святый былъ явленъ", продолжаеть: "Духъ истины, сыноположенія дарованіе, залогъ будущаго наслъдія, начатокъ въчныхъблагъ, животворящая сила, источникъ освященія". Ибо явленный намъ не по съновному (Евр. 10, 1) оному въ Законѣ прообразованію, но Духъ истинной благодати, конечно не существомъ, а сверхъестественными Своими дарованіями и дъйствіями по неразумію удалившихся оть Бога онять содълаль близкими къ Нему, даруя обоженіе и достовнство быть сынами Вышняго, и озареніе и дъйствіе Самостоятельнаго Существа, и возбще ощущения свъта въ душъ даровалъ какъ залогь будущаго наслъдія, который есть и начатокъ въчпрививаемый ныхъ благъ, къ намъ чрезъ божественное омовеніе (1 Kop. 6, 11) и боголюбезное жительствованіе (Евр. 3, 14). Онъ есть

έχ του έμου, χτητιχόν ου, του λατινιχώς έξ έμου γραφομένου καί πρωτότυπον δηλούντος αντωνυμίαν. Έπεὶ τοίνυν εξ έχείνου λαμβάνει φησί, πώς ού παρ έχείνε χαί έχπορεύσει; Λαμβάνουσι καὶ οι απόςολοι παρά του Χριστού το πατείν έπάνω όφεων χαί σχορπίων: έξ εχείνου ἄρα χαὶ εχπορεύονται; Καὶ έχ του πληρώματος αὐτοῦ ήμεῖς πόντες ελάβομεν. έξ αύτου λοιπόν έχομεν την έχπόρευσιν; Αίσγύνη χαὶ τοῖς σαθροίς προβλήμασιν επιτίθεσθαι, ανασχευάζειν τε απειροκάλως πειρᾶσθαι καὶ αὔραις τὰ μὴ ἰςάμενα. Εὶ μὲν οὐν τὸ έχ τὸ ἐμε λήψεται δέγη, ἐχ τής έμής γοεί γνώσεως χαί ών αὐτὸς οἶδα, ἐχ τοῦ ἐμοῦ πλούτου καὶ θησαυροῦ, ἄπερ είσι τὰ τών χαρισμάτων μυςήρια. Εὶ γάρ χαὶ ταῦτα πρὸς τὸν Πατέρα τὴν ἀναφορὰν ἔχει, οία πρώτην των άγαθων άπάντων αὶτίαν, ὰλλ' οὖν τά τοῦ Πατρός απαντα καὶ ἐμὰ ὄντα τυγχάνει φησίν, ως κοινά τῆ τρισυποςάτω θεότητι πλήν των ίδιοτήτων, αι χαρακτηρίζειν πεφύχασιν έχάςην των θεαρχιχών ύποςάσεων. Εί δὲ τὸ έξ έμ8 ζητείς, ανάσχου πράως την ανάπτυξιν καὶ τῶν ἐνταῦθα πραγμάτων, καὶ συνήσεις τών λεγομένων την διάνοιαν, χαί της άληθείας ούχ αν διαμάρτης.

и сила животворящая, избавляющая отъ смерти душевной, источникъ и корень освященія души, освобож дающая отъ всякаго постыднаго состоянія. Посему-то и когда говоримъ, что пріемлемь Духа Святаго, въруемъ, что не сущность, а благодать Его и даръ вселяются въ сердца наши (1 Кор. 3, 16). Ибо сущность Его безусловно недоступна для человъческой природы и не дълится на большое или меньшее: благодать же и залогъ и начатокъ безъсомивнія суть части не природы (естества) Духа, а даровъ Духа. Потому что и дается не даръ всецълый, а часть цълаго (Мо. 25, 15. 1 Кор. 12, 7), и наслѣдіе есть даръ Даровавшаго наслъдіе, самъ Раздаятель. Кътомуже и немногіе способны принимать сію благодать отъ части (Евр. 2, 4), то есть очищенные върою и богоугоднымъ жительствованіемъ, и уготовавшіе себя въ достойныя обители для ея принятія; а пустого относительно сущности Духа мъста совсъмъ не обрътается. другой стороны, ты считаешь безвиновнымъ и предвъчнымъ сіе явленіе Духа

"Ετερός έςιν ό διδούς πάντως, χαὶ ὁ λαμβάνων ἕτερος, τὸ δὲ λαμβανόμενον, ὰλλό τι παρά ταύτα, ή άγγελία δηλαδή. Πόθεν οὖν ἐχπόρευσιν ἐντεῦθεν ἐπῆλθε σοι συλλογήσασθαι, έγω μέν ούχ όρω, οίμαι δὲ οὐδὲ τῶν εὐσεβών φρονούντων έχαστος. Εὶ δὲ χαὶ ἐχπορεύειν πάντα δοίημεν κατά σὲ τὸν διδόντα τὸ ἐξ αὐτοῦ λαμβανόμενον, ίσως είποι τίς αν αύτὸν ἐχπορεύειν, οὐ μὴν ἐχπορεύσει χαί τὸν λαμβάνοντα. Πώς γάρ, έτέρας ύπάργοντα ύποςάσεως καί είς την οίκείαν ύπαρξιν ούμενουν ούδενὸς οὐ− δέπω δεόμενον; Εὶ δὲ τὸ Πνεύμα πρὸς του Υίου τότε τὴν οίχείαν υπαρξιν έμελλε λήψεσθαι, ούχ αν πρόσθεν ήν χατά τὴν σὴν δαιμονίαν ἐξήγησιν της άλογίας. "Αρα άξίως άν τις τούς παρ αυτοίς συνετωτέρους μισήσειεν, η τούς άφρονεστέρους έλεήσειε. Καὶ εὶ μή τινι άλλω, Έπιχτήτω γούν τώ φιλοσόφω, τὰ πρώτα τών παρ ύμιν τοις Λατίνοις φέροντι διδασχάλων, έχρην σε πεισθήναι. Έχεινος γούν έρωτηθείς, πώς νοητέον τὸ, οὐ λαλήσει ἀφ' έαυτοῦ τὸ Πνεύμα, ἀπεχρίνατο, ὅτι ἐχ ἔςιν ἀφ' ἑαυτού. Ὁ Πατήρ γάρ μόνος ούχ έςιν έχ τινος, ό δὲ Υίὸς έχ του Πατρός γεννητώς, καὶ τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον ἐχ τοῦ Πα-

отъ свъта Сына, которое, ради насъ и нашего обоженія, и ради предопредъленнаго въ послъдстви возврашенія въ начальное состояніе, совершено, какъ всякому извъстно, для насъ въ недавнее время, чтобы насъ, долу лежащихъ, поднятыхъ въ высоту чрезъ принятіе Духа Божія, Троица влекла къ. Себъ. На какомъ же основаніи ты, смѣшивая предвременное исхожденіе Духа съ временнымъ, безусловное съ происходящимъ по причинъ, располагаешь простъйшихъ изъ вфрныхъ сомнфваться въ основныхъ догматахъ правой Вѣры? Пот. что, если ты ловишь выраженія, а не допытываешься смысла ихъ, то неминуемо впадешь въ безчисленныя опасности ересей. Ибо у всъхъ богоносныхъ проповъдниковъ, только въ близкія къ намъ времена просіявшихъ, но и у древнихъ и далекихъ отъ насъ-одинъ только Отецъ есть вина сущихъ отъ Него единоестественныхъ стасей; и Единому Сынъ, и только Рожденный, ОДИНЪ и единый Святый Духъ, исходящій только отъ Отца: чтобы и въ семъ богоначальныя Лица сохраняли Божеτρός έχπορευόμενον. Διά τούτο ού λαλεί ἀφ' ἐαυτοῦ, ἀλλ' ὅσα άν αχούση λαλήσει. "Οτι αχοῦσαι αὐτῷ ἐςι τὸ ἐξ αὐτοῦ μὴ είναι, αλλ' έχ του Πατρός. Ό μέντοι γεννάδας ούτοσί πολλήν τού μαχαρίου Θεοδωρίτου ποιείται χαταδρομήν, μυρίαις *ΰ*βοεσι πλύνων χαὶ πάντα τὰ χείριζα τη τούτου ανατιθείς χεφαλή, οία δια μάχης τῷ μεγάλφ χεχωρηχότος Κυρίλλφ καί πρός έριν άνασχευάσαι πείραθέντος τά χατά Νεστορίου συντεθέντα δώδεχα έχείνου χεφάλαια, χαὶ μὴ ἀξιόχρεον είναι χελεύει πιστεύεσθαι λέγοντα: πτὸ Πνεῦμα οὐχ ἐξ Υίοῦ ἢ διά του Υίου έγει την υπαρξιν, άλλ' έχ μόνου τοῦ ΙΙατρός". Άλλ' ω βέλτιστε, είποιμι ἄν πρὸς αὐτόν, των άγίων χαὶ ή πρὸς ἀλλήλους διαφορά μαχρῷ τἔς ἡμῶν εἰρήνης βελτια τερα χαὶ λυσιτελέστερα, ού χατά τη εύσεβείας, άλλ' ύπὲρ τῆς εὐσεβείας χεχινημένη, χαὶ τὴν πρὸς αὐτὴν όδὸν φανερώτερον ήμιν αναπτύσσουσα.

Άλλὰ γὰρ ὅπως τὰ τῆς πρὸς ἀλλήλους ἔσχε ταυτησί διαμάχης, οὐ τοῦ παρόντος οἰμαι λέγειν καιροῦ. Όγε μὴν ό 
θείος Κύριλλος τὸν ἔνναιον 
αὐτῷ κατὰ Νεστορίου ἀναθεματισμὸν έρμηνεύων ἔφη πἄνθρωπος γεγονώς ὁ μονογενὴς

скую единичность, какъ сказаль богословь\*). Посему брать Божій и великій Іаковъ говоритъ: не обманывайтесь, братья мои; всякое даяніе добров и всякій даръ совершенный исходить свыше, ome Omua cenmoee (Iak. 1. 16. 17), не по точному словоупотребленію назвавши Отцемъ причину, источникъ и пресущественныхъ Свътовъ, то есть Сына и Духа. И сіе выраженіе употребилъ священный Діонисій въ началѣ книги "о небесной Іерархіи"; а во второй главъ \*\*) книги "о сои раздёльномъ единенномъ Богословін" изъясняя слова о Божественныхъ именахъ, какъ и сіе выраженіе, говоритъ: "одинъ источникъ пре существеннаго Божества-Отепъ". И немного далье: "изъ священныхъ словъ мы узнали, что источное Божество есть Отецъ, а Сынъ и Духъ богороднаго Божества, если такъ можно выразиться, отрасли богонасажденныя и какъ бы цвъты

\*) То есть Григорій Вогослова въ "Стихотвореніяхь"—именно въ словъ 3—о Св. Духъ (Твор. IV, 224).

<sup>\*\*)</sup> То есть — обълименахъ Божінхъ, усвояемыхъ вообще тремъ лицамъ Вожества и отдъльно — каждой мпостаси.

του Θεου Λόγος μεμένηκε καί ούτω Θεός, πάντα ύπάρχων ό**σα κα**ὶ ὁ Πατήρ, δίχα μόνου του είναι Πατήρ, χαί ίδιον ε̃χων τὸ ἐξ αὐτοῦ xaì οὐσιωδως ὲμπεφυκὸς αὐτῷ "Αγιον Πνεύμα". Ταύτης δ ό μαχάριος ὲπιλαβόμενος τῆς φωνῆς Θεοδώρητος μεὶ μὲν ώς όμοφυές" έφη πτώ Υίώ, του δέ Πατρός ἐχπορευόμενον λέγεις τὸ Πνεῦμα, συνομολογήσομεν, καὶ ώς εὐσεβή δεξόμεθα τὴν φωνήν εί δ' ώς έξ Υίου ή δί Υίου την υπαρξίν έχον, ώς βλάσφημον τοῦτο χαὶ δυσσεβὲς απορρίψωμεν". Εί μέν οὐν ώς έναντίαν τῆ εὐσεβεία τὴν φωνην ταύτην ο μέγας φωράσας απήλεγξε Κύριλλος χαι ου παρεδέξατο, χαλώς αν έγει σοι τά τῆς πρὸς τὸν Θεοδώρητον ύβρεως εὶ δὲ χαὶ αὐτὸς εύθὺς ό θείος συνομολόγησε Κύριλλος μή λέγειν έξ Γίου η δί Γίου έχειν την υπαρξιν τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον, άλλ' ἐχ μόνου τοῦ Πατρός ἐχπορεύεσθαι, είναι δέ χαὶ του Γιου ουχ άλλότριον, διά τοῦτο καί ἐξ αὐτοῦ δίδοσθαι λέγομεν, τας τών χερισμάτων δηλαδή τούτου διανομάς, τί μάτην διαχηρύττη πρός τὸν ἀρραγή τής Έχκλησίας πρόβολον Θεοδώριτον χαί της Ευαγγελικής έμπειρίας την βίβλον: Ούχ οἶσθα, ὅπως πᾶσαν παλαιάν τε καὶ νέαν θεό-

преестественные свѣты. Но какъ это, ни изречь, ни представить невозможно". Что достовърнъе сего свидътельства, какъ и богословъ Григорій \*) сказаль: "и Отцу, и Сыну, и Святому Духу общи неначинаемость бытія и Божественность; но Сыну и Духу принадлежить имъть бытіе отъ Отца". Ибо, если одна только Причина сихъ лицъ Троицы, а происходящее отъ Причины есть вмѣстъ и Причина ипостаси, то оно не будеть въ собственномъ смыслѣ ни Причиною ни отъ Причины, ни Сынъ въ собственномъ смыслъ Сыномъ, но въ неточномъ смыслѣ будеть принимаемъ и относимъ къ тому и другому.

И другое еще изреченіе великаго Василія выставляеть онъ изъ опровержительнаго слова о Святомъ Духъ. А говоритъ \*\*) этотъ святый такъ. "Господь, дунувъ на апостоловъ, сказалъ: примите Духа Святаю. Кому простите гръхи, тому простятся (Гоан. 20, 22. 23).

<sup>\*,</sup> Григ. Бог. слово 25 (Твореній 11, 288).
\*\*) Василія В. "противъ Евномія, книга 5, о Духъ Святомъ" — Твор. VII, 185.

πνευστον εύσεβώς έρμηνεύσας Γραφήν, τάς εν αὐταῖς ἀπορίας έξωμόλισε χαὶ διέλυσε σοφίας περιουσίοις χαὶ τῆ ἐπινοία του Θείου Πνεύματος καί πάσαν αίρεσιν απήλεγξε καί διεσχέδασεν αραχνίων δίχην ύφασμάτων τῷ χάλει τῶν λόγων καὶ τη δεινότητι; 'Αλλ' είς αὐτὸν ἐνυβρίζων παραπλήσιόν μοι πάσχειν δοχείς ταίς ύλαχτούσαις τών χυνών, αί τῷ βληθέντι χατ' αὐτῶν λίθω περιπείρειν ἔσθ ὅτε τοὺς όδόντας πειρώνται, τῷ βάλλοντι μη δυνάμεναι. Τη γάρ άληθεία λυμήνασθαι μη οίοστε ών, τῷ τῆς εὐσεβείας χήρυχι ένυβρίζεις ἀνέδην, ἔργον ποιών μαινομένου καί παραπαίοντος.

Αλλά γάρ τῆς παντόλμου γλώττης ἀγώνισμα του πλέον ύβρίζειν η δογματίζειν είδότος φρά Σίμωνος τουτουί και ό μαχάριος ύπηρξε Συμεών ό Μεταφραστής. "Απειρος γάρ ών ό λατίνος παντάπασι της έχείνου σοφίας καὶ τῆς περὶ τὴν γραμματιχήν έμπειρίας αὐτοῦ χαί δυνάμεως, χαί άγγοων όπως της ατθίδος τω κάλλει γλώττης ό λόγος αὐτῷ περικαύθη, παντοίας βρύων γλυχύτητος, χαὶ ὅπως περὶ πλείστου γαίρει τῷ καινοπρεπεί των συντάξεων, χαὶ ώς ἐπίπαν τούτοις έγχαλλωπίζεται, έτολμησε διαβαλείν ἄνδρα, ἐπὶ

Если же никто не можетъ отпускать граховъ, такъкакъ сіе и не принадлежить никому кромъ единаго Бога, а Духъ Святый отпускаетъ (грѣхи) чрезъ апостоловъ, то слъдовательно Духъ Святый есть Богъ". И поелику, говорить Симонъ, такъ написамо святымъ, то и отъ Сына, слъдовательно, по нему имъетъ бытіе Утышитель, о Коемъ по послъдовательности отсюда и доказывается, что Онъ есть Богъ. По скудости разумѣнія этотъ пустомеля не перестаетъ обращать "дуновеніе" туда сюда и не стыдится досаждать и святымь, кстати и это приводящимъ во свидѣтельство, чтобы заградить уста явныхъ нечестивцевъ, и премірное естество Духа низводившихъ въ тварь. Потому что еслибы Духъ не былъ несозданъ по сущности и совъченъ Отцу и Сыну, то не могъ бы Сынъ, имѣя въ Себъ какъбы нъкое сокровище благодатныхъ Его подаяній и дарованій, сообщать его достойнымъ. Ибо, дълая это символомъ пребыванія въ Себѣ источника благодатныхъ даровъ, единосущнаго Себѣ Духа Божественнаго, вдунуль Его апоεύσεβεία και τη τών όρθών άχριβεία δογμάτων μιχρού πάση τη οίχουμένη γνώριμον. Καλώς γάρ έχεῖνος είδως τὴν τών Αθηναίων γλώτταν, ήτις αὐτῷ είς ἄχρον ἐξήσχητο, ἐν τοῖς **χτητιχοίς πολλάχις** ονόμασι μή τη σημαινομένη συντάσσειν τὸν λόγον πτώσει, εν τῷ προοιμίφ του είσ τον άγιον Διονύσιον τὸν Αρεοπαγίτην λόγου φησίν. "Πάλαι μέν έν τύποις ήν τὰ τῆς πίστεως, χαὶ εἰς ούρανούς ό έμος Χριστός άναφέρεται χαὶ πρὸς τὸν Πατριχὸν **ἐπάνεισι θρόνον, καὶ τὸ ἐκπο**ρευόμενον αὐτού Πνεῦμα ἐπὶ τὴν τῶν ἀπίστων χαταπέμπει τοῖς μαθηταῖς όδηγίαν". Ό Χρίστὸς γάρ ἐπάνεισι φησίν είς τον θρόνον τον Πατριχόν, ήτοι τον του Πατρός, και το έχπορευόμενον αὐτοῦ, τοῦ Haτρός δηλαδή, Πνεύμα καταπέμπει τοίς μαθηταίς. Καὶ τής συντάξεως ταύτης πλήρης ήτε ποιητική, καὶ ή πεζή καταλογάδην γραφή. Φησίν γοῦν Εύριπίδης έν τῆ Εκάβη η Επεὶ δε Τροία Έχτορος τ' απωλλυτο ψυχή, Πατρώα δ' έστία κατεσφάφη, Αὐτὸς δὲ βωμώ πρὸς θεοδμήτφ πιτνεί". Πρός τίνα τὴν ἀναφοράν ἔχει ή αὐτὸς ἀντωνυμία; Εί γάρ τὴ φανερά καὶ προχείρω ταύτην έθελήσαις συντάξαι πτώσει, άναφορικήν ύπάρχουσαν καὶ ἀρσενι-

столамъ, и давши имъ благодать вязать и рѣшить, показалъ, что Онъ есть сокровищница Духа и въ Себъ носить Его, какъ нѣкую отманную драгоцанность, и не сущность Его далъ чрезъ дуновеніе (пот. такъ ОТР умозаключать не свойственно ли только мужу, ръшающемуся о всемъ нечестиво мыслить?), а одно изъ Его дарованій, или, какъ сказаль бы \*) кто, содълаль учениковъ способнѣйшими къ принятию болъе совершенныхъ дъйствій и дарованій Духа. Ибо, думаю, Господь сказаль ученикамъ "примите" вмѣсто "будьте готовы принять". И что дъйствительно сей болѣе всего охранитель Церкви признавалъ Бога Отца единственною Причиною Сына и Духа, показываеть онъ въ этомъ же словъ, говоря \*\*): "Богъ изводить Духа устами (не почеловъчески, пот. что и уста Божій не тълесны): но Духъ изъ Него, а не отъинуда". Этотъ богонаученный проповъдникъ учить,

\*) Такъ именно говорить Златоустъ

въ 3 книгъ "О священствъ". \*\*) Твор. VII, 199. Властарь привелъ слова св. отца сокращенно, потому для ясности включено въ скобки опущенное.

χήν, ἀνάρμοστος χαὶ ἀσύνταχτος ό λόγος ἔσται σοι τού σοφού, χαὶ μάτην τοις τοιούτοις τὰ πρεσβεία τῆς περὶ τὰ τοιαυτα σοφίας διδόασι καί δεινότητος, ούχ όλίγα χᾶν τοῖς λογογράφοις τοιαύτα φιλοχρινήσας εύρήσεις. Ο δή σοφός Πλάτων εν τω Εὐθύφρων η περὶ όσίου ,, καὶ τὴν ἐμήν" φησιν "αμαθίαν χατιδών, ώς διαφθείροντος τούς ήλιχιώτας". \*Ετι δὲ χαὶ ό ρητοριχὸς Λιβάγιος ές τω είς τὸν θεοδόσιον τὸν βασιλέα λόγφ πεὶρηνικός τε όμου" φησί "τὸν τρόπον καὶ πολεμικός τη μέν χαίρων, εί μή τις θρασύνοιτο, πρός δὲ έχεῖνον εὔψυχος, εἶ τις ἐπαναγκάζοιτο". Τοιαύταις κοινοτεραις οι ρήτορες έστιν ότε γρώνται συντάξεσιν, είς ούς καί Συμεών ό πάνυ τελών καί τὰ δευτερεία φέρειν μὴ ἀνεγόμενος, τῷ ήττιχισμένῳ μετά τοῦ λαμπροῦ χαὶ ήδέος οὐδενος ελάττων επιδείχνυται. Έπεὶ που ποτ' έν ἄλλφ οίφδήτινι τῶν τοῦ μαχαρίου ἐχείνου λόγων εύρες αὐτὸν ώς σύ νομίζεις φρονούντα χαὶ γράφοντα; "Η δείξον, η πείθου τοίς σου περί τὰς τοιαύτας τῶν συντάξεων σοφωτέροις, καὶ ἀπόστηθι όψε γούν τῆς ματαίας ἐνστάσεως, ω πάντα σύ ραδίως καὶ διανοούμενος καὶ ἐκφέρων. Αὐται μενούν αί των άγίων φωчто Духъ Святый имветь бытіе не отъинуда, то есть не изъ другой ипостаси, а ты дерваешь говорить — и отъ Сына? И опять, въ томъже\*) словѣ: "Духъ Святый ничего не имъетъ въ Себъ пріобрътеннаго, но все имъетъ въчно, какъ Духъ Вожій и отъ Бога явившійся, Его имъющий виновникомъ и Своимъ источникомъ, изъ котораго источается. Сего Духа Святаго обильно изліяль на насъ Богь чрезъ Іисуса Христа (Тит. 3, 6), изліяль, а не сотвориль". И опять. "Что Духъ Вога, о томъ ясно проповъдалъ апостолъ, говоря: мы приняли Духа отг Бога (1 Кор. 2, 12), и \*\*) наименовавъ Его Духомъ, явившимся чрезъ Сына". И въ словъ \*\*\*) противъ Аномеевъ, котораго начало "Воюетъ Іудейство противъ Еллинства": "есть Отецъ, имъющій совершенное и ни въ чемъ не нуждающееся бытіе, корень и источникъ Сына и Святаго Духа". И опять къ концу: "(хотя о всемъ говорится,

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 229.

\*\*) Подлинныя слова: "а что Духъ
явился чрезъ Сына, сіе апостоль содѣлалъ язнымъ, нанменовавъ Его Духомъ Сына". См. Твор. VII, 197.

\*\*\*) Твор. VIII, 383.

ναὶ, ᾶς ωσπέρ τις ἱερόσυλος η μαλλον εἰπεῖν βωμολόχος ό γεννάδας οὐτοσὶ πρὸς τὴν οἰκείαν έρμηνεύσας κακόνοιαν η ἄγνοιαν εἰπεῖν μετριώτερον ἰσχυρίζεται, μὴ πάντη τοῖς ἀγίοις σύμφωνα, τὸ λατινικὸν δογματίζειν περὶ τῆς ἐκπορεύσεως τοῦ Ἁγίου Πνεύματος.

Έρωμεθα δὲ τὸν σοφὸν τουτονί πώς οἴεσθε τὸ Πνευμα τὸ "Αγιον χαὶ ἐχ τοὺ Υίοῦ ἐχπορεύεσθαι, φυσιχώς ἢ ύποστατικώς; Εί μεν φυσικώς, χαὶ αὐτὸ ἐξ ἑαυτοῦ ἐχπορευθήσεται, ή καὶ ἕτερον ἐκπορεύσει ἐπειδή μία φύσις ταῖς τρισίν ύποστάσεσιν. Εὶ δὲ ύποστατιχώς, πώς οίόν τε την μίαν ύπόστασιν έχ δύο ύποστάσεων όμοουσίων έχπορεύεσθαι καὶ μὴ σύγχυσιν ἢ σύνθεσιν επί της ασυνθέτου δείχνυσθαι τοῦ Πνεύματος φύσεως; Προσερώμεθα δὲ χαὶ πτούτο. Τῷ τής ὑπάρξεως τρόπῳ ή τῷ κατ ενέργειαν κάκ του Γίου λέγετε τὴν τοῦ Πνεύματος πρόοδον; Εὶ μὲν τῷ κατ' ἐνέργειαν, ούχ ἄρα τὴν φύσιν θεολογεῖτε του Πνεύματος, αλλά την των χαρισμάτων αὐτοῦ διανομήν. Εί δὲ τῷ τῆς φύσεως, οὐ μόνον χτίσμα τὸ Πνεῦμα, ὅτι έχ τών δύο τὸ εν παρήχται εὶς ὕπαρξιν, ἀλλ' ἐπείπερ ώς έξ αίτίου χαί του Υίου το Πνευμα τὸ Αγιον ἐχπορεύεται, δύο что оно отъ Бога, но) собственно Сынъ отъ Бога и Духъ отъ Бога; потому что и Сынъ изшелъ отъ Отца и Духъ отъ Отца исходитъ. Но Сынъ отъ Отца—чрезъ рожденіе, а Духъ отъ Бога—неизреченно". Объ этомъ яснъе и въ письмъ\*) къ брату Григорію, которое прочитавши и самъ узнаешь.

Латинянинъ выставляеть и сказанное въ Дъяніяхъ: Итакъ Онъ, бывъ вознесенъ десницею Божіею и принявт отг Отца обътованіе Святаго Духа, излиль то, что вы нынь видите и слышите (Дъян. 2, 23). Что же, цъль у апостола Луки научить объ осуществованіи ТУТЪ Святаго Духа и откуда Онъ имъетъ бытіе, или объ изобиліи духовных в дарованій, которыя по разуму благочестія обще и равно принадлежать тремъ Богоначальнымъ ипостасямъ, и прежде, сущимъ подъ Закономъ, открывались неясно и образно (прикровенно), а нынъ, въ домостроительномъ воплощеніи Слова, подаются намъ обильно, различно и многовидно?—какъ именно предсказалъ и пророчествующій

<sup>\*)</sup> См. между письмами Василія 38-е.

έσονται χαὶ τὰ αἴτια χαὶ δύο άρχαὶ, καὶ δυαρχία μᾶλλον ἢ μοναργία τὸ παρ' ὑμῖν πρεσβευόμενον καὶ πόσα τούτφ τὰ άτοπα έπεται. Εὶ δ΄ έτέρως διά την φεραλληλίαν χαὶ την αντιπεριχώρησιν καὶ ώς άπλώς έξαποστελλόμενον, χαθάπερ πρός του Πατρός ό Γίος, ούτω και πρός του Υίου τό Πνεύμα· εὶ κατὰ τὴν ταύτην την διάνοιαν έχπορεύεσθαι χαί έχ τοῦ Υίου τὸ Πνεῦμα φατέ, ἔρρωσθε μέν τον νούν, άμαρτάνετε δε χαθ' ετερον λόγον. Πρώτον μέν, την ύπο τών έπτα οίχουμενιχών συνόδων βεβαιωθείσαν της πίστεως έχθεσιν τη προσθήχη ταύτη άφρειούντες χαί λυμαινόμενοι. Έπειτα, καί ό προσκείμενος σύνδεσμος ίσην τἤ ἐχ τοῦ Πατρὸς δίδωσι νοείν την έχ του Υίου του Άγίου ἐχπόρευσιν Πνεύματος. Δεῖ δὲ μὴ μόνον φρονεῖν ὀρθώς, άλλάγε καὶ ἄλλοις αὶτίαν εὐλαβείσθαι σχανδάλου παρέχειν Πάσι γάρ χοινή τοις άγίοις ανωμολόγηται, ότι όλη ή θεότης μονάς έστι χατά τὸ εν χαί χοινόν τής οὐσίας, χαί τριάς ή αὐτὴ χατὰ τὰς ὑποστάσεις, χαὶ έχάστη τῶν ὑποστάσεων μονάς ἐστι χαὶ ἕν χατὰ τό οὶχεῖον ἰδίωμα, οἱ τῶν λοιπών ύποστάσεων διαχρίνεται. χαὶ ὅτι ἄδιον τοῦ μὲν Πατρὸς τὸ μὴ ἀναφέρεσθαι είς έτέραν Ι Іоиль, котораго и привель во свидътельство, проповъдая это, великій Петръ: *из*лію отъ Духа Моего на вся: кую плоть, и будутг пророчествовать и видпнія видпть (Іоил. 2, 38. Дѣян. 2, 17). Но съ тобою, эй ты! какъ съ праздношатающимся приключилось это отъ незнанія, что многое изъ находящагося въ божественномъ Цисании хотя и схолится одноименности, но различается по смыслу, и не меньше наименованіе Пот. что и оно оказывается изъ многоразлично понимае. мыхъ, и опуская прочее — Духомъ и Отецъ именуется. Ибо говорить (Спаситель): Вого есть духо, и покланяюшіеся Ему должны покланяться въ духъ и истинъ (Iоан. 4, 24). Найдешь v пророка, что и Сыпъ называется духомъ. Ибо говоритъ духъ предълицемъ нашимъ помазанный Господь \*). И вотъ, если мы это сказуемое Духа, прекрасно прилагаемое Отцу и Сыну, не примемъ за сказанное для означенія

<sup>\*)</sup> Плач. Іерем. 4, 20. Тавъ, въ отличіе отъ перевода Семидесяти, читается это мъсто и у Василія Веливаго въ "Опроверженіи Евномія" — вн. 3, о Духъ Святомъ. См. Твор. VII. 135.

άρχην, άλλ' αὐτὸν είναι άρχην ! καὶ πηγήν καὶ ῥίζαν Υίου καὶ Πνεύματος τούτο γάρ ό Πατήρ του Γίου δὲ τὸ γεννᾶσθαι, του δέ γε Πνεύματος τὸ έχπορεύεσθαι, Έχ γάρ της έχατέρου συμπλοχής, τοῦ τε χοινοῦ χαὶ τοῦ ἰδίου, ή χατάληφις ήμιν της άληθείας έγγίνεται. Εὶ οὐν τὸ Πνεῦμα ἐχ τοῦ Πατρός χαὶ έχ τοῦ Υίοῦ έχπορεύεται, είη ἄν τὸ εν εκ τών δύο, χαὶ οί δύο ὰρχαὶ τοῦ ένός. Πατήρ γάρ καὶ Υίὸς οὐχ είς τῆ ύποστάσει, εὶ χαὶ ε̈ν τῆ φύσει. "Αλλος γὰρ καὶ ἄλλος, εί χαὶ μὴ ἄλλο χαὶ ἄλλο. Επεί δὲ χαὶ τῶν πάντων οί λόγοι ένοειδώς πρόεισιν έν τώ Θεφ χατά μίαν χαὶ ὰσύγγυτον ένωσιν, ώς έν τῆ μονάδι πᾶς αριθμός ένοειδώς προυφέστηχε. χάχ τοῦ Θεοῦ εὶς τὰ δγτα οί τούτων λόγοι διανενέμηνται, είη ἄν χαὶ πᾶσα ή ἐν τοῖς ούσι θεωρουμένη μονάς έχ δυάδος, και ή δυάς άρχη της μονάδος, ὅπερ ἄτοπον χαὶ τή χοινη ἐναντίον ἐννοία. Πάντες γάρ τὴν μονάδα ἀρχὴν ἴσμεν δυάδος τε χαὶ παντός ὰριθμοῦ. Δύο μέν γάρ θεογόνους χινήσεις, εί δεί τούτο είπείν, τής μιᾶς ύποστάσεως ήχούσαμέν τε καὶ ἔγνωμεν. Μονάς γάρ φησιν ό θεολόγος απαρχής είς δύο χινηθείσα, τουτέστιν ό Θεός καὶ Πατήρ εἰς γέννη- |

безтълесности, невидимости, животворности и непостижимости, то сведемъ сіи одного названія духомъ ипостаси въ одну ипостась и тотчасъ впадемъ въ пагубную ересь Савеллія, или станемъ доискиваться, откуда имъли исхожденіе Они, какъ духи въ собственномъ смыслъ.

Потомъ выдвигаетъ занное: от Моего возьметь и возвъстите ваме (Іоан. 16. 15) и много доказываеть, Моего" "ОТЪ будучи притяжательнымъ, ничѣмъ отличается отъ **"кнэм сто, инытакоп отам** и составляющаго первообразное мъстоименіе. Слъдовательно, говорить, когда отъ Него пріемлеть, какъ не отъ Него и исходитъ?— Принимають отъ Христа и апостолы власть наступать на змъй и скорпіоновъ (Лук. 10, 19); слѣдовательно, отъ Него и исходятъ? И мы всѣ приняли отъ полноты Его (Іоан. 1, 16); потому и исхожденіе имъемъ отъ Него? Стыдно полагаться на хрупкія сомнительныя предложенія, и съ наглостію пытаться устанавливать то, что не выстаиваеть и при мальйшемъ дуновеніи. Итакъ, если

σιν τοῦ Υίου χαὶ πρόεσιν τοῦ Πνεύματος, μέχρι Τριάδος ἔστη. Είς δύο δὲ αἴτια όπωσοῦν διαφέροντα τὴν αὐτὴν καὶ μίαν ύπόστασιν άναφερομένην ούδαμόθεν εμάθομεν. ή τάχα αν άσφαλέστερον είη χαὶ ούτως έχλαβεῖν τὸ τοῦ άγίου ῥητόν. Διὰ τούτο μονάς, ό ἐν τῆ παλαια είς θεός δηλαδή απ άρχης της θεογνωσίας δοξαζόμένος, εὶς δυάδα προσώπωχ, Πατρός φημι καί Υίου, κινηθείσα, ήτοι γνωσθείσα τη ένσάρχω τοῦ Θεοῦ Λόγου παρουσία, μέχρι Τριάδος ἔστη μετά την Σωτήρος ανάληψιν έπιφοιτήσαντος του Αγίου Ηνεύματος, διά τὸ μη δύνασθαι ήμας το τέλειον της θεογνωσίας απ' αρχής εύθέως είσδέξασθαι. Ήδέως δ' αν προσθείην χαὶ όπερ ὁ εὐσεβής βασιλεύς 'Αλέξιος τὸν τῶν Μεδιολάνων ἐπίσχοπον ἤρετο ώς ό Γίδς χαὶ Θεός τὸ Πνεῦμα τὸ "Αγιον παρά τοῦ Πατρὸς είπων έχπορεύεσθαι, χαὶ ούγ άπαξ, άλλά χαὶ δὶς χατά τὴν αὐτὴν ἀχολουθίαν τοῦ λόγου, πώς οὐχ εἰρηχεν ἄπαξ γοῦν, ο τι καὶ παρ έμου; Καὶ του έπισχόπου ότι ό Σωτήρ ώς άνθρωπος έταπεινολόγει άποχριναμένου, ταχέως ό χρατών άνθυπέφερεν, ἄριστα τοῦτον ώς ψευδόμενον απελέγξας. Καί πας πέμφω ύμιν είπε το Πνευ-

допускаешь "отъ Моего возьметь", то разумъй — отъ Моего знанія, отъ того, что Я самъ знаю \*), отъ Моего богатства и сокровища, каковы суть тайны благодатныхъ даровъ. Ибо хотя и сіи относятся къ Отцу, какъ первой Причинъ всъхъ благъ, но, говоритъ, все, что импетъ Отецъ, есть Мое (Іоан. 16, 15), какъ общее тріипостасному Божеству, кромъ свойствъ личныхъ, которыя характеризуютъ каждую изъ Богоначальныхъ ипостасей. Если же требуешь "отъ Меня", то кротко выслушай истолкованіе и заключающихся туть предметовъ, и уразумѣешь силу говоримаго и не погрѣтишь противъ истины.

Иный безъсомнѣнія тоть, кто даеть, и иный, кто пріемлеть, и иное нѣчто оть нихъ
то, что принимается, то
есть—возвѣщеніе. Оть чего
тебѣ пришло на мысль заключать отсюда объ исхожденіи, я по крайней мѣрѣ
не вижу, да, думаю, и никто
изъ благочестиво разсуждающихъ. А если совсѣмъ и допустимъ, по твоему, что даю-

<sup>\*)</sup> Такъ буквально Златоусть въ 78 бесъдъ на Ев. Іоанна.

μα; Τούτο γάρ ούχ ώς ἄνθρωείρηχεν, αλλ' ώς Θεός. Ανθρωπος γάρ ου πέμπει Θεόν, είγε Θεός το Πνεύμα. Διά δή τούτο δίς τὸ παρά τού Πατρὸς είρηχεν, ϊν ἐπιστομίση τούς μέλλοντας λέγειν, ὅτι καὶ παρά τοῦ Υίοῦ ἐχπορεύεται. Οὕτω πρός των όρθως τὰ τῆς εὐσεβείας δόγματα πρεσβευόντων έφ' έχάστης ώς είπεῖν έπιστομίζονται γενεάς, καί είς την τῆς ἀληθείας ἐλθεῖν ἐπίγνωσιν έχ φιλονίχου χαὶ χαχογνώμονος οὐχ αίροῦνται γνώμης. Εὶ δὲ μὴ τελέως ἐφρόνεις ανήχεστα ό της λατινής σύ δόξης μεταποιούμενος, μηδέ χαθάπαξ είς τοσόνδε χαχίας ὰπολισθήσας, ή γοῦν τοῖς χεῖρα βοηθόν ἐπορέγουσι προτείναι την δεξιάν χαι την χατά της σεαυτού χεφαλής διαμάγην χαταλύσαι χαὶ ἀλόγιστον ἔνστασιν, καὶ τής πολλής ἐρεσχελίας παύσασθαι καὶ λογομαχίας. "Ηρχεσεν άν σοι μόνος ό πάντα σοφὸς Ἰωάννης, τὸ τής Δαμασχοῦ φημὶ περιφανὲς βλάστημα, δν καί σύ διαφερόντως πλείστης όσης τιμῆς άξιοῖς, τὴν περί τὰ χαίρια τών σών λογισμών έξιάσασθαι νόσον, ώσπερ τών καλλίστων πάντων ύπάρχων ήγεμών χαὶ διδάσχαλος, ούτω χαὶ των όρθών τής εύσεβείας δογμάτων διαιτητής γνωριζόμενος άχριщій принимаемое отъ Него изводитъ, то можетъ быть и скажетъ кто либо, что Онъ изводитъ, но — не и пріемлющаго будеть изводитъ. Ибо какъ (будетъ изводить) имѣющаго другую ипостась и для своего личнаго бытія не имъющаго ни въ чомъ никакой нужды? А если Духъ тогда имълъ получить Свое бытіе отъ Сына, то, значить, по твоему демонскому выводу изъ несказаннаго, Онъ и не существоваль до того. Посему справедливо возненавидълъ бы мудръйшихъ у нихъ или пожалѣлъ о болъе несмысленныхъ! И если не кому другому, хоть Епиктету\*) философу, считающемуся у васъ Латинянъ первенствующимъ между учителями, надлежало тебъ повърить. Потому что, будучи спрошенъ, какъ ра-

<sup>\*)</sup> Епиктеть внесень сюда конечно переписчиком XVII выка, такъ вакъ и весь сборникъ по отзыву Маттев, а diversis et negligentioribus scriptus est. Можеть быть туть въ подлинникъ быль поставленъ Аквинать; потому что и у Іосифа Вріеннія замъчено о Өомъ Аквинать, что онъ признаваль исхожденіе Св. Духа отъ Отца пепосредственное (12 е слово о Св. Тройцъ. Тоотро прочахот тоо Врогрумот та Егреферта, тор. А, σελ. 230. Изд. 1768, єν Λειψία).

βέστατος. "Α γάρ ἕχαστος τῶν πρό αὐτοῦ διενείμαιτο, ταῦτα μόνος συλλήβδην είπε καί έξηγήσατο, άριστα πρός τούς άντιθέτους στρεφόμενός τε χαί απαντών. Ούτος τοίνυν χαί Προβολέα φησί τοῦ ἐχφαντοριχού Πνεύματος τὸν Πατέρα διά του Υίου, άλλά χαι μόνον αίτιον ἐν τῆ Τριάδι τὸν Θεὸν χαὶ Πατέρα εν τῷ αὐτῷ τούτῷ χεφαλαίω διδάσχει. Καίτοι, εί διά του Γίου ή έχ του Γίου ἔχειν τό Πνεῦμα τὴν αἰτίαν έγίνωσχεν, ούχ ἄν διὰ τής μόνος φωνής αφηρείτο ταύτην τάς λοιπάς ύποστάσεις. συμβαίνειν γὰρ ὰλλήλοις ταῦτα οὐ δύναται Ἐω τάλλα του θείου τούτου πατρός. Εὶ γάρ μόνω τῷ περὶ τῆς Αγίας Τριάδος αὐτοῦ χεφαλαίφ προσεσχηχέναι τὸν νουν εθελήσειας, γνώση σαφώς την περί ταῦτα εὐθύτητα. Εύρήσεις γούν αὐτὸν νύν μέν, τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον καὶ αὐτὸ ἐχ τοῦ Πατρὸς, οὐ γεννητώς, αλλ' έχπορευτώς λέγοντα νον δέ, έχ τοῦ Πατρός έχπορευόμενον χαὶ δὶ Υίοῦ μεταδιδόμενον χαὶ μεταλαμβανόμενον ύπο πάσης τῆς χτίσεως. άλλοτε Θεόν ἕνα τὴν Τριάδα εὶς εν αἴτιον Υίοῦ χαὶ Πνεύματος αναφερομένων, ού συντεθεμένων, ούδὲ συναλοιφομένων κατά την Σαβελλίου συναίρεσιν. Πρός δὲ τῷ τέλει

зумѣть выраженіе "не отъ Себя будетъ говорить Духъ" (Іоан. 16, 13), отвѣчалъ: "потому что Онъ не отъ Себя имѣетъ бытіе. Одинъ только Отецъ не есть отъ кого, а Сынъ отъ Отца чрезъ рожденіе, и Духъ Святый отъ Отца чрезъ исхожденіе. Посему не отъ Себя говорить будетъ, но будетъ говорить что услышать (Іоан. 16, 13). Ибо услышаніе для Него означаетъ бытіе не отъ Себя, а отъ Отца".

Далье этоть ратоборець сильно нападаеть на блаженнаго Өеодорита, осыпая его безчисленными укоризнами и все самое худшее возлагая на его голову, какъ вступившаго въ борьбу съ великимъ Кирилломъ и съ упрямствомъ пытавшагося опровергнуть двѣнадцать его главъ противъ Несторія и велить не считать заслуживающимъ уваженія говорящаго: "Духъ не отъ Сына или чрезъ Сына имъетъ бытіе, а отъ одного только Отца". Но, о добрѣйшій! сказаль бы емуя, даже раздоръ сихъ святыхъ между собою далеко лучше и полезнѣе мира между нами, такъ какъ возбужденъ былъ не противъ благочестія, а за

τοῦ χεφαλαίου τὸ πᾶν συνελόντα χαὶ οὕτως ἀποφηνάμενον. Χρή γινώσκειν, ὅτι τὸν Πατέρα οὐ λέγομεν ἔχ τινος, λέγομεν δὲ αὐτὸν του Υίοῦ Πατέρα· τὸν Υίὸν οὐ λέγομεν αίτιον, ούδε Πατέρα, λέγομεν δὲ αὐτὸν χαὶ ἐχ του Πατρός χαί Υίὸν του Πατρός. Τὸ δὲ Πνεύμα τὸ "Αγιον και ἐκ τοῦ Πατρός λέγομεν καὶ Πνεύμα Πατρός όνομάζομεν, ἐχ Υίοῦ δε το Πνεύμα ου λέγομεν, Ηνεύμα δὲ Υίου. Εἱ τις γάρ Πνευμα Χριστού ούχ έχει, φησίν ό θείος ἀπόστολος, ούτος ούχ έστιν αύτοῦ. Καὶ δὶ Υίοῦ πεφανερώσθαι χαί μεταδίδοσθαι ήμιν όμολογούμεν. Ένεφύσησε γάρ καὶ είπε τοῖς μαθηταῖς αὐτοῦ· λάβετε Πνεῦμα "Αγιον. "Ωσπερ έχ τοῦ ήλίου μέν ή τε άχτὶς χαὶ ή ἔλλαμψις, αὐτὸς γάρ εστίν ή πηγή της ακτίνος καί της έλλαμψεως διά δέ τής ἀχτίνος ή ἔλλαμψις ήμίν μεταδίδοται, καὶ αύτη ἐστίν ή φωτίζουσα ήμᾶς χαὶ μετεχομένη ύφ' ήμων Τόν δὲ Υίὸν ούτε τοῦ Πνεύματος λέγομεν, ούτε μήν έχ του Πνεύματος.

'Αλλά γάρ εἶ τις βούλεται συνιδεῖν, οῖου πνεύματος ἐμφορηθεῖς ὁ ἀχρατῶς τὰ ἐπιόντα φθεγγὸμενος λατῖνος ούτοσὶ τοιαύτην έρμηνείαν ἠρεύξατο, μᾶλλον γὲ μὲν ἐρεσχελίαν τῶν πατριχῶν χαὶ θείων ῥητῶν

благочестіе, и явственнѣе намъ углаждаеть путь къ нему.

Но говорить, какъ происходилъ этотъ споръ ихъ между собою, думаю теперь не время. Действительно, святый Кириллъ, излагая девятую свою ананематизму противъ Несторія, сказалъ: "и содълавшись человѣкомъ, единородное Слово Божіе пребыло Богомъ, по всему оставаясь тъмъже, что Отецъ, кромѣ того, что Онъ не Отецъ, и имъя собственнымъ, отъ Него и въ Немъ существенно пребывающаго, Святаго Духа". Осодорить блаженный, обративши вниманіе на это изреченіе, сказалъ: "если ты называешь (Духа собственнымъ Сыну) въ томъ смыслѣ, что Онъ соестественъ Сыну, дитъ же отъ Отца, то мы согласимся и признаемъ это изречение благочестивымъ; а если-въ томъ, будьто Духъ отъ Сына или чрезъ Сына имъетъ бытіе, то должны отвергнуть его, какъ богохульное и нечестивое". Итакъ, если великій Кириллъ послѣ изслѣдованія уличилъ во лжи эти слова и не принялъ ихъ, то пожалуй имъещь основаніе бранить Өеодорита;

χατεσχέδασεν, έξ ων ἐπιφέρει μαθείν εὐπετές. Φησί γοῦν τὸ άχόλαστον αὐτοῦ χαὶ πάντολπον στόμα· εὶ χαὶ αὐτολεξεὶ ούχ εύρίσκεται έν τοῖς Εὐαγγελίοις χαὶ ἐχ τοῦ Υίοῦ τὸ Πνεύμα έχπορεύεσθαι, άλλ' οὐδὲ Θεὸν είναι αὐτολεξεὶ εύρίσχομέν.  $^{2}$ Ω δεινής ανοίας, ή μανίας είπεῖν οἰχειότερον, ρωννυμένης έξ απονοίας! "Ω διανοίας εσγάτως πεπωρωμένης! Αρ' ούχ έχ τοῦ πονηροῦ θησαυρού τής χαρδίας ταύτα προήνεγκε, τὸν τοῦ ψεύδους πατέρα λαλούντα ἔχων ἐν έαυτώ, ου καὶ τω κρίματι παρά το τετυφωσθαι συγχατενεγθήσεται χατά τὸν ἀπόστολον; Τίς ανοσία χεφαλή των είς την άχτιστον όρθως πιστευόντων Τριάδα ού Θεόν καὶ ὄντα καὶ ονομαζόμενον άχούει αὐτολεξεὶ παρά τη παλαιά καὶ νέα Γραφή τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον, ότι μή σοὶ xaì τοῖς σοὶ πaραπλησίως περί τὰ χαίρια τῶν δογμάτων νοσούσιν ανήχεστα χαὶ τὸν σχότον τῆς δυσσεβείας του φωτός της άληθείας άλλαξαμένοις αὐτολεξεὶ τὸ Πνευμα ού φαίνεται Θεός τε καί Κύριος παρά τη θεία Γραφή ονομαζόμενόν τε καὶ δοξαζό-'Ως ἐπὶ τοῦ μεγάλου καί θαυμαστού Βασιλείου προστάται της άσεβείας περί τά δήλα τυφλώττοντες έζήτουν если тотчасъ и самъ святый Кириллъ согласился, что не говоритъ, будьто Духъ Святый имъетъ бытіе отъ Сына или чрезъ Сына, а-что исходить только отъ Отца, но не чуждъ и Сыну", посему и говоримъ, что отъ Него подается, то есть - подаются раздъленія Его дарованій: то что напрасно разражаешься противъ несокрушимаго поборника Церкви и противъ книги Евангельскаго вѣдѣнія? Развъ незнаешь, какъ, благочестиво истолковавши все ветхое и новое боговдохиовенное Писаніе, обрѣтающіяся въ нихъ недоумѣнныя мѣста разъяснилъ и раскрылъ обиліемъ своей мудрости и вразумленіемъ Божественнаго Духа, а всякую ересь обличилъ и ниспровергнулъ какъ паутинную ткань силою и искуствомъ своего слова? Но браня его ты, мнъ представляется, поступаешь подобно амиционы. псамъ, которые пытаются иногда вонзить свои зубы въброшенный на нихъ камень, не имъя возможности сдѣлать это относительно бросающаго. тому что не будучи въ состояніи повредить истинь, ты чрезмѣрно порицаешь проповъдника благочестия, по-

λαβέσθαι γυμνής τής περί τού Πνεύματος φωνής, ώς είη θεός, καὶ ὅπερ ήν ἀληθώς, ἀσεβὲς έχείνοις ύπελαμβάνετο, ΐνα τὸν άθλητην της πόλεως μετά της θεολόγου γλώττης ύπερορίσω-Πώς γάρ οι την αίγλην τής τού Πνεύματος χάριτος μή δεξάμενοι δύναιντ' ἄν ἐν αἰσθήσει γενέσθαι ποτέ τοῦ μεγαλείου της αύτοῦ θεότητος καὶ τής ύπερκειμένης προσρήσεως; Εί γάρ Κύριον Ίησοῦν ούδεις είπειν χατά τον άπόστολον δύναται, εὶ μὴ ἐν Πνεύματι Άγίω, σχολή γ' ἄν τις χωρίς τής τούτου έμπνεύσεως τὴν αὐτῷ προσήχουσαν πρόσρησιν λέγειν η ακούειν οίός τε γένοιτο, χαίτοι συχνώς αύτῷ πρὸς τῆς θείας ἐπιφημιζομένην Γραφής. Καὶ τί λέγω τὴν ἀξίαν προσηγορίαν τοῦ Πνεύματος; Τόν Υίον Θεόντε καὶ Κύριον ή θεῖα πᾶσα κηρύττει Γραφή και ώσπερ ή παλαιά μέγας βοά ο Κύριος ήμων καὶ μεγάλη ή ἰσχύς αὐτοῦ, οὕτως ή νέα τοῦ θείου χηρύττει Παύλου· προσδεχόμενοι τὴν μαχαρίαν ἐλπίδα χαὶ έπιφάνειαν τής δόξης τοῦ μεγάλου Θεού καὶ Σωτήρος ήμῶν Ιησού Χριστού. Ούτως ούν μεγαν Θεόν διαβρήδην της θείας τον Χριστόν κηρυττούσης Γραφής, οί τη πλάνη της άσεβείας χάτοχοι χαὶ τὸ τής ἀπιступая какъ бъснующійся и изступленный.

Дѣйствительно, игралищемъ наглого языка сего брата Симона, умъющаго больше браниться, чёмъ учить, сталь и блаженный Симеонъ Метафрасть. Пот. что этоть латинянинъ, совсъмъ незнакомый съ его мудростію и искуствомъ и силою его въ грамматикъ, и незная, какъ рѣчь у него блестить красотами Аттическаго языка, источая всякую сладость, и какъ часто она находитъ удовольствіе въ новизнъ словосочетаній, и какъ вообще этимъ изукрашивается, дерзнулъ оклеветать мужа, по благочестию и точному храненію правыхъ догнатовъ извъстнаго едва не всей вселенной. Пот. что хорошо зная, что языкъ Аеинскій, изученный имъ до тонкости, часто въ притяжательныхъ именахъ полагаеть слово не въ примомъ означаемомъ падежѣ, въ предисловіи слова на святаго Діонисія Ареопагита говоритъ: "Древле въ образахъ представлялись предметы Въры, и мой Христосъ возносится на небеса и восходить къ Отчему престолу, и исходнаго Его Духа ниспосылаеть ученикамъ

στίας παχύ χάλυμμα ταῖς τῆς χαρδίας αἰσθησεσι περιχείμενοι, χαὶ μὴ τἢ πίστει πρὸς Κύριον ἐπιστρέψαντες, ἵνα περιαιρεθἢ τὰ τῆς ἀπιστίας τουτὶ χάλυμμα χατὰ τὸν ἀπόστολον, 
ὅσπέρ τινες τὰ ὧτα τόν τε 
νοῦν τά τ' ὅμματα πεπηρωμένοι, χαὶ τοῦ φρονεῖν ἔξω παντελώς γεγονότες, Θεὸν ἀληθῆ 
τὸν Υίὸν, φεῦ τῆς παραπληξίας! οὐχ ἡνείχοντο λέγειν.

Ίν' ούν μὴ τοῖς τοῦ ἀπατεώνος τουδε λόγοις ένίοις συμβαίη τών ὰφελεστέρων παρασυρήναι χαὶ νομίσωσι μὴ τὴν θείαν ήμιν άνωθεν παραδεδωχέναι Γραφήν Θεόν το Πνεύμα πιστεύειν χαὶ είναι χαὶ όνομάζεσθαι, παρά δέ γε τοῖς **ΰστερον ώς ἐν εἶδει χάριτος** αὐτῷ δοθῆναι καὶ φιλοτιμίας ένεχα ταύτην αὐτῷ προσωνυμίαν έπιτεθήναι, εί καί παρεκβατιχώτερος ίσως ό λόγος δόξειε, μεριχάς τινας ὲχ τῆς Γραφής συλλεξάμενος ρήσεις, δείξομεν, ὅπως καὶ ὅπου φανερώς ή θεόπνευστος πάσα Γραφή Θεόν τε καὶ Κύριον καὶ άνυμνεί τὸ Πνεύμα καί όνομάζει. Ότι δὲ ή Θεός προσηγορία καὶ ή Κύριος ταυτὸν παρά τη θεία Γραφή δύναται χαὶ τῆς μεγαλοπρεπούς χαὶ άμφω ίδια δόξης, οίμαι μηδένα τών πιστών άγνοείν, άχούοντας τὸ ἄχουε Ἰσραὴλ, Κύριος Своимъ для путеводства невърныхъ". Христосъ, говорить онъ, восходить къ престолу Отчему, или Отца, и исходящаго отъ Него, то есть Отца, Духа ниспосылаетъ ученикамъ. И такого словочиненія полны поэтическія и свободныя прэза**и**ческія произведенія. Посему Еврипидъ говоритъ въ "Гекубъ": "Погибла душа Гектора въ Троѣ, и отцовское жертвоприношеніе ниспровержено, а самъ онъ падаетъ у богозданнаго жертвенника". Къ кому относится мѣстоименіе "самъ"? Потому что если вздумаешь сочетать его, относительное и мужскаго рода, съ явнымъ подручнымъ падежемъ, выйдеть у тебя рѣчь сего разумнаго мужа нестройною и безпорядочною (несогласованною), и (значитъ) напрасно въ такомъ случаѣ этимъ оборотамъ рѣчи дають преимущества художественности и силы, хотя по изслъдованіи немало подобнаго найдешь у писателей. Такъ мудрый Платонъ въ разговоръ "Евеифронъ, или честномъ" говорить: "и примѣтивши мою невоспитанность, какъ развращающаго сверстниковъ". Да и риторъ

ό θεός σου \*) Κύριος είς έστι. χαὶ τοῦ θείου Δαβίδ πρός τὸν θεόν καὶ Πατέρα λέγοντος: γνώτωσαν, ότι όνομά σοι Κύριος. Τὰ μέν οὖν τῶν θεοπρεπών τοῦ Πνεύματος ἐνεργειών χαὶ δυνάμεων οὐχ ὀλίγοις τῶν ชะโων πατέρων ἐσπούδασται χαὶ μετά πολλοῦ τοῦ χρείττονος αποδέδειχται της μέντοι τούτου χυριωνυμίας τε χαί μόνης θεωνυμίας ρητέον αν είη καὶ ήμῖν ολίγα έχ πολλών έρανισαμένων ταν μαρτυρίων. Το της ύπερθέου Τριάδος μυστήριον περιφανέστατα χαὶ τελεώτατα θεολογήσαι βουληθείσα ή θεία Γραφή, ώς οί τοῦ εύγενούς της εύσεβείας μεταποιούμενοι δόγματος πεπιστεύχαμεν, είσάγει τὸν Θεὸν ἐν τῆ βίβλω τής ἐξόδου ταύτη χρηματίζοντα τῷ Μωσεῖ ἐγώ είμι ό ών, την μίαν φύσιν τῆς τρισυποστάτου πρώτον δηλούσα Θεότητος. Είτ' εύθὺς ἐπιφέρει τὰ τρία θεαρχικά ταύτης πρόσωπα· ό Θεός 'Αβραάμ, και ό Θεός Ίσαάχ, χαὶ ό Θεός Ίαχώβ. Εὶ γάρ μὴ τὴν Τριάδα παραγυμνώσαι έβούλετο, άλλ άπλῶς τῶν πατριαρχῷν μόνων Ливаній (похвальномъ) ВЪ словъ Оеодосію императору говорить: "быль вмъсть и миролюбивъ нравомъ и воинственъ, --- находя удовольствіе въ мирѣ, если кто не нахальствоваль, а кътому (бою) готовый, если кто вынуждалъ". Таковыми болъе обшими словосочетаніями пользуются иногда риторы, которымъ принадлежа и не второстепенное мъсто занимая и Симеонъ славный, въ аттическомъ краснорфчіи и пріятности слова оказывается не низшимъ никого. Ибо гдт въ какомъ либо другомъ изъ словъ блаженнаго того ты нашель его разсуждаю-ЩИМЪ и пишущимъ такъ, какъ ты думаень? Или докажи, или довърься опытнатимъ тебя относительно словосочиненій такого рода, и хотя поздно отстань отъ своего суетнаго противоборства о ты, обо всемъ легко и разсуждающій и говорящій! Таковы поистинъ выраженія святыхъ, которыя сей воитель, какъ бы нфкій святотатецъ или, лучше скавать, прихлебатель, истолковавши по своему злоумышленію или, выражаясь умѣреннъе, невъжеству, усиливается подтвердить латин-

<sup>\*)</sup> СОО вивсто ήμων находится въ некоторыхъ спискахъ Евангелія отъ Марка, где приводятся этп слова. Амфилохія Четверо Евангеліе Галичское 1144 года, томъ 1 (Москва, 1882), стр. 971.

μνησθηναι, ήρχει απαξ είπειν τὸ, ὁ Θεὸς Αβραάμ καὶ Ίσαάκ καὶ Ίακώβ. Καὶ προσέθηκεν αν καὶ τὸν Ἰωσήφ φίλος γάρ κοί ούτος δί άρετής περιουσίαν ήν τῷ Θεῷ. ὡς καὶ ἐν τοις ψαλμοίς είρηται ό ποιμαίνων τὸν Ίσραἡλ πρόσχες, ό όδηγῶν ώσεὶ πρόβατον τὸν Ίωσήφ. Εὶ οὐν τῆς Τριάδος είς ο Παράχλητος, Θεός είρηται παρά τῆ θεία Γραφή. Καὶ πάλιν έν τη βίβλφι του Θεού δὶ ὀργῆς ποιησαμένου τὸν τῶν 'Ιουδαίων λεών, δσα καί θεώ τῷ γλυπτῷ μόσγφ προσεσχηκότα, καὶ είρηκότος πρὸς όργην τῷ Μωσεί μηχέτι ἀνέξεσθαι συνείναι τούτοις διά τὸ σχληροτράχηλον αὐτῶν χαὶ ὰντίτυπον, άλλ' άγγελον αὐτοῖς άγωγὸν ἐπιστήσειν, ήντιβόλησεν ό νομοθέτης μή δούναι αύτοις όμόδουλον ήγεμόνα, άλλ' αὐτὸν αὐτῶν ἡγήσασθαι τὸν Δεσπότην. "Ηδεί γάρ ό θεόπτης μόνην την θείαν φύσιν καί ἄπειρον ἀγαθότητα πράως οίσειν και μακροθύμως την συλήν περί τὰ χείρω τοῦ λαοῦ έχτραπείν, την δέ γε μεθέξει χαὶ χάριτι χτησαμένην φύσιν τὸ χρήμα της ἀγαθότητος μή αν ένεγκείν είς τέλοςδαπανηθέντος ταύτη ποτέ του τοιούδε καλού τη ακατασχέτω πρός τὴν χαχίαν ῥοπη τοῦ λαού και ούτω τούτοις άρδην

ское митніе объ исхожденіи Святаго Духа.

Спросимъ же сего мудреца: какъ. думаете, исходитъ Духъ Святый и отъ Сына, по естеству или по ипостаси? Если по естеству, то и Самъ будеть исходить отъ Него, или даже изводить другое; потому что естество-одно трехъ ипостасей. Если ипостасно, то какъ возможно одной ипостаси исходить отъ единосущныхъ стасей и не быть посему смъщенію или сложенію въ несложномъ естествъ Духа? И это еще спросимъ. Какъ вы разумъете происхождение Духа и отъ Сына, образомъ исхожденія, или образомъ проявленія дъйствія? Если образомъ дъйствованія, то вы богословствуя говорите не о естествъ Духа, а о раздаяніи Его благодатныхъ дарованій. Если же образомъ (бытія) естества, то Духъ не только-твореніе, потому что изъ двухъ одно приводится въ бытіе, но поелику и отъ Сына исходитъ Духъ Святый какъ отъ Виновника, будутъ двѣ и Причины, два будутъ и Начала, и вами чтимое будеть скорве двуначаліемъ, чѣмъ единоначаліемъ, и всъмъ, что нелъпаго

έξαναλώσαι. Δίδωσι τοίνυν τῷ | προφήτη καὶ ταύτην τὴν χάριν ό φιλάνθρωπος Κύριος. Ταῦτ' άρα καί τοῦ Θεοῦ ἐπηγγειλαμένου τῶ Μωσεῖ, ὡς ἐγώ χαί άλλος προηγήσομαι τοῦ λαού, και του Μωσέως συνεγῶς λέγοντος, Κύριος ὁ Θεὸς προπορευόμενος πρό προσώπου ύμων, φησίν ό θεσπέσιος Ήσαίας ποῦ ἐστιν ὁ ὰναβιβάσας έχ τής γής τὸν ποίμένα τον προβάτων, ό θείς έν αὐτοῖς τὸ Πνεῦμα τὸ "Αγιον; Καὶ μετ' ὀλίγα· κατέβη Πνευμα παρά Κυρίου καὶ ώδήγησεν αύτούς. Τίς έχ τούτων οὐ συνορά τὴν ὰλήθειαν; Τοῦ γὰρ Θεοῦ ἐπαγγειλαμένου χαθηγεῖσθαι, τὸ Πνεύμα, φησίν Ήσαίας, ην τὸ όδηγούν ἐχείνους καὶ Κύριος καὶ Θεὸς πρὸς τοῦ Μωσέως ονομαζόμενον. Όρα καὶ ἐν τοῖς Αριθμοῖς τὴν Αγίαν Τριάδα διαρρήδην χηρυττομένην καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ "Αγιον Κύριον ονομαζόμενον. Λέγει ό θεός τῷ Μωσεί· λάλησον τῷ 'Ααρών χαὶ τοῖς ὑιοῖς αὐτου· ούτως εύλογήσατε· εύλογήσαι σε Κύριος καὶ φυλάξαι σε επιφάναι Κύριος το πρόσωπον αὐτού ἐπὶ σὲ καὶ ἐλεήσαι σε επάραι Κύριος το πρόσωπον αὐτοῦ ἐπὶ σὲ καὶ δώη σοι ειρήνην. Έν τῶ Δευτερονομίω φησί Μωϋσής άχουε Ίσραήλ, Κύριος ό Θεός σου

за симъ слъдуетъ. А если иначе, по соестественности и нераздъльности и отъ одного ниспосылается и отъ Сына Лухъ такъже, какъ отъ Отца Сынъ; если въ такомъ смыслъ, говорите, исходитъ Духъ и отъ Сына, то вы распрощались съ умомъ, погрѣшаете же по двумъ причинамъ. Первое — потому, что такою прибавкою отметаете и извращаете изложение Въры, утвержденное семью вселенскими соборами. Затъмъ, и прилагаемый союзъ даеть разумьть исхождение Святаго Духа отъ Сына равное исхождению Его отъ Отца. А надлежить не только право мыслить, но и остерегаться давать другимъ поводъ къ соблазну. Ибо встыи святыми признается, что Божество есть всепълое Елинство по единичности и общности существа, и Оно же-Троица по ипостасямъ, каждая изъ ипостасей есть отдъльное существо и единое по принадлежащему ей свойству, которымъ она различается отъ другихъ ипостасей; и что личное свойство Отца—не имъть иного Себѣ начала, а самому быть началомъ, источникомъ и корнемъ Сына и Духа; потому

Κύριος είς έστι, την έν Τριάδι μίαν θεότητα περιφανώς μηνύων και φύσιν, και Κύριον τὸ Πνεύμα χαλών. Ἡ δὲ τών Κριτών βίβλος Πνεύμα Κυρίου έπηλθε φησί τῷ Σαμψών καί όνου σιαγόνι χιλίους άνδρας άνείλεν. Ο δε Μωσής εν τφ Δευτερονομίφ προέφη: πώς διώξεται είς χιλίους, εί μη ό θεός παρέδωχεν αὐτούς; Οὐχοῦν Θεόν τὸ Πνεῦμα τὸ Αγιον προέφη Μωσής τὸ δὶ ένὸς τοῦ Σαμφών τούς χιλίους τρεφάμενον. Αλλά χαί ότε χατά χιλίους αὐτῷ ἔπιπτον οί πολέμιοι, χαὶ λέοντα ἀνήρει, χαὶ τά τών σιδηρών άλύσεων δεσμὰ ώς ίστὸν ὰράχνης συντρίβων διέλυε, και την ανδρίαν άνυπόστατος ήν, Πνεύμα Κυρίου, συνεχώς έλεγεν ή Γραφή, "Ότε δὲ ηλθεν έπι Σαμφών. έξυρατο τὴν χεφαλὴν, προδούς τής θείας χάριτος ἐνέχυρον, καί άνεχωρει το Πνεύμα, λέγει καί· Κύριος ἀπέστη ἀπ' αὐτοῦ. Καὶ εἰχότως· ὁ γάρ Κύριος τὸ Πνεύμα έστιν, χαθά φησιν ό άπόστολος. Έχδηλότατα πάντων ό προφήτης Δαβίδ τὸ τρισυπόστατον τής θεαργίας παραγυμνών διαφόρως μυστήριον φησίν έν τῷ δεκάτω έβδόμφ φαλμφ, ότι τίς Θεός πάρεξ του Κυρίου; ἢ τίς Θεὸς πλήν του Θεου ήμων: 'Ο Θεός, ό περιζωννύων με δύναμιν.

что сіеначало—Отецъ; Сыпа же личное свойство — раждаемость, а Духа — исхожденіе. Потому что изъ связи того и другого, общаго и частнаго, происходить для постиженіе насъ истины. Итакъ, если Духъ исходитъ отъ Отца и Сына, то Онъ будетъ одно изъ двухъ и будутъ два начала одного. Потому что Отецъ и Сынъ не одно по ипостаси, хотя по естеству и одно; такъ какъиной и иной, хотя не иное и иное. А какъ основанія всего существующаго находятся единственно въ Богъ въ единомъ и неслитномъ единеніи, подобно какъ въ единицъ заключается всякое число въ единственномъ видъ, и отъ Бога уже основанія ихъ распростираются все существующее, посему и всякое, усматриваемое въ вещахъ, единство происходило бы отъ двойственности, и двойственность была бы началомъ единства, что нелѣпо и противорѣчить общему убъжденію. Потому что всѣ признаемъ единицу началомъ двойцы и всякаго числа\*). И о двухъ бого-

<sup>\*)</sup> Стъ словъ "признается, что Божество есть всецълое Единство" и доселъ Властарь повториеть сказан-

Καὶ αὐθις ἐν τῷ αὐτῷ ψαλμῷ. ζη Κύριος καὶ εὐλογητὸς ό Θεός, καὶ ύψωθήτω ό Θεός Τὸ οὐν σωτηρίας μου. tng συμπληρωτικόν τής Τοιάδος Πνεύμα θεόν ἀριδήλως ἐνταύθα πάντως ἐπονομάζει. Σχόπει χαὶ τὸ τού τριαχοστού έβδόμου · μή έγχαταλίπης με Κύριε, ό Θεός μου μή αποστής ἀπ' έμου, πρόσχες εὶς τὴν βοήθειάν μου Κύριε της σωτηρίας μου. Όρα καὶ τὸ τοῦ ἑξηκοστου έχτου. εύλογήσαι ήμας ό θεός ό θεός ήμῶν, εὐλογήσαι ήμᾶς ὁ Θεός, χαὶ φοβηθήτωσαν αὐτὸν πάντα τὰ πέρατα τῆς γής. Τὸ γὰρ Θεὸς όνομα τριπλασιασθέν, ή αυτών αντωνυμία ένιχως ἐπηνέχθη. "Αχουσον χαὶ τὸ τοῦ ογδοήχοντα τρίτου. ὅτι ἔλεος χαὶ άλήθειαν άγαπᾳ Κύριος, ό θεὸς χάριν χαὶ δόξαν δώσει, Κύριος ου στερήσει τὰ ἀγαθὰ τοίς πεπορευμένοις έν ἀχαχία. Ταύτα γάρ πάντα τὴν τρισυπόστατον ύπεμφαίνοντα θεότητα, Θεόν καὶ Κυριον όνομάζει τὸ Πνεύμα. 'Αλλά τά μέν πλείω διά τον χόρον πειράσθω μοι τοῦ Δαβίδ. "Ογε μήν Σολομών Πνευμα φησίν Κυρίου πεπλήρωκε την οίκουμένην. Έτερος δὲ προφήτης: ούχὶ τὸν ούρανὸν καὶ τὴν Υῆν έγω πληρώ, λέγει Κύριος; "Ωστε τὸ Πνεύμα ἐστὶν ὁ Κύριος, τὸ

родныхъ движеніяхъ, если нужно это сказать, мы слышимъ и знаемъ. Ибо "Единица", говоритъ богословъ \*), "оть начала подвигшаяся въ двойственность", TO Богъ Отецъкърожденію Сына и изведенію Духа, "остановилась на троичности". А ни откуда не научены, чтобы олна и таже ипостась какимъ либо образомъ возводилась къдвумъ различнымъ причинамъ. Или можетъ быть безопаснъе и такъ понимать изречение этого святого. Посему Единица, то есть въ ветхомъ завътъ, оть начала Богопознанія, славимый единый Богь, подвигшаяся въ двойство лицъ, Отца и Сына, или познанная такъ чрезъ явленіе во плоти Бога Слова, остановилась на троичности при сошествіи Святаго Духа по вознесени Спасителя, потому что отъ начала прямо мы не могли вивстить совершенства Воговъдънія. Съ

ное Николаемъ Месонсвимъ (второй половины XII въва) въ его "Обличени латинянъ по пунктамъ". См. Димитракопуло Έχχλησιαστιχή βιβλιοθήχη, σελ. 359—360 (έν Λειψία 1866).

<sup>\*)</sup> Григорій Бол. въ 29 слов'я (О Богословін третіе)—Твор. III, 53. Сн. его же слово 22 (о мир'я)—Твор. II, 222.

την οίχουμένην πληρούν. Ήσαίας δὲ, ή τῶν προφητῶν χωρωνίς, μη φοβού φησίν, ότι Κύριος κατησχύνθης. ποιών σε, Κύριος Κύριος δνομα αύτου. Τή γάρ τριπλή χυριωνυμία το τρισυπόστατον της μιάς θεαργίας εδήλωσε αύθις: είδον φησί τον Κύριον χαθήμενον επί θρόνου ύψηλοῦ και έπηρμένου. Καὶ είπε μοι πορευθείς είπε τῷ λαῷ τούτω. άχοη άχούσετε χαί ού μή συνήτε. 'Ο δέ θεσπέσιος Παύλος τὸ Πνεύμα τὴν φωνὴν ταύτην είρηχέναι φησίν, χαλώς είπών τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον ἐλάλησε διά Ήσαίου τοῦ προφήτου πρός τούς πατέρας ήμων, λέγον: άχοη άχούσετε χαὶ οὐ μη συνήτε. "Σστε τὸ Πνεύμα ήν τὸ έπι θρόνου τότε χαθήμενον ως Κύριος καὶ Θεός, καὶ τῷ προφήτη χρηματίζων έχ της ύπερχειμένης έχείνης λαμπρότητος. "Ας δε ό προφήτης ούτοσί έπτα ένεργείας τοῦ Πνεύείρηχεν, ο Ζαγαρίας ουτοι έφη οι έπτα όφθαλμοί Κυρίου, οι επιβλέποντες επί πάσαν την γην. Σκοπήσωμεν δε κάκεινο, ώς πάντα προφήτην έχ Πνεύματος Αγίου ίσμεν τε καί πιστεύομεν τὰ χρήσιμα τῷ χαιρῷ χαὶ τοῖς πράγμασι τὰ εἰχότα λαλούντα, ώς που φησί καί Μωσής· τίς δώσει πάντα τὸν λαὸν Κυρίου προ-

удовольствіемъ приложилъ бы я сюда и то, о чемъ благочестивый государь Алексъй\*) спрашивалъ епископа Медіоланскаго: "какъ Богъ Сынъ, сказавши, что Духъ Святый оть Отца, исходитъ а и дважды въ однажды. той последовательности речи (Іоин. 14, 26. 15, 26), какъ по крайней мъръ одинъ разъ не сказалъ — и отъ Меня?" И на отвътъ епископа, что Спаситель говориль скромно какъ человѣкъ, державный тотчасъ возразилъ, превосходно обличивши его во лжи. "Какъ же сказалъ: пошлю вамъ Духа? Потому что сказаль это не какь человъкъ. Человъкъ не а какъ Богъ. посылаеть Бога, если только Духъ есть Богъ. Для того-то и сказаль дважды-оть Отцa, чтобы заградить уста тъхъ, кои станутъ говорить, что и отъ Сына исходитъ". Такъ право чтущими дог-

<sup>\*)</sup> То есть Алексвй Комнинь, при коемъ въ 1113 году приходилъ въ Конставтинополь посолъ папы Пасхадиса 2-го, Петръ Хризоланъ, архіепископъ Медіоланскій, договариваться о церковномъ единеніи. О публичномъ собесъдованіи и словопръніи по сему поводу см въ первомъ томъ изданія Аллатіева Graecia Orthodoxa, стр. 379 и дал. См. также Hergemöther's Photius, Patriarch uon Constantinopel—III, 163.

φήτας είναι έν τῷ δούναι Κύριον τὸ Πνεῦμα αὐτοῦ ἐπ' αὐτούς; Καὶ ό Δαβίδ ἐν τη βίβλω των βασιλειών. Πνεύμα Κυρίου έλάλησεν έν έμοι. 'Ω καί Σωτηρ ύστερον μεμαρτύρηχε, χαί πώς Δαβίδ είπων έν Πνεύματι\*) Αγίφ Κύριον αὐτὸν χαλεῖ: Καὶ ὁ Θεὸς διὰ τοῦ προφήτου 'Ιωήλ' έχχεω από του Πνευματός μου ἐπὶ πᾶσαν σάρχα, χαὶ προφητεύσουσι. Καὶ ό Ζαγαρίας τάδε λέγει Κύριος, πλήν τούς λόγους μου χαὶ τὰ νόμιμά μου δέχεσθε, όσα εγώ εντέλλομαι εν Πνεύματί μου τοῖς δούλοις μου τοίς προφήταις. Καὶ ὁ Κύριος. ούχ ἐστὲ ύμεῖς λαλούντες, ἀλλά τὸ Πνεῦμα τὸ Αγιον. Καὶ Παύλος ό μέγας καλώς τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον ελάλησε πρὸς τούς πατέρας ήμων διά τοῦ προφήτου. Τὸ Πνεῦμα γάρ ἐστιν άτεχνώς τὸ τὴν προφητιχήν ένεργουν δύναμιν. Αχουε τοιγαρούν, ὅπως ὁ μαχάριος Ζαχαρίας, ό του θείου προδρομου πατήρ, Θεόν λέγει τὸ Πνεύμα τὸ Ἅγιον, τὸ διὰ τῶν προφητών λαλήσαν, Εύλογητὸς Κύριος εὶπών ὁ Θεὸς τοῦ Ίσραὴλ, ὄτι ἐπεσχέψατο χαὶ

маты благочестія (Латиняне) обуздываются во всякомъ, такъ сказать, поколѣніи, и не хотять оть упрямства и пристрастія къхудому прійти къ познанію истины. Если ты, держащійся Латинскаго мнънія, не совсымь неисцѣльно проникся имъ, и не навсегда погрязъ въ толикомъ злѣ, то хоть протяни десницу твою къ простирающимъ тебъ руку помогаюи прекрати бой, на НАМ ТВОЮ голову падающій, неосмысленное противленіе. и отстань отъ шумной распри и словоизверженія. И одинъ премудрый Іоаннъ, славное порождение Дамаска, котораго и ты отмѣнно почитаешь, довлёль бы къ уврачеванію болѣзнованія твоихъ мыслей относительно основныхъ догматовъ, какъ всего прекраснаго поборникъ учитель, такъ и правыхъ догматовъ благочестія самый точный пънитель. Ибо что каждый изъбывшихъ до него говорилъ по частямъ, то онъ въсовокупности выразилъ и объяснилъ, превосходно отпротивниковъ и отвъчая имъ. Итакъ онъ называеть Отца чрезъ Сына Производителемъ являемаго Духа, но въ тойже самой

<sup>\*)</sup> Властарь читаль άγίω, чего нъть въ большинствъ общензвъстныхъ списковъ, но встръчается въ нъкоторыхъ (Амфилохія Галичское Четверо-Евангеліе, томъ 1, стр. 369).

ἐποίησε λύτρωσιν τῷ λαῷ αὐτου, χαθώς έλάλησε διά στόματος των άγίων των απ' αίωνος προφητών. Θεός ελάλησε δὶ αὐτῶν τὸ Πνεύμα τὸ Ἅγιον: θεὸς ἄρα καὶ ἔστι καὶ ὀνομάζεται. Ταύτη τοι χαὶ Σολομών τοῦ χύχλου πάντως ὑπάρχων τών προφητών Οί έμοι φησι λόγοι ύπο Θεού είρηνται, Θεόν τὸ Πνεῦμα λέγων τὸ Αγιον, τὸ δὶ αὐτοῦ φθεγγόμενον. Καθὸ καί την έξ έπιπνοίας τούτου διά τῶν προφητῶν ἐχφανθεῖσαν Γραφήν θεόπνευστον ό **ὰπόστολος ὀνομάζει, Πᾶσα Γρα**φὴ λέγων θεόπνευστος χαὶ ώφέλιμος.

Καὶ οῦτω μὲν ἡ παλαιά Θεὸν καὶ Κύριον τὸ Πνεῦμα ἐπονομάζει τοῖς μὴ ἐσχάτως τὰ ωτα κωφεύουσιν. Εἰμι δὲ καὶ τὴν νέαν δείξων κατάκρας ταύτη συνάδουσαν, Θεόν τε καὶ Κύριον, ὡς ἐκείνη, τὸ Πνεῦμα προσαγορεύουσαν, μερικάς κἀκείθεν μαρτυρίας ἐρανισάκενος. Έν τοίνυν τῆ βίβλω τῶν Πράξεων γέγραπται Πετρον, τὴν κωρωνίδα φάναι τῶν ἀποστόλων πρὸς ᾿Ανανίαν καὶ Σόπφειραν· τὶ ὅτι συνεφωνήθη ὑμὶν πειρᾶσαι τὸ Πνεῦμα \*) τὸ

главъ \*) учитъ, что въ Троицъ одинъ Виновникъ — Богъ Отецъ, — хотя, еслибы признавалъ, что Духъ чрезъ Сына или отъ Сына имъетъ причину бытія, то чрезъ слово "одинъ" не исключилъ бы ее у остальныхъ ипостасей; потому что такія понятія не могуть согласоваться другъ съ другомъ. Опускаю иное, сказанное симъ богоноснымъ отпомъ. Пот. что если захочешь внять умомъ одной только его главѣ\*\*) о Святой Троицѣ, то ясво уразумъешь правую мысль относительно этого. Именно, найдешь, что онъ говоритъ то "Духъ Святый тоже отъ Отца, но не образомъ рожденія, а — исхожденія", то "оть Отца исходить и чрезъ Сына подается и отъ всей твари пріемлется", то еще "Троица есть единый Богь, такъ какъ къ одному Виновнику возводятся Сынъ и Духъ, а не слагаются и не сливаются въ одно, по Савелліеву смъщенію". А въ концъ главы вкратцѣ все повторяетъ и такъ говоритъ: "Над-

<sup>\*)</sup> И здісь чтеніе то Аүсом вмісто Корсом не безпримірно. См. Амфилохія Древлеславянскій Каринскій Апостоль XIII віка съ греческимъ текстомъ 1072 года, Дізнія Апостоль-

<sup>\*)</sup> Именно въ 16-й главъ первой части Точнаго Изложенія Въры.
\*\*) По выпъппеми раздъленію, приводимыя выпаженія находятся въ 9, 10 и 11 главахъ первой кинги Точнаго Изложенія Въры.

"Αγιον; Ούχ ἐψεύσασθε ἀνθρώποις, άλλά Θεώ. Θεός άρα τὸ Πνεύμα τὸ Αγιον πρὸς αὐτου πάντως περιφανώς άνηγόρευται. Καὶ μετά τινα. Λειτουργούντων αὐτῶν τῷ Κυρίω καί γηστευόντων, είπε τὸ Πνεύμα τὸ Αγιον ἀφορίσατέ μοι Παύλον καὶ Βαρνάβαν. Όρας αύτου χυριωνυμίαν; Διά γάρ τούτο είπεν ή Γραφή, ὅτι λειτουργούντων αύτών τῷ Κυριω είρηχέναι το Πνεύμα αφορίσατέ μοι, ΐνα δείξη τὸ Ηνεῦμα είναι τὸν Κύριον, τὸ ἐπιτάσσον σύν αύθεντία τοίς αύτῶ λειτουργοῦσιν. Ἐν τῆ αὐτἤ δὲ βίβλφ πάλιν ό προφήτης \*Αγαβος· τάδε λέγει τὸ Πνεῦμα τὸ\*) Άγιον, ὅπως συνήθως οί της παλαιᾶς εβόων προφήτάδε λέγει Κύριος ΐνα δείξη διά του αύτου τών λέξεων σχήματος τὸ Πνεύμα είναι τὸ Αγιον, οπως οί προφήται Κύριον έλεγον μετ' έπιτάγματος θεοπρεπούς χρηματίζοντα. "Ενθα δὲπάντως" τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον, ἐχεῖ χαὶ ὁ

лежить знать, что мы Отца не производимъ ни отъ кого, Ero называемъ Отпемъ Сына: Сына не называемъ ни виновникомъ, ни Отцемъ, но говоримъ, что Онъ отъ Отца и есть Сынъ Отца. Говоримъ такъже, что Духъ Святый отъ Отца и именуемъ Его Духомъ Отца, но не говоримъ, что Духъ отъ Сына, а называемъ Его Духомъ Сына. Ибо, кто Духа Христова не импета, говорить боговдохновенный апостолъ, *momъ и не Его* (Рим. 8, 9). И исповъдуемъ, что Онъ и чрезъ Сына является и сообщается намъ. Потому что дунулъ и сказалъ ученикамъ Своимъ: *примите Духа Святаго* (Іоан. 20, 22). Подобно какъ хотя отъ солнца лучъ и сіяніе происходить, потому что само солнце есть источникъ луча И сіянія. однако чрезъ ЛУЧЪ сіяніе намъ подается, и оно насъ просвъщаетъ и нами получается. А Сына ни Духовымъ называемъ, ни сущимъ отъ Духа".

Но если кто желаетъ узнать, какимъ духомъ движимый сей латинянинъ, неудержимо болтающій все, что ему приходитъ на мысль, извергнулъ такое толкова-

скія, томъ 1 (Москва, 1886)—стр. 173. Дальше чтеніе Найдом вм. Σαύλοм встрвчается у Кирилла Алекс. въ VII разговоръ о Св. Тройць (*Migne* Patrol. Gr. tom. LXXV. 1096).

<sup>\*)</sup> Въ рукописи—Кύριос, но это очевидно обмолвка переписчика, или и самого автора, какъ видно изъ дальнъйшаго продолженія ръчи и изъ снесенія съ словами Василія В, у котораго сіе заимствовано (Твор VII, 203).

Πατήρ και ό Υίδς είναι πιστεύεται. Ύσπερ γάρ μία τούτων ή οὐσία καὶ φύσις, οὕτω καί ή βασιλεία καί ή έξουσία, καὶ ή κυριότης καὶ δύναμις. Καὶ ή των προσώπων διαίρεσις ού διαίρεσιν φύσεων, οὐδὲ τοπιχὴν εἰσάγει διάστασιν: ὑπερφυής γάρ εν τη Τριάδι καὶ ή συνάφεια καὶ ή των προσώπων διάχρισις. Παύλος δὲ ό θαυμάσιος εν τη πρός Κορινθίους πρώτη ύμεῖς ἐστὲ φησίν ναὸς Θεού ζώντος χαὶ τὸ Πνεύμα τού θεού οίχει έν ύμιν. "Ωστε Θεόν ζώντα τὸ Πνεύμα εἶρηχε, τὸ ναούς ήμᾶς χατασχευάζον τη ενοιχήσει. Έν δε τω περί τού γαρίσματος τών γλωσσών τόπφ φ μέν γάρ φησι διά του Πνεύματος δίδοται λόγος σοφίας, ἄλλφ δὲ προφητεία, ἄλλφ δὲ γένη γλωσσών. Πάντα δὲ ταύτα ένεργεί τὸ εν καὶ τὸ αύτὸ Πνεύμα, διαιρούν ίδία έχάστω χαθώς βούλεται. Έλν ούν πάντες προφητεύωσιν, είσέλθη δέ τις απιστος η ίδιώτης, ελέγχεται ύπὸ πάντων, καὶ ούτω πεσών ἐπὶ πρόσωπον προσχυνήσει τῷ θεῷ ἀπαγγέλλων, οτι όντως ό θεός έν ύμιν έστίν. Όρας, ότι το έν τοῖς προφητεύουσι Πνεύμα Θεόν διαρρήδην άνηγόρευσεν ό της εύσεβείας διδάσχαλος Παῦλος; \*Εν γε μὴν τἤ πρὸς τοὺς αὐτούς Κορινθίους δευτέρα άχρι :

ніе, а лучше сказать — выпустилъ такое издъвательство надъ отеческими и божественными изреченіями, легко можеть освёдомиться изъ продолжения у него. Ибо говорять его необузданныя и на все дерзкія уста: "хотя Евангеліяхъ слово въ ВЪ слово и не говорится, что Духъ исходить оть Сына, но въдь не встръчаемъ буквально означенія и того, что Онъесть Вогъ". О страшное безуміе, или лучше сказать бѣшенство, усиливаемое горделивымъ упрямствомъ! О равсудокъ, въконецъ потемненный! Развъ не изъ злого сокровища сердца своего (сн. Мө. 12, 34. 35) онъ вынесъ это, имѣя въ себѣ говорящаго отца лжи, сь которымъ и осуждению за гордость подпадетъ (1 Тим. 3, 6), по апостолу? Какая безсовъстная голова изъ право върующихъ въ несозданную Троицу не слышит, что Богомъ и ставится и именуется Духъ Святый буквально въ ветхомъ и новомъ Писаніи? Hor. что только тебѣ подобно тебѣ безнадежно нездравомыслящимъ относительно основныхъ догматовъ и свъть истины промънявшимъ на тьму нечестія не

γάρ σήμερον φησίν το αὐτὸ χάλυμμα ἐπὶ τῆ ἀναγνώσει τής παλαιάς διαθήχης μένει μή αναχαλυπτόμενον, ὅτι ἐν Χριστώ χαταργείται ήνίχα δ' άν επιστρέψη πρός Κύριον, περιαιρείται τὸ χάλυμμα. Ὁ δὲ Κύριος το Πνεύμα εστίν. Όρας ώς Κύριον μεγαλοφώνως τὸ Πνεύμα χαλεί; Ού γάρ, ώς τινες απειλήφασι, πνεύμα λέγει τὸν Κύριον, ώσπερ εἰρηται πνεύμα ό Θεός. Ού γάρ εἶπε πνεύμα ό Κύριος, αλλ' ό Κύριος τὸ Πνεῦμα ἐστί. Πολὸ δὲ ταύτης κάκείνης της συνθήχης το μέσον. Όταν γάρ ούτω λέγειν βούλεται, τῷ ἐπιθέτῳ άρθρον ού τίθησιν. Είτα την αὐτὴν εἰκόνα φησὶ μεταμορφούμενοι χαθάπερ από Κυρίου Πνεύματος. Σχόπει, ὅπως ἐν τη αυτή η παρεθέμην του άποστόλου λέξει, δίς το Πνεύμα Κύριος λαμπρώς ανηγόρευται. Άλλά γάρ μηδὲ ταύτας ὰπαξιώσης αὐτού τὰς μαρτυρίας άχούσαι, σαφώς χυριολογούσας τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον. Έν τὴ πρός θεσσαλονιχεῖς τοίνυν πρώτη ύμας δὲ φησίν ό Κύριος πλεονάσαι και περισσεύσαι τη -άγάπη είς άλλήλους καί είς πάντας εὶς τὸ στηρίξαι ὑμῶν τάς χαρδίας ἀμέμπτους ἐν άγιωσύνη έμπροσθεν του Θεού καί Πατρός ήμων έν τη παρουσία του Κυρίου ήμων Τησού Χρι-

представляется Духъ буквально и называемымъ и славимымъ въ Божественномъ Писаніи какъ Богъ и Господь. Такъ при великомъ и чудномъ Василів представители нечестія, слѣпотствуя делахъ явныхъ, подъискивались истребить ясное реченіе о Духѣ, что Онъ Богъ, и что было истинно, принималось ими за нечестивое, чтобы сего борца изгнать изъ города вмъстъ съ его богословскимъ языкомъ \*). Ибо какъ не принявшіе озаренія благодати Духа могли бы ощущать величіе Его Божества и превосходнъйшаго предъ друнаименованія? Если никто, по апостолу (1 Кор. 12, 3). не может назвать Іисуса Господомъ, какъ только Духома Святыма, то никто никакъ безъ Его внушенія не могъ бы произносить или воспринимать приличное Ему наименованіе, хотя бы таковому часто оно провозглашалось божественнымъ IIисаніемъ. И что я говорю о достойномъ наименовани Духа? Сына и Богомъ Господомъ провозглашаетъ

<sup>•)</sup> См. Свазанное Григорієм в Богословом въ 43 слов (надгробном в Василію Великому)—Твор. IV, 127.

στού. Ποίον ό απόστολος εύχεται Κύριον έν τῆ τοῦ Χριστου παρουσία; "Η δηλον, το Πνεύμα τὸ Αγιον, τὴν τοῦ Κυρίου επωνυμίαν επιφημίσας αύτω. Έν δὲ τῆ πρὸς αὐτοὺς δευτέρα ο Κύριος χατευθύναι ύμων τάς χαρδίας φησίν είς την αγάπην του Θεού και είς την ύπομονην του Χριστού. Τίς ό χατευθύνων Κύριος είς την αγάπην του Θεού χαι είς την ύπερ των θλίψεων ύπομονήν του Χριστού; Είτε γάρ περί τοῦ Πατρός ην ό λόγος αὐτῷ, πάντως ἄν εἰρητο ό Κύριος ύμας χατευθύναι είς την έαυτου αγάπην. Είτε περί του Χριστου, προσέχειτο αν είς την έαυτοῦ ύπομονήν. "Αλλο δὲ πρόσωπον πλὴν τῶν τριῶν τής μιᾶς θεαρχίας ούχ έστι τή τού Κυρίου προσηγορία τιμασθαι άξιον, η το Πνεύμα το Άγιον Ούτω πολλαγού τής θείας Γραφής την του Θεός καὶ Κύριος ἐπιφημιζούσης προσηγορίαν τῷ Πνεύματι, πάσας αὐτης τὰς μαρτυρίας παρωσάμενος ό πάντα τολμηρός ούτοσί χαι ουδ' αχούειν δοχών ούτως ήμιν πυχνώς έμβοώσης, μητ΄ ύποπτήσσων τὸν ἐπηρμένον χίνδυνον τοίς τολμωςι βλάσφημόν τι ῥήμα εἰς τὸ Ηνεῦμα τὸ "Αγιον ἀπορρίψαι, οὐ Θεόν είναι το Πνεύμα φησίν αύτολεξεί εύρίσχομεν.

все божественное Писаніе. и какъ ветхое въщаетъ: велико Господь и велика крњ*пость Его* (Пс. 146, 5), такъ новое чрезъ боговдохновеннаго Павла проповъдуеть: ожидая блаженнаю упованія и явленія славы великаго Бога и Спасителя нашею Іисуса Христа (Тим. 2, 13). И тогда какъ столь внятно божественное Писаніе провозглашаеть великимъ Богомъ, одержимые заблужденіемънечестія и обложившіе чувства сердца толстымъ покрываломъ невърія, и не обратившіеся съ върою ко Господу. чтобы снято было это покрывало, по выраженію апостола (2 Кор. 3, 16), какъ нѣкіе разстроенные и слухомъ и умомъ и зрѣніемъ, и ставшіе совершенно вить способности разсуждать, не допускали называть, о безуміе! Сына Богомъ истиннымъ.

Итакъ, чтобы кто изъ простодушнъйшихъ случайно не увлекся словами сего обольстителя и не подумалъ, будьто божественное Писаніе не предало намъ въры, что Духъ и есть и именуется Богь, но отъ позднъйшихъ дано Ему въ видъ благодарности и ради чести приложено Ему

`Αλλά τούτων μέν άλις, χαὶ πλείω γάρ των ίχανων εἰρῆσθαι νομίζω· ήμεῖς δὲ τὰ συνεχῆ τοῦ λόγου ἐπισχεψώμεθα τοῦ θαυμασίου τούτου δογματιστοῦ.

Διὰ τοῦτο ή τών Λατίνων φησίν ἐχχλησία τὴν χαὶ ἐχ του Υίου το Πνεύμα έχπορεύεσθαι δόξαν έν τῷ ἀγίῷ συμβόλφ μεγαλοφώνως προφέρει. ού γάρ δεί τα της εύσεβείας ύπο τον μόδιον χρύπτεσθαι. Αρ' ού μανίας χαὶ παραπληξίας χαὶ τύφου χαὶ τῆς ἐσχάτης αλαζονείας σημεία ταῦτα σαφή καί χαρακτηριστικά της όλης αὐτοῦ προαιρέσεως; Διά τούτο, φησί. Διά ποίον τούτο;  $\Delta$ ιὰ ποίαν φανεράν αἰτίαν καὶ **ἀν**αντίρρητον; Πόθεν όρμώμενοι την τοισνδε δόξαν έν τφ άγίω συμβόλω μεγαλοφώνως προφέρετε; Τα Εὐαγγελία οῦτω παρέδωχε, διά τῶν ἀποστόλων ο Χριστός ύμας έδιδάξατο; Οί πατέρες τοῖς σφών λόγοις ταύτη λέγειν εθέσπισαν; Πόθεν ύμιν το τοιούτον δόγμα ώσπερ λοιμιχόν είσεφθάρη νόσημα, ούπερ φιλογιχείτε χαὶ τους άλλους ἀναπλάσαι, πολλούς ἑαυτοίς παραπλησίου έχειν φιλοτιμούμενοι; Χριστός ό πρώτος απεφήνατο θεολόγος έχ τοῦ Πατρός τὸ Πνεύμα τὸ Αγιον έχπορεύεσθαι, την έν Τριάδι μίαν ἀργὴν χαὶ πηγὴν χαὶ αὶ-

это наименованіе, хотя рѣчь наша и покажется можетъ быть уклоняющеюся отъ своего предмета, мы, собравши изъ Писанія накоторыя частныя реченія, покажемъ, какъ и гдѣ все боговдохновенное Писаніе ясно и прославляетъ и именуетъ Духа Богомъ и Господомъ. А что имена "Богъ" и "Господь" тожественны и оба свойственны велельной славь (2 Петр. 1, 17), думаю всякій изъ върныхъ знаетъ, слыша: слушай Ізраиль, Господь Богг твой Господь единг есть (Вт. 6, 4), и святаго Давида, говорящаго къ Богу Отцу: да познають, что имя Тебы-Господь (Пс. 82, 19). Имена богоприличныхъ дѣйствій и силь Духа изслѣдованы не немногими изъ \*) святыхъ отцовъ и съ великимъ разумъніемъ указаны; засимъ и намъ остается высказать немногое изъ многихъ собранныхъ свидътельствъ только о наименованіи Его Господомъ и Богомъ. Вожественное Писаніе, им'тя въ виду

<sup>\*)</sup> Особенно Златоустом въ Бесфахъ на посланія апостола Павла, Григорієм Богословом въ 31 словъ (Твор. III, 129—131), Василість Великим въ 5-й кн. противъ Евноміа (Твор. VII, 214), Максимомъ Исповодникомъ и др.

τίαν έντεύθεν αποδειχνύς καί σύ την έχείνου θεολογίαν ού φρίττεις μεταποιών, άρχας δύο έχ της διττής συνάγων αίτίας, χαί απαυθαδιαζόμενος λέγεις μή δείν είσετι τὰ τής εύσεβείας ύπο τον μόδιον χρύπτεσθαι, ώς αν μηδέπω ταύτης λαβούσης τὸ τέλειον, ὰλλά τὴν ύμῶν προσθήχην εὶς τελείωσιν άναμενούσης. 2 της άνωτάτω παραπληξίας, ω τῆς σχαιότητος! Ποίαν άλαζονείας ύπερβολήν ό χόμπος ούτος ούχ ύπεραίρει; Ταχέως μέντ ύπὸ τῷ τῆς Ελληνικῆς πολυθείας μοδίω χρυφθείη, δπό τῷ μοδίῳ πρὶν τῆς Ίουύαϊχής χαλυπτομένη παχύτητος, χαί είς φώς ύπὸ τού σαρχὸς χαὶ αϊματος ήμιν χεχοινωνηκότος προενεχθείσα Θεού Λόγου καὶ τοῦ ἀναθέματος τιμασθαι διά του θείου Παύλου παρεγγυήσαντος τοῖς χαὶ όπωστιούν βουληθείσι την άνωθεν ήμιν παραδεδομένην πίστιν παραχαράξαι χαὶ ἑτέρως παρελάβομεν ἐπιχειροῦσι διδάσχειν. Εί γάρ άλλοτε άλλας δεί πίστεις συγγράφειν καί μετά των χαιρών άλλοιούσθαι, κατά τὸν θεοφόρον καὶ μέγαν Βασίλειον, ψευδής ή ἀπόφασις του ειπόντος είς Κύριος, μία πίστις, εν βάπτισμα. Εὶ δὲ ταύτα άληθή, μηδείς ύμᾶς έξαπατάτω χενοίς λόγοις. Τι φής яснъйшимъ и совершеннъйшимъ образомъ научить тайнъ пребожественной Тройцы, какъ въримъ мы, держащіеся благороднаго ученія благочестія, въ книгь Исхода представляетъ Бога такъ говорящимъ Моисею: Я есмь Сущій (Исх. 3, 14); оно прежде всего указываетъ на одну природу (естество) тріипостаснаго Божества. Пототчасъ прилагаеть три богоначальныя лица Божества: Бого Авраама, Бого Исаака и Богг Іакова (ст. 15). **Потому что, еслибы не Трой**хотъло обнаружить, а просто упомянуть объоднихъ патріархахъ, то достаточно было ему сказать разомъ "Богъ Авраама, Исаака и Іакова". И приложило бы еще Іосифа, такъ какъ и этоть быль любезень Богу по обилію добродѣтели, какъ и въ Исалмахъ сказано: *Пас*тырь Израиля, внемли! водящій, какт овецт. Іосифа (Пс. 79, 2). Слѣдовательно, если Утышитель есть одинъ изъ Тройцы, то Онъ наименованъ Богомъ въ священномъ Писаніи. И опять въ сей книгѣ (Исхода) сказано. Когда воспламенился гнъвъ Божій на народъ Іудейскій за то, что этотъ народъ поάθλιε χαὶ ταλαίπωρε; Μὴ νείμωμεν πλέον τῷ Θεῷ ἡμῶν καὶ Σωτῆρι Χριστῷ, μὴ στέρξωμεν τοῖς ύπ' ἐχείνου ῥηθείσι, μηδέ τα των θείων αίδεσθώμεν χηρίχων δογμάτων, μηδὲ τὸ πλήθος τῶν ἐφαμίλλως έχείνοις δογματισάντων μαχαρίων πατέρων λογισώμεθα τὸ ἀξίωμα, τών ἐν παντοίοις πνευματιχοίς διαφανέντων γαρίσμασιν· άλλά μύσαντες άπλώς τούς της ψυχης όφθαλμούς καί του Σωτήρος καί τών αύτου μαθητών χαί παντός άγίου διδασχαλίαν της διανοίας ύπερορίσαντες την έαυτοῦ χαρδίαν έχαστος ταίς παραγωγαίς ύμων χαί τοίς σοφίσμασι φέροντες ύποθώμεν, και πειθέντες ύμιν την έν παντί τω παρελθόντι χρόνω ύπὸ τοσούτων άγίων ἀνδρών χεχρατηχυίαν παράδωσιν ατιμοτέραν χρίνωμεν της σφαλεράς ύμων έπινοίας; Μεγάλης μέντ αν είητε δυναστείας έπειλημμένοι, είπερ τούτων ύμιν έξ έπιτάγματος τυχείν περιέσται. Ήν πάντων αν είη αλογώτατον, εί έπὶ τής τού Πνεύματος έχπορεύσεως τὴν χαινοτομίαν ταύτην αυθεκάστως εἰσάγουσιν έχ του ράστου πεισθείημεν. Είσαύθις χὰπὶ τῆς τοῦ Υίοῦ γεννήσεως ετερόν τι προσόμοιον δογματίσετε, χαί έπὶ τά χείρω προχόπτοντες, οὐδὲ τοῦ

клонился сліянному тельцу какъ Богу, и въ гнѣвѣ Богъ сказалъ Моисею, что уже не станетъ идти съ ними по причинъ жестоковыйности ихъ и противленія, но приставить имъ ангела вождемъ. **ТИВНЖОКОПОНОЗВЕ ТЕККОМУ ОТ** не давать имъ сораба вождемъ, но вести ихъ самому Владыкъ. Ибо зналъ боговиденъ, что только Божеское естество и безпредъльная благость кротко и долготерпъливо будетъ терпъть стремление народа уклоняться на худое, а природа, по причастію и благодати пріобрътшая благость, не снесеть наконецъ, когда сте благо у ней истощится когдалибо неудержимымъ стремленіемъ народа на зло, и такимъ образомъ совсъмъ истребить ихъ. Посему человъколюбивый Господь оказываеть пророку сіе благодълніе. И тогда какъ и Богъ объщаль Мойсею "cams H, а не иной, пойду преда сима народомъ" (Исх. 33, 14—17), и Моисей часто повторяетъ "Господь Бого идето предъ лицемъ вашимъ" (Вт. 1, 30. 33. 4, 27. 9, 3. 20, 4), 60roвдохновенный Исаія говорить: ідк Тота, Который вывель изь земли пастыря овець

Πατρός ἀφέξεσθε τομήν, χαί είς αὐτὸν τὰ τῆς μανίας ταύτης άδεως έχτενείν. Καί οΰτω λοιπόν χατά μιχρόν ήμιν οίγήσεται ή εὐσέβεια, χαὶ τὴν του αντιχρίστου καθ'

δυναστείαν έλχύσομεν.

Απλή τίς έστι διδασχαλία τὸ ἡμέτερον χηρυγμα. Χριστὸς αὐτὴν παραδέδωχεν, ἐπλάτυναν οι απόστολοι, εχράτυναν οί διδάσχαλοι. Τούτοις άρχεσθησόμεθα, χαὶ ταῖς ὑμῶν ἐννοίαις περαιτέρω μή πολυπραγμονείν ἐπιτάξομεν. Πρός γάρ εύσέβειάν έστι διανοίας το τά έν ταίς θείαις Γραφαίς σιωπή τιμηθέντα εὐλαβεῖσθαι τη ἐπέχεινα πάντων επιφημίζειν θείς μάλιστα φύσει, πεπεῖσθαι δὲ την αχριβή τούτων χατάληψιν έχει τοις πιστώς ένταύθα βιώσασι ταμιεύεσθαι, όταν διαβάντες τὸ δὶ ἐσόπτρου χαὶ αίνιγμάτων όραν την αλήθειαν της έν προσώπω θεωρίας αξιωθώμεν. Εί δὲ ἄπαν είπεῖν βίαιόν τε χαὶ αὐθαδες, χαὶ ὁ τῆς διχαιοσύνης έν ύμιν έβράβευε λόγος, έγνωτε άν σαφώς, τίς ό παραβαίνων τα όρθως έχοντα τών δογμάτων, τίς δ' ό χατέχων αμεταποίητα; Καὶ τῶν ·σγισμάτων χαὶ στάσεων τῶν έχ τής ἀώρου ζητουμένφν φιλονειχίας έχποδών γενομένων, είρηνης χαί συμφωνίας χαλόν άν ύμιν απήυγαζε χαί σωτήριον.

Своихъ, вложиль въ нихъ Луха Святаго (Ис. 63, 11)? И немного далье: сошоло *Лухъ* отг Господа и направлял ихъ (ст. 14). Кто изъ сего не усматриваетъ истину? Ибо. тогда какъ Богъ объщалъ путеводствовать, Духъ, говорить Исаія, направляль ихъ, называемый у Мойсея Госполомъ И Богомъ. Смотри, и въ Числахъ явственно проповъдуется Святая Тройца, и Духъ Святый именуется Господомъ. Говорить Богь Мойсею: скажи Аарону и сынамг его. благословляйте сыновъ Израилевыхъ, говоря имъ: Да благословить тебя Господь и сохранить тебя! Да призрить на тебя Господь свътлымъ лицема Своима и помилуета тебя! Да обрат**итг** Господь лице Свое на тебя и дастъ тебъ мирз (Числ. 6, 23— 26). Во Второзаконіи говорить Моисей: слушай Израцы, Господь Бого твой Господь единг есть (Вт. 6, 4), ясно указывая на единаго Вога въ Тройцѣ и называя Духа Господомъ. И книга Судей говорить: 'на Сампсона сошоль Духь Господень, и онг убиль тысячу мужей ослиною челюстію (Суд. 15. 14—15). A Мойсей во Второ-

Μή δή αποστασίαν είσέτι χαὶ ρήξιν του άστασιάστου τῆς Έχχλησίας σώματος ήμιν ἐπιγωριάζειν σπουδάζετε. Τοῦτο γάρ τὸν προσδοχώμενον ώς έφην αντίγριστον είσχαλείται, ώς ό μαχάριος έφη Παύλος έν τη ἀποστασία έχείνον ἀποχαλύπτεσθαι τον αλάστοτα τοῖς έξαπατωμένοις δὶ ἐπιστολής, ώς δὶ ήμῶν πεμφθείσης. Όρα γάρ, ὅτι χαι τὴν ἐξ αὐτοῦ δῆθεν πεμφθείσαν παρεγγυάται μή δέχεσθαι, εὶ μή συμβαίνει τοῖς ἐχείνου διδάγμασι. Ποία δὲ μείζων ὰποστασία τὴς διαιρέσεως ταύτης, τής ἐπὶ τὸ ποίμνιον τοῦ Χριστού εἰσφαρείσης; Παύσασθε τοίνυν δυσωπώ της ματαίας ενστάσεως! γάρ ήν άληθές καί έκ τοῦ Υίου το Πνεύμα έχπορεύεσθαι, ούχ αν ώχνησαν οί διδάσχαλοι ταῖς ἑαυτών συγγραφαῖς ένσημήνασθαι· ου γάρ έχω λέγειν έφθόνησαν. Μή ούν έπιχειρείτε τών έσχαμμένων πρυπετώς ύπεράλλεσθαι. Το γάρ περί θεοῦ ξένον τὶ λέγειν χαὶ ἀποφαίνεσθαι ούχ όπως ανθρώποις, άλλά χαὶ ἀγγέλοις οὐ μόνον δυσεπιχείρητον, άλλά χαλεπώτατον, χαὶ ἐπιειχώς ώς και ό μέγας είρηκε Κύριλλος. Τί πολυπραγμονεῖς ἃ τὸ Πνεύμα τὸ "Αγιον γραφήναι οὐ παρεσχεύασεν; 'Ο τά γεγραμμένα μὴ γινώσχων τὰ μὴ законіи сказаль напередъ: какъ одинь погонить тысячи, если не Богг предалг ихг (Вт. 32. 30)? Слъдовательно Богомъ преднарекъ Мойсей Духа Святаго, чрезъ одного Сампсона истребившаго тысячу. Но и когда тысяча враговъ напали на него, и льва растерваль, и связи жельзныхъ узъ сокрушилъ, и въ мужествъ былъ неодолимъ, Духъ Господень, не разъ замътило Писаніе, сходиль на Сампсона (Суд. 14, 6. 19. 15, 14); а когда остригъ предавши голову, залогъ благодати Божіей, и удалился отъ него Духъ, Писаніе говорить: Господь отступила от него (Суд. 16, 20). И справедливо; потому что Господь есть Духъ (2 Кор. 3, 17), какъ говоритъ апостолъ. Всего же яснъе обнаруживая тріипостасную тайну Богоначалія пророкъ Давидъ, отмѣнно говорить въ семнадцатомъ псалмѣ: ибо кто Бога, кромь Господа, или кто Вогг, кромпь Бога нашего? Вогг, препоясывающій меня силою (ст. 32—33). И опять, въ томъ же псалмъ: живо Господь и благословень Богь, и да будеть превознесень Богь спасенія моего (ст. 47). Итакъ здъсь ясно безъ сомнънія на-

γεγραμμένα πολυπραγμονείς". Καὶ έτέρωθι ηλεγέσθω ύρ ύμων περί τοῦ Αγίου Πνεύματος μόνα τὰ γεγραμμένα. εί δέ τι μη γέγραπται, μη πολυπραγμονώμεν. Αὐτὸ τὸ Πνεϋμα τὸ "Αγιον ἐλάλησε τὰς Γραφάς αύτὸ χαὶ περὶ έαυτοῦ είρηχεν όσα έβούλετο. Όσα δέ ούχ είρηχεν, ήμεις ού τολπολυπραγμονείν". Ή βέβηλος τοίνυν ἔρις ώς ποὸρωτάτω γενέσθω. δυσσεβής γάρ άτεγνώς χαὶ ίερόσυλος ό μετά τοσούτων χαὶ τηλιχούτων πατέρων απόφασιν τη οίχεία τίποτε γνώμη χαταλιμπάνων πρός ἔρευναν. Ο γάρ μετά τὴν της αληθείας εύρεσιν έτερον τι περαιτέρω διερευνώμενος ψεύδει περιπίπτει και όλεθρίω περιπείρεται πλάνη. 'Αλλά μὴν καί του ηλίου της δικαιοσύνης δαψιλεί τῷ της εὐσεβείας φωτί την κτίσιν περιαυγάζοντος ό σεσοφισμένον φῶς επιζητών πρός όδηγίαν του χρείττονος, πότερον μισείσθαι ώς γέμων ανοίας, η αξιώτερος έλεεῖσθαι, ώς οὐ μανίας έλεύθερος;

Τὰ μὲν δὴ τής πρὸς τὸν Σίμωνα ἐντασθα μοι χείςθω ἀπολογίας, ὅπερ ὧν ἐν ἀμφοτέραις, ας ἐπέδωχάς μοι περιφανέστατε, διετείνετο ἐπιστολαῖς, ὧν τὴν μὲν τῷ ἀοιδίμῳ
βασιλεῖ ᾿Ανδρονίχῳ, τὴν δὲ τῷ

вываеть Богомъ Духа, восполняющаго Тройцу. Обрати внимание и на сказанное въ тридцать седмомъ псалит: не оставь меня Господи, Боже мой не удаляйся отъ меня: поспъши на помощь мнъ. Iосподи спасенія моего (ст. 22-23)! Смотри и въ щестьдесять шестомъ: благослови наст Боже Боже нашт, благослови наст Боже! И да ибоятся Его вст концы земли (ст. 7—8). Потому что имя "Богъ" трижды сказано, а мѣстоименіе сихъ именъ приложено въ единственномъ числъ. Послушай и сказаннаго въ восемьдесять третьемъ: милость и истину любитъ Господь. Бого благодать и славу дасть; ходящихь вы незлобіи  $\Gamma$ осподь не лишитъ блага (ст. 12). Всѣ эти мѣста, оттвняющія бытіе тріипостаснаго Божества, вають Духа Богомъ и Господомъ. И Соломонъ говорить: Духъ Господень наполияето вселенную (Прем. 1, 7); а другой пророкъ: наполняю ли Я небо и землю, говорить І'осподь (Іер. 24)? Такъ что Духъ, наполняющій вселенную, есть Господь. Исаія же, вѣнецъ пророковъ, говоритъ: не бойся, потому что не будешь поπόντα όσίω Ἰωσήφ ἐχείνω τῷ φιλοσόφω. Οὐ γὰρ πλειόνων οἰμαι δεήσειν πρὸς σέ ποιουμένοις, τὸν οὐχ ἐχ χαχουργίας, ὰλλ' ἀπλότητι γνώμης καὶ πατρίω ἔθει τῆ δόξη ταύτη, καθυπαχθέντα. Καὶ ταῦτα διῆλθον διὰ τὸ περιόν μοι τῆς πρὸς σὲ διαθέσεως ω χάλλιστε τῶν ἐν τέλει χαὶ τῶν εὐ γεγονότων, καὶ χαθ' αἰμα τῷ βασιλεὶ προσήχειν αὐχούντων μηδενὶ τοῦ ἴσου παραχωρῶν, τοσοῦτον τῆς πρὸς αὐτὸν ἐγ-

γύτητος εστιος. Έπειδή δὲ περὶ τής τοῦ Αγίου Πνεύματος έχπορεύσεως μόνης ήν ό λόγος ἄπας τῷ Σίμωνι, ώς τάλλα εν παρέργω τούτω τιθέμεθα, τά των έθων τε φημί και ιερών νόμων, έν οίς οι Λατίνοι πρός ήμας έχ διαμέτρου φρονούσι τέ χαὶ διίστανται, ουδ' ήμιν πλην έχείνης της ύποθέσεως εν τῷ παρόντι εμέλησεν, ότι γε χαί ίχανῶς ἐν ἐτέρῳ συγγράμματι περί τούτων άπάντων είρήχαμεν. Λέγω δη της ενζύμου ίερουργίας, περί ής έν Κωνσταντινουπόλει διαλέξεως γενομένης οι Λατίνοι μὴ δυνάμενοι άντειπείν, την δί ενζύμου μαλλον ίερουργίαν οὐχ είχον μη ἐπαινείν, εύρεθείσης μάλιστα έν τῷ τοῦ μεγάλου παλατίου σχευοφυλαχίω μερί-

δος ἐχείνου τοῦ ἄρτου, δν ό |

срамлена. Ибо Господь, Творецъ твой, Господь Господь имя Eму (54, 4.5). Троекратнымъ употребленіемъ имени "Господь" означилъ тріипостасность единаго Богоначалія. И опять. Видпла я, говорить, Господа, сидящаю на престоль высоком и превознесенномъ. И сказалъ мнъ: пойди и скажи этому народу: слухома услышите, и не уразумъете (Ис. 6, 1, 9). А боговдохновенный Павелъ говорить, что Духъ сказалъ эти слова, потому что выразился такъ: хорошо Духг Святый сказаль отцамь нашимь чрезь Исаію пророка: слухомз услышите и не уразумпете (Дѣян. 28, 25. 26). Такъ что сидящий тогда на престолъ какъ Господь и Богъ и говорящій пророку отъ превысокой оной свътлости быль Духъ. А ть семь дъйствій Духа, которыя названы у сего пророка, (Ис. 11, 2-3), это, сказалъ Захарія (4, 10), *очи* Господа, объемлющіе взоромъ всю землю. И на то слъдуеть обращать вниманіе, что, какъ знаемъ и въруемъ, всякій пророкъ, просвъщаемый Духомъ Святымъ (2 Петр. 1, 21), говорилъ полезное въ свое время и приличное обстоятельствамъ (1 Петр. 1,

Χριστός ένειμε χατά τὸ μυστιχόν έχεινο δείπνον τοίς μαθηταίς, καὶ ύπόψεσι πάντων αναμφιβόλως ενζύμου δειχθείσης, χαντεύθεν πάσα πρόφασις τοῖς Λατίνοις περιηρέθη. Ίσασι δὲ ὅπως χαὶ ὁ ᾶγιος Γρηγόριος ὁ Διάλογος: Ένώμης δε ούτος πρόεδρος ήν εν πενῆντα έπτὰ χεφάλαια τοῦ έβδόμου αὐτοῦ βιβλίου διηγούμενος, πόσον ώνησε τά τῆς σεπτης ιερουργίας και μετά την έντεύθεν έχδημίαν ένίων άμαρτόντων ψυχάς, δείχνυσιν ότι ενζυμος τη ό προσφερόμενος τότε άρτος, χαὶ οὐχ άζυμος. Ότι τε παρά του λαού τοίς ίεροῦσι τοιοῦτος προσχομίζετο, δήλον αυθις έχ του είχοστου τρίτου χαὶ τοῦ εἰχοστοῦ έχτου χεφαλαίου τοῦ τρίτου αὐ- Ι τοῦ βιβλίου. 'Αλλά μὴν χαὶ ό Παύλος έν τη Τρωάδι ένζυμον έχλασεν άρτον. Είπών γάρ ό θείος Λουχᾶς, μετά τὰς ήμέρας τῶν ἀζύμων Τλθομεν εἰς Τρωάδα, καὶ συνηγμένων τῶν μαθητών κλάσαι άρτον, ού προσέθηκε καὶ άζυμον. Τίγαρ έχωλυεν άζυμον χάνταῦθα εί- 🛚 πείν, ωσπερ έν τη των Ίουδαίων ἐορτή; Τοῦτο καὶ ὁ θεῖος έδήλωσε Χρυσόστομος έν τῷ λόγω, ου ή άρχη όλιγα άνάγχη σήμερον πρός τὴν ὑμετέραν αγάπην είπειν και τὸ τυπιχόν φήσας επελεύσατο χαί,

10—12), какъ и Мойсей говорить нѣгдѣ: ктобы далъ всему народу Господнему быть пророкими чрезъ ниспосланіе Господомъ Духа Своего на них (Числ. 11, 29)? И Давидъ въ книгъ Царствъ: Духъ Господень говорить во мнъ (2 Цар. 23. 2). О немъ въ послъдствіи и Спаситель засвидътельствоваль, сказавши: како же Давидо, по внушенію Духа Святаю, называеть Eго Iосподомь ( $M_{\Theta}$ . 22, 43)? И Богъ— чрезъ пророка Іоиля: излію ото Духа Моего на всякую плоть, и будуть пророчествовать (Іоил. 2, 28). И Захарія: такт 10ворить Господь; но вы принимаете ли слова Мои и опредъленія Мои, заповъдуемыя Мною въ Духъ Моемъ рабамъ *Моимъ пророкамъ* (Зах. 1, 4. 6)? II Господь: не вы будете 10ворить, но Духъ (Мө. 10, 20) Святый. И великій Павель: *хорошо Духъ Свя*тый сказаль отцамь нашимь *чрезъ пророка* (Дѣян. 28, 25). Потому ято Духъ безъ сомнънія подаеть силу пророческую. И слушай, какъ блаженный Захарія, отець божественнаго Предтечи, называеть Богомъ Духа Святаго, глаголавшаго чрезъ пророковъ, сказавши: блаτὸ ὰληθινὸν προσέθηχεν. 'Αλλά καί του Ίησου μετά τον δείπνον τῷ Ἰούδα εἰπόντος. δ ποιεῖς ποίησον τάχιον, οὐχ αν, εὶ τὰ τοῦ νομιχοῦ ήτοιμάσαντο πάσχα χὰχεῖνο ήσαν έσθίοντες, ύπόπτευσαν οί μαθηταὶ, ώς, ὲπὲι τὸ γλώσσόχομον είχε, λέγει αὐτῷ ό Ίησούς · άγόρασον ων χρείαν έχομεν εν τη έορτη. Έάσειν μοί δοχώ χαὶ όσα τοῖς ἱεροῖς ἐναντιούνται χανόσιν έν τη τοῦ σαββάτου νηστεία, καὶ ταῦτα τοῦ μεγάλου πατρὸς Βασιλείου έν τῷ περὶ τής νηστείας αὐτού λόγω, ου ή ὰρχή παραχαλείτε τον λαόν μου πέντε λέγοντος ήμερων νηστείη ήμιν προχεχήρυχται. Παρά τίνων; Η δήλον, παρά των αποστόλων, ἄτε σαββάτου χαὶ χυριαχής μή νηστεύειν προστεταγμένων. Καὶ ό Χρυσόστομος èν τῆ δεκάτη όμιλία τῆς Έξαημέρου τας δύο ταύτας της έβδομάδος ήμέρας βραχύ τι διαναπαύσασθαί φησιν ήμιν ό  $\Delta$ εσπότης χεχάρισται, ήτοι τὸ της νηστείας έντονον χαταλύσαι. Αλλά καὶ Παυλίνος ὁ θείος λόγον είς τὸν ἄγιον συντάξας 'Αμβρόσιον, η ν δέ φησιν σεβασμιώτατος έπίσχοπος Αμβρόσιος πάσης εγχρατείας πλήρης, ήγρύπνει τὲ πολλά χαὶ ἐπόνει, τῆ τε ἀμέτρφ νηστεία χαὶ έγχρατεία τὸ σώμα гословенъ Господь Богъ Израилевг, что посттилг народг Свой и сотвориль избавленіе ему, како возвистило устами бывшихо ото впка святыхо пророковъ Своихъ (Лук. 68. 70). Говориль чрезъ нахъ Богь Духъ Святый; следовательно, Онъ и есть Богъ и именуется такъ. Посемуто и Соломонъ, безъ сомнъ. нія принадлежащій къ лику пророковъ, говоритъ: слова сказаны по вдохновенію *Божію* (Прит. 31, 1), Богомъ именуя Духа Святаго, въщающаго чрезъ него. Цотому и произшедшее отъ вдохновенія Его чрезъ пророковъ Писаніе апостоль называеть боговдохновеннымь, говоря: все Писаніе боговдохновенно и полезно (2 Тим. 3, 16).

И воть такъ ветхое Писаніе для несовсёмъ затыкающихъ уши свои именуетъ Духа Богомъ и Господомъ; а теперь покажу (собравши оттуда частичныя свидётельства), что и новое совершено согласно съ нимъ, и, какъ оно, называетъ Духа Богомъ и Господомъ. Такъ въ книгѣ Дѣяній написано, что Петръ, верховный изъ апостоловъ, сказалъ Ананіи и Сапфирѣ: что это согла-

έξέτηχεν, ὅτι μὴ τῷ σαββάτῷ καὶ τῆ κυριακή, καὶ ὅτε περιφανών ην μαρτύρων γενέθλια. Πώς ούν ύμεις άδεως σαββάτου μέν νηστεύειν, την δὲ τετράδην χαταλύειν οὐ παραιτεῖσθε, χαίτοι τοῦ άγίου γράφοντος Ίερωνύμου τετράδα καί παρασκευήν γωρίς μεγάλης ούχ οφείλει λυθήναι νηστείας, ὅτι τἤ τετράδι ὁ Ἰούδας τη του Κυρίου προδοσία συνέθετο, καὶ έκτη ό Ἰησοῦς έσταύρωται. Ο δε μαχάριος Αύγουστίνος παραδεδόμννον φησὶ ἀπὸ τῶν πατέρων, ἵνα τὴν έχτην ήμέραν ὰπὸ βρώσεως χρεών απεσχώμεθα, διότι έν τη τετάρτη ήμέρα ό Ιούδας τὸν Κύριον ἐπωλησε καὶ τῆ αὐτη ήμέρα παρά Ἰουδαίων τὴν τιμήν έλαβεν, έν δε έχτη έν τώ σταυρώ τον Κυριον έθεντο. Σιωπήσω σοι καὶ όσους τῶν ἱερῶν ἀθετοῦσι χανόνων, τούς χειροτονουμένους ίερέας καί διακόνους άναγκάζοντες η μη γαμείν, η των νομίμως συζευχθείσων αποζεύγνυσθαι, χαίτοι πολλοί των διαπρεψάντων εν τῷ θρόνῳ τῆς Ῥώμης έξ ίερέων τὴν γένεσιν έσχον. Φήλιξ γάρ ο άγιωτατος πάππας Ρώμης εκ πατρὸς Φήλιχος ίερέως ήν, 'Αγαπητώ δὲ Γορδιάνος ύπηργε πρεσβύτερος, Γελάσιος πατέρα έσχε Βαλέριον ἐπίσχοπον, χαὶ |

сились вы искусить Духа Святаго? Не людямъ солгали вы, но Богу (Дѣян. 5, 9. 4). Слъдовательно, совершенно ясно названъ отъ него Духъ Святый Богомъ. И ниже. Когда они служили Господу и постились, Духг Святый сказаль: отдълите Мнь Варнаву и Савла (13, 2). Видишь Его наименованіе Господомъ? Лля сего-то и сказало Писаніе "когда они служили Господу, Духъ заль: отдълите Мнъ", чтобы показать, что Духъ есть Господь, властно заповъдующій служащимь Ему. И въ той же опять книгѣ пророкъ Агавъ: такъ говорить Духъ Святый (Дѣян. 21, 11), какъ онино взывали пророки ветхозавѣтные: такъ 1060рить Господь (Ис. 37, 6), выражается для показанія самымъ видомъ реченій, что Духъ Святый есть тотъже, котораго пророки называли Господомъ, говорящимъ съ богоприличною повелительностію. А гав безъ сомнінія Духъ Свягый, тамъ и Отецъ и Сынъ. Ибо какъ одна у Нихъ сущность и природа, такъ одно-и царство и владычество, и господство и сила. И раздъленіе Лицъ не вводить раздъления природъ

έτεροι πλείστοι. 'Αφίημι καὶ τὸ τοῦ γενείου λέγειν κουράν, περὶ ης ἐν κεφαλαίφ γέγραπται τρίτφ τοῦ πρώτου βιβλίου τῶν 'Αποστολικῶν Τάξεων οὐ χρὴ τοὺς πιστοὺς τὰς τοῦ γενείου τρίχας διαφθείρειν καὶ τὴν μορρὴν τοῦ ἀνθρώπου ἐξαλλάσσειν. Οὐκ ἀποδαρώσετε γάρ φησιν ὁ νόμος τοὺς πώ-

γωνους ύμων. Αλλά ταύτα μέν έχ πολλών ολίγα διήλθον έχ τοῦ παρείχοντος, όσον μὴ ἀνηχόους είναι χαὶ τής περὶ τά τοιαύτα πρός ήμας των Λατίνων διαφοράς τούς εντυγχάνοντας τῷ παρόντι συγγράμματι. Έπειδη δε ούδεις, ο Κύριος είρηκε, πρός με καὶ τὰ ύγιᾶ τῶν δογμάτων οἱοςτέ ἐστι τὸ παράπαν ελθείν, εάν μή ό πέμψας μέ Πατήρ έλχύση αὐτὸν, τὸν έπιτήδειον έαυτον δηλαδή πρότερον δί αρετής καί έπιπόνου ζητήσεως πρός τὴν ἕλξιν ταύτην παρασχευάσαντα, γένοιτό σοι μή τοσούτον είναι ίσχυρογνώμονα μηδέ δεινόν τών λατινιχών προστάτην προλήψεων, ώς μήτε των πατρίων έθέλειν μεταχινείν, μητ' έν αίσχροῦ μοίρα την μετάθεσιν τίθεσθαι· άλλ' είδότα την του χαχού τήρησιν την ἀπόλειαν φέρουσαν, πρὸς τὴν παὸ ἡμῶν άληθη καί μόνην εὐσέβειαν όλφ χαί παντί παρασχευάζεσ(естествъ), на мъстнаго разстоянія: потому что въ Тройцъ вышеестественно и соединеніе и раздъленіе Лицъ. Павелъже чудный въ первомъ посланіи къ Кориноянамъ говоритъ: вы храмз Божій, и Духъ Божій живеть вы вась (3, 16),—такъ что Духа, содълывающаго насъ храмами для Своего обитанія, назваль Богомъ живымъ. И върфии о даръ языковъ говоритъ: одному дается Духомъ слово мудрости, иному пророчество, ино му разные языки; а все сіе производить одинь и тоть же раздъляя каждому особо, какт Ему угодно (1 Кор. 12, 8—11). Но когда вст пророчествують и войдеть кто невърующій или незнающій, то онз всьми обличается, и такимо образомо оно, падши ницг, поклонится Богу и скажеть: истинно съвами *Вого* (14, 23—25). Видишь ли, чтоЦавель, учитель благочестія, ясно назваль Богомъ Духа, действующаго вътехъ, кои пророчествують? А во второмъ посланіи къ тъмъ же Коринеянамъ говорить: тоже самое покрывало донынь остается неснятыма при чтеніи ветхаго Завъта; потому что оно снимается θαι καὶ χωρείν τῷ θυμῷ τῷ τὴν εὐγενῆ μόνην ὀρθὴν δόξαν ποιήσασθαι περιπλείονος εαυτῷ δόξαν τοῦ λογίζεσθαι μυώμενον.

Христомъ. Но когда обращаются къ Господу, тогда это покрывало снимается. Господь же есть Духъ (3, 14—17). Видишь, какъ велегласно Духа называетъ Господомъ? Потому что не называетъ здѣсь, какъ нѣкоторые поняли, Господа духомъ, подобно тому, какъ "Бого есть духо" сказано (Іоан. 4, 24); такъ какъ не сказалъ "духъ Господь", но: Господь есть Духг. А большое значение заключается въ семъ порядкъ словъ. Ибо когда хочетъ говорить такъ (безъ особеннаго указанія), то не ставить члена предъ сказуемымъ. Затемъ говорить: преображаемся вз тотз же образь, какь оть Господа \*) *Духа* (ст. 18). Смотри, какъ въодномъ и томъже чтеніи\*\*), которое я выставиль, Духъ ясно названъ Господомъ. Но не откажись выслушать и оти его свидътельства, ясно именующія Духа Святаго

\*\*) То есть — церковномъ апостольском чтеніп; по нынъшнему у настраздъленію на зачала, это есть чтеніе зачала 174.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Такъ попимаетъ это изречене всявдъ за Василиемъ Великимъ въ 21 главъ его книги "О Св. Духъ" къ Амфилохію См. Твор. VII, 312. И его же пятая книга Опроверженій Евномія—тамъ же, 201. Въ славянскомъ и русскомъ переводахъ "отъ Господия Духа".

Господомъ. Итакъ, въ первомъ посланіи къ Солунянамъ говоритъ: а васт Господь да исполнить и преисполнитъ любовію друга ко всп.мо, другу и чтобы утвердить сердца ваши непорочными во святынь предъ Богомъ и Отцемъ нашимъ въ присутствіе Господа нашею *Iucyca Xpucma* (3. 12. 13). Какого Господа умоляетъ апостоль въ пришествіе Христово? Ясно—Духа Святаго, приложивши къ Нему имя Господа. А во второмъ къ нимъ же говоритъ: I cnodeда управить сердца ваши въ любовь Божію и въ терппиіе Xристово (3, 5). Кто это Господь. управляющій любовь Божію и въ перенесеніе скорбей за Христа? Еслибы у него шла ръчь объ Отцъ, то конечно сказаль бы "Госполь васъ да управитъ въ Свою любовь"; еслибы о Христъ, то стоялобы "въ Свое терптніе". А изъ трехъ единаго Богоначалія лицъ иного, которое слъдуетъ чествовать именемъ Господа, нѣть, какъ только Духъ Святый. Тогда какъ божественное Писаніе столь многократно усвояетъ Духу наименованіе "Богъ" и "Господь", сей на все отваживающійся челов'ять, пренебрегши вс'ями его свид'ятельствами и притворяясь неслышащимъ, какъ громко оно объ этомъ в'ящаетъ намъ, ни страшась опасности, грозящей дерзающимъ произносить какое либо хульное слово на Духа Святаго (Мо. 12, 31), говоритъ — не находимъ слово въ слово. что Духъ есть Богъ.

Но сего достаточно, потому что, кажется, сказано даже больше потребнаго; а обратимъ вниманіе на продолженіе сего изумительнаго догматиста.

Для того, говоритъ, церковь Латинская въ святомъ Символъ велегласно произноситъ мнъніе объ исхожденіи Духа и отъ Сыпа, что не должно върованій благочестія скрывать подъ спудомъ. Не ясные ли это признаки неистовства, безумія, гордыни и высокоумія, и не характеризуеть ли все его предпріятіе? Для того, говорить. Для какого "того"? По какой явной и неопро-?Тнигидп вержимой побуждаясь, вы велегласно произносите такое мнъніе въ святомъ Символъ? Евангелія такъ предали, Христосъ чрезъ апостоловъ на-

училъ васъ? Отцы своими | словами внушили вамъ говорить такъ? Откуда къ вамъ вкралось такое учение, подобно заразительной бользни, которымъ вы стараетесь напоить и другихъ, желая многихъ имъть похожими на себя? Христосъ, первый богословъ, изрекъ, что Духъ Святый исходить отъ Отца, показавши этимъ въ Тройпъ единственность начала, источника и причины; и ты не страшипься передѣлывать богословіе (ученіе о Богъ), два начала вводя изъ двойной причины, и нагло говоришь, что предметовъ благочестія не должно скрывать подъспудомъ, какъ будьто оно еще не получило совершенства, но для завершенія нуждается въ вашей прибавкъ. О крайнее безуміе, о помраченіе! Какого избытка тщеславія не превосходить сія наглость? Скоръе бы оно (благочестіе) скрывалось подъ спудомъ Еллинскаго многобожія, или прикрываемое пока завѣсою **Іудейской дебелости насвъть** выведено было Богомъ Словомъ, вошедшимъ съ нами въ общение посредствомъ плоти и крови (Евр. 2, 4) и чрезъ боговдохновеннаго Павла за-

повъдавшимъ претить ана өемою тъмъ, кои захотъли бы какимъ нибудь образомъ извращать преданную намъ свыше Въру и старались учить иначе, чтмъ какъ мы приняли (Гал. 1, 9). Ибо, если нужно составлять иныя въры и временами измѣпять ихъ, то, какъ говоритъ богоносный и великій Василій, онжог изреченіе сказавшаго: одинъ Господь. одна въра, одно крещеніе (Еф. 4, 5). А если это истинно, никто да не обольщает васт пустыми словами (Еф. 5, 6). Что говорать. глупый и жалкій! Чтобъ ны больше не върили Богу нашему и Спасителю Христу. не принимали сказаннаго Имъ, не уважали божественныхъ проповъдниковъ матовъ, ни цѣнили по достоинству множества добно и**мъ учившихъ бла**отцовъ, женныхъ просіяв-ВСЯКИМИ **ДУХОВНЫМИ** дарованіями, а безусловно смеживши очи души и выбросивши изъ ума ученіе Спасителя, Его учениковъ и всякого святого, каждый бъгомъ покорили свое сердце вашимъ выводамъ и ухищреніямъ, и довърившись вамъ содержавшееся чрезъ **BCe** 

прошедшее время столькими СВЯТЫМИ имыжум преданіе признали менъе стоющимъ, чёмъ ваше обманчивое измышленіе? Великое конечно засилье вы ИКИРУКОП еслибъ удалось вамъ достигнуть этого по намфрению вашему. Всего безсимсленные было бы, еслибъ мы легко пов'єрили произвольно вводящимъ сію новизну относительно исхожденія Духа. Послѣ сего вы станете придумывать другое чтолибо подобное и о рожденіи Сына, и подвигаясь на худшее не удержитесь раздѣлять и Отца, и на Него безстрашно распространять порывы такого своего неистовства. И такимъ образомъ далве мало по малу у насъ угаснеть благочестіе, и мы навлечемь на себя владычество Антихриста.

Проповъдь наша есть иъкое простое\*) ученіе; Христосъ его предаль, распространили апостолы, оградили учители. Ими будемъ довольствоваться, и вашими миъніями впредь не станемъ много заниматься. Потому что долгъ благочестиваго

ума-остерегаться говорить о томъ, что въ божествен-Писаніяхъ чхин почтено умолчаніемъ, особенно относительно превышающаго все Божескаго естества, и върить, что точное понятіе о семъ для пожившихъ здѣсь ст, вѣрою сохраняется на тамошній (будущій) въкъ, когда переставши видѣть истину сквозь тусклое зеркало и гадательно, удостоимся созерцать ее лицемъ къ лицу (1 Кор. 13, 12). А если бы высказать все натянутое и горделивое, и слово правды у васъ имѣло силу, то вы ясно познали бы, кто преступаетъ правые догматы, и кто ихъ содержитъ неизмънными? И по устраненіи расколовъ и смутъ, вызываемыхъ пепристойною любопрительностію, вамъ возсіяла бы доброта и спасительность мира и согласія.

Итакъ не усиливайтесь навязывать намъ отступничества и разрыва съ необуреваемымъ тѣломъ Церкви. Потому что это, по сказанному мною, призываеть ожидаемаго Антихриста, такъ какъ смущавшимся от посланія, какъ бы нами посланнаю, сказаль блаженный Павелъ, что элодъй тотъ откроется не

<sup>\*)</sup> То есть—чистое, безирим всное, неповрежденное. См. 2 Кор. 11, 3.

прежде отступленія (2 Сол. 2, 2. 3). Смотри же, что и отъ него даже посланнаго посланія заповѣдуеть не припимать, если не согласуется съ его ученіемъ (сн. 2, 15). А какое отступление больше сего раздѣленія, внесеннаго стадо Христово? Отстаньте жъ, заклинаю, отъ суетнагопротивоборства!Потому что, еслибы истина то была, что Духъ исходитъ и отъ Сына, то учители польнились бы (такъ какъ не могу сказать-не отказались бы) обозначить это въ своихъ писаніяхъ. Итакъ не усиливайтесь безстыдно перескакивать яму. Ибо говорить о Богъ что либо новое или учить, не то, что людямъ, а и ангеламъ не только недоступно, а и крайне опасно, какъ сказалъ и великій Кириллъ. "Для чего довъдываешься о томъ, чего Духъ Святый не начерталъ въ Писаніяхъ? Не зная написаннаго, ты пытливо довъдываешься о ненаписанномъ \*). II въ другомъ\*\*) мѣстѣ: "о

Духѣ Святомъ будемъ говорить только то, что написано: а что не написано, о томъ не станемъ любопытствовать. Самъ Духъ Святый изглаголаль Писанія; Самъ и о Себъ изрекъ, что Ему было угодно. А чего не изрекъ, о томъ говорить не отважимся". Итакъ да прекратится неподобающая распря; потому что явный беззаконникъ и поругатель святыни, кто послъ ръшенія столь многихъ и столь велики**х**ъ отцовъ предоставляеть чтолибо для истолкованія собственному своему мнфнію. Ибо послф обрфтенія истины доискивающійся еще чего-то другого впадаеть въ съти лжи и объемлется пагубнымъ заблужденіемъ. И ищущій искуственнаго свъта для путеводства къ лучшему, тогда какъ Солнце правды (Мал. 6, 2) освъщаеть тварь обильнымъ свътомъ благочестія, больше ли заслуживаеть ненависти, какъ несмысленный, или сожальнія, какъ несвободный отъ неистовства?

Тутъ я и останавливаюсь съ отвътомъ Симону на изложенное имъ въ обоихъ, преданныхъ мнъ тобою, сіятельнъйшій, письмахъ, изъ

<sup>\*)</sup> Кирилль Іер. ВЪ 11 огласительномъ словъ, § 12.

\*\*) Кирилль Іерусал. Въ 16 огласительномъ словъ, § 2. Подобно и Кирилль Алекс. Въ кингъ "о воплощении Господа" (Migne Patrol. Graecae LYXV. 1476) LXXV, 1476).

коихъ одно приснопамятному царю Андронику, а другое всечестному Іосифу оному, философу. Потому что, думаю, не потребуется большаго отъ говорящихъ къ тебъ, который увлекся симъ мнъніемъ не по злоумышленію, а по простоть мысли обычаю предковъ. И я сдълаль это по великому своему расположению къ тебъ. о превосходнъйшій изъ саповниковъ и благородныхъ, и равно изъ сродныхъ царю по крови никому не уступающій въ дружественной близости къ нему.

Поелику же вся рѣчь у Симона шла только объ исхожденіи Святаго Духа, то мы какъбы мимоходомъ указываемъ на другое, разумъю обычаи и священныя постановленія, въ чомъ Латиняне противоположно намъ мудр. ствують и разнятся, и въ настоящемъ произведевіи мы не имъли въ виду иного. кромѣ того предмета, такъ какъ и достаточно сказали обо всемъ этомъ въ другомъ сочиненіи. Итакъ говорю о священнодъйствіи на квасномъ хлъбъ, о чомъ когда происходило собесъдованіе въ Костантинополъ, Латиняне, не въ силахъ будучи

возразить, не могли не отдать преимущества священнодъйствио на квасномъ хльбъ, особенно такъ какъ въ сокровищницъ великаго дворца нашлась частица того хльба, который Христосъ предлагалъ Своимъ ученикамъ на таинственной оной вечери и изорамъ встхъ открылась несомнънно частицею хлъба кваснаго. и отсюда отнять у Латинянъ всякій поводъ къ отговоркъ\*). Знали же они, что и святый Григорій Лвоесловъ, — а это быль первосвященникъ, Римскій

<sup>\*)</sup> Первымъ, сколько извъстно, упоминаеть объ этомъ обстоятельствъ Георий Варданг, митрополить Корцирскій (съ 1219 года), въ сочинении, вызванномъ запросами лат. монаховъ миноритовъ во время пребыванія его въ Казульскомъ монастыръ близь Отрапто, по случаю бользии. Въ немъ преимущество кваснаго хлаба доказывалось, между прочимъ, найдепною будьто бы самими латипянами при взятін Константинополя 1204 года въсокровищехранительницъ константинопольскаго императорскаго двора частицею того хавба, оть котораго Христосъ на вечери даль своимъ учени-камъ. Кодексъ, гдъ помъщено было это сочиненіе, извъстный Аллатію, принадлежалъ 1236 году. См. Васылеескаго Обновление Болгарского патріаршества въ 1235 году, въ Приложеніяхъ (Журналъ Мин. Нар. Просвъщенія 1885, апръль, стр. 225). Но кромъ Властаря никто уже не ссылался на это обстоятельство, придуманное конечно вдали от в мъста предполагаемаго событія—Константинополя. См. еще Чельцова Полемика между Греками и Лативянами объ опръспокахъ (Спб, 1879) стр. 194.

-- въ пятидесяти семи главахъ седмой своей книги повъствуя, сколько поминовеніе при досточтимомъ священнодъйстви приносило пользы душамъ нъкоторыхъ гръшниковъ и послъ отшествія отсюда, показываеть, что приносимый тогда хлъбъ быль квасный, а не опрѣсночный. И что таковой мібыль доставляемъ рянами священнодфиствующимъ,видно опять изъдвадцать третьей и двадцать шестой главы тойже книги. Да и Павель въ Троадъ преломилъ хлъбъ квасный. Потому что Лука, сказавши: посль дней опрысночных з мы прибыли вз Троаду, и когда ученики собрались для преломленія хльба (Дѣян. 20, 6. 7), — не прибавиль "опръсночнаго" Между тъмъ что мѣшало ему и здѣсь сказать объ опресноке, такъ какъ это было въ праздникъ іудейскій? Сіе разъяснилъ и святый Златоусть, въ \*) словъ, котораго начало много нужно сказать сегодия къ вашей любви" сказавши: и прообразовательную Пасху совершилъ (Христосъ на одной и тойже трапезѣ), и

присоединилъ къ ней истинную". Да и когда Івсусъ послѣ вечери сказалъ Іудѣ: что дълаешь, дълай скорње (Іоан. 13, 27), то ученики, если бы приготовили Пасху законную и ее вкусили, не подумали бы, что *такъ как*ъ у Іуды быль ящикь, Іисусь *соворитъ ему: купи, что намъ* нужно къ празднику (ст. 29). – Думаю опустить и сколько они пошеніемъ въ субботу противоръчать священнымъ капонамъ. OTC N тогда, какъ Василій, великій отецъ, въ своемъ о постѣ\*) словъ, котораго начало "утьшайте народъ Мой", говочто пять постныхъ дней намъ заповъдано. Къмь? Ясно — апостолами, такъ какъ они постановили\*\*) не поститься въ субботу и воскресенье. И Златоусть въ десятой бесъдъ Шестоднева говоритъ, что Владыка дозволиль намъ нѣсколько отдыхать въ два сіи дня седразрѣщать то есть строгость поста, Да и Павлинъ \*\*\*) святый, составившій слово въчесть святаго Амвро-

мност.
\*\*\*) Павлинъ, спископъ Ноланскій,
сконч. 431 года.

<sup>\*)</sup> См. слово о Тайной вечери и предательствъ Іуды.

<sup>\*)</sup> Слово 2-е о пость. \*\*) Именно, въ 66 капонъ Правилъ Апост.

сія, говорить: "быль же достопочтеннъйшій епископъ Амвросій во всемъ воздербдителенъ женъ. весьма и трудолюбивъ, и смирялътъло безмѣрнымъ пощеніемъ и воздержаніемъ, исключая субботу и воскресный день и когда случались памяти знаменитыхъ мучениковъ". И какъ вы по высокомърно не отказываетесь поститься въ субботу, а въ среду разръ шать, хотя св. Іеронимъ пишеть: "въ среду и пятницу, говоря о великой, не должно разрѣшать поста, потому что въ среду Туда уговорился на преданіе Господа, и въ шестой день Іисусъ быль распять на кресть". И блаженный Августинъ говоритъ: "предано отцами, чтобъ мы въ среду и шедень воздерживались стой отъ мясной пищи, такъ какъ въ четвертый день Іуда продалъ Господа и въ тотъ-же день получилъ отъ Іудеевъ плату, а въ шестой они распяли Господа на крестъ". Не стану перечислять тебф сколько священныхъ каноновъ отметаютъ опи, принуждая готовящихся къ рукоположению священниковъ и діаконовъ или не жениться, или разводиться съ законными супругами, хотя многіе изъ

прославившихся на престолъ Римскомъ происходили отъ священниковъ. Потому что Феликсъ, святьйшій папа Римскій, быль сыномь Феликса священника, Агапитъ -пресвитера Гордіана, Геласій отцомъ имълъ Валерія епископа, и многіе другіе. Не стану говорить и о брадобритіи, о которомъ написано третьей главъ первой книги Апостольскихъ Постановленій: "в'трные не должны уничтожать волось на бородъ и измънять образъ человъка; пот. что законъ говорить: не сбривайте бородъ sauux \*)" Лев. 19, 27.

Это я изъ многаго немногое высказалъ, въ надеждѣ, что читающіе настоящее сочиненіе не останутся въ невъдѣши относительно различія Латинянъ съ нами въ этихъ предметахъ. Поелику же никто, сказалъ Господъ, вовсе не можето прійти ко

<sup>\*)</sup> Такъ наз. "Ацостольскія Постановленія" появились не ранів пятаго вівка и составляють сборникъ не одновременно записанныхъ преданій и містныхъ церк. обычаевъ Въ частности запрещеніе сбривать бороду могло быть вызвано тщеславіемъ и суетностію лицъ, припадлежавшихъ къ клиру и желавшихъ казаться моложе и пріятніте на видъ. На это указываеть и ссылка на законъ, имівшій цілію отвратить народъ Божій оть соблазнительныхъ обычаевъ языческихъ.

Мил и здравому ученю, если Отецъ, пославшій Меня, не привлечеть его (Іоан. 6, 44), то есть сперва содълавшаго себя посредствомъ добродътели и усильнаго исканія способнымъ къ такому влеченю, то не будь столь упорнымъ и крайнимъ защитникомъ Латинскихъ предразсудковъ, чтобы ни пожелать отстать отъ отеческихъ обы-

чаевъ, ни считать такую перемѣну постыдною; но зная, что сохраненіе зла несеть гибель, всецѣло и отъ всего сердца уготовься и прилѣпись къ нашему истинному и единственному благочестію, имѣя въ виду пріобрѣтать себѣ славу наибольшимъ уваженіемъ къ благородному и единому правому исповѣданію.

Примичание. На страницѣ IV Предисловія вмѣсто сказаннаго въ первой строкѣ «только и извъстень по этому сокращенію Властаря. Издано»—пужно читать «извъстный подъ именемъ Номоканона, напечатанъ Мориномъ (Maurinus) въ Парижѣ 1651 года; второе изданіе было въ Венеціи 1702. Объ этомъ Номоканонѣ см. Ал. Паслова Номоканонъ при Большомъ Требникѣ, стр. 19—24 (изд. 1872. Одесса). Сокращене Властаря издано въ четвертомъ томѣ сборника Ралли и Потли. Въ Моск. Синодальной Библіотекѣ рукописей имѣются два списка.

Архимандрить Арсеній.



935.4

B613

BRITTLE DO NOT PHOTOCOPY



Digitized by Google FFR 1 6 1949 le

