# УЧЕНІЕ

0

# БОГОСЛУЖЕНІИ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

составленное

придворнымъ протопереемъ

#### димитріемъ соколовымъ.

КУРСЪ ГИМНАЗИЧЕСКІЙ.

Съ 80 рисунками въ текстъ.

Usdanie mecmoe.

добрено Святьйшимъ Сунодомъ, Учебнымъ Комитетомъ Министерства Народнаго росвъщенія, Учебнымъ Комитетомъ IV-го Отдъленія Собственной Е. И. В. Канцеляріи и Главнымъ Управленіемъ Военно-учебныхъ Заведеній.

цена 45 коп.

С-ПЕТЕРБУРГЪ.
Типографія Министерства путей сообщенія (А. Бенке),
по Фонтавкі № 99.
1885.

Отъ С.-Петербургскаго Комитета Дуковной Цензуры печатать дозвомяется. С.-Петербургъ, Мая 24 дня 1885 года.

Цензоръ Архимандрить Тихонъ.

са жо росучины

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

Предварительныя понятія. CTPAH. Понятіе о богослуженіи. — Происхожденіе богослуженія. . . . . . 1 - 2О христіанскомъ Храмъ и его принадлежностяхъ. Наименованіе храмовъ и ихъ происхожденіе . . . . . . . 3-5 5 - 6Внутреннее расположение крамовъ. -- Алтарь и его принадлежности. - Крестъ, папрестольвое Евангеліе и кончегъ - Жертвенникъ и его принадлежности-сосуды.-Ризница и ея принадлежности.-Сред-6 - 18Обряды, наиболье употребительные при богослужения.-Поклоненіе и крестное знаменіе. — Благословленіе свящевнодъйствующаго. — Возжение свътильниковъ.-Каждение опмиамомъ.-Звонъ въ колокола. 18 - 22О лицахъ, совершающихъ богослужение, и ихъ одеждахъ. 22 - 24Священныя одежды. -- Превность одеждъ. -- Ствхарь в подризпякъ. - Орарь и епитрахиль. - Поручи и поясъ - Фелонь и саккосъ. -Омофоръ. -- Митра, камиланка и скуфья. -- Набедренникъ и налвца. --Наперсный кресть, панагія, жезль и орлецы. 24 - 29О богослуженін общественномъ. Кругъ суточнаго, седмичнаго и годоваго богослуженія.-Кругъ суточнаго богослуженія. — Кругъ седмичнаго богослуженія. — Кругь богослуженія годоваго.-Повятіе о праздникахъ и разділеніе 29 - 32Воспоминанія, соединенныя съ двунадесятыми правдни-32 - 4444 - 46Всенощное бдініе. - Вечерня. - Начало службы и предначивательный исаломъ. -- Велекая ектенія. -- Каспама. -- Малая ектенія. -- Стихи псалновъ «Господи воззвахъ» и стихиры на «Господи воззвахъ».--Вечерній вхоль и славословіе. Прокимевъ. Пареміи. Сугубая и просительная ектенія. Окопчаніе вечерви. - Литія п благословеніе хлф-

46 - 55

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CTPAH.         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Утреня.—Шестопсалийе.—Великая ектепія, «Богъ Господь» и касизмы.—Поліслей.—Величаніе и воскресные тропара.— Утревніе ангифоны.—Чтевіе Евангелій.—Поклоненіе Евангелію или иконт и помазаніе елеемъ.—Птасни Священнаго Писанія и канонт.—Хвалитны и стихиры на хвалите.—Великое славословіе.—Окончаніе угрени и первый часъ.— |                |
| Отличіе вседневной вечерни и утрени отъ этихъ службъ на всенощной.                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>55 – 65</b> |
| Дитургія.—Общія понятія о литургіи                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 65—66<br>66—68 |
| 2) Литургія оглашенныхъ.—Понятіе о литургія оглашенныхъ, составъ ея и начало.—Изобразительные псалмы и антифоны.—Входъ съ Евангеліемъ.—Пініе Трисвятаго.—Чтеніе Апостола и Евавгелія.—Общія                                                                                                                                  |                |
| молитвы за членовъ Церкви и выходъ оглашенныхъ                                                                                                                                                                                                                                                                               | 68-72          |
| ствія, входящія въ составъ ея                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 72—73          |
| ливій входъ.—Прошеніе о духовныхъ благахъ, внушевіе мира и любви и исповъданіе въры.—Приглашевіе ко вниманію                                                                                                                                                                                                                 | 73—75          |
| и ихъ освящение. — Воспоминание членовъ Церкви                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>75—78</b>   |
| върныхъ къ причащевію.—Пригототовленіе св. даровъ для причащенія и причащскіе священнослужащихъ. — Причащеніе мірявъ. — Благословеніе                                                                                                                                                                                        |                |
| отъ священника и последвее явленіе св. даровъ народу                                                                                                                                                                                                                                                                         | 73—81          |
| за причащеніе. — Благословеніе на выходъ изъ храма, заамвочвая мо-<br>литва, раздача антвдора и отпускъ. — Дяи совершенія литургіи св. Ва-<br>силія Великаго и ея отличіе отъ литургіи св. Іоавна Златоустаго. —                                                                                                             |                |
| Объдница                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 81-81          |
| О частныхъ особенностяхъ Вогослуженія въ праздинии и                                                                                                                                                                                                                                                                         |                |
| посты Праздники и посты неподвижные Всемірвое воздвиженіе честнаго                                                                                                                                                                                                                                                           | 04 05          |
| и животворящаго Креста Господня                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 84—85<br>85—87 |
| Крещевіе Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8 <b>7</b> —88 |
| Благовъщевие Пресвятыя Богородицы.                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 88-89          |
| День святыхъ славныхъ и всехвальвыхъ апостоловъ Петра и Павла.                                                                                                                                                                                                                                                               | 89             |
| Преображение Госпова Бога в Спаса нашего Івсуса Христа.                                                                                                                                                                                                                                                                      | _              |
| Успеніе Пресвятыя Богородицы                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8 <b>9—9</b> 0 |
| IOAHHA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 90             |
| Провсхождевие чествыхъ древъ честваго и животворящаго Креста                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| Праздники и посты подвижные.—Приготовительныя недели въ Велекому                                                                                                                                                                                                                                                             | 00 01          |
| посту.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>91-</b> -93 |
| Особеявости великопостваго богослужевия. — Великопоствые часы. —                                                                                                                                                                                                                                                             |                |
| Литургія Преждеосящевных Даровъ                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
| Особевности вогослужения каждой ведъли Четыредесятницы.                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
| Особенности вогослужевия Лазарввой суввоты и Вирвнаго коскрестныя                                                                                                                                                                                                                                                            |                |
| Особенности вогослужения первыхъ трехъ дней Страстной недели                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |

|                                                                   | CIPAH.      |
|-------------------------------------------------------------------|-------------|
| Осовенности вогослужиния въ Великий четвергъ                      | 100-102     |
| Особенности вогослужения въ Великую пятницу.                      | 103 - 104   |
| Осовенности вогослужения Ввликой субвоты                          | 104-105     |
| Осовевности вогослужения въ день св. Пасхи                        | 105-107     |
| Особенности богослужения отъ Паскальной недели до недели воекъ    |             |
| CBRTMXb                                                           | 108-109     |
| 0 требахъ.                                                        |             |
| Совершение такиствъ крещения и муропомазания                      | 109         |
| Молитва родильницѣ и нареченіе имени младенцу                     | 109-110     |
| Молитва въ Сороковой день по рожденіи младенца                    | 110111      |
| Чинъ оглашенія                                                    | 111-113     |
| Последованіе крещенія и муропомазанія Крещеніе, сонершаемое міря- |             |
| ниномъ Воспріемники                                               | 113-115     |
| Чинъ омовенія и постриженія                                       | 116         |
| Чинъ воцерковленія                                                | 117         |
| Чинъ присоединенія иновірцевь нь Православной Цернви.             | 118         |
| Чинъ муропомазанія царей при вінчаніи вуз на царство              | 119 - 121   |
| Последованіе оовященія храма                                      | 122         |
| Чинъ на основаніе храма                                           | _           |
| чинъ освящения храма Чинъ освящения храма епископомъ Чинъ         |             |
| освященія храма священняюмъ                                       | 123 - 125   |
| Чинъ исповъданія                                                  | 126-127     |
| Совершеніе тавиства священства                                    | 128         |
| Рукоположеніе во діакона                                          | 129         |
| Руноположеніе во пресвитера                                       | <b>13</b> 0 |
| Рукоположение во епископа Посвящение дерконнослужнтелей           | 131         |
| Совершеніе тавиства брака. — Чинъ обрученія. — Чинъ и начанія. —  |             |
| Условія законности бракаПоследованіе о дноебрачныхъ               | 133 - 137   |
| Совершение таинства елеоовящения. Общенародное соборова-          |             |
| віе въ Великій четнергь                                           | 138 - 139   |
| Молебныя пвиіяМолебное пвніе съ канономъМолебень безъ             |             |
| жанона                                                            | 140-141     |
| Пострижение въ монашеотво. – Последование во оделние, рясы. –     |             |
| Последование малыя схимы.—Последование великаго и ангельскаго об- |             |
| раза Постанление игумена и архимандрита                           | 142 - 147   |
| Погребение и поминовение умершихъ. — Отходная. — Приготов-        |             |
| левіе тыла умершаго христіанина къ погребенію.—Чтеніе псалтири    |             |
| при гробъ умершаго и панихиды.—Выносъ тъла умершаго во храмъ.—    |             |
| Чинъ огићваніяПогребеніе, или положеніе въ могилуМолитвосло-      |             |
| нія и обряды, слідующіе за погребеніемъОсобенности въ чиві по-    |             |
| гребенія священниковъ и младенцевъ                                | 148 - 152   |

- #52T gyantera d. Basansa egin at a 1946 - Joseff hungun george Annique en - oglerigion H Soft Christian Lightle 112 917 90H on the office and took about the contraction of the first mia. Teac . arm, Japon Y arm 4.01 Bigg normal of applications and a - 1- 1- 1-11 mm o 7 E 11 E 5 Grand Marian Grand Land Control 00112135 , grounde en mil nin cineman, 2.26144 0.4 3.5 YYFHIE 1.1 1 Politic 51,00 т акедись, глинфлери - BB100 (3.57 жения и не на выпражения и на выбражения и на выстражения и на выстр 97901

Монатіе о Вогослуженіи. Богослуженіемь Православной Христіанской Церкви называется рядь молитвослоній, совершаемых вы определенномь порядив, съ определенными обрядами, въ которыхъ православные христіане приносять Богу и святымь Его свой славословія, благодаренія и прошенія, и при совершеній которыхъ нолучають отъ Бога милости и благодать Святаго Духа.

Богослуженіе называется частнымъ, домашнимъ, когда оно совершается частнымъ образомъ однимъ или нъсколькими лицами, и общественнымъ, когда совершается отъ лица всей Церкви, или общества христіанъ, лицами, на то поставленными.

Можитвословія общественнаго богослуженія разділяются на два разряда: на службы постоянныя, ежедневно совершаемыя для всіха христіань, и службы случайныя, которыя совершаются только по временамь, соотвітственно разнымь потребностямь візрующихь, и потому навываются требами.

Происхождение Вогослужения. Вогослужение явилось на земи выбеть съ человъкомъ. Всемогущество и благость Господа побуждають людей славословить и благодарить Его; созиание же своихъ нуждъ заставляетъ обращаться къ Нему съ ирошениями. А такъ какъ человъкъ состоитъ изъ души и тъла, которыя находятся въ

тъснъйшей связи между собою, то молитва выражается въ словахъ и сопровождается тълесными движеніями, и, наоборотъ, внъшніе предметы возбуждаютъ въ душъ человъка молитвенныя расположенія. Такимъ образомъ явилось и развилось богослуженіе частное, разнообразное по молитвамъ и обрядамъ.

Но люди соединились въ общества, и явились молитвословія, одинаковыя для всъхъ членовъ каждаго общества; а для такихъ общихъ молитвословій постепенно опредълились: мъсто, время, порядокъ службы и лица, ее совершающія. Такимъ образомъ, съ устройствомъ человъческаго общества явилось богослуженіе общественное.

Въ Ветхомъ Завътъ, до Моисея, богослужение имъло характеръ частнаго, домашняго. Отецъ семьи, патріархъ, для всей семьи или рода, выбиралъ мъсто, назначалъ время и опредълялъ порядокъ молитвы. Но и тогда уже мало-по-малу окрыпли обычаи, которымъ сами патріархи следовали по примеру своих отцовъ. Со временъ же Моисея у израильтянъ явилось общественное, самимъ Вогомъ устроенное, богослужение съ храмомъ, священниками и обрядами. Іисусъ Христосъ, основатель и глава Христіанской Церкви, исполняя Самъ всв постановленія іудейскаго богослуженія, не даль своимъ ученикамъ опредъленнаго богослужебнаго чина (порядка). Но Онъ установилъ таинства, повелълъ проповъдывать Евангеліе, училъ приносить молитвы, объщаль присутствовать въ собраніяхъ христіанъ во имя Вго и тъмъ положиль начало общественному богослуженію своей Церкви. Поэтому, тотчась по вознесеніи Христа на небо въ обществъ христіанъ началъ постепенно устроиваться порядовъ общественнаго богослуженія. Еще при апостолахъ поставлены были священныя лица, появились опредъленныя мъста для богослуженія, установился чинъ тъхъ службъ, при которыхъ совершаются таинства крещенія и причащенія, определены были главные обряды при совершении прочихъ таинствъ, установились даже времена для общей молитвы, -- нъкоторые праздники и посты. Гоненія на христіанъ въ первые три въка мъщали имъ устроить весь чинъ общественнаго богослуженія и сдёлать его однообразнымъ для всъхъ христіанъ; онъ развился вполнъ и опредълился окончательно въ главныхъ чертахъ только тогда, когда христіанство было объявлено господствующею религіею въ Римской имперіи.

#### О ХРИОТІАНСКОМЪ ХРАМВ И ЕГО ПРИНАДЛЕЖНОСТЯХЪ.

#### Наименованіе храмовъ

Храмомъ Божіимъ называется особое, посвященное Богу и освященное зданіе (или отдёльная часть въ зданіи), гдё собираются христіане для принесенія Богу своей общей молитвы и для полученія отъ Него благодати чрезъ святыя таинства. Такъ какъ всё христіане вмёстё составляютъ Церковь, то и зданія, въкоторыхъ они собираются для общей молитвы, тоже называются церквами.

Каждая церковь посвящается Богу и освящается во имя Пресвятыя Троицы и потому называется храмомъ и домомъ Божіимъ. Но кромъ этого общаго названія каждая церковь имъетъ свое частное названіе, напримъръ: церковь Св. Троицы, Воскресенія Христова, Св. апостоловъ Петра и Павла, Успенія Пресвятыя Богородицы, Св. апостола Андрея Первозваннаго, Святителя Николая Чудотворца, или въ просторъчіи: церковь троицкая, воскресенская, успенская, петропавловская, андреевская, никольская. Частныя названія церквей, чаще всего созидаемыхъ по разнымъ достопамятнымъ случаямъ, даются потому, что каждая церковь строится иногда въ память какого-либо событія изъ жизни Спасителя и Богоматери, иногда же въ честь угодника Божія, который особенно чтимъ въ извъстной мъстности, или имя котораго носиль главный создатель храма \*).

Когда въ одномъ городъ находится нъсколько церквей, то главная изъ нихъ называется соборною, или соборомъ; въ соборахъ богослужение въ праздники совершается нъсколькими священниками, иначе сказать соборомъ священниковъ. Тотъ соборъ, въ которомъ находится ка е е дра (то-есть престолъ) епископа, называется ка е е дра льнымъ.

# Происхождение храмовъ и святыхъ иконъ.

Съ устройствомъ на земль общества върующихъ во Христа, появились и христіанскія церкви, какъ мъста собраній этихъ върующихъ. Апостолы и первые христіане подвергались гоненіямъ за

<sup>\*)</sup> Такъ, напримъръ: на томъ мъсть, гдъ Христосъ воскресъ изъ мертвыхъ, построенъ храмъ Воскресенія Христова; въ Петербургъ построенъ храмъ преподобнаго Исаакія Далматскаго въ память дня рожденія императора Петра I, основавшаго Петербургъ, и т. под.

свою въру со стороны язычниковъ и потому собирались для молитвы въ частные дома; но и въ этихъ домахъ они отдъляли для богослуженія особую комнату, на которую смотрыли съ благоговыніемь; какъ на такое мъсто, гдъ присутствуетъ Господь своею благодатію. Когда число христіанъ увеличилось и въ частныхъ домахъ недоставало мъста для ихъ собравій, а особыхъ храмовъ для богослуженія строить имъ не позволялось, тогда они начали собираться для принесенія молитвъ Богу въ льсахъ, въ горныхъ ущельяхъ и пещерахъ, или, вблизи городовъ, въ могильныхъ подземельяхъ (подземных гладбищах), которыя называются катакомбами. Пока христіанъ преследовали за веру, они не могли укращать месть своихъ собраній, хотя этого и желали бы. Но, побуждаемые чувствомъ благоговънія къ Богу, они вмъсто украшеній употребляли въ такихъ мъстахъ нъкоторые знаки (символы, аллегоріи), понятные имъ однимъ. Такъ, на стънахъ катакомбъ они изображали крестъ Христовъ знакомъ Т; иногда рисовали квадратный камень и на немъ дверь, видъвъ въ этомъ образъ Христа, который есть камень спасенія и дверь, чрезъ которую кто войдетъ, спасется. Часто изображали Христа подъ видомъ рыбы, такъ какъ греческое слово их в ис (что значить рыба) состоить изъ начальныхъ буквъ словъ, означающихъ по переводу съ греческаго: «Іисусь Христось, Божій Сынь, Спаситель». Еще чаще изображали Его подъ видомъ аги ца (піненка), или пастуха, несущаго овцу на своихъ плечахъ. Воскресение Христово изображали подъвидомъ морскаго животнаго (кита), выбрасывающаго человъка (Пророка Іону) изъсвоей пасти. Въ послъдующее время въ катакомбахъ около гробницъ мучениковъ начали рисовать ихъ изображевія. Богослуженіе совершали тогда въ одеждахъ обыкновевнаго покроя, но только требляли одежды лучшія и украшенныя, преимущественно бълаго цвъта. Когда христіанамъ было дозволено исповъдывать свою въру, они начали строить храмы, или церкви. Иногда они обращали въ церкви зданія уже готовыя, и тогда приспособляли ихъ къ своимъ потребностямъ; большею же частью строили для себя особыя зданія, отличавшіяся отъ другихъ и внъшнимъ видомъ, и внутреннимъ устройствомъ. Первыя церкви, построенныя христіанами, отличались отъ церквей настоящаго времени преимущественно тъмъ, что въ нихъ не было иконостасовъ, а алтарь отдълялся завъсою и только иногда ръшеткою. Кромъ того, къ древнимъ храмамъ пристроивались общирные притворы для оглашенныхъ, то-есть тъхъ, которые еще не приняли св. крещенія, а только готовились къ нему и получали первоначальное наставленіе въ христіанской въръ.

### Внѣшній видъ храмовъ.

Самый употребительный внѣшній видъ христіанскихъ храмовъ продолговатый, на подобіе корабля. Давая такой видь перкви, христіане выражають мысль, что какь корабль подъ управленіемъ хорошаго кормчаго (рулеваго) проводить человъка чрезъ бурное море въ тихую пристань, такъ и Церковь, управляемая Христомъ, спасаетъ человъка отъ потопленія въ глубинъ гръховъ и приводить его въ царство небесное, гдъ нъть печали и воздыханій. Часто церкви строять въ видъ креста, показывая этимъ, что христіане получають спасеніе чрезъ въру въ распятаго на крестъ Христа, за котораго они сами готовы все потеривть. Иногда даютъ церкви видъ круга, въ знакъ того, что Церковь Христова (общество впрующих во Христа) будеть существовать вычно и что она навъки соединяетъ върующихъ со Христомъ, такъ какъ кругъ есть спиволь въчности. Иногда дають ей форму осьмиугольную, видь зв взды, въ знакъ того, что какъ зв взда указываетъ путь человъку во время темной ночи, такъ и Церковь помогаетъ ему идти по пути правды среди тымы нечестія, его окружающаго. Последнія две формы употребляются не такъ часто, потому что онъ неудобны для внутреннямо устройства храма.

Входъ въ церковь устроивается почти всегда съ запада, а главною своею частью она обращается на востокъ, въ знакъ того, что христіане идутъ отъ тьмы нечестія къ свъту истины, (востокъ служитъ символомъ свъта, добра, истины, а западъ символомъ тьмы зла, заблужденій). Отступленіе отъ этого правила бываетъ только тогда, когда въ церковь обращается зданіе, раньше устроенное для другого назначенія, или когда церковь устроивается въ частномъ домъ, гдъ мъста входа и главной части назначаются по удобству помъщенія.

На крышт храма устроивается иногда одинъ, иногда нъсколько к у половъ (башень съ выпуклою или остроконечною крышею) для того, чтобы показать, что христіане должны отрываться отъ привязанности къ земному и стремиться къ небесному. На куполахъ устроиваются главы и маковицы. Одна глава служитъ знакомъ, что у общества христіанъ Одинъ Глава—Христосъ; три главы устроиваются въ честь Пресвятыя Троицы; пять главъ указывають на Христа и четырехъ евангелистовь, которые оставили намъ описаніе жизни Христовой; семь главъ—на семь таннствъ, чрезъ которыя мы получаемъ семь даровъ Святаго Духа, и на семь Вселенскихъ Соборовъ, правилами которыхъ мы руководствуемся до сего дня; девять главъ—на девять чиновъ ангеловъ-небожителей, съ которыми христіане желаютъ соединиться въ царствъ небесномъ, и наконецъ тринадцать главъ—на

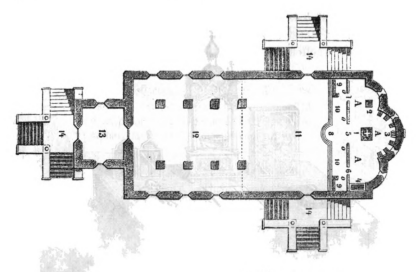


Христа и Его двънадцать апостоловъ. Каждая глава храма, а гдъ нътъ главъ, то его крыша, украшается крестомъ, какъ орудіемъ нашего спасенія.

# Внутреннее расположение храмовъ.

Внутри храмъ имъетъ три главныхъ отдъленія: 1. мъсто для совершающихъ богослуженіе, алтарь; при немъ отдъленія: а) для

принятія и приготовленія приношеній, жертвенникъ, и б) для храненія священныхъ вещей, ризница; 2. для молящихся, церковь; 3. для оглашенныхъ, притворъ и паперть.



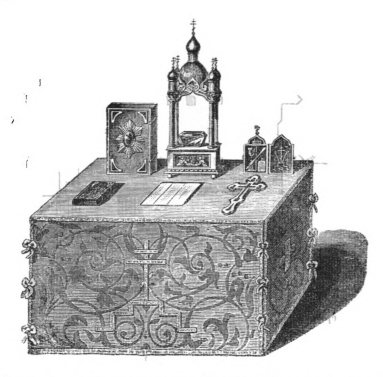
- А. Алтарь.
- о. Иконостасъ.
- 1. Престолъ.
- 2. Жертвенникъ.
- 3 Гориће мѣсто.
- 4. Ризница.
- 5. Царскія врата.
- 6. Южныя двери.

- 7. Сѣверныя двери.
- 8. Амвонъ.
- 9. Клиросы.
- 10. Солея.
- 11. Храмъ.
- 12. Притворъ, или трапеза.
- 13. Колокольня.
- 14. Паперти.

Алтарь и его принадлежности. Для совершающих в богослужение отдъляется восточная часть храма. Она устроивается выше остальных частей для того, чтобы богослужение и видно и слышно было встальных присутствующим, и называется алтаремъ, что значит возвышенный жертвенникъ. Входить въ эту часть храма лицамъ, не посвященнымъ на служение Церкви, воспрещается. Отъ мъста для молящихся алтарь отдъляется завъсою и стъною. Иногда въ одной церкви бываетъ нъсколько алтарей, освященныхъ въ память различныхъ событий и въ честь разныхъ лицъ; такие алтари называются придълами.

Посреди алтаря ставится четырехугольный столь. Онъ называется святымъ престоломъ, потому что на немъ присутствуетъ Господь, и святою трапезою, потому что на немъ

предлагаются, кристіанамъ възганиство Причащенія тело зи кровь Христовы. Престель устроивается пре виден пубанвы всехъ странъ света.



Престоль, какъ мъсто славы Господа Творца міровъ невидимаго и видимаго, украшается двумя одеждами, нижнею обълою и верхнею блестящею. На немъ полагается шелковый или
дынной плать съ изображеніемъ снятія со креста тъла Христова
и приготовленія его для погребенія. Этотъ плать называется а н тими и с о мъ, что значить вмъсто престоліе. Происхожденіе
антиминса следующее: по закону церковь христіанская должна
быть освящена епископомъ; а такъ какъ онь не всегда могъ самъ
освящать церкви, и кромъ того приходилось устроивать подвижныя
церкви для путешествующихъ, то епископы начали освящать только
верхнія доски престоловъ, или льняные и ніелковые платы, и, подписавъ ихъ, посылали въ новопостроенныя церкви или передавали
людямъ, отправлявшимся въ путешествіе. Въ послъдствіи времени
антиминсы сдълались непремънною принадлежностью престоловъ

даже и въ твхъ церквахъ, которыя освящены епископами. Въ витиминсъ влагается частица святыхъ мощей (то-есть нетлънныхъ остатковъ тълъ святыхъ людей), въ намять того, что въ древности христіане собирались для богослуженія на гробахъ мучениковъ, и въ знакъ того, что святые, находясь близъ Бога, своими молитвами ходатайствуютъ за насъ. Если храмъ освященъ епископомъ, то частица св. мощей полагается подъ срединою пре-



стола на столиъ, въ особомъ ящичкъ. Антиминсъ завертывается въ особый шелковый платъ, называемый илитономъ, что значить обеязка, или обертка.

Необходимую принадлежность престола составляють крестъ и евангеліе \*). Крестъ полагается какъ знаменіе побъды Христа надъ діаволомъ и нашего избавленія, а святое евангеліе—какъ

<sup>\*)</sup> Евангеліємъ называется внига, содержащая въ себъ повъствованіе о земной жизни Христа Спасителя и изложеніе Его ученія. Оно состоить изъ четырехъ внигь, написанныхъ апостолами Матееемъ, Маркомъ, Лукою и Іоанномъ. Слово е ва и гелі е вначить благостестіе. Описаніе земной жизни Христа названо такъ отъ того, что оно сообщаеть намъ благую въсть о нашемъ спасеніи. Потому и апостолы, описавніе жизнь Спасителя, называются е ва и гели с тами, точесть благостеннямими.

книга, заключающая въ себъ слово Христово, указывающее намъ



путь ко спасеню. Въ первые въка христіанства, пока не была уничтожена смертная казнь преступниковъ чрезъ распятіе, христіане употребляли кресты съ различными украшеніями, безъ изображенія на немъ распятаго Христа; иногда только они писали агнца, или стоящаго у подножія креста, или несущаго кресть.



Напрестольное евангелье всегда бываеть украшено пе-



реплетомъ, по срединъ котораго находится изображеніе Христа Спасителя (чаще всего образъ Воскресенія Христова), а по угламъ изображенія четырехъ евангелистовъ. Евангелисты изображаются со своими символами, иначе сказать карактерами, то-есть съ такими знаками, которые указываютъ на содержаніе п особенности написанныхъ ими евангелій.

При апостол'в Матеев изображается лицо челов'вка или ангела, възнавътого, что Матеей описалъ Іисуса Христа главнымъ образомъ

какъ Сына человъческаго, потомка Авраама, — какъ Мессію израильскаго, о воторомъ писали пророки. Евангелистъ Маркъ изобразилъ Христа, какъ посланника Божія, имъющаго всемогущую силу, какъ царя всъхъ людей, іудеевъ и язычниковъ, и потому при немъ находится изображеніе льва, мощнаго царя звърей. При евангелистъ Лукъ, который изобразилъ Христа какъ Спасителя всего рода человъческаго, принесшаго Себя въ жертву за гръхи всъхъ людей, находится изображеніе тельца, котораго іудеи приносили въ жертву. Евангелистъ Іоаннъ полнъе другихъ апостоловъ передалъ возвышенное ученіе о Христъ, какъ Сынъ Божіемъ, и потому при немъ изображается о релъ, высоко парящій и прямо смотрящій на солнце.

Кромъ креста и евангелія на престоль находится ковчегь, то-есть ящикь, въ которомъ хранятся запасные святые дары (то-есть ящикь, въ которомъ хранятся запасные святые дары (то-есть ящикь, въ которомъ хранятся запасные святые дары (то-есть ящикь, въ которомъ хранятся весто) для причащенія людей въ то время, когда не ноложено служить литургіи, и для причащенія больныхъ. Ковчеги эти устроиваются иногда въ видь гроба или погребальной пещеры, и тогда называются гробницами,

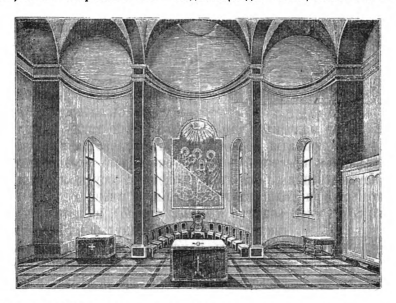
иногда въ видъ храма \*). Вообще всъ ковчеги называются даро-

хранительницами. Для перенесенія св. даровь въ частные дома, чтобы причащать больныхъ, устроивается дароносица. Это—ящикъ съ нъсколькими отдъленіями; въ одномъ полагается закрытый ящичекъ съ частицами св. даровъ, въ другомъ маленькая чаша съ ложечкою, а въ третьемъ сосудъ для вина и губка для вытиранія чаши. Дароносицы хранятся тоже на престолъ.

Мъсто за престоломъ называется горнимъ, то-есть высшимъ. Оно иногда устроивается выше алтаря. На этомъ мъстъ ставится ка е е дра (съдалище), иначе престолъ, епи-



скопа, а по сторонамъ его — съдалища для священниковъ. Въ на-



стоящее время канедры епископовъ ставятся только въ главныхъ

<sup>\*)</sup> Ковчегь въ видъ храма назывался въ старпну сіономъ и іерусалимомъ. І е р у салимъ—древняя столица евреевь; Сіонъ— гора іерусалимская, на которой были построены дворцы Давида и Соломона. Христіане этими именами начали называть царство небесное, котораго они надъются достигнуть чрезъ Христа, пострадавшаго за гръхи людей близъ земнаго Іерусалима, а въ послъдствім назвали ими и ковчеги, хранящіе св. дары, чрезъ причащеніе которыхъ они надъются получить спасеніе и войти въ парство небесное.

соборныхъ церквахъ, которыя потому называются канедральным и. На восточной сторонъ храма, надъ горнимъ мъстомъ, находится изображение Спасителя \*), а по сторонамъ его ставятся иконы апостоловъ, чаще святителей, то-есть святыхъ епископовъ.

Иногда надъ престоломъ устроивается сънь на четырехъ столбахъ и подъ этой сънью висячій голубь съ распростертыми крыльями, символъ Св. Духа. Въ старину голубь этотъ служилъ дарохранительницею.

Жертвенникъ и его принадлежности. Съ лъвой стороны



алтаря устроивается жертвенникъ, иначе предложеніе,—
такое мъсто, въ которомъ принимаются приношенія христіанъ для богослуженія. Это мъсто иногда составляетъ особое отдъленіе, отгороженное отъ алтаря стъною съ дверью, иногда отдъляется отъ него только колоннами или завъсою; въ большей части церквей оно бываетъ въ связи съ алтаремъ. Въ пред-

ложеніи всегда находится столь, называемый также жертвенникомь, для принятія приношеній. Онь облачается въ блестящія одежды, какъ и престоль, а ствны около него украшаются иконами. На жертвенникъ ставятся священные сосуды и вещи, употребляющіеся при таинствъ причащенія, а именно:

Дискосъ (что значить круглое блюдо), на которомъ пола-



гаются части хавба, вынутыя въ воспоминаніе Христа, въ память Богоматери и святыхъ, за живыхъ и умершихъ. Для большаго удобства дискосъ въ настоящее время двлается на подставкъ.

Два небольшихъ блюда. На одномъ изъ нихъ полагается хлъбъ, изъ котораго вынимается часть въ воспоминание Христа;

<sup>\*)</sup> Въ очень древнихъ церквахъ, гдѣ на восточной стѣнѣ храма было всегда окно, по сторонамъ его изображали тапиство Причащения, то-есть съ одной стороны Христа, преподающаго шести апостоламъ тѣло свое подъ видомъ хлѣба, а съ другой стороны—Христа, причащающаго изъ чаши шесть другихъ апостоловъ кровію своею подъ видомъ вина.



ней изображается кресть; на другомъ полагается хльбъ, изъ вотораго вынимается часть въ честь Богоматери; на немъ изображается ликъ Божіей Матери.

Звъздица, состоящая изъ двухъ дугъ, соединенныхъ между собою винтомъ такъ, что ихъ можно сложить и раздвинуть крестообразно. Она ставится на дискосъ для того, чтобы частицы хльба, положенныя на немъ въ опредъленномъ порядкъ. не смъшивались между собою.





Копіе-ножъ въ видъ копья, острый съ двухъ сторонъ, для выниманія частицъ изъ хлѣба.



Чаша, или потиръ (сосудъ для питья). Въ эту чашу вливается для совершенія таинства вино, смѣшанное съ водою.

Ковшикъ, въ которомъ подается вино съ водою.

Лжица-ложечка, которою святыя тайны, тъло и кровь

Христовы, преподаются причащающимся.



Губа - грецкая губка для отпранія св. сосудовъ послъ литургіи. При богослуженіи употребляются двъ губы. Одною вытирается дискосъ, когда частицы хлъба опускаются въ потиръ; эта губа находится въ антиминсъ на престолъ и называется антиминсовою или илитинною. Другая-употребляется для вытиранія чаши послъ ея омовенія; эта губа лежить на жертвенникъ и называется истиральною.

Покровы, изъ которыхъ однимъ покрывается дискосъ, другимъ-потиръ, а третьимъ-дискосъ и потиръ вмъстъ. Они употребляются для охраненія даровь отъ пыли и насікомыхъ. Покровы эти называются воздухами, потому что они покрываютъ сосуды, какъ воздухъ покрываетъ землю; преимущественно такъ называется большой покровъ.

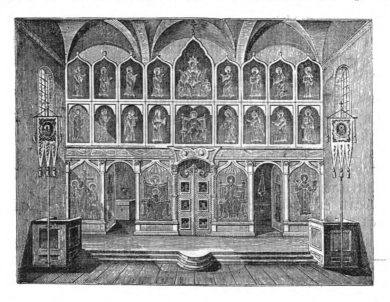
Рипиды, то-есть опахала. Въ древности онъ устраивались при отогнания насъкомыхъ отъ св. даровъ, когда покровы съ нихъ



сняты, и дёлались изъ павлиньихъ перьевъ, полотна или тонкой кожи. Въ настоящее время рипиды дёлаются металлическія и представляють кругъ въ видё сіянія, съ изображеніемъ въ срединѣ херувима, придёланный къ длинной рукояткъ. Онё употребляются только при архіерейскихъ служеніяхъ и указывають на то, что вибстё съ нами предъ престоломъ Божіимъ служатъ херувимы.

Ризница и ея принадлежности. Съ правой стороны алтаря отдъляется мъсто для сосудохранительницы, или ризницы. Здъсь хранятся церковные сосуды, книги, по которымъ отправляется богослужение, и одежды священнослужащихъ, ризы. Такъ какъ вещи эти находятся на сохранении у діаконовъ, то и ризница называется діакониконъ\*).

Средняя часть храма. Алтарь съ жертвенникомъ и ризницею



<sup>\*)</sup> Въ древности въ Россіи она называлась кутейникомъ, потому что

отдъляется отъ мъста, назначеннаго для молящихся, ръшеткою или перегородкою, которая называется и ко но стасо мъ, потому что она украшена иконами. Въ иконостасъ находятся три двери. Среднія, ведущія къ престолу, называются вратами святыми, потому что чрезъ нихъ выносятся святые дары для причащенія, и царскими, потому что чрезъ нихъ въ святыхъ дарахъ выходитъ Царь славы— Іисусъ Христосъ. Онъ дълаются большею частью сквозными и украшаются ръзьбой и иконами. Обыкновенно на царскихъ вратахъ изображаются Благовъщеніе и евангелисты съ символами ихъ, или характерами. Изображенія эти указываютъ, что на престолъ приносится жертва спасенія, о которой первую въсть получила Дъва Марія отъ архангела Гавріила и о которой мы знаемъ изъ повъствованія четырехъ евангелистовъ.—За царскими вратами привъшивается завъса \*).

Двери съ лъвой стороны царскихъ ведутъ въ жертвенникъ и называются съверными, а съ правой стороны—ведутъ въ ризницу и называются южными, или діаконскими. На этихъ дверяхъ большею частью изображаются или ангелы, —въстники воли Божіей и слуги царства небеснаго, —или святые діаконы, которые при жизни своей завъдывали жертвенникомъ и ризницею.

Кромъ украшеній на дверяхъ, вся перегородка, отдъляющая алтарь, украшается иконами, иногда въ одинъ, а иногда въ нъсколько рядовъ. Оттого иконостасы имъютъ различный видъ: они или представляютъ сквозную ръшетку разной высоты, или сплошную стъну до верха храма. Иконы перваго ряда называются мъстными. На правой сторонъ царскихъ вратъ помъщается икона Спасителя, за нею — икона храмовая, то-есть изображеніе того событія или святаго, въ память и честь которыхъ освященъ храмъ. Съ лъвой стороны находится икона Богоматери. Въ ряду съ этими иконами, если есть мъсто, помъщаются иконы святыхъ, болъе чтимыхъ въ той или другой мъстности. Надъ царскими вратами обыкновенно помъщается изображеніе Тайной вечери, въ знакъ того,

сюда приносили съвстные дары на потребу церковникамъ, какъ-то: кутью, сыръ, яйца, пасху.

<sup>\*)</sup> При богослужени царския врата отворяются для входа и выхода священнослужащихъ, а завъса закрывается или открывается и при закрытыхъ вратахъ, для того, чтобы яснъе показать содержание молитвъ и значение въкоторыхъ обрядовъ. Такъ, при службахъ покаянныхъ, каковы: повечерие, полуночница и часы, она бываетъ закрыта въ звакъ того, что гръки наши удаляють насъ отъ пеба, отъ Бога, а во время службъ торжествевныхъ, радостныхъ, указывающихъ на то, что Господъ спасъ насъ, каковы вечерня я утреня, она открывается. При служевии литурги завъса большею частью бываетъ открыта.

что чрезъ пріобщеніе святыхъ Христовыхъ таинъ люди улостоивамится войти въ нарство небесное. Во второмъ ряду иконостаса ставятся изображенія главнъйшихъ праздниковъ, то-есть главныхъ событій изъ жизни Господа Іисуса Христа и Божіей Матери. Въ третьемъ ряду помъщаются иконы св. апостоловъ и среди ихъ надъ иконою Тайной вечери, изображение Іисуса Христа, о коточ ромъ они проповълывали, нъ царскомъ или архіерейскомъ одбяніи, съ предстоящими Ему Богоматерью сирава и Іоанномъ Предтечею слъва \*). Въ четвертомъ ряду ставятся иконы ветхозавътныхъ пророковъ и среди ихъ образъ Богоматери съ Предвъчнымъ Младена немъ. Въ иятомъ и шестомъ рягахъ ставятся иконы св. мучениковь и святителей. Самый верхъ иконостаса укращается крестомы, съ изображениемъ распятаго на немъ Господа Інсуса. Иконостасъ такимъ образомъ украшенный, представляетъ намъ небожич телей и служить какъ-бы книгою, изъ которой и неграмотные могутъ узнать исторію Церкви Христовой и ея ученіе.

Иконостасъ устанавливается не на самомъ краю алтарнаго возвышенія, а такъ, что часть этого возвышенія ныдается на средину храма. Возвышеніе предъ иконостасомъ называется с о л е е ю (что значить возвышеніе). На солею входять христіане для принятія св. причащенія; сюда же выходять священнослужители для произнесенія общихъ молитвъ и поученій и для чтенія Священнаго Писанія; по краямъ солеи стоять чтецы и пъвцы. Средина сомеи, противъ царскихъ врать, гдъ преподается св. причащеніе и произносятся молитвы и поученія, называется амво но мъ, тоесть восхожденіемъ, а края солеи, на которыхъ отдълены мъста для чтецовъ и пъвцовъ,—клиро сами. Слово клиросъ значить жеребій. Мъста эти такъ названы потому, что въ древности чтецы и пъвцы иногда выбирались по жребію, да и сами составляютъ жребій, или удълъ Божій, какъ люди, посвятившіе себя на служеніе церкви Божіей.

Подлъ клиросовъ ставятся иконы вы носныя, для богослуженія внъ церкви. Эти иконы придълываются къ длиннымъ рукояткамъ

<sup>\*)</sup> Такое изображеніе Христа называется дейсусь. Христось изображается въ парскомъ одівній, потому что Онъ есть Царь, основавшій на землів парство Божіе, а вы архіерейскомъ одівній потому, что Онъ есть Первосвященникъ, принесшій Самого Себя въ жертву за гріхи дюдей. Названіе иконы дейсусь, по мивнію ніжоторыхъ, пронсходить отъ греческаго слова дейсись, что значить молитва. Візроятно, въ древности, подъ этимъ образомъ подписывалась молитва съ заголовкомъ дейсись, а люди, не свідущіе въ греческомъ языків, приняли это заглавіе за названіе самой иконы.



иногда на петляхъ, чаще на шнурахъ, въ видъ знамени. Называются они хоругвями и представляютъ знамена Церкви, подъ которыми христіане, какъ воины царства Христова, идутъ на борьбу съ врагами правды и любви.

Мъсто за солеею назначается для молящихся; стъны его, равно и столбища, поддерживающія куполы, украшаются иконами и изображеніями событій изъ жизни Церкви Христовой.

Противъ царскихъ вратъ на западной сторонъ храма устроиваются входныя двери, ведущія въ притворъ. Называются онъ в ратами красными, потому что бывають особенно украшены, и церковы Въ большихъ церквахъ бывають еще меньшія врата съ съверной и южной сторонъ храма, чрезъ которыя выходятъ въ боковые притворы, или паперти.

Притворъ и паперть. Притворъ, иначе предхраміе, раздълнется на двъ части: внутренній притворъ и внъшній, называемый папертью. Внутренній притворь въ древности назначался для оглашенныхъ, то-есть тъхъ людей, которые желали сдълаться христіанами, слушали христіанское ученіе и готовились ко крещенію, и кающихся, то-есть христіанъ, которые за гръхи отлучены были отъ причащенія. Въ притворъ устроивался в од оемъ, или купель, для крещенія; здёсь же христіане за общимъ столомъ вкушали пищу по окончаніи богослуженія. Въ монастыряхъ и въ настоящее время столовая устроивается въ притворъ и называется транезой (что значить столо). Въ притворахъ. уставомъ церкви положено совершать покаянныя службы, для того, чтобы яснъе показать, что люди своими гръхами удаляютъ себя отъ Бога и дълаются недостойными стоять въ храмъ Божіемъ. — Во вижшнемъ притворъ, или на паперти, въ древности стояли плачущіе (разрядъ кающихся, которымъ быль запрещенъ входъ въ храмъ) и здъсь просили молитвъ за себя у входящихъ. На востокъ на паперти совершается отпъвание тълъ умершихъ христіанъ.

Въ настоящее время число взрослыхъ оглашенныхъ не велико, публичнаго отлучения отъ причащения почти не бываетъ, общіе столы послѣ богослужения тоже не устроиваются; потому нѣтъ
нужды въ обширныхъ притворахъ. Въ нъкоторыхъ церквахъ существуютъ еще небольшие притворы: но въ большей части церквей

совершенно нътъ внутреннихъ притворовъ, а устроены только паперти, которыя сдълались мъстомъ для людей, просящихъ милостыню.

# Обряды, наиболье употребительные при богослужении.

При богослуженіи наиболье употребляются сльдующіе обряды: крестное знаменіе съ поклонами, благословеніе священнодыйствующаго, возженіе свытильниковь, кажденіе опміамомь и звонь выколокола.

Поклоненіе и крестное внаменіе. Для выраженія молитвеннаго чувства человъть естественно употребляеть внъшніе знаки. Нъкоторые изъ этихъ знаковъ общи встмъ людямъ, таковы: поклоны поясные и земные, кольнопреклоненія, наклоненія головы, поднятіе рукъ. Вст эти движенія выражаютъ преданность Богу, смиреніе, раскаяніе, мольбу о помилованіи, благодарность и благоговъніе.

Но, кромъ общечеловъческихъ выраженій молитвеннаго чувства, православными христіанами при всъхъ молитвахъ употребляется знакъ, который исключительно только имъ принадлежитъ: это—крестное знаменіе по самому древнему обычаю мы совершаемъ такъ: большой, указательный и средній пальцы, правой руки складываемъ вмъстъ, а безъименный и мизинецъ прикладываемъ къ ладони. Сложивши такимъ образомъ паль-

кладываемъ къ ладони. Сложивши такимъ образомъ пальцы руки, мы прикладываемъ ее сначала къ челу, потомъ къ груди, затъмъ къ правому и лъвому плечамъ и такимъ образомъ дълаемъ на себъ знакъ креста. Этимъ знакомъ мы выражаемъ свою въру во все, чему научилъ насъ и что сдълалъ для насъ Христосъ-Спаситель: сложеніемъ трехъ пальцевъ мы выражаемъ въру въ Пресвя-

тую Троицу единосущную и нераздъльную; двумя пальцами, пригнутыми къ ладони, выражаемъ въру въ то, что Сынъ Божій сошелъ съ неба на землю, сталъ человъкомъ, не переставая быть Богомъ, и такимъ образомъ соединилъ въ Себъ два естества, божеское и человъческое; полагая руку на чело, грудь и плечи, выражаемъ въру въ то, что Тріединый Богъ освятилъ наши мысли, чувства, желанія и дъла; наконецъ, осъняя себя знакомъ креста, выражаемъ въру въ то, что Христосъ освятилъ нашу душу и спасъ насъ своими страданіями на крестъ.

Влагословеніе священнодійствующаго. При каждомъ богослуженіи епископы и священники благословляють молящихся какъ совершители таинствь, въ которыхъ сообщается благодать Святаго Духа. Молящіеся съ благоговініемъ принимають это благословеніе,

наклоняя свои головы. Для благословенія священнодъйствующіе складывають пальцы руки такъ, что изъ сложенія ихъ составляется имя Іисусъ Христосъ: для этого указательный палецъ протягиваютъ прямо, а средній немного наклоняютъ, чъмъ изображаются буквы ІС; затъмъ безъименный сгибаютъ, большой кладутъ на него посрединъ, а мизинецъ нъсколько наклоняютъ, чъмъ образуются буквы ХС. Такое перстосложеніе называется

словнымъ.

вается имено-

Возженіе світильниковъ. Во всіхъ храмахъ на престолів и жертвенникі, также за престоломъ и предъ иконами зажигаются світильники не только во время вечерняго и ночнаго, но и дневнаго богослуженія. Они служатъ выраженіемъ того, что Господь даетъ намъ світъ истины, и что душа наша горитъ любовью къ Богу и проникнута чувствомъ радости и торжества. Сообразно съ такимъ значеніемъ світильниковъ, освіщеніе увеличивается при праздничномъ торжественномъ богослуженіи и уменьшается при службахъ покаянныхъ.

Для освъщенія употребляется елей и воскъ. Елей (масло изъ плодовъ масличныхъ, или оливковыхъ деревьевъ), символъ милости, указываетъ на то, что Господь даетъ милости людямъ, а люди съ своей стороны готовы приносить Ему въ жертву дъда милосердія. Чистый же в о с къ.

собираемый пчелами съ душистыхъ цвътовъ, служитъ знакомъ того, что молитвы людей, приносимыя отъ чистаго сердца, пріятны Богу.

Свътильники, употребляемые въ храмъ, бываютъ переносные и неподвижные; тъ и другіе различаются еще по количеству свъчъ и лампадъ. Переносные всегда устроиваются для свъчъ и бываютъ въ одну, двъ и три свъчи. Свътиль-

никъ въ одну свъчу называется подсвъчникомъ и указываетъ, что единъ есть Богъ—свътъ въчный; свътильникъ въ двъ свъчи

называется дикиріемъ (двусвючіємя) и изображаеть собою, что въ Іисусъ Христъ два естества — божеское и человъческое, а вътри свъчи — трикиріемъ (трисвючіємя) и указываеть на три Лица Божества . — Въ неподвижныхъ свътильникахъ возжитаются предъ иконами елей и восковыя свъчи. Свътильники эти называются кандилами и лампадами, если устроены въ одну свъчу; поликандилами (многосвючниками), если въ семь или



двънадцать свъчъ (семь свъчъ въ нихъ указываютъ на семь даровъ Св. Духа, а двънадцать—на апостоловъ), и паникандилами (встосвъчниками), если въ нихъ больше двънадцати свъчъ.

Иногда паникандило устроивается въ видъ круга, уставленнаго свъчами; тогда оно называется хоросъ, что

значить кругь, собрание.

Кажденіе еиміамомъ. Кромѣ возженія свѣтильниковь принадлежностью богослуженія служить кажденіе
е иміамомъ (древесною душистой смолою). Это кажденіе иногда совершается предъ престоломъ и иконами:
тогда оно выражаетъ желаніе молящихся, чтобы молитва
ихъ также возносилась къ небу, какъ еиміамъ несется
вверхъ. Иногда кажденіе совершается предъ молящимися:
тогда оно выражаетъ желаніе совершающаго службу,
чтобы благодать Св. Духа также окружала души вѣрующихъ, какъ окружаетъ ихъ благовонный дымъ еиміама;
молящіеся наклоняютъ при этомъ свои головы въ знакъ

принятія благодати. Для кажденія употребляется сосудъ, называемый кадиломъ и кадильницею; кадило есть чашка съкрышкою, повъшенная на трехъ цъпочкахъ, соединенныхъ въ одной рукояткъ.

Звонъ въ колокола. При храмъ находятся колокола. Они помъщаются или на крышъ храма, въ башняхъ куполовъ, или при входъ во храмъ, на паперти, въ такъ называемыхъ звонницахъ, или подлъ храма въ особо устроенныхъ зданіяхъ, называемыхъ колокольнями. Иногда звонница строится высокою башнею надънапертью; тогда она обыкновенно называется колокольнею.

Колокола употребляются для того, чтобы созывать къ богослуженію, выражать торжество Церкви и возвъщать о главныхъ дъйствіяхъ богослуженія тъмъ христіанамъ, которые при немъ не присутствуютъ, дабы и они могли присоединить свои молитвы къ общественной молитвъ върующихъ. По различію цъли, для которой звонятъ, различаются три звона:

1) Ударяють въ одинь колоколь нъсколько разъ: такой звонь бываеть до начала службы въ храмъ и называется благовъстомъ, такъ какъ даеть радостную въсть



- о началь богослуженія. Такимъ же звономъ даютъ знать о времени совершенія таинства на литургіи, а иногда о времени чтенія евангелія на другихъ службахъ. Гдь много колоколовъ, тамъ благовъстъ производится по разнымъ днямъ въ разные колокола, которые называются: праздничный, иначе поліелейный, воскресный, простодневный, малый.
- 2) У даряють въ нъсколько колоколовь вмъстъ въ три пріема: такой звонь называется трезвономъ и бываетъ при началь торжественныхь службъ (литургіи, вечерни и утрени) послъ благовъста. Въ торжественные дни бываеть вседневный трезвонъ.
- 3) Ударяють вы каждый колоколь по одному разу и, перебравши такимы образомы всё колокола раза два или три, ударяють разомы во всё колокола. Такой звоны называется перезвономы и бываеты при выносё креста и плащаницы и при совершеній такы называемыхы крестныхы ходовы.

#### О ЛИЦАХЪ, СОВЕРШАЮЩИХЪ БОГОСЛУЖЕНІЕ, И ИХЪ ОДЕЖДАХЪ.

#### Священныя лица.

Лица, участвующія въ совершеніи богослуженія, раздѣляются на священно служителей и церковно служителей. Священнослужителями называются тѣ лица, которыя получили благодать Св. Духа въ таинствѣ священства для управленія Церковью, какъ обществомъ христіанъ, таковы: епископъ, священникъ, діаконъ; а церковнослужителями называются тѣ лица, которыя избраны на служеніе при церкви, какъ мѣстѣ богослуженія.

Первую, высшую степень священства имфетъ епископъ, значить надзиратель. Такъ называются преемники апостоловъ въ служении Церкви и управлении ею. По отношению къ общественному богослуженію они суть начальники всъхъ церквей, находящихся въ ихъ области Они освящають храмы или антиминсы, дають позволение на совершение службы въ этихъ махъ и поставляють всёхъ при нихъ служащихъ. Какъ начальники священниковъ, иначе јереевъ, епископы называются архіереями. Всв епископы равны между собою по благодати священства. Но такъ какъ области, подвластныя имъ, различаются своею обширностью и своимъ значениемъ въ земныхъ царствахъ. то и епископы получили разныя названія. Епископы малыхъ областей или городовъ называются просто епископами и архіереями; епископы городовь и областей болье значительныхъ начали называться архіепископами (то-есть начальными, первыми епископами); епископы столичныхъ городовъ, иначе митрополій, называются митрополитами; древнихъ столицъ всемірной Римской Имперіи (Рима, Константинополя, Александріи, Антіохіи) и Іерусалима, изъ которыхъ въра христіанская распространилась по земль, получили названіе патріарховъ (что значить начальнико отщово). Епископы иногда имъютъ у себя помощниками тоже епископовъ; эти подначальные архіерен называются викаріями, то-есть нампьстниками. Христіанскія церкви въ некоторыхъ областяхъ (какъ и у насъ въ Россіи) управляются Соборомъ, или собраніемъ нъсколькихъ епископовъ; такой Соборъ называется си нодомъ.

Вторую степень священства занимають і ереи, то-есть священники. Іерен по благословенію своего епископа управляють малыми христіанскими общинами, составляющими приходы, и имъютъ въ своемъ завъдывании приходския церкви. Они благословляють начало каждаго общественнаго богослужения, совершають всв таинства Церкви, кромв священства, и имвють поль своимъ наблюденіемъ встхъ лицъ, служащихъ при церкви. Они тоже имъютъ право благословлять низшихъ себя именемъ Госполнимъ, но только одною рукою. Всъ священники по благодати священства равны между собою, но различаются по значенію церквей и приходовъ, которые находятся подъ ихъ управленіемъ. Одни изъ нихъ называются просто священниками, или іереями; другіе получають званіе прото і ереевь (то-есть первыха, старъйших гереева); протојерен пользуются первенствомъ, когда служать вмъстъ съ священниками. Священники придворныхъ соборовъ называются пресвитерами (старъйшинами), а главный священникъ имъетъ звание протопресвитера. Священники, имъющіе санъ монашескій, называются і еромонахами, то-есть священномонахами.

Третью степень священства имъетъ діаконъ, что значить служитель. Онъ служить епископу и священнику при совершени таинствъ, а самъ совершать ихъ не можетъ и потому не имъетъ права благословлять именемъ Господнимъ. При общественномъ богослужении онъ, съ благословения священника, произносить общия молитвы, читаетъ Священное Писание и наблюдаетъ за благочиниемъ молящихся; на его попечении находятся всъ священныя вещи: сосуды, книги, одежды. По степени священства всъ діаконы равны между собою, но различаются по чинамъ. Старшие діаконы при главныхъ церквахъ называются протодіакона ми, то-есть перводіаконами, и пользуются первенствомъ, когда служатъ вмъстъ съ другими діаконами; а главный діаконъ при епископъ получаетъ званіе архидіакона, то-есть начальнаго діакона. Если діаконъ изъ монаховъ, то онъ называется і еродіаконо мъ (то-есть священнодіакономъ).

Первое мъсто между церковнослужителями занимаютъ и подіаконы; они участвуютъ въ богослуженіи при епископахъ и потому находятся только при епископскихъ канедрахъ. За ними слъдуютъ чтецы и пъвцы, называемые дьячками и псаломщиками, и пономарп, или придверники. На обязанности послъднихъ лежитъ смотръніе за чистотою храма и звономъ въ колокола. При богослужении они выносятъ свътильники и подаютъ кадила, а, освободившись отъ исполнения этихъ обязанностей, принимають участие въ чтении и пънии. Всъ церковнослужители вмъстъ называются причтомъ, потому что причислены къ церкви, и клиромъ (клирошанами), какъ составляющие жребій Божій \*).

#### Священныя одежды и знаки отличія.

Священныя лица при богослуженіи издревле облачаются въ особыя одежды, которымъ придано особое духовное значеніе. Одежды эти съ древнъйшихъ временъ украшаются крестами. Одеждою дьячка служитъ стихарь; одеждою иподіакона стихарь съ ораремъ, всегда подвязаннымъ; діаконы имъютъ стихарь, орарь и поручи; священникъ—подризникъ (стихарь), епитрахиль, поручи, поясъ и фелонь (а нъкоторые изъ нихъ еще набедренникъ, палицу, скуфью и камилавку); одеждами епископа служатъ: подризникъ, епитрахиль, поясъ, поручи, набедренникъ, палица, сакъюсъ, омофоръ и митра.

Стихарь и подривникъ. Стихарь — одежда длиная до пола, съ рукавами, принадлежить всёмъ священнымъ степенямъ съ небольшимъ отличіемъ, именно діаконскій стихарь дёлается съ широкими рукавами, а еписконскій и священническій — съ узкими. Такъ какъ послёдній надёвается подъ другою одеждою, — подъ ризою, то называется подризникомъ. Одежда эта напоминаетъ священнослужителю, что благодать Св. Духа покрываетъ его какъ-бы одеждою спасенія и радости и облекаетъ его красотою. Въ настоящее время эту одежду носятъ, съ благословенія епископа, и причетники.

Орарь и опитражиль. Орарь есть священная одежда также всёхъ степеней священства и служить знакомъ того, что благодать Святаго Духа въ обиліи на нихъ изливается. Діаконъ носить его на лёвомъ плечё и только иногда опоясывается имъ крестообразно. Орарь составляеть главную его одежду, безъ которой онъ

<sup>•)</sup> Впрочемъ, къ влиру иногда причисляють и священнослужителей, тогда раздъляють его на высшій и низшій. Высшимъ влиромъ называють священнослужителей, а низшимъ—дерковнослужителей.

не совершаеть ни одной церковной службы. Держа конецъ ораря въ правой рукъ, діаконъ приподнимаеть его, когда приглашаеть



Стихарь съ ораремъ,
 Орарь,
 Риза,
 Епитрахиль,
 Поручь,
 Подсъ,
 Набедренникъ,
 Палица,
 Скуфъя,
 Камилавка,
 Митра,
 Саккосъ съ омофоромъ,
 Наперсный крестъ,
 Панагія,
 Орлець,
 Посохъ.

къ начатію молитвъ и вниманію и когда произносить самыя молитвы. Въ древности діаконы отирали ораремъ уста причастниковъ. Такъ какъ діаконы на землъ служать около престола Божія, подобно ангеламъ окружающимъ Его на небесахъ, то, для указанія этого, на древнихь ораряхь вышивалась ангельская півснь: «Свять, свять, свять, Господь Саваовъ».—Священникъ и епископь носять эту одежду на обоихъ плечахъ, такъ что она огибаеть ихъ шею и спускается спереди двумя концами, которые для удобства сшиты или соединены пуговицами. Отъ такого способа ношенія орарь священническій получиль названіе е питрахиль, что значить навыйникъ, нашейникъ. Священники и епископы надівають орарь на оба плеча въ знакъ того, что они получили сугубую благодать священства и вполнів посвятили себя на служеніе Церкви. Изъ церковнослужителей орарь носять только иподіаконы, опоясываясь имъ крестовидно чрезъплечи и подвязывая его подъ плечомъ.

Поручи и поясъ. Поручи, или нарукавники, принадлежатъ всёмъ степенямъ священства, какъ указаніе на то, что служащій Церкви долженъ надёяться не на свои силы, а на помощь Божію. Поясъ же принадлежитъ только къ одеждамъ священника и епископа и служитъ для нихъ знакомъ, что Богъ укрёпляетъ ихъ своею силою, поставляетъ ихъ на непорочный путь и помогаетъ имъ съ быстротой оленя возноситься на высоту святости.

Фелонь и саккосъ Фелонь одежда длинная, широкая, безърукавовъ, съ однимъ отверстіемъ для головы, закрывающая вокругъ все тёло. Она служитъ указаніемъ того, что священники облечены въ правду, этою правдою ограждены отъ окружающаго ихъ нечестія и, слёдовательно, должны быть служителями правды. Въ церквахъ восточныхъ фелонь устроивается одинаково длинною спереди и сзади; въ церквахъ русскихъ, гдё церковныя одежды шьются изъ богатыхъ парчей, которыя трудно свернуть въ складки на плечахъ, дёлается спереди фелони вырёзъ, такъ что спереди она бываетъ много короче, чёмъ сзади. Фелони у насъ обыкновенно называются ризами.

Въ продолжение многихъ въковъ фелони носили и епископы. Но когда христіанская въра сдълалась господствующею, императоры греческіе дали главнымъ епископамъ, — патріархамъ, — право носить далматикъ (одежду въ родъ короткаго стихаря съ короткими рукавами, или полурукавами), такую одежду, которую носили только цари и важнъйшія лица въ государствъ. Епископы приняли эту одежду не какъ земное украшеніе, а какъ указаніе на то, что они должны возвышаться святостью жизни, и назвали ее саккосомъ, что значить: рубище, или одежда смиренія.

Съ теченіемъ времени одежда эта сдълалась общею одеждою всъхъ епископовъ, которую они носять теперь вмъсто фелони.

Омофоръ. Омофоръ, что значить наплечника, вошель въчисло церковныхъ одеждъ, какъ отличительная одежда епископа. Сначала омофоры дълались изъ волны, потомъ изъ бълой шерстяной матеріи, а въ настоящее время они шьются изъ той же матеріи, изъ какой и другія ризы. Омофоръ есть длинный широкій платъ, украшенный крестами и возлагаемый на плечи архіерея такъ, что одинъ конецъ его опускается спереди, а другой сзади. Одежда эта служитъ знакомъ власти епископа, напоминаетъ ему, что онъ долженъ заботиться объ обращеніи заблуждающихся, какъ милосердый пастырь, который беретъ на свои плечи заблудившуюся овцу.

Митра, камилавка и скуфья. Повязки, главотяжи употребляли при богослужении сначала только патріархи; впослёдствій же времени он'в сдёлались принадлежностью церковнаго облаченія всёхъ епископовъ. Въ вастоящее время архимандриты, протоіереи и н'вкоторые священники получили право носить при богослуженіи головныя украшенія. Головное украшеніе архіереевъ и архимандритовъ вазывается митрою (что значить повязки); головныя украшенія іереевъ называются: одни—камилавками, а другія—скуфьями. Слово камилавка значить или совланное изъ верблюжьей шерсти, или защищающее отъ жара; а слово скуфья значить похожее на чащу или черепъ.

Набедренникъ и палица. Въ древности лица, занимавшія важныя должности въ войскахъ и царскихъ палатахъ, носили при бедръ мечи разнаго рода и подъ ними подвъшивали на колънники тоже разнаго вида, набедренники и палицы. Греческіе императоры, сдълавшись христіанами, дали епископамъ и нъкоторымъ священникамъ право носить ихъ безъ мечей; такимъ образомъ они вошли въ число церковныхъ облаченій, какъ з на к и отличій. Лица, получившія право носить только набедренникъ, привъшиваютъ его съ правой стороны; получившія же и палицу— съ правой стороны прнвъшиваютъ ее, а набедренникъ носятъ на лъвомъ боку. Епископы и священники съ этими знаками отличій носять ихъ какъ напоминаніе того, что они получили духовный мечъ, слово Божіе, которымъ должны поражать все нечистое и порочное.

**Наперсный кресть, панагія, жезль и орлецы**. Къ особымъ знакамъ отличій епископскаго сана въ настоящее время принадлежать: крестъ, панагія, жезлъ и орлецы.

Крестъ епископы воздагають на грудь поверхъ облаченія въ напоминаніе того, что распятаго Христа они должны не только носить въ сердцѣ, но и предъ всѣми исповѣдывать, то-есть должвы быть проповѣдвиками вѣры Христовой. Наперсвые кресты, различнымъ образомъ украшенные, даются, какъ з на к и отличія, всѣмъ архимавдритамъ и вѣкоторымъ протоіереямъ и іереямъ.

Панагія (что значить всессямая) есть небольшой круглый образь Спасителя или Божіей Матери, обыкновенно богато украшенный, который архіереи носять на груди. Она дается и нъкоторымь архимандритамь. Въ старину панагіи дѣлались вѣсколько иваче, — въ видѣ складваго ящичка, круглаго или четырехугольнаго, ва одной сторовѣ котораго быль образъ Богоматери, а на другой Спасителя или Пресвятой Троицы; въ этотъ ящичекъ полагались частицы святыхъ мощей.

Жезлъ или посохъ, въ вастоящее время, употребляють всё епископы въ знакъ того, что они пастыри стада Христова и должны имёть о немъ попеченіе, какъ отцы о своихъ дётяхъ. Потому жезлъ этотъ называется патирисса (отъ греческаго слова патиръ—отецъ). Архіерейскій жезлъ имёетъ наверху рожки и увёвчивается крестомъ. Большею частью ва рожкахъ изображаются головы змёи, въ напоминаніе словъ Спасителя: будьте мудри, яко змія. Какъ змёя ежегодно обновляется, сбрасывая съ себя старую кожу и для того продираясь чрезъ колючія растенія, такъ и енископъ, руководя своею паствою, долженъ самъ идти и другихъ вести по пути просвёщенія и обновленія, несмотря на горести и страданія. На посохё у рукоятки привёшивается для украшенія небольшой четырехугольный платъ, называемый сулокъ. или ширинка.

Орлецами называются круглые коврики съ изображениемъ летящаго надъ городомъ одноглаваго орла съ сіяніемъ вокругъ головы его. Во время богослуженія епископъ стоитъ на орлецъ въ вапоминаніе того, что овъ ученіемъ и жизнью своею должевъ возвышаться надъ всею паствою и служитъ для нея примъромъ стремленія отъ земваго къ небесному.

#### о вогослужени общественномъ.

Кругъ суточнаго, седмичнаго и годоваго Богослуженія

Общественное богослужение состоить изъ разныхъ молитвословій, или церковныхъ службъ. Всѣ эти службы пріурочены къ разнымъ часамъ сутокъ. Онѣ выражаютъ наши воспоминанія о событіяхъ, случившихся въ эти часы, и содержатъ моленія, согласныя съ этими воспоминаніями.

Кругъ суточнаго Вогослуженія. Въ древности сутки начинались съ вечера. Съ 6-ти часовъ вечера (по нашему счету) наступала ночь, которая раздёлялась на четыре части или стражи (т. е. смъны воинова): вечеръ (наши отъ 6 до 9 часовъ вечера), полночь (отъ 9—12 ночи), пътлоглашение, то-есть пъние пътуховъ (12—3 час. по полуночи) и утро (3—6 час. утра). День начинался съ 6 часовъ утра по нашему счету и раздълялся также на четыре части, которыя назывались тоже стражами и часами \*): первый часъ (6-9 часовъ утра по нашему счету), третій часъ (9—12 пополудни), шестой часъ (12-3 полудни) и девятый часъ (3-6 пополудни). Каждую часть сутовъ христіане начинали общественнымъ молитвословіемъ. Такъ образовались восемь церковныхъ службъ: для часовъ ночивечерня, повечеріе, полунощница и утреня, а для часовъ дня-первый, третій, шестой и девятый часы. Кромъ того, въ исполнение заповъди Христа — преломлять хлъбъ въ Его воспоминаніе, ежедневно совершается еще литургія, а если нътъ литурги, то чинъ изобразительныхъ, иначе объдница. Такимъ образомъ составился кругъ суточнаго богослуженія изъ девяти службъ.

**Кругъ седмичнаго Вогослуженія**. Каждый день седмицы (по нашему недолли) посвящень особеннымь воспоминаніямь именно: недъля, то-есть воскресенье, посвящена воспоминанію воскресенія Христа изъ мертвыхъ; понедъльникъ—въ честь небесныхъ силь безплотныхъ—ангеловъ; вторникъ—въ честь

<sup>\*)</sup> Отсюда выраженіе стоять на стражь, или на часахъ.

пророковъ и между ними высшаго изъ пророковъ, Іоанна Предтечи; среда-въ честь креста Христова, какъ день преданія Господа Іисуса Христа Іудою; четвергъ-въ честь святителей и между ними святителя Николая, архіепископа города Миры-Ликійскія; пятница — въ честь креста, какъ день распятія Христова; суббота-въ честь всъхъ святыхъ и въ память всъхъ умершихъ въ надеждъ на воскресение и жизнь въчную. Молитвословія въ честь Божіей Матери полагаются въ каждый день седмицы, а преимущественно въ воскресенія, среды и пятницы. Сообразно съ воспоминаніями объ этихъ событіяхъ и лицахъ, въ неизмънный кругъ суточнаго богослуженія входять нъкоторыя пъснопънія и молитвы, измъняющіяся съ каждымъ днемъ седмицы. Кромъ того, службы субботы и особенно воспресенья отправляются съ большею торжественностью, какъ праздничныя, а службы среды и пятницы посвящаются покаянію и соединяются съ постомъ въ продолжение всего года за исключениемъ шести недъль въ году, когда постъ вслъдствіе особыхъ воспоминаній отмъняется. Недъли эти называются сплошными "). Такъ являются особенности богослуженія въ каждый день седмицы и образуется кругъ седмичнаго богослуженія.

**Кругъ богослуженія годоваго**. Каждое число каждаго місти, каждый день года посвящается или воспоминанію особыхъ событій, или памяти различныхъ святыхъ. Въ честь этого событія или лица установлены особыя піснопінія, молитвы и обряды, которые присоединяются къ особымъ молитвамъ и піснопініямъ дня седмицы и такимъ образомъ вводять еще новыя особенности въ неизмінный ходъ ежедневной службы,—особенности, изміняющіяся съ каждымъ днемъ года. Отъ этого образуется кругъ годоваго богослуженія.

Понятіе о праздникахъ и раздъленіе ихъ. Въ кругъ годоваго богослуженія особенно большія измъненія бывають въ дни великихъ праздниковъ и постовъ. Праздниками называются дни торжества въ честь Господа, Богоматери и святыхъ, въ память какихъ либо милостей Божіихъ. По предмету богослуженія праздники раздъляются на Господни, въ честь Господа Бога; Богородич-

<sup>\*)</sup> Таковы: двъ недъли святокъ, недъля послъ дня Мытаря и Фарисея, ведъля сырная, недъля Пасхи и недъля послъ Троицына дня.

ны, въ честь Богоматери, и святыхъ, въ честь святыхъ ангеловъ и человъковъ. По торжественности богослуженія они раздъляются на великіе, средніе и малые; по времени празднованія—на неподвижные, бывающіе ежегодно въ одни и тъ же числа мъсяца, и подвижные, бывающіе ежегодно въ одни и тъ же дни недъли, но переходящіе на разныя числа мъсяца, вмъсть съ переходомъ праздника Пасхи.

Праздникъ Пасхи, какъ день воскресенія Христова, есть праздникъ празниковъ и торжество торжествъ. Кромъ этого праздника, особеннымъ торжествомъ богослуженія отличаются двънадцать праздниковъ, частію неподвижныхъ, частію подвижныхъ, которые называются двунадесятыми; одни изънихъ установлены въ честь Господа, другіе въ честь Богоматери. Въ честь Господа Іисуса Христа празднуются дни: Рождества Христова, Преображенія, Торжественнаго входа въ Герусалимъ, Вознесенія, Пятидесятницы и Воздвиженія Креста Христова. Въ честь Богоматери празднуются дни: Рождества ея, Введенія во храмъ, Благовъщенія, Срътенія, когда она принесла во храмъ Богомладенца Інсуса, извъстный подъ именемъ Срътенія Господня, и Успенія. Двунадесятые праздники имъють дни предпразднества и попразднества, во время которыхъ на всъхъ службахъ произносятся пъснопънія праздника. Кромъ того первый девь послъ многихъ изъ двунадесятыхъ праздниковъ посвящается въ честь лицъ, которыя участвовали въ событіи, воспоминаемомъ въ праздничный день. Приготовленіемъ къ нъкоторымъ праздникамъ служатъ посты и особыя молитвы за умершихъ.

Соединеніе вседневныхъ службы. Въ древности, преимущественно въ монастыряхъ, всё службы суточнаго богослуженія совершались отдёльно въ часы, для нихъ опредёленные. Въ настоящее время овё соединяются въ три богослуженія: вечернее, состоящее изъ службъ девятаго часа, вечерни и повечерія; утреннее, въ которое входятъ службы полунощницы, утрени и перваго часа, и полуденное, состоящее изъ службъ третьяго и шестаго часовъ и литургіи или обёдницы. На дни воскресные и великіе праздники вечернее и утреннее богослуженія соединяются въ одву службу, которая вазывается б д в н іемъ (провожденіемъ времени безъ сна) и состоить изъ вечерни, утреви и перваго часа. Такъ какъ въ нёкоторыхъ мовастыряхъ служба эта, начинаясь по захожденіи солнца, продолжается до разсвёта и всегда соединяетъ

въ себъ молитвы вечера и утра, то она называется в сено щны мъ бдъніемъ, въ просторъчіи в сено щною и в сено чнею.

Въ тъ дни Великаго поста, въ которые не положено литургіи, если придется праздникъ, по случаю котораго должна быть литургія, происходить слъдующее измъненіе въ распредъленіи дневныхъ службъ: утреннее богослуженіе состоить изъ полунощницы, утрени и перваго часа, полуденное—изъ третьяго, шестаго и девятаго часовъ, вечерни и литургіи, а вечернее—изъ повечерія.

# Воспоминанія, соединенныя съ двунадесятыми праздниками.

Рождество Пресвятыя Вогородицы. Пресвятая Дѣва Марія родилась въ незнатномъ галилейскомъ городѣ Назаретѣ. Родителями ея были святые праведные Іоакимъ и Анна. Св. Іоакимъ пропсходилъ изъ колѣна Іудина, изъ царскаго рода Давида, а св. Анна изъ колѣна Левіина, изъ первосвященническаго рода Аарона. Іоакимъ и Анна долго не имѣли дѣтей, горевали объ этомъ и молили Бога, чтобы Онъ снялъ съ нихъ поношеніе безчадства. Господь услышалъ молитву ихъ и даровалъ имъ дочь, которую они назвали Маріею, что значить госпожа, или высокая. Событіе это, радостное для рода человѣческаго, такъ какъ оно открыло дверь ко спасенію, празднуется 8-го сентября. Слѣдующій за тѣмъ день посвящается памяти Іоакима и Анны, которые называются Богоомиами, потому что дочь ихъ, Марія, удостоилась быть Матерію Богочеловѣка Іисуоа Христа.

Сущность пъснопъній этого празднива выражается въ тропаръ \*) дня: «Рождество Твое Богородице Дъво, радость возвъсти (возвъстило, принесло) всей вселеннъй; изъ Тебе (ибо изъ Тебя) возсія солнце правды, Христосъ Богь нашъ, и, разрушивъ клятву (проклятие), даде (далъ) благословеніе, и упразднивъ (уничтоживъ) смерть,

<sup>\*)</sup> Тропаремъ называется краткая песнь о сущности воспоминаемаго событія или о подвигахъ того лица, въ честь котораго совершается служба, а также о значеніи самой службы. Каждая служба и каждый день имъють свой гропарь.

дарова намъ животъ вѣчный (далт намъ жизнь впиную)». Примѣнительно къ воспоминаніямъ дня назначены и чтенія изъ Св. Писанія. Изъ книгъ Ветхаго завѣта читаются мѣста, содержащія прообразы Дѣвы Маріи: 1) о лѣстницѣ, видѣнной патріархомъ Іаковомъ (Быт. ХХVIII, 10—17); 2) о затворенныхъ вратахъ, видѣнныхъ пророкомъ Іезекіилемъ (Іез. ХІІІ, 27; ХІІV, 1—4), и 3) о премудрости, создавшей себѣ домъ (Прит. ІХ, 1—11). Евангеліе на утрени говоритъ о свиданіи Дѣвы Маріи съ Елизаветою (Лук. І, 39—49. 56). На литургіи изъ посланій апостольскихъ читается объ уничиженіи Христа, начавшемся въ рожденіи Его, и о послѣдующей Его славѣ (фил. ІІ, 5—11), а изъ Евангелія—бесѣда Христа съ Мареою и Маріею и проповѣдь Его, за которую ублажали и Его и Богоматерь (Лук. Х, 38—42; ХІ, 27—28).

Воздвижение честнаго и животворящаго креста. Праздникъ этотъ совершается 14-го сентября въ память двухъ событій: 1) обрътенія царицею Еленою, матерью императора Константина Великаго, честнаго креста, на которомъ распять быль Христосъ, и 2) возвращенія этого креста изъ пліна отъ персовъ греческимъ императоромъ Иракліемъ. Кресть Христовъ быль обратень въ 326 году. Царица Елена прибыла въ Герусалимъ, чтобы содъйствовать построенію храма на мъсть страданій и воскресенія Христа и, если будетъ возможно, найти крестъ, на которомъ быль распятъ Спаситель. Но мъсто Христовыхъ страданій было намъренно скрыто, засыпано землею, и на немъ быль построенъ языческій храмъ. Послъ долгихъ поисковъ отыскали это мъсто по указанію одного еврея, по имени Іуда. Когда расчистили его, то въ одномъ углу нашли пещеру, въ которой погребенъ быль Христосъ, а въ другомъ три вреста и дощечку съ надписью Пилата, лежавшую отдъльно отъ крестовъ. Христіане со слезами молили, чтобы самъ Господь указаль изъ трехъ крестовъ тотъ, на которомъ Онъ принялъ страданіе. Послъ молитвы они начали возлагать вресты одинь за другимъ на умершаго. При возложении третьяго креста умершій восвресъ. Тогда христіане съ величайшею радостью и благоговъніемъ бросились лобызать животворящій Кресть Христовъ. Но такъ какъ не всъ могли подойти къ нему, а всъ желали хотя увидъть его, то патріархъ іерусалимскій, ставъ на возвышеніе, воздвигала (приподнималь) кресть, а народъ покланялся ему до земли, восклицая: «Господи, помилуй». Отъ этого поднятія Креста и праздникъ получить название Воздвижения.

Крестъ Христовъ находился въ Іерусалимъ въ храмъ Воскресенія, построенномъ на Голговъ, до 614 года, когда Хозрой, царь персидскій, наналь на Іерусалимь, ограбиль его, сжегь храмь Воскресенія и съ другими сокровищами взяль съ собою древо Креста. Императоръ Ираклій удачно повель войну съ персами и въ 628 году заключиль мирь, по которому Кресть быль возвращень грекамь. Самь Императоръ, снявъ царскія одежды, босой понесь на своихъ плечахъ Кресть на Голгову. Здѣсь Кресть быль поставлень на прежнее мѣсто при всеобщихъ восклицаніяхъ народа: «Господи, помилуй». Возвращеніе честнаго Креста изъ плѣна увеличило торжество праздника Воздвиженія. Вышло тогда повельніе повстоду праздновать его, отъ чего онъ названь всемірнымо. Съ того же времени празднованіе Воздвиженія соединено съ постомь въ воспоминаніе страданій Ійсуса Христа и въ указаніе того, что христіанинь должень идти за Христомъ путемъ страданій, умерщвляя свой страсти и похоти.

Такъ какъ сила вреста открылась въ побъдахъ благовърныхъ государей надъ врагами и въ торжествъ христіанства, то главнымъ пъснопъніемъ дня Воздвиженія служить молитва за царя благовърнаго и народъ христіанскій: «Спаси, Господи, люди Твоя и благослови достояніе (владовніе) Твое; цоб'єды благов'єрному Императору нашему Александру Ниволаевичу на сопротивныя (на враговъ) даруя и Твое сохраняя крестомъ Твоимъ жительство (общество, государство)».—Въ чтеніяхъ изъ внигъ Священнаго Писанія изображается благодатная сила вреста. Паремін указывають прообразы вреста 1) въ древъ, усладившемъ горькія воды Мерры (Исх. XV, 22; XVI, 1); 2) въ райскомъ древъ жизни, прообразовавшемъ воплотивничеся премудрость, то-есть Сына Божія (Прит. III, 11-18); 3) въ древахъ, послужившихъ украшенію храма Божія (Ис. LX, 11-16). Евангеліе на утрени говорить о прославленіи Сына Божія гласомъ Отна съ неба и распятіемъ (Іоан. XII, 28-36). На литургіиапостоль говорить о силв и премудрости слова крестнаго, то-есть ученія о спасеніи людей крестными страданіями Христа (1 Кор. І. 18—24), а Евангеліе о суд'в у Пилата и распятіи Інсуса Христа (Іоан. XIX, 6—11; 13—20; 25—28; 30—35).

Введеніе во храмъ Пресвятыя Вогородицы. Праведные Іоакимъ и Анна, еще до рожденія у нихъ дочери Маріи, дали обътъ посвятить Богу дитя, которое Онъ даруетъ имъ. Когда пресвятой Маріи иснолнилось три года, они привели ея бо храму въ сопровожденіи дѣвицъ со свѣтильниками и поставили на первую ступень лѣстницы. По древнему преданію, отроковица Марія сама взошла на пятнадцать стуненей храма. На верху лѣстницы встрѣтиль ее первосвященникъ Захарія, отецъ Іоанна Предтечи, и объ-

ятый Духомъ Святымъ, ввелъ ее не только во святилище, но и во Святое-Святыхъ, куда и самъ по закону могъ входить только однажды въ годъ. Дивился народъ этому вхожденію, дивились ему и ангелы Божіи.

Христіане празднують этоть день 21-го ноября, какъ предвъстіе примиренія людей съ Богомъ силою Христа. Тропарь дня: «Лнесь (сегодня) благоволенія Божія предображеніе (предгизображеніе, предвистіе) и челов'явовъ спасенія пропов'яданіе (проповидь о спасеніи людей); въ храмъ Божін ясно (явно) Дъва является и Христа всъмъ предвозвъщаетъ; Той и мы велегласно возопінмъ (Ей и мы громко возгласимь): радуйся смотренія Зиждителева (промышленія о насъ Создателя) исполнение». —Пареміи представляють величіе Дѣвы Марін въ прообразахъ: 1) Скиніи, покрытой славою Господней (Исх. XL, 1—5; 9—10; 16, 34, 35); 2) Кивота, внесеннаго въ новопостроенный Соломономъ храмъ (3 Цар. VIII, 1.3-7; 9-11); 3) воротъ затворенныхъ, видънныхъ пророкомъ Іезекіилемъ (Ieз. XLIII, 27; XLIV, 1-4). Евангеліе какъ на утрени, такъ и на литургіи то же, которое положено на день Рождества Богородицы. Чтеніе изъ Апостола говорить о лицахъ, имъвшихъ право входить въ Скинію (Евр. IX, 1-7) доя

Рождество Христово 25 декабря. Господь нашъ Інсусъ Христосъ воплотился отъ Дъвы Маріи въ 5508 году отъ ренія міра въ іудейскомъ городъ Виолеемъ, въ царствованіе римскаго императора Августа, подъ властью котораго была и Гудея. Когда приближалось время рождества Христова, вышло приказаніе отъ Августа Кесаря сдълать народную перепись и для этого каждому іудею приказано было явиться въ тотъ городъ, изъ котораго происходили его предки. Госифъ и Марія, какъ потомки царя Давида, отправились для записи изъ Назарета въ Виолеемъ, городъ Давидовъ, гдъ по предсказанію пророка Михея следовало родиться Христу. Здъсь они не нашли себъ пристанища въ гостинниць и поселились въ пещеръ, куда пастухи загоняли стада въ ненастную погоду. Въ ночь на 25 декабря въ этой пещерв отъ Дъвы родился Сынъ, - объщанный Спаситель міра. Марія спеленала его и положила въ ясли. Первыми извъстие о явлени Христа получили виолеемскіе пастухи. Имъ явился Ангель и сказаль: «не бойтесь; я возвъщаю вамъ великую радость. Въ городъ Давида родился Спаситель, который есть Христосъ Господь. И вотъ вамъ знакъ: вы найдете Младенца въ пеленахъ, лежащаго въ ясляхь». Въ это же время пастухи увидели множество ангеловъ, которые пъли: «Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ We not be the season of the season with

человъцъхъ благоволевіе». Когда скрылось видъніе ангеловъ, пастухи пошли въ пещеры, нашли тамъ Младенца, лежавшаго въ ясляхъ, и поклонились Ему, какъ Богу. Чрезъ нъсколько времени точно также поклонились Ему, какъ Богу, волхвы, — мудрецы, пришедшіе съ востока. Они принесли Ему въ даръ золото, ладонъ и смирну. Волхвы узнали о рожденіи Христа по явленію необыквовенной звъзды.

Сущность праздвичныхъ пъснопъній содержится въ тропаръ и вондавъ дня. Тропарь Празднива: «Рождество Твое, Христе Боже нашъ, возсія мірови свъть разума, въ немъ бо звъздамъ служащін звъздою учахуся Тебъ кланятися Солвцу правды и Тебе въдъти съ высоты Востова, Господи слава Тебв. (Христост Богт нашт, пождество Твое открыло міру свътз истины, потому что тогда люди, служившіе звиздамь, какь богамь, оть звизды научились поклоняться Тебъ, солний правды, и знать Тебя, Востокь съ высоты; Господи, слава Тебъ). Кондакъ \*) праздника: «Дъва днесь Пресущественваго (который выше всякаю существа) раждаеть земля вертенъ (пещеру) Неприступному приносить; ангели съ пастырыми (пастухами) славословять, волсви (волхвы) же со звъздою путешествують; насъ бо ради родися Отроча идадо, превъчный Богь (потому что для насъ родился младенецъ, который есть впиный Богд). - Примънительно въ воспоминаніямъ дня вазвачены следующія чтенія изъ Св. Писанія: восемь паремій, содержащихъ пророчества о рожденіи Христа и славномъ парствъ Его: Быт. I, 1—13; Чис. XXIV, 2—3. 5—9. 17—18; Мих. IV, 6—7. V. 2-4; Ис. XI, 1-10; Вар. III, 36. IV, 4; Дан. II, 31-36. 44-45; Mc. IX, 6-7; Mc. VII, 10-16; VIII, 1-4. 8-10. Ebahгеліе о рождевін Хрвста (Мато. І, 18—25). На лвтургін чтевіе нвъ Апостола говорить о томъ, что мы становимся благолатными сынами Божінии чрезъ въру въ Інсуса Христа (Гал. IV, 4-7), а чтеніе изъ Евангелія—о повлоненіи волхвовъ новорожденному Царю іудейсвому (Мате. II, 1-12).

**Крещеніе Господне**. Інсусъ Христосъ 30-льтъ отъ рождевія прищель на ръку Іордань къ Іоавву и потребоваль отъ него крещенія. Іоавнъ крестиль Его. Когда Христосъ вышель изъ веды и молился, Іоаннъ увидълъ отверзавшіяся небеса и Духа Божія,

<sup>\*)</sup> Кондать есть вратвая піснь, содержаніе которой сходво съ тропаремъ; отличіе отъ тропаря состопть въ томъ, что онъ общирніве раскрываеть какую либо часть тропаря, вапр. тотъ или другой подвигъ святаго или одну черту праздинка; каждый день имбетъ свой кондакъ. Часто случается, что тропарь увазываеть на доблесть, за которую мы просладляемъ, а кондакъ на подвигъ жизяи, которому должны подражать.

въ видѣ голубя, спусвающагося на Інсуса, и услышаль голосъ съ неба: «сей есть Сынъ Мой возлюбленный, въ которомъ Мое благоволеніе». Тогда Іоаннъ узналъ, что Інсусъ есть Христосъ, Сынъ Божій. Воспоминанію этого событія посвящено 6-е января. День этотъ называется еще Святымъ Богоявленіемъ, потому что при врещеніи Інсуса Христа явилась Пресвятая Троица: Сынъ Божій принималъ крещеніе въ рѣкѣ Іорданѣ, Богъ Отецъ свидѣтельствовалъ о своемъ Сынѣ голосомъ съ неба, а Духъ въ видѣголубя своимъ явленіемъ подтверждалъ слова Бога Отца. Въ древности наканунѣ этого дня оглащенные принимали таинство крещенія, отчего день этотъ получилъ названіе праздника просввышенія.

Тропарь праздника: «Во Іордан'в крещающуюся Теб'в, Господи, Тройческое явися поклоненіе: Родителевъ бо гласъ свидѣтельствова ше Тебе, возлюбленнаго Тя Сына именуя, и Лухъ въ видъ голубинъ извъствовате словесе утверждение; явлейся Христе Боже и міръ просвіщей, слава Тебі. (Господи, когда Ты крестился в Іордань, явилось поклоненіе Пресвятой Троиць. Ибо голост Отиа свидътельствоваль о Тебъ, называя Тебя возлюбленнымъ Сыномъ, и Духъ въ видъ голубя видимо подтверждаль истинность этого слова; Христост Богг, явившійся и просвътившій мірг, слава Тебп)». Кондакъ праздника: «Явился еси днесь вселениви, и свыть Твой, Господи, знаменася (открылся, положиль знакт) на насъ, въ разумв (сознательно) поющихъ Ти: пришелъ еси и явился еси, Свътъ неприступный». На день крещенія Господня положено тринадцать паремій, изображающихъ всемогущее действіе благодати Божіей, оказанное надъ водами во время Ветхаго Завъта, которое служило прообразомъ благодатной силы крещенія. (Быт. І, 1-13; Mcx. XIV, 15-18. 21-23. 27-29; Mcx. XV, 22. XVI, 1; Iнс. Нав. III, 7-8. 15-18; 4 Цар. II, 6-14; 4 Цар. V, 9-14; Ис. I, 16-19; Быт. XXXII, 1-10; Исх. II, 5-10; Суд. VI, 36-40; 3 Цар. XVIII, 30-39; 4 Цар. II, 19-22; Ис. XLIX, 8-15). Евангельскія чтенія на утрени (Мар. I, 9—11) и на литургіи (Мат. III, 13-17 говорять о крещеніи Господнемь; а чтеніе изъ Апостола (Тит. II, 11—14; III, 4—7) о благодати Божіей, сообщаемой таинствъ крещенія.

Срътеніе Господне. По закону Моисееву въ сороковой день по рожденіи младенца мужескаго пола мать его должна была представить его предъ Господа, то-есть принести его въ храмъ, и при этомъ принести жертву о своемъ очищеніи и выкупъ за первенца. Въ жертву очищенія приносили агнца и горлицу, а въ случать бъдности—двухъ молодыхъ голубей или горлицъ; выкупъ же за

первенца опредълень быль закономь въ пять сиклей (на наши деньги 4 р. 30 к.). Въ сороковой день по рожденіи Іисуса Христа Дъва Марія пришла въ храмъ со своимъ Младенцемъ и принесла въ жертву очищенія двухъ голубей. Въ храмъ встрътиль ее благочестивый старецъ Симеонъ, которому Духомъ Святымъ было открыто, что Онъ не умретъ, пока не увидитъ Христа. По откровенію Божію Симеонъ узналь, что младенець Інсусъ есть Спаситель міра. Онъ взяль Его на свои руки, возблагодариль Бога и назваль Іисуса «свътомъ язычниковъ и славою Израиля». Въ это время жила при храмъ 84-лътняя вдова, пророчица Анна. Она подошла въ Маріи, славила Бога и говорила о Христъ всъмъ, ожидавшимъ избавленія. Воспоминанію этого событія посвящено 2-е февраля: а следующій затемь день посвящается памяти святыхъ-

Симеона Богопріимца и Анны Пророчицы. Тропарь праздника: «Радуйся благодатная, Богородице Д'яво, изъ-Тебе бо возсія (потому что изз тебя возсіяло) солице правды, Христосъ Богъ нашъ, просвъщаяй сущія во тьмъ (просвищающій людей, находящихся во тыми невижества); веселися и Ты, старче (старець) праведный, пріемый (принявшій) во объятія Свободителя душъ нашихъ, дарующаго намъ воскресеніе», -Въ пареміяхъ этогодня говорится: 1) объ отдёленіи первенцевъ еврейскихъ на служеніе Богу и закон'в очищенія (Исх. XII, 51. XIII, 1—3. 10—12. 14—16. XXII, 29; Лев. XII, 2—4. 6—8; Числ. VII, 15—17); 2) объ очищении души благодатию Божиею, представленномъ подъ видомъ прикосновенія горячаго угля къ устамъ пророка (Ис. VI, 1—12), и 3) о пришествіи Господа въ Египетъ и паденіи идоловъ предъ Лицемъ Ero (Ис. XIX, 1-5, 12, 16, 19-21). Евангелія на утрени (Лук. II, 25-32) и на литургіи (Лук. II, 22-40) изображають событіе праздника, а чтеніе изъ Апостола говорить о первосвященническомъ достоинствъ Христа (Евр. VII, 7-17).

Влаговъщение Пресвятыя Вогородицы. Воспитываясь при храмь, Дъва Марія дала Богу объть на всю жизнь остаться дъвою. Когда исполнилось ей четырнадцать льть, священники храма, ея воспитатели, захотъли выдать ее замужъ; но она отказалась отъ этого и сказала имъ о своемъ обътъ. Тогда священники передали ее родственнику ея, старцу Іосифу, какъ обрученную невъсту для храненія ея дъвства подъ видомъ супружества. Святая Дъва поселилась въ Назаретъ, въ домъ Іосифа, гдъ и помогала ему своими рукодёльями. Здёсь однажды явился къ ней Архангелъ Гавріиль и сказаль: «радуйся благодатная, Господь съ тобою, благословенна Ты въ женахъ» Дъва Марія смутилась Тогда Архангель объясниль, почему онь называеть ее благолатною: «не бойся Марія: Ты обръла благодать у Бога. И воть родишь ты Сына и наречень имя Ему Іисусь. Онъ будеть великъ и наречется Сыномъ Всевышняго; и дастъ Ему Господь престолъ Давида, отца Его, и воцарится Онъ надъ домомъ Іакова во въки и царству Его не будеть конца. Духъ Святой найдеть на тебя и сила Всевышняго освить тебя; почему рождаемое свято и наречетея Сынъ Божій». Марія со смиреніемъ приняла эту благую въсть, «Се раба Господня: да будеть мнъ по слову Твоему», сказала она Ангелу. Получивъ ангельское благовъстіе. Дъва Марія поспъшила къ своей родственницъ Елизаветъ, женъ священника Захаріи. Елизавета по внушенію Святаго Духа привътствовала ее словами: «благословенна Ты въ женахъ и благословенъ плодъ чрева Твоего! И откуда это мив, что Матерь Госпола моего пришла во мив? И блаженна она, что повърила: сказанное ей отъ Господа исполнится». Пораженная этимъ привътствіемъ. Дъва Марія воскликнула: «Величить душа моя Господа и возрадовался духъ мой о Богь, Спаситель моемъ, что призръль онъ на смирение рабы своей; ибо отнынъ будутъ ублажать меня всъ роды». Это событіе празднуется нами 25-го марта, какъ начало нашего спасенія, подъ названіемъ Благовъщенія Пресвятой Дъвы. На слъдующій день, 26-го марта, бываеть Соборъ Архангела Гаврінда, то-есть назначено собрание христіанъ для богослуженія въ честь Архангела.

Тропарь праздника: «Днесь спасенія нашего главизна и еже отъ вѣка таинства явленіе (сегодня начало нашего спасенія и обнаруженіе тайны, которая предназначена была прежде вспат впковт). Сынъ Божій сынъ Дѣвы бызаеть и Гавріилъ благодать благовѣствуетъ. Тѣмже (поэтому) и мы съ вимъ Богородицѣ возопіямъ радуйся, благодатная, Господь съ Тобою».—Пареміи и Евангеліе на утрени тѣ же, что и въ день Рождества Богородицы. На литургіи апостольское чтеніе (Евр. II, 11—18) говоритъ о соединеніи Божества и человѣчества въ лицѣ Іисуса Христа, а евангельское (Лув. I, 24—38)—излагаетъ событіе праздника.

Входъ Господа Інсуса Христа въ Іерусалимъ. За шесть дней до Пасхи, на другой день послѣ вечери въ Висаніи, гдѣ Марія, сестра Лазаря воскрешеннаго Христомъ изъ мертвыхъ, помазала муромъ ноги Христа и тѣмъ приготовила Его къ погребенію, Інсусъ Христосъ изъ Висаніи пошелъ въ Іерусалимъ. Его окружила огромная толпа народа. Одни провожали Его изъ Висаніи, другіе вышли къ Нему на встрѣчу изъ Іерусалима. На дорогѣ апо-

столы, по приказанію своего Учителя, привели ослицу и съ нею осленка и поврыли последняго одеждами. Христосъ возсель на осленка. Весь народъ съ удивленіемъ смотрель на протваго Учителя. Чудеса, совершенныя Имъ, заставляли върить, что Онъ есть Мессія, славный Царь Израиля, и оказывать Ему почести. И воть одни срывали пальмовыя вътви и бросали ихъ по пути; другіе сбрасывали съ себя одежды и постилали ихъ подъ ноги осленка. Ясно исполнялись на Христъ слова пророка: «скажите дщери Сіоновой: се Царь твой грядеть въ тебъ проткій, сидя на молодомъ ослъ, рожденномъ отъ подъяремной». Когда путники поднялись на вершину горы Елеонской, съ которой видънъ былъ весь Герусалимъ, сопровождавшие Христа запъли пъснь: «Осанна сыву Давидову! Благословенъ грядущій во имя Господне, Царь Израилевъ! Осанна въ вышнихъ! > Враги Христа, фарисеи, замътили Господу: «Учитель, запрети ученивамъ своимъ!» Інсусъ Христосъ отвътилъ имъ: «если они умоленутъ, камви возопіють». Когда Христосъ вступиль въ Герусалинъ, весь городъ пришелъ въ движение. Войдя во хранъ, Христосъ исцалиль слапыхъ и хромыхъ, воторые обружили Его. Въ это время дъти, махая пальмовыми вътвями, восклицали: «Осанна Сыну Давидову». Такой почести, оказываемой Інсусу въ самонъ донъ Божіемъ, не могли перенести фарисен. «Слышишь-ли, что они говорять? > сказали они Христу. «Да развъ вы нивогда ве читали въ Писаніи: изъ усть иладенцевъ и грудныхъ дътей Ты устроиль хвалу», отвътиль имъ Господь. Фарисеи пришли въ ярость и готовы были схватить Христа, но побоялись народа. Воспоминанию этого события посвященъ праздникъ Входа Господня, совершаемый въ последвее Воспресение предъ Пасхою.

Тропарь праздника: «Общее воскресеніе прежде Твоен страсти увъряя, изъ мертвыхъ воздвиглъ еси Лазаря, Христе Боже. Тъмже и мы, яко отроцы, побъды знаменія носяще, Тебъ, Побъдителю смерти, вопіємъ: осанна въ вышнихъ, благословенъ грядый во имя Господне (предъ своими страданіями удостовъряя, что всю люди воскреснуть, Ты, Христе Боже, воскресиль Лазаря. Потому и мы, подражая дътямъ и неся знаменія побъды, Тебъ, Побъдителю смерти, восклищаемъ: осанна въ вышнихъ обителяхъ, благословенъ идущій во имя Господне)».—Пареміи этого дня содержатъ пророчества о царскомъ служеніи Христа (Быт. XLIX, 1—2. 8—12; Соф. ІІІ. 14—19; Зах. ІХ, 9—14). Евангельскія чтенія на утрени (Мат. XXI, 1—11. 15—17) и на литургіи (Іоан. XII, 1—18) описывають событіе входа въ Іерусалимъ; чтеніе изъ Апостола внушаетъ намъ радоваться о Господъ (Филип. IV, 4—9).

Вознесение Госполне. Въ соробовой день по воскресени Христа апостолы собранись въ одномъ домъ въ Герусалимъ. Завсь явился въ нимъ Інсусъ Христосъ, объщалъ послать Луха Утеппителя и повельль имъ оставаться въ Герусалимъ, пока они не получать силы свыше. Послв этой бесвды Онъ пошель съ ними въ Виеаній, остановился на гор'в Елеонской и началь возноситься на небо. благословдяя ихъ. Ученики поклонились Христу. Спаситель уже скомися въ облавахъ небесныхъ, а ученики Его стояли и смотръли на небо. Въ это время явились въ нимъ два ангела въ бълыхъ опеждахъ и сказали: «что вы стоите и смотрите на Інсусъ, вознесшійся на небо, прилеть такимъ же образомъ, какъ вы вильли Его восходящимъ на небо». Услышавъ эту радостную въсть. апостолы возвратились въ Герусалимъ. Мы праздичемъ день вознесенія Христова въ 40-й день послів Пасхи, какъ день полной славы Богочеловъка, какъ окончание дъда нашего спасения, когла Христосъ и человъчествомъ своимъ возсълъ опесичю Бога Отпа.

Тропарь праздника: «Вознеслся еси во славѣ, Христе Боже нашъ. радость сотворивый ученикомъ обѣтованіемъ Святаго Духа (доставиет радость ученикамъ объщаніемъ Святаго Духа), извѣщеннымъ имъ бывшимъ благословеніемъ (такъ какъ они укрппились въ върпиревъ благословеніе), яко (что) Ты еси Сынъ Божій, избавитель міра». — Въ первой пареміи изображается Церковь Христова подъ видомъ горы дома Божія, къ которой стекаются потомки Адама (Ис. II, 2—3); во второй—пророкъ представляетъ возвращеніе къ Отцу Сына Божія, перенесшаго крестныя страданія (Ис. LXII, 10. LXIII, 3. 7—9); въ третьей заключается пророчество о плодахъ вознесенія Господня (Зах. XIV, 1. 4. 8—11). Евангеліе утреннее (Мар. XVI, 9—20) и литургійное (Лук. XXIV, 36—53) и чтеніе изъ Апостола (Дѣян. I, 1—12) говорятъ о явленіи Христа по восъресеніи и о вознесеніи Его на небо.

Пятидесятница. По вознесеніи на небо Христа Спасителя, ученики Его остались въ Герусалимъ. Здъсь они часто собирались въ одномъ домъ, въ горницъ Сіонской, и проводили время въ молитвъ, съ нетериъніемъ ожидая Духа Утъщителя. Наступила иятидесятница, еврейскій ветхозавътный праздникъ въ память Синайскаго законодательства. Всъ върующіе во Христа были въ этотъ день вмъстъ. Внезапно сдълался шумъ и сильный вътеръ охватилъ домъ, въ которомъ они были собравы. Ученики Христа почувствовали неизъяснимую радость и съ удивленіемъ увидъли надъ головами каждаго огонь въ видъ языка. Это Духъ Святый сошель на

нихъ. Необывновенный шумъ обратилъ внимание проходящихъ; около дома собралась огромная толпа народа, въ которой были люди изъ различных в странъ. Тогда в рующіе во Христа вышли на провлю дома и, объятые силою Святаго Духа, заговорили. Чудна была ръчь ихъ; они получили даръ говорить разными языками. Люди вабожные изъ всякаго народа подъ небесами изумлялись и спрашивали другъ друга: «сін говорящіе не всь ли галилеяне? Какъ же мы слишимъ ихъ нашими языками говорящихъ о великихъ делахъ Вожінкь? У Тогда апостоль Петрь объясниль народу, что Дукь Святый сошель на нихъ, какъ это было предсказано пророкомъ, и сообщиль имъ даръ язывовъ Къ этому объяснению апостолъ присоединиль проповъдь о воскресеніи Христа. Вслъдствіе этой проповъди три тысячи человъкъ увъровали во Христа и въ тотъ же день крестились. Такъ исполнились ожиданія учениковъ Христовыхъ: девь Пятидесятницы, въ который утвержденъ былъ Ветхій Завътъ при горъ Синаъ, сдълался днемъ утверждения Новаго Завъта, - Царства Христова на землъ. Событіе это мы празднуемъ подъ именемъ Пятидесятницы въ 50-й день послъ Пасхи.

Тропарь праздника: «Благословенъ еси, Христе Боже нашъ, иже премудры ловцы явлей (который простых рыбаков сдплал мудрецами), ниспославъ имъ Духа Святаго, и тъми уловлей вселенную (и чрезт нихт привлекшій ит впри вселенную), Челов полюбче, слава Тебъ. - Пареміи содержать прообразы сошествія Свят. Духа пророчества объ этомъ событів. Въ первой пареміи пов'єствуется, какъ Духъ Божій сошель на старбишинь израильскихь во время путешествія по пустын'в (Числ. XI, 16. 17. 24—29); вторая паремія содержить пророчество Іоиля о ниспосланіи Святаго Духа (Іоил. ІІ, 23-32); а третья-пророчество Іезевінля объ обновленіи челов'я силою Святаго Духа (Іезек. XXXVI, 24—28). Евангеліе на утрени говорить о предварительномъ дарованіи апостоламъ Святаго Духа дуновеніемъ на нихъ Христа воскресшаго (Іоан. ХХ, 19-23). На литургіи Апостоль описываеть самое событіе сошествія Св. Духа (Дъян. II, 1-11), а въ Евангеліи воспоминается обътованіе о Св. Духъ, свазанное Господомъ во время праздника Кущей (Ioan. VII, 37-52. VIII, 12).

Преображение Господне. Однажды Інсусъ Христосъ прямо сказаль своимъ ученикамъ, что Его ожидаютъ въ Іерусалимъ страданія отъ первосвященниковъ, книжниковъ и язычвиковъ. Это извъстіе показалось ученикамъ невъроятвымъ и смутило ихъ. Поэтому они нуждались въ томъ, чтобы Іисусъ Христосъ показалъ имъ такой знакъ своего Божества, который поддержалъ бы въру ихъ.

когда они увидять Христа страдающимъ? Господь Іисусъ и показалъ имъ свою божествевную славу. Взявъ съ собою Петра, Гакова и Гоанва. Онъ взошелъ съ ними на одну высокую гору въ Галилев и началъ тамъ молиться. Во время молитвы видъ его измънился: лице Его сіяло какъ солвце, одежды казались бълыми какъ снъгъ: подлъ Него стояли Моисей и Илія и бесъдовали съ нимъ о смерти, ожидавшей Его въ Герусалимъ. Необыкновевная радость наполнила сердца учениковъ при этомъ виденіи. Когда они увидъли, что Моисей и Илія удаляются отъ Христа, Петръ воскликнулъ: «Господи, хорошо намъ здъсь быть. Сдълаемъ здъсь три палатки, для Тебя. Моисея и Иліи». Вдругъ свътлое облако окружило вхъ, и ови услышали голосъ съ неба: «Сей есть Сынъ Мой возлюбленный, въ которомъ Мое благоволеніе; Его слушайте». Ученики испугались в пали на лица свои. Іисусъ Христосъ подошелъ къ вимъ и сказалъ: «вставьте и ве бойтесь». Опи подняли головы и увидели, что предъ ними стоить Іисусъ въ обыкновенвомъ своемъ видъ. Воспоминанію этого событія посвящево 6-е августа, девь Преображевія Госполня.

Тропарь дня: "Преобразился еси на горъ, Христе Боже, показавый ученивомъ Твоимъ славу Твою, якоже можаху (насколько они могли видоть ее). Да возсіяеть и намъ грѣтнымъ свѣтъ Твой присносущный, молитвами Богородицы (пусть, по молитвами Богородицы, и для насъ гръшныхъ возсіяетъ въчный свътъ Твой). Свѣтодавче (податель свъта) слава Тебъ."—Пареміи говорять о божественной славѣ, показанной Монсею и Иліи (Исх. XXIV, 12—18; Исх. XXXIII, 11—23; XXXIV, 4. 5. 6. 8; 3 Цар. XIX, 3—13; 15—16). Евангелія на утрени (Лув. IX, 28—36) и на литургіи (Мат. XVII, 1—9) описываютъ событіе Преображенія. Чтеніе изъ Апостола говорить о самовидцахъ божественной славы Христа (2 Петр. І. 10—19).

Успеніе Пресвятыя Вогородицы. Богоматерь чрезъ Архангела Гавріила получила извъстіе о своей близкой кончинъ и съ величайшею радостью готовилась къ смерти. Предъ смертью она пожелала увидъть апостоловъ и молила объ этомъ своего Сына Бога. Молитва ея была услышана: по повельнію Божію ко дню ея смерти собрались съ разныхъ странъ свъта всъ апостолы, кромъ Оомы. Они были свидътелями ея тихой, блаженвой кончины; они видъли, какъ явился Христосъ, окружевный ангелами, взялъ Пресвятую душу Ея и вознесъ ее на небо. Съ возженвыми свътильниками и пъніемъ псалмовъ апостолы перенесли бездыхавное тъло

Божіей Матери въ Геосиманію и погребли его въ пещеръ, въ которой были похоронены Іоакимъ, жена его Анна и Іосифъ. На третій день послъ погребенія ея пришелъ въ Іерусалкмъ Апостолъ Оома. По желанію его, апостолы открыли пещеру. гдъ было погребено тъло Пресвятыя Богородицы, и не нашли тамъ ничего, кромъ ризы ея. Такъ ожазалось, что Христосъ воскресилъ ее въ третій день. Апостолы недоумъвали объ этомъ. Но въ тотъ же день Богоматерь явилась имъ въ небесномъ сіяніи, окруженная ангелами и увърила вхъ въ своемъ воскресеніи. По окончаніи вечерней трапезы апостолы, возвышая хлъбъ, который они отлагали въ честь Христа, хотъли сказать по обыкновенію: «Господи, Іисусе Христе, помогай намъ»; но, увидъвъ Матерь Божію, воскликнули: «Пресвятая Богородице, помогай намъ» "). Чудное преставленіе Божіей Матери празднуется нами 15-го августа.

Тропарь праздника: "Въ рождествъ (вт рождении Христа) дъвство сохранила еси, во успени (смерти) міра не оставнла еси, Богородице; представилася еси въ животу. Мати сущи Живота (Ты перешла къ жизни, такъ какъ ты мать Жизни, то-есть Христа), и молитвами Твоими избавляещи отъ смерти души наши".— Пареміи, Апостолъ и Евангелія тъ же, какія положены на день рождества Богоматеря.

## Понятіе о вседневныхъ службахъ.

В е ч е р н я бываетъ великая, вседневная и малая. Служба эта проникнута воспоминаніемъ о сотвореніи міра, гръхопаденіи, изгнавіи изъ рая и глубокомъ раскаяніи лучшихъ людей, которые ваходили для себя отраду только въ надеждъ на Спасителя и сърадостью встрътили Его пришествіе.

Повечетие есть молитвословіе предъ отходомъ ко сну. Такъ какъ сонъ есть образъ смерти, то и повечеріе проникнуто мыслью о смерти, но мыслью не ирачвою, а освъщенною воспоминаніемъ, что Христосъ послъ своей смерти сошель въ адъ к вывель оттуда души праведниковъ, ожидавшихъ Его пришествія.—Повечеріе бываетъ великое и малое. Великое повечеріе состоитъ изъ трехъ частей. Въ первой мы высказываемъ благодареніе Богу за прошедшій день и надежду, что Онъ дастъ намъ спокойный

<sup>•)</sup> Это послужило началомъ совершаемаго въ монастыряхъ обряда возношения на трапезъ клюба въ честь Богоматери, подъ именемъ панагіи, что значить всесвятая.

сонъ въ наступающую ночь, а послѣ смерти упокоитъ насъвмъстъ съ праведниками. Вторая часть—покаяввая. Третья часть состоитъ изъ славословій Богу и святымъ Его. Малое повечеріе есть сокращевіе великаго.

Подунощвида есть молитвословіе, совершаемое въ нолночь, — въ память полуночной молитвы Інсуса Христа въ саду Геосиманскомъ, — по подражанію авгеламъ, которые день и ночь славословять Господа, и въ напоминавіе того, что мы постоянно должвы быть готовы къ отвъту ва страшномъ судъ Христа, который придетъ неожиданно, какъ женихъ въ полувочи. — Полунощница бываетъ вседвевная, субботняя и воскресвая.

Примпчаніе. Въ тъ дни, когда положево всевощное бдъніе, службы повечерія и полувощницы опускаются.

Утреня вачивается молитвами за царя, а послъ этихъ молитвъ главвымъ образомъ состоитъ изъ прославлевія Господа, давшаго намъ не только двевной свъть, во и духоввый свъть, Христа-Спасителя. Потому вся утреня провивнута воспомивавіемъ времени, когда Христосъ явился на землъ и жилъ здъсь веузнаннымъ и вепризвавнымъ почти всеми людьми. — Служба утрени раздъляется на три части. Первая часть состоить изъ пенія псалмовъ, въ которыхъ выражаются раскаяние и надежда на Спасителя, и общихъ молвтвъ о помилованіи. Исалмопъвіе вачивается славословіемъ, которое воспъли ангелы въ вочь Рождества Христова: «Слава въ высшихъ Богу и на земли міръ, въ человъцъхъ благоволеніе», и прерывается болье ясвымъ прославлевіемъ воплощенія Христова: «Богь Господь и явися намъ, благословенъ грядый во имя Господне». Вторая часть вся посвящена прославлению дневнаго святаго или воспоминаемаго на этотъ день событія. - Третья часть состоить изъ хвалебныхъ неснопеній и молитвъ о даровавіи христіавамъ благъ душевныхъ. Утреня бываетъ простодневная, съ великимъ славословіемъ и съ поліслеемъ.

Часами, или службами часовъ, называются краткія иолитвословія, совершаемыя въ тѣ часы дня, которые соединены для христіавина съ особыми воспоминавіями. Службы часовъ сходны между собою по своему составу. Каждый часъ вачинается приглашевіемъ нокловиться Христу и состоить изъ чтенія трехъ исалмовъ. Затѣмъ слѣдують: тронарь дня, богородиченъ (пѣснь въ честь Богоматери), молитва Господня, кондакъ дня, молитва: «иже ва всякое время, на всякій часъ»... и заключительная молитва часа. Но при этомъ сходствъ служба одного часа отличается отъ

службы другаго тымь, что баждый чась имыеть свои псалмы \*) и заключительныя молитвы, сообразныя съ воспоминаемыми событіями и съ чувствами, мыслями и желаніями, которыя въ душь вырующаго являются при этихъ воспоминаніяхъ. — Въ службы перваго часа воспоминается приведеніе Христа на судь Пилата. Служба третьяго часа посвящена воспоминанію Пилатова суда надъ Христомъ, бичеванія Его, поруганія надъ Нимъ и сошествія Св. Духа на апостоловъ. Въ службы шестаго часа воспоминается шествіе Христа на Голгову, распятіе Его, поруганіе надъ Распятымъ и тыма по всей землы, а служба девятаго часа посвящена воспоминанію предсмертныхъ страданій Христа и Его смерти. Часы бывають вседневные, великопостные, царскіе и пасхальные.

Литургія совершается по чину Свв. Іоанна Златоустаго, Василія Великаго и Григорія Двоеслова.

# Всенощное бдине \*\*).

Всенощнымъ бдъніемъ называется богослуженіе, состоящее изъслужбъ вечерни, утрени и перваго часа, которыя совершаются при этомъ съ большею торжественностью, особенно въ частяхъ, посвященныхъ воспоминаніямъ дня.

#### Вечерня.

**Начало службы и предначинательный исаломъ. Служ**ба начинается прославленіемъ Пресвятыя Троицы. При открытыхъ

<sup>\*)</sup> Псалмы положевы: на первомъ часъ 5, 89 и 100; на третьемъ 16, 24 и 50; на шестомъ 53, 54 и 90; на девятомъ 83, 84 и 85.

<sup>\*\*)</sup> Одно указаніе на содержаніе молитвъ и півснопівній церковныхъ, безъ прочтенія ихъ съ учениками, едва ли можетъ познакомить посліднихъ съ богослуженіемъ. Имізя это еть виду, мы считаемъ нужнымъ указать на стівдующія княги, какъ на нео бходимыя посо бія для ознакомленія учащихся съ молитвами и півснопініями тіхъ службъ, при которыхъ они чаще присутствують: 1) Руководство къ пониманію Православнаго Богослуженія, снященника Лебедева, которое содержить; шестопсалыїе, часы, півснопівнія воскресвыя, праздвичныя и великопостныя, на славянскомъ языкі съ русскимъ переводомъ и 2) Богослужебные каноны въ русскомъ переводів, профессора Ловягина. Желающимъ достигвуть болів полнаго разумнаго пониманія церковнаго устана указываемъ на лучшее и, можно сказать, едінственное у насъ, по этому предмету, сочивеніе свящевника Конставтива Никольскаго, подъ заглавіемъ: Пособіе къ изученю устава Богослуженія Православной Церкви.

царскихъ вратахъ, при полвомъ освъщеніи храма, священникъ, стоя предъ престоломъ, произноситъ: «слава святьй, единосущнъй, животворящей и нераздъльный Тропцы», и затымъ троекратно приглашаетъ собравшихся поклониться Христу, Цареви (царю) и Богу нашему. Въ отвътъ на это приглашение върующие или, отъ лица ихъ пъвцы поютъ псаломъ Давида (103-й), прославляющій Бога, Творна міра и Промыслителя: «Благослови, душе моя, Господа. «Благословенъ еси, Господи! Господи Боже мой, возвеличился еси «зъло (весьма). Во исповъдавіе и въ велельпоту облеклся еси (Ты одпися славою и великольпіемо). Дивна дела Твоя, Господи. Вся «премудростію сотвориль еси. Слава Ти (Тебп), Господи, сотворив-«шему вся!». Псаломъ окавчивается троекратвымъ пъвіемъ: а л л илуіа, что значить: хвалите Бога или Бого да будето восхваляема. Во время пънія псалма совершается кажденіе по всему храму. Такъ какъ этимъ псалмомъ начинается рядъ службъ суточваго богослуженія, то онъ называется предвачивательнымъ. Слова псалма вводять молящихся въ то блаженное состояние перваго человъка, когда онъ, еще невинный, прославляль Творца своего вибстъ со св. ангелами. Отворенныя царскія врата напоминають, что въ то время гръхъ ве отдъляль людей отъ Бога, а свътъ лампадъ и дымъ виміама указывають, что свъть божественный просвъщаль людей и благодать Св. Духа ихъ оживляла.

Великая ектенія. Послѣ прославленія Творца міра словами предвачвательнаго псалма, произносятся протяжно краткія прошенія къ Господу о дарованіи намъ мира, а именно: чтобы Господь примирился съ нами и спасъ наши души, — чтобы Онъ дароваль миръ всему міру, всѣмъ христіанамъ, нашей церкви, нашему отечеству, чтобы избавилъ всѣхъ отъ моровой язвы, голода и войны. помогъ намъ избѣжать скорби, гнѣва и нужды, и особенно оказалъ свою милость находящимся въ опасности и бѣдѣ, — чтобы Онъ помиловалъ насъ по своей благодати, по молитвамъ Богоматери и святыхъ, такъ какъ Ему принадлежатъ слава, честь и поклоневіе. Собраніе такихъ прошевій называется ектеніею, что значитъ протяжсеніе, мирною, такъ какъ ово состоитъ изъ прошевій о мирѣ, и великою, потому что заключаеть въ себѣ мвого прошеній. Прошенія ектеніи произносить діаконъ "), а молящіеся или, отъ лица ихъ, нѣвцы послѣ каждаго прошенія поють: «Господи

<sup>\*)</sup> Если служба происходить безъ діакона, то все назначенное діакону совершается священникомъ.

помилуй». Произносится она при закрытыхъ дарскихъ вратахъ, чёмъ указывается, что грёхъ удалилъ насъ отъ Бога и закрылъ для насъ врата дарства небеснаго. Закрытіе дарскихъ вратъ вскорт послё начала службы напоминаетъ намъ, что блаженство первыхъ людей въ раю продолжалось недолго.

Великая ектенія начинается приглашеніемъ помолиться миромъ, то-есть помирившись со вспми и неразспянно: «миромъ Господу «помолимся», и состоить изъ прошеній: «о свышнемъ мирѣ и о спа-«сеній душъ нашихъ», т. е. чтобы Господь примирился ст нами, простиль намь прихи и чрезь это даль спасение душамь нашимь;-«о мир'я всего міра, благостояніи святых в Божінх церквей и сое-«диненій всёхь», т. е. чтобы Господь даль спокойствіе всему міру, помога христіанскима обществама твердо стоять ва въръ и благочестін, прекратиль раздоры между христіанами и соединиль их вз одну Церковь; «о святьмъ храмъ семъ (въ которомъ соверmaeтся служба) и входящихъ въ онь (ез него) съ върою, благоговъніемъ и страхомъ Божінмъ». Затімъ слідують прошенія о различныхъ членахъ Церкви и того государства, къ которому мы принадлежимъ: «о Снятвишемъ Правительствующемъ Синодв (т. е. собраніи епископов и пресвитеров, управляющих Церковію), о «м'эстномъ епископ'ь (его имя), честнымъ пресвитерствы (священиикахъ), во Христъ діаконствъ (діаконахъ), о всемъ причтъ (о людяхъ, причисленных въ церкви, - чтецих, пъвцах, пономорях в пюдехъ (прихожанах церкви);— со благочестивъйшемъ Государъ Импера-сторъ и всемъ Царствующемъ Домъ (семействъ Царя), о всей па-«лать (о начальниках», поставленных в от царя) и воинствь (о воинахт);-- со пособити и покорити подъ нозв ихъ всякаго врага и «супостата», т. е. чтобы  $\Gamma$ осподь помога има во вспат дплаха и покориль имь врага, какь явнаго, такь и тайнаго, -- сопротивника; - «о градъ семъ (своеми городи), всявомъ градъ, странъ (о всеми царство) и върою живущихъ въ нихъ (т. е. о христанахъ, населяющих эту страну)». Принеся молитвы о членахъ Цервви и государства, мы просимъ Господа, чтобы Онъ насъ всехъ избавилъ отъ всякой беды; молимся Ему: «о благорастворения воздуховъ, о изобиліи плодовъ земныхъ и временвхъ мирныхъ», т. е. чтобы Господь избавиль нась от моровой язвы, заражающей чрезь воздух, от неуражая и войны; - «о плавающих», путешествующих», •недугующихъ (больныхъ), страждущихъ (страждущихъ от голода или от врагова), ильненных и о спасени ихъ»;—о томъ, чтобы Онъ и намъ помогъ избавиться отъ всякія скорби, гнівва и нужды» и «заступиль, спась, помиловаль и сохраниль нась своею благодатію». Ектенія оканчивается преданіемъ себя въ волю Божію: «Пре-«святую, пречистую, преблагословенную, славную Владычицу нашу

«Богородицу и Приснодъву Марію помянувши (воспомянувъ), сами «себъ (себя) и другъ друга и весь животъ нашъ (всю жизнъ нашу) «Христу Богу предадимъ». На эти слова ектеніи молящіеся поютъ: «Тебъ, Господи». По окончаніи прошеній ектеніи, священникъ возглашаетъ: «яко (потому что) подобаетъ Тебъ всякая слава, честь «и поклоненіе, Отцу, и Сыну, и Святому Духу, нынъ и присно (всегда) и во въки въковъ (въчно), т. е. мы приносимъ Тебъ свои моленія, потому что Тебъ, Тріединому Богу, принадлежатъ слава, честь и поклоненіе. На возгласъ священника молящіеся отвъчаютъ словомъ «аминь», что значитъ: истинно такъ.

Канизма. По окончаніи великой ектенін следуеть пеніе (или чтеніе) канизмы. Канизмою называется отдъленіе изъкниги Священнаго Писанія, Псалтири, въ которой собраны псалмы, религіозныя пъсни древнихъ евреевъ \*). Каждая касизма раздъляется на три статіи, т. е. *стоянія*) и каждая статія отдылется отъ другой троскратнымъ пъніемъ «аллидуіа», съ прибавленіемъ словъ: «слава Тебъ, Боже»; отчего статии называются еще славами. Въ древности всъ канизмы пълись поперемънно на два хора: отъ такого способа пънія части канизмъ получили названіе антифоновъ, что значитъ противоголосникъ \*\*). Слово канизма значить сидъніе. Части Псалтири называются такь потому, что въ древности, по окончаніи ихъ, читались поучевія, во время которыхъ всь сидъли; а въ настоящее время, когда чтеніе поучевій прекратилось, вазвавіе это осталось за канизмами потому, что позволяется сидъть во время чтенія псалмовъ. На праздничвыхъ и воспресныхъ вечерняхъ поется первый автифовъ первой канизмы, содержащій въ себъ сожальніе о потерянномъ чрезъ гръхъ блаженствъ, соединевное съ вадеждой ва спасеніе. Стихи псалмовъ раздылются пывіемь «аллилуіа».

«Блаженъ мужъ, иже не иде (поторый не пошель) на совътъ не«чистивыхъ. (Аллилуіа). Работайте Господеви (служите Господу) со
«страхомъ и радуйтеся Ему съ трепетомъ. (Аллилуіа). Блажени вси
«надъющійся Нань (на Него). (Аллилуіа). Воскресни Господи, и спаси
«мя, Боже мой. (Аллилуіа). Господне есть спасеніе и на людехъ Тво«ихъ благословеніе Твое». (Аллилуіа).

<sup>\*)</sup> Вся Псалтирь, завлючающая въ себѣ 150 псалмовъ, раздѣляется на двадцать касизмъ, которыя и прочитываются всѣ на службахъ церковныхъ въ продолжение недѣли; а въ Великомъ иосту вся Псалтирь прочитывается еженедѣльно по два раза.

<sup>\*\*)</sup> Въ настоящее время вечерняя касизма поется только на праздничныхъ и воскресныхъ вечервяхъ, а въ прочіе дни на вечервѣ и во всѣ почти дни на утренѣ касизмы читаются, а поются только славы.

**Малая ектенія.** Послѣ канизмы произносится малая ектенія, которая есть сокращеніе великой. Эта ектенія начинается приглашеніемъ къ молитвѣ: «паки (опять) и паки миромъ Господу помолимся», состоитъ изъ одного прошенія: «заступи, спаси, помилуй и сохрани насъ, Боже твоею благодатію», и оканчивается преданіемъ себя въ волю Божію, и славословіемъ. Малая ектенія служитъ для отдѣленія одной части службы отъ другой.

Стихи псалмовъ «Господи воззвахъ» и стихиры на Господи воззважъ». Раскаяніе въ гръхахъ вызываеть изъ души человъка мольбу о помилованіи, и потому послъ канизмы поются избранные стихи изъ псалмовъ («Господи, воззвахъ въ Тебъ, услыши мя»), въ которыхъ выражаются: во-первыхъ, изъ глубины сердца идущая мольба о томъ, чтобы Господь услышалъ наши недостойныя молитвы, помогъ намъ удержаться отъ зла и удаляться отъ людей порочныхъ и принялъ насъ въ число своихъ избранныхъ; в о-в т о р ы х ъ-увъренность, что Господь услышитъ нашу молитву. Последніе стихи псалмовь, въ которыхъ выражается надежда на спасеніе, поются поперемънно съ пъснопъніями, составленными въ честь того, кому посвящена служба, и указывающими, что Господь принимаеть молитву любящихъ Его. Эти пъснопънія называются стихирами на Господи воззвахъ. Последняя стихира прославляеть Богоматерь и содержить ученіе (догмата) о воплощени Сына Божія, почему называется богородиченъ догматикъ.

•Господи воззвахъ къ Тебъ, услыши мя; вонми гласу (будь вни-«мателен» ко голосу) моленія моего, внегда (когда) воззвати ми въ «Тебъ, услыши мя, Господи. Да исправится (прямо къ небу понесется) «молитва моя, яко вадило (какт дымт изт кадила) предъ Тобою; воз-«дъяніе руку моею жертва вечерняя (поднятіе рукт моихт прими «какт вечернюю жертву). Изведи изъ темницы душу мою исповъда-«тися имени Твоему (чтобы возвъстить славу имени Твоего). (Сти-«хира). Мене (меня) ждутъ праведницы (праведники), дондеже «(погда) воздаси ми (воздашь мнп). (Стихира). Отъ стражи утрен-«нія (от утренней смъны воинов) до нощи да уповаетъ Израиль «на Господа. (Стихира). Яко (потому что) у Господа милость «и многое у Него избавленіе, и той (Tomz) избавить Израиля (свой «избранный народ») отъ всъхъ беззаконій его. (Стихира). Хвали-«те Господа вси языцы (народы), похвалите Ero вси людій. (Сти-«хира). Яво утвердися милость Его на насъ и истина Господня пребываеть во въкъ». (Богородичена).

Вечерній входъ и «Світе тихій». При пініи послітней стихиры, богородична, отворяются царскія врата въ указаніе того, что належда върующихъ была не напрасна и что воплошение Сына Божія открыло намъ врата царства небеснаго. Въ это время выходить священникь, съверными вратами, предшествуемый діакономъ съ кадильницею, и свъщеносцемъ со свътильникомъ, и остановясь предъ царскими вратами, крестообразно благословляетъ къ востоку. Діаконъ громко произносить: «премудрость прости». Возгласомъ премудрость указывается, что въ этомъ вхолъ выражается тайна явленія въ міръ Спасителя, именно: входъ съверными, а не царскими вратами указываеть, что Христосъ явился въ уничижени, свътильникъ и кадило напоминаютъ, что Онъ принесъ намъ свътъ истины и благодать Святаго Луха, а крестообразное благословение входа указываетъ, что Христосъ открылъ намъ входъ въ царство небесное своими престными страданіями. Возгласомъ прости, что значить: стойте прямо, просто, священникъ приглашаетъ молящихся стоять съ благоговъніемъ. Върующіе, услышавъ въ богородичнъ въсть о воплощеніи Сына Божія и увидъвъ во входъ священника символическое указание на блага. какія мы получили чрезъ это воплощеніе, поють хвалебную пъснь Христу, какъ Богу. Во время пънія этой пъсни свящевникъ входить царскими вратами въ алтарь и становится престоломъ 3a. подлъ горняго мъста.

«Свъте тихій святыя славы безсмертнаго Отца небеснаго, святаго, блаженнаго Іисусе Христе; пришедше на западъ солнца, видъвше свътъ вечерній, поемъ Отца, Сына и Святаго Духа, Бога. Достоинъ еси во вся времена пътъ быти гласы преподобными, Сыне Божій, животъ даяй: тъмже міръ Тя славитъ».

Ты, Іисусе Христе, тихій свыть святой славы безсмертнаго Отца небеснаго, святаго, блаженнаго! Мы, доживя до заката солнца и увидя вечерній свыть, воспываемь Бога—Отца, Сына и Святаго Духа. Сыне Божій, дающій жизнь! Ты во вст времена достоинь быть воспываемымь гологами преподобныхь; потому - то мірь Тебя и прославляеть.

**Прокименъ**. По окончаніи вечерняго славословія произносится прокименъ (что значить передній, начальный, главный). Такъ называется краткій стихъ, выбранный большею частью изъ Священнаго Писанія, который выражаетъ значеніе цёлой службы и слёдовательно указываетъ на главное содержаніе молитвъ, пѣсно-

пъній и чтеній изъ Священнаго Писанія извъстнаго дня \*). По окончаній прокимна парскія врата затворяются.

По такому важному значенію прокимна, онъ выд'яляется изъ всей службы заметнымъ образомъ: діаконъ говорить «вонмемь» (будема внимательны); священникъ благословляеть предстоящихъ, говоря «миръ всёмъ», на что модящіеся отвёчають ему съ поклономъ: «и духови твоему (и твоей душь желаемь того же)»: діаконъ еще разъ возглашаетъ. «вонмемъ, премудрость (будемъ внимательны, высказывается премудрость)»; послѣ этого три раза поется прокименъ.

Пареміи. Въ нъкоторые ини послъ прокимна читаются паремін. Слово паремія значить притча, или иносказаніе. Въ перковномъ богослужении этимъ именемъ называются избранныя чтенія изъ Священнаго Писанія, преимущественно изъ Ветхаго Завъта, которыя или содержать въ себъ прообразъ воспоминаемаго событія и пророчество о немъ, или объясняють значеніе празднива, или выражаютъ похвалу святому, въ честь котораго установденъ праздникъ. Паремін положены на всъ праздники, кромъ воскресеній, и на дни Великаго поста. Число ихъ различно: большею частью бываеть двъ или три пареміи \*\*).

Сугубая и просительная ектенія. Высказавъ прославленіе Христу, какъ Богу, мы приносимъ Ему свои прошенія словами двухъ ектеній, произносимыхъ діакономъ; въ первой просимъ помилованія всёмъ христіанамъ, какъ живымъ, такъ и умершимъ. особенно тъмъ, которые послужили на пользу церкви, а во второй высказываемъ, какихъ именно душевныхъ милостей испрациваемъ для живыхъ христіанъ. Ектенія о помилованіи христіанъ называется сугубою, потому что «Господи помилуй» послъ каждаго прошенія поется три раза; а эктенія о дарованіи духовныхъ благъ христіанамъ называется просительною, потому что послъ всякаго прошенія поется «подай Господи»

Сугуб а я ектенія начинается приглашеніемь: «рцемъ (скажемъ) «вси, отъ всея души и отъ всего помышленія нашего рцемъ» и состоить изъ моленій: «объ Императорь нашемъ, —о Его державь (вла-«сти), побъдь, пребываніи (продленіи жизни), мирь, здравіи, спа-«сеніи», и о томъ, чтобы «Господь Богъ нашъ наипаче (особенно)

<sup>\*)</sup> Напримъръ на воскресной вечернъ положенъ прокименъ: «Господь вопарися, въ лъпоту облечеся» (одпася во славу).

\*\*) На нъкоторые дни положено больше паремій. Такъ, наканунъ Рождества Христова во семь, наканунъ Крещенія двънадцать, а въ субботу предъ Пасхою пятнадцать паремій.

 поспѣшилъ и пособилъ Ему во всѣхъ (во всемъ) и покорилъ подъ «нозъ (ноги) Его всяваго врага и супостата; — о парствующемъ До-«мѣ;—о Святьйшемъ Синодъ, мъстномъ еписвопъ и всей во Христъ «братіи нашей; — о христолюбивомъ воинствъ; — о блаженныхъ и при-«Снопамятных» (всегда поминаемых») создателех» святаго храма се-«го (въ которомъ совершается служба) и о всъхъ прежде почив-«шихъ (умершихъ) отцехъ и братіяхъ, здів лежащихъ (около этого «храма похороненных») и повсюду (т. е. погребенных») христіанахъ;— «O милости, жизни, миръ, здравіи, спасеніи, посъщеніи, прощеніи «и оставленіи грѣховъ рабовъ Божінхъ братін святаго храма сего 4(т. е. прихожанах сего храма);—о плодоносящих (приносящих кпожертвованія) и добродьющих (жертвующих на украшеніе хра-«ма) во святьмъ и всечестнымъ храмы семъ, труждающихся (тру-«дящихся на пользу храма), поющихъ и предстоящихъ людехъ, ожи-«дающих» отъ Тебѣ (Тебя) великія и богатыя милости». Прошенія эти священникъ оканчиваетъ славословіемъ, въ которомъ изъясняетъ, почему мы надъемся получить отъ Бога просимое: « яко (потому что) «милостивъ и человѣколюбенъ Богъ еси».

Просительная ектенія начинается приглашеніемъ: «исполнимъ (выполнима, принесема) молитву нашу Господеви», и состоить изъ прошеній, чтобы Господь даль намь: «вечера всего совершенна, свята, «мирна и безгръшна; - ангела мирна, върна наставника, хранителя «душъ и тълесъ нашихъ; -- прощенія и оставленія гръховъ и пресгръшеній нашихъ; — добрыхъ и полезныхъ (всего добраго и полезна-«10) душамъ нашимъ и мира мірови (спокойствія всему міру):—про-«чее время живота (остатокъ жизни) нашего въ миръ и покаяніи «скончати; — христіанскія кончины живота нашего, безболізненны, • непостыдны (непозорной), мирны и добраго отвъта на страшнъмъ су-«дищи Христовъ». Възаключительномъ возгласъ священникъ высказываеть, что мы надвемся получить отъ Бога просимое, такъ вавъ Онъ «благъ и человъколюбецъ». Въ указаніе на то, что мы должны надъяться на получение просимаго, священникъ по окончании ектеніи благословляеть народь, говоря: «мирь всемь», на что присутствующіе отвічають благожеланіемь: «и духови твоему».

Послѣ ектеній поются пѣснопѣнія въ честь и память того лица или событія, которымъ посвящены службы дня. Пѣснопѣнія эти раздѣляются стихами, взятыми изъ различныхъ мѣстъ Св. Писанія, и потому называются стихирами на стиховнѣ, или на стихахъ.

Окончаніе вечерни. Проникнутые надеждою на Сына Божія, который, воплотившись отъ Дѣвы Маріи, далъ вѣрующимъ въ Него право называть Бога своимъ Отцемъ, мы можемъ спокойно отойти ко сну, хотя бы сонъ этотъ перешелъ для насъ и въ смерть. Потому вечернія молитвы мы оканчиваемъ предсмертною молитвою

Симеона Богопріимца, молитвою Господнею и хвалебною пѣснію въ честь Богоматери и просимъ благословенія у Бога, восилицая: «бу«ди имя Господне благословенно отнынѣ и до вѣка». Въ отвѣтъ на это священникъ благословляетъ народъ, произнося: «благосло«вевіе Господне на васъ, того благодатію и человѣколюбіемъ всегда, «нынѣ и присно и во вѣки вѣковъ».

Молитва Симеона: «Нынъ отпущаети раба Твоего, Владыко, по глаголу Твоему съ миромъ: яко видъста очи мои спасеніе Твое, еже еси уготоваль предъ лицемъ всъхъ людей, свътъ во откровеніе языкомъ и славу людей Твоихъ Израиля».

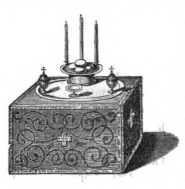
Нынь Ты, Владыко, отпускаешь раба своего по своему объщанію съ миромъ, потому что глаза мои увидъли спасеніе Твое, которое Ты приготовилъ предъ лицемъ всъхъ людей: это свътъ для просвъщенія язычниковъ, это слава людей Твоихъ, народа Израильскаго.

Литія и благословеніе хлібовь. Иногда на всенощных бібніяхъ при концъ вечерни бываетъ исхожденіе священнослужащихъ съ кадильницею и свътильниками въ притворъ храма на литію. Слово литія значить усердное моленіе. Въ древности исхожденіе это совершалось для того, чтобы кающіеся и оглашенные, стоявшіе въ притворахъ, могли участвовать въ радости праздника. Тогда вмъстъ со священниками выходили притворъ ВЪ выражая этимъ свое смиревіе и братскую любовь къ согръшившимъ. Въ настоящее время исхождение на литію осталось памятникомъ древняго обычая и напоминаніемъ христіанамъ, чтобы они смотръли за чистотой своей души, которая одна дълаетъ ихъ достойными входа въ домъ Божій. Литія состоить въ діаконъ произносить ектенію: «о спасеніи людей, —о Государъ и «Его Домъ, о священномъ чинъ, о всяной душъ христіанской озлоб-«ленной (находящейся въ грпхахъ и горп) и помощи «бующей, о городъ, странъ и всъхъ христіанахъ, въ ней живу-«щихъ; объ умершихъ отцахъ и братіяхъ, — объ избавленіи отъ го-«лода, губительства (заразы), труса (землетрясенія), потопа, «огня, меча, нашествія враговъ и междоусобной брани». По оковчаніи ектеніи всв присутствующіе преклоняють головы, и свящевникъ произвоситъ молитву, въ которой проситъ, чтобы «Господь «приняль молитву нашу, даль намь оставление прегръшевий, ото-«гваль отъ насъ всякаго врага, умириль (успокоиль) нашу жизнь, «помиловаль и спась нась». Въ церквахъ, не имъющихъ притвора, литія совершается внутри храма, у западныхъ дверей.

Примпиание. Во время общественных в бъдствій литі и

совершаются иногда на поляхъ, площадяхъ или городскихъ стънахъ. Для этого выходятъ изъ храма съ крестами, хоругвями и иконами. Такіе выходы называются крестными ходами.

 $\Pi_0$  окончаніи литіи священнослужители при пѣніи стихиръ выходять изъ притвора и останавливаются на срединѣ храма предъ



столомъ, на которомъ положены пять три сосуда, - одинъ съ хлфбовъ и пшеницею, другой съ винограднымъ виномъ и третій съ елеемъ. По прочтеніи заключительных в молитвъ вечерни, священникъ крестообразно осъняетъ дары и проситъ Господа, чтобы Онъ благословиль ихъ и умножиль во всемъ вфримхъ міръ и освятилъ (xpuстіань), вкушающих эти дары. Вечерня оканчивается благословеніемъ народа. — Въ древности тотчасъ послъ бла-

гословенія хлібовъ читалось отділеніе изъ Апостола в и предлагалось объясненіе прочитаннаго. Во время этого чтенія всісмень, а діаконы раздавали слушавшимь по куску благословеннаго хліба и по чаші вина, для того чтобы они подкрівнили свои силы. Въ настоящее время по случаю сокращенія службы вкушеніе пищи между вечернею и утренею отмінено.

#### Утреня.

**Шестопсалміе.** Утреня на всенощномъ бдѣніи начинается тотчасъ послѣ благословенія народа священникомъ. При маломъ освѣщеніи храма и при закрытыхъ царскихъ вратахъ чтецъ троекратно произноситъ ангельскую пѣснь, воспѣтую въ ночь Рождества Христова предъ дневнымъ разсвѣтомъ: «слава въ вышнихъ Богу и «на земли миръ, въ человѣпѣхъ благоволеніе», и затѣмъ медленю читаетъ шесть псалмовъ (3, 37, 62, 87, 102 и 142), въ которыхъ поперемѣно выражается скорбъ души, раскаявающейся въ своихъ грѣхахъ (псалмы 37, 87 и 142), и надежда на милость Божію и на спасеніе (псалмы 3, 62 и 102). Псалмы эти называются шестопсалміемъ. Во время чтенія трехъ послѣднихъ псалмовъ священникъ предъ царскими вратами молча читаетъ утреннія молитвы, какъ ходатай за народъ предъ Богомъ.

<sup>\*)</sup> Апостоломъ называется книга Св. Писанія, заключающая въ себѣ книгу Дѣяній апостольскихъ, Посланія апостоловъ и Апокалипсисъ.

Великая ектенія, "Вогъ Господь", тропарь, малая ектенія и касизмы. По окончаніи шестопсалмія мы приносиить Богу свои прошенія о дарованіи благъ душевныхъ и тёлесныхъ словами великой ектеніи, а затёмъ поемъ хвалебную пёснь Богу, явившемуся на землё для нашего спасенія, которая служитъ продолженіемъ ангельскаго славословія: «Богъ Господь и «явися намъ, благословенъ грядый во имя Господне». Къ этой пёсни прибавляется тропарь праздника, какъ указаніе на милости, дарованныя намъ чрезъ воплощеніе Сына Божія. Во время пёнія «Богъ Господь» и тропаря увеличивается освёщеніе въ храмъ, въ знакъ того, что явившійся Христосъ есть свётъ міру. Послё тропаря читаются рядовыя каеизмы, въ которыхъ словами псалмовъ мы выражаемъ сознаніе своего недостоинства предъ Богомъ (въ древности послё касизмъ читалось объясненіе Апостола). Чтеніе касизмъ оканчивается малою ектеніею.

Эта часть утрени, состоящая изъ продолжительнаго чтенія псалмовъ съ краткими только славословіями въ честь Христа, явившагося въ міръ, и въ память тѣхъ благъ, которыя Онъ даровалъ своимъ явленіемъ, напоминаетъ намъ время, когда Христосъ жилъ уже на землѣ, никѣмъ почти не узнанный, а люди продолжали кдать Его пришествія и молили Бога о помилованіи, съ ведоумѣніемъ и недовѣріемъ слушая вѣсть, что Господь явился на землѣ. Какъ состоящая изъ молитвъ преимущественно покаянныхъ, означенная часть утрени совершается при закрытыхъ царскихъ вратахъ.

Поліслей. Вторая часть утрени, состоящая изъ прославленія воспоминаемаго въ этотъ день событія или лица, совершается съ особенною торжественностью на праздничныхъ всенощныхъ. По прочтеніи касизмъ, при открытыхъ царскихъ вратахъ, поется псаломъ: «хвалите имя Господне», съ припѣвомъ «аллилуіа» послѣ каждаго стиха. Пѣніе этого псалма называется поліслеемъ, что значитъ многомилостиво и многомасліе, потому что въ псалмѣ этомъ часто повторяются слова: «яко въ вѣкъ милость Его», а во время его пѣнія зажигаются всѣ лампады. При пѣніи поліслея въ знакъ благоговѣнія и торжества совершается каждевіе по всему храму.

Величаніе и воскресные тропари. Въ великіе праздвики послѣ поліелейныхъ стиховъ на срединѣ храма предъ иконою праздника, положенною на авалоѣ, поется величаніе,—краткій стихъ въ честь нразднуемаго лица или событія. Въ дни воскресные вмѣсто величанія поются воскресные тропари, въ которыхъ го-

ворится о воскресеніи Христа, и върующіе приглашаются поклониться Пресвятой Троицъ. Тропари эти поются съ припъвомъ: «благословенъ еси, Господи, научи мя оправданіемъ (заповидямя) «Твоимъ», и оканчиваются пъснію въ честь Богоматери (богоро-дичнымя).

- «Ангельскій соборъ удивися, зря Тебе въ мертвыхъ вмѣнившася, смертную же, Спасе, крѣпость раззоривша и съ собою Адама воздвигша и отъ ада вся свобождша.»
- «Почто мура съ милостивными слезами, о ученицы, растворяете, блистаяйся во гробъ ангелъ муроносицамъ въщаще; видите вы гробъ и разумъйте: Спасъ бо воскресе отъ гроба.»
- «Зѣло рано муроносицы течаху ко гробу Твоему рыдающія, но предста къ нимъ ангелъ и рече: рыданія время преста, не плачите, воскресеніе же апостоломъ рцыте.»
- «Муроносицы жены съ муры пришедшія во гробу Твоему, Спасе, рыдаху, Ангелъ же въ нимъ рече, глаголя: что съ мертвыми живаго помышляете; яво Богъ бо воскресе отъ гроба.»

«Поклонимся Отцу и Его Сынови и Святому Духу, Святъй Троицъ во единъмъ существъ съ Серафимы зовуще: святъ, святъ еси, Господи.»

«Жизнодавца рождши, грѣха, Дѣво, Адама избавила еси, радость же Евѣ въ печали мѣсто подала еси, падшія же отъ жизни къ сей направи изъ Тебе воплотивыйся Богъ и человѣкъ.»

- «Спаситель! Собраніе ангеловъ удивилось, видя тебя причисленнаго къ мертвымъ и въ то же время разрушившаго силу смерти, воскресившаго съ собою Адама и освободившаго всъхъ изъ ада.»
- «Ученицы! зачтт вы смпииваете мгро со слезами состраданія? Такт блистающій ангелт говорилт мгроносицамт вт погребальной пещерт. Видите вы гробъ и поймите, что Спаситель воспрест изт гроба.»
- «Очень рано плачущія муроносицы спъшили ко гробу Твоему, но предсталт имт ангелт и сказалт: время рыданій кончилось, не плачьте, а скажите апостоламт о воскресеніи.»
- «Жены мтроносицы, съ мтромъ пришедшія ко гробу Твоему, Спаситель, рыдали, но ангель имъ сказаль: что вы считаете живаго мертвымъ, ибо онъ, какъ Богъ, воскресъ отъ гроби.»
- «Поклонимся Отиу и Сыну Его и Святому Духу, Святой Троиць въ одномъ существъ, съ Серафимами восклицая: святъ, святъ, святъ Ты, Господи.»
- «Дпва, Ты, родивши Подателя жизни, избавила Адама отг гръха и Евъ дала радость вмъсто (въ замънъ) печали, а воплотившійся изъ Тебя Богъ и человъкъ направилъ къ жизни тъхъ, которые отъ нея отпали.»

Утренніе антифоны. Послѣ величанія или воскресныхъ тропарей и по произнесеніи малой ектеніи поются антифоны, поперемѣнно на два хора. Эти антифоны мѣняются каждое воскресенье; всѣхъ перемѣнъ восемь, по числу осьми напѣвовъ или гласовъ.

Чаще другихъ поются слѣдующіе антифоны: «Отъ юности моея мнози борють мя страсти, но Самъ мя заступи и спаси, Спасе мой.—Ненавидящіи Сіона \*) посрамистеся отъ Господа, ябо трава бо огнемъ будете изсохше (ненавистники Сіона будутъ посрамлены Господомъ, потому что они, какъ трава, будутъ изсушены огнемъ).—Святымъ Духомъ всява душа живится (оживотворяется) и чистотою возвышается, свѣтлѣется Тройческимъ единствомъ священно-тайнѣ (таинственнымъ образомъ получаетъ свътъ отъ Тріединаго)».

Чтеніе Евангелія. Послъ антифоновъ приступають въ чтенію Евангелія. Чтобы возбудить вниманіе и благоговъніе въ молящихся, діаконъ говорить: «вонмемъ» и произносить прокименъ, который указываетъ на содержание предстоящаго чтения. Когда пропоють прокимень, діаконь приглашаеть сначала принести хвалу Богу, произнося: «всякое дыханіе да хвалить Господа», и потомъ номолиться о томъ, чтобы «Госполь сполобилъ (идостоиль насъ слышать святаго Евангелія»; затымь онь возглашаетъ: «премудрость, прости (стойте прямо)». Священникъ благословляетъ молящихся и говорить, изъ какого евангелиста будетъ предложено чтеніе. Въ отвътъ на это молящіеся поють: «слава Тебъ, Господи, слава Тебъ». Предъ самымъ чтеніемъ Евангелія діаконъ еще разъ приглашаетъ къ вниманію возгласомъ «вонмемъ». Тогда священникъ приступаетъ въ чтенію Евангелія, въ воскресные дни въ алтаръ предъ престоломъ, а въ праздники на срединъ храма предъ иконою праздника. Содержание Евангелия принаровлено къ воспоминаемому въ этотъ день событію. Въ воскресные дни евангелія на утрени говорять о воспресеніи Христа и явленіяхь Его по воскресеніи.

Повлоненіе Евангелію или иконт. Помазаніе елеемъ. По прочтеніи Евангелія въ праздничные дни совершается поклоненіе иковт праздника, положевной на аналот посреди церкви, а въ воскресенія выносится на средину храма Евангеліе. Молящіеся съ благоговтніемъ встртчаютъ священную книгу, какъ самого Христа,

<sup>\*)</sup> Сіонъ-гора, на которой быль дворецъ Давида и стояла скинія съ ковчегомъ завёта. Ненавистники Сіона-это враги израильскаго народа, а на языкё христіанъ-враги христіанства.



и поютъ пъснь въ честь Распятаго и Воскресшаго. Во время пънія этой пъсни върующіе съ благоговъніемъ преклоняются предъ Евангеліемъ и лобызаютъ священную книгу, какъ живое слово Христа Спасителя.

«Воскресеніе Христово видѣвше, поклонимся святому Господу Іисусу, единому безгрѣшному. Кресту Твоему повлоняемся, Христе, и святое воскресеніе Твое поемъ и славимъ. Ты бо еси Богъ нашъ, развѣ Тебе (кромп Тебя) иного не знаемъ, имя Твое именуемъ. Пріидите вси вѣрніи, поклонимся святому Христову воскресенію, се бо пріиде крестомъ (потому ито вотъ чрезъ крестъ пришла) радость всему міру; всегда благословяще Господа, поемъ вос-

кресеніе Его, распятіе бо (ибо) претерпівь, смертію смерть раз-

Если на всенощной было благословение хлъбовъ, то священнымъ елеемъ помазуютъ чело върующихъ съ произнесениемъ словъ: «во имя Отца и Сына и Святаго Духа», въ знакъ дарования имъмилости Божией и въ напоминание, что Господь требуетъ отъ нихъдълъ милости.

Поклоненіе Евангелію или иконъ заключается пъснію, чтобы Господь помиловаль насъ по великой своей милости (50-й псаломь), по молитвамь апостоловь и Богоматери. О дарованіи этой же милости просить и діаконь молитвою: «Спаси, Господи, люди Твоя и благослови достояніе Твое».

Такъ какъ воскресные тропари, величанія, антифоны и евангелія находятся въ тъсной связи между собою и съ поліелейными стихами, и полагаются только тогда, когда поется поліелей, то вся эта часть службы обыкновенно называется поліелеемъ. Потому выраженіе служба съ поліелеемъ означаеть, что на утрени положено чтеніе Евангелія.

Пъсни Священнаго Писанія и канонъ. По окончаніи поліелея, по уставу церковному, положено пъть девять пъсней Священнаго Писанія, въ которыхъ ветхозавътные праведники выразили надежду на Спасителя и готовность Его встрътить. Первая пъснь Священнаго Писанія есть благодарственная пъснь Маріамны, сестры Моисея, воспътая ею по переходъ евреевъ

чрезъ Чермное море нослъ потопленія Фараона съ войскомъ (Исх. XV, 1-19). Вторая — обличительная пъснь Моисея, которую онъ передаль народу предъ своею смертію (Втор. XXXII, 1-44); она поется только въ Великомъ посту. Третья—Анны, матери пророка Самуила, которою она возблагодарила Бога за то, что Онъ сняль съ нея поношение безчадства и дароваль ей сына (І Цар. II, 1—10). Четвертая—пророка Аввакума, который изображаеть явленіе Христа въ міръ подъ видомъ багрянаго солнца, выходя щаго изъ-за горы, осъненной лъсною чащею (Аввак III, 2—20) Пятая—пророка Исаіи, который изображаетъ славное явленіе Спасителя, какъ свъта все оживляющаго и воскрешающаго мертвыхъ (Ис. XXVI, 9—20) *Шестая*—пророка Іоны, поглощеннаго китомъ, въ которой онъ высказалъ свою надежду на сеніе отъ Бога (Іон. ІІ, 1-7). Седьмая и осьмая суть пъсни трехъ отроковъ, друзей пророка Данила, брошенныхъ Навуходоносоромъ въ разженную печь; въ своихъ пъсняхъ (Дан. Ш, 26-56 и 57-72) они просили у Бога прощенія въ гръхахъ, а потомъ прославляли Его за свое чудесное избавление. Девятал—пъснь Пресвятой Дъвы Маріи, въ которой она высказала свою радость при свиданіи съ Елисаветою послъ Благовъщенія: «Величитъ душа моя Госнода и возрадовася духъ мой о Бозъ, Спасъ моемъ». Къ этой пъсни присоединяется пъснь Захаріи о рожденіи сына его Іоанна Предтечи (Лук. І, 46-55). Эта пъснь поется, раздъляемая по стихамъ припъвомъ: «Честнъйшую херувимъ и славнъйшую безъ сравненія серафимъ, безъ истлінія Бога Слово рождшую, сущую Богородицу, тя величаемъ». Предъ началомъ пъсни діаконъ приглашаетъ восхвалить Богоматерь: «Богородицу и Матерь Свъта въ пъснехъ возвеличимъ».

Къ пъснямъ Священнаго Писанія присоединяется пъніе канона. Слово канонъ значить правило. Такъ называются собранія новозавътныхъ пъснопъній въ честь воспоминаемаго событія или лица, составленныя по одному опредъленному правилу, а именно: каждый канонъ раздёляется на несколько, большею частью восемь, частей, называемыхъ пъснями, и каждая пъснь состоить изъ нъсколькихъ краткихъ пъснопъній (стиховъ), изъ которыхъ первое называется ирмосома, а слъдующія тропарями. Въ приосахъ прославляется явленіе Христа въ міръ словами ветхозавътныхъ праведниковъ, ожидавшихъ Его пришествія, а въ тропаряхъ содержится прославленіе воспоминаемаго событія или подвиговъ лица, въ честь котораго составленъ канонъ.

Для совмъстнаго пънія пъсней Священнаго Писанія и канона установленъ следующій порядокъ: сначала поются стихи песни Священнаго Писанія, потомъ стихъ пъсни канона, затъмъ поется слъдующій стихъ пъсни Св. Писанія и второй стихъ пъсни канона, и т. д. Такъ какъ первый стихъ каждой пъсни канона служить переходомъ отъ пъсни ветхозавътной къ новозавътной и слъповательно связываетъ эти пъсни, то и содержание его всегда заимствуется изъ ветхозаветной песни. Заимствование состоить или въ томъ, что на событіе, восп'єтое въ п'єсни Ветхаго Завета, указывается какъ на прообразъ новозавътнаго событія, или въ томъ, что изъ ветхозавътной пъсни берутся выраженія. Оттого первый стихъ каждой пъсни канона и называется ир мосомъ (т. е. связью). Следующие же стихи этихъ песней называются тропарями (т. е. обращениемь), потому что они по размвру и напвву обращаются къ своему ирмосу и съ нимъ сообразуются. По окончаніи каждой пъсни канона, а вмъстъ съ нею и пъсни Священнаго Писанія. поется опять ирмосъ двумя хорами, которые для этого сходятся вмъсть на средину храма. Отъ такого образа пънія этотъ повторительный ирмось называется катавасіею (т. е. схожденіемь).

Канонъ поется при закрытыхъ царскихъ вратахъ, потому что въ немъ новозавътныя событія прославляются подъ покровомъ образовъ Ветхаго Завъта. Пъніе его раздъляется на три части малыми ектеніями \*), произносимыми послъ 3, 6 и 9 пъсни.

Ирмост первой пъсни ванона упоминаетъ о нереходъ евреевъ чрезъ Чермное море, какъ прообразъ нашего спасенія отъ гръха чрезъ воду крещенія, и прославляетъ Іисуса Христа, который перевелъ насъ отъ смерти къ жизни, спасъ насъ изъ пучины гръха, отъ гръховной тины. Въ ирмосъ третови пъсни указывается на дарованіе Аннъ сына, какъ на образъ людей, которые, бывъ заражены гръхомъ, но ставши христіанами, получили силу приносить богатые плоды добродътелей, и высказывается прославленіе Богу словами Анны. Ирмосъ четвертой пъсни словами пророка Аввакума прославляетъ воплощеніе Христа отъ Дъвы Маріи. Въ ирмосъ пятой пъсни прославляется Христа отъ Дъвы Маріи. Въ ирмосъ пятой пъсни прославляется Христосъ, какъ свътъ, освобождающій насъ отъ мрака гръховнаго. Въ ирмосъ шестой пъсни пророкъ Іона представляется то прообразомъ Христа, воскресшаго въ третій день, то образомъ рода человъческаго, поглощаемаго духовнымъ звъремъ, діаволомъ, тонущаго въ житейскомъ моръ, въ буръ гръховъ, и находящаго только въ Спасителъ тихую пристань, которая избавляетъ человъчество изъ глубины

<sup>\*)</sup> Эти ектеніи различаются возгласами священника. Въ возгласъ первой ектеніи прославляются Господь, какъ Творецъ и Промыслитель: «яко Ты еси Богъ нашъ;»—въ возгласъ второй ектеніи Онъ прославляется какъ Спаситель: «Ты бо еси Царь міра и Спасъ душъ нашихъ»; а въ возгласъ третьей ектеніи—какъ Царь всего міра впдимаго и невидимаго: «яко Тя хвалять всъ силы небесныя».

золъ. Въ ирмосахъ седьмой и осьмой пъсней спасение трехъ отрововъ представляется прообразомъ чудеснаго воплощения Христа и словами ихъ выражается прославление Спасителя. Ирмосъ девятой пъсни канона содержитъ прославление Богоматери и воплощения Христова.

Обыкновенно для сокращенія службы, поются только пѣсни канона, а пѣсни Священнаго Писанія, кромѣ девятой \*) опускаются, такъ какъ содержаніе ихъ заключается въ ирмосахъ канона; вмѣсто стиховъ этихъ пѣсней между тропарями канона поются припѣвы, — молитвенныя или хвалебныя обращенія къ тому, въ честь кого составленъ канонъ. Канономъ оканчивается часть службы, посвященная воспоминаніямъ дня.

Хвалитны и стихиры на хвалите. Третья и последняя часть утрени состоить изь хвалебныхь песней въ честь Господа и молитвъ о дарованіи духовныхъ благъ всёмъ христіанамъ. По окончаніи канова поются псалмы (148, 149 и 150), въ которыхъ всё творенія Божіи призываются къ хваленію Господа и которые потому называются хвалит ны ми: «всякое дыханіе да хвалить Господа. — Хвалите Господа съ небесь (на небесахъ), хвалите Его въ вышвихъ (въ высшихъ областяхъ). — Хвалите Его вси ангели Его, хвалите Его вся силы Его. — Тебё подобаетъ пёснь Богу.» Въ воскресные дни предъ хвалитными діаконъ возглашаетъ: «Святъ Господь Богъ вашъ», и этимъ какъ бы приглашаетъ начать пёсни хваленія. Между стихами хвалитныхъ псалмовъ поются пёсни въ честь воспоминаемаго событія или лица, называемыя стихнрами на хвалите. Хвалитныя оканчиваются пёснію въ честь Богоматери (богородичнымъ).

«Преблагословенна еси, Богородице Дѣво, Воплощимъ бо ся изъ Тебе адъ плѣнися, Адамъ возвася, клятва потребися, Ева свободися, смерть умертвися, и мы ожихомъ. Тѣмъ воспѣвающе вопіемъ: благословенъ Христосъ Богъ, благоволивый тако, слава Тебѣ.»

«Ты, Богородица Дъва, благословенна въ высшей стспени; потому что чрезт Воплотившагося изъ Тебя адъ взятъ въ плънъ, Адамъ вызванъ (т. е. изъ ада), проклятіе уничтожено, Ева освобождена, смерть умерщелена, и мы ожили. Поэтому воспъвая восклицаемъ: благословенъ Христосъ Богъ, оказавшій такую милость, слава Тебъ.

 <sup>\*)</sup> Девятая пъснь опускается только въ двунадесятые праздники, когда виъсто нея поется величавіе.

Великое славословіе. По окончавіи хвалебных псалмовъ со стихирами отворяются царскія врата и священникъ возгласомъ: «слава Тебѣ, показавшему намъ свѣтъ», приглашаетъ прославить Бога за дарованіе намъ духовнаго Свѣта—Христа Спасителя, который явился на землѣ для просвѣщевія людей, жившихъ во тьмѣ суевѣрій и беззаконій. Въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ всенощное бдѣніе продолжается всю ночь, и гдѣ утреня, совершаемая отдѣльно отъ вечерни, начинается очень рано, священвикъ эти слова произвоситъ при восходѣ солнца и приглашаетъ ими прославить Бога за дарованіе свѣта не только духовваго, но и вещественнаго. Въ отвѣтъ на приглашевіе священника вѣрующіе поютъ славословіе, начинающееся ангельскою пѣснію: «Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ человѣцѣхъ благоволеніе», и оканчивающееся пѣніемъ Трисвятаго: «Святый Боже, Святый крѣпкій, Святый безсмертный помилуй насъ».

«Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ человъцъхъ благоволеніе. Хвалимъ Тя, благословимъ Тя, кланяемтися, славословимъ Тя, благодаримъ Тя, великія ради славы Твоея. Господи Царю небесный, Боже Отче Вседержителю, Господи Сыне Единородный Іисусе Христе и святый Душе! Господи Боже, Агнче (агнеиг) Божій, Сыне Отечь (Отиа), вземляй (берущій) гръхъ міра, помилуй насъ; вземляй гръхъ міра, пріими молитву нашу. Съдяй одесную Отца помилуй насъ. Яко Ты еси единъ святъ, Ты еси единъ Господь, Іисусъ Христосъ во славу Бога Отца. Аминь.

«На всякъ день благословлю Тя и восхвалю имя Твое во въки и въ въкъ въка.

«Сподоби (удостой), Господи, въ день сей безъ гръха сохранитися намъ. Благословенъ еси, Господи, Боже отецъ (отцевъ) нашихъ, и хвально и прославлено имя Твое во въви, аминь.»

«Буди, Господи, милость твоя на насъ, якоже уповахомъ на Тя (такт какт мы надпялись на Тебя).»

«Благословенъ еси, Господи, научи мя оправданіемъ Твоимъ (т. е. повельніямъ Твоимъ, чрезъ исполненіе которыхъ я могу получить оправданіе). Трижды.»

«Господи, прибъжище быль еси намь въ родь и родь. Азъ ръхъ (я сказалз): Господи, помилуй мя, исцъли душу мою, яко согръшихъ Тебъ. Господи, къ Тебъ прибъгохъ, научи мя творити волю Твою, яко Ты еси Богъ мой, яко у Тебе источникъ живота (жизни), во свътъ Твоемъ узримъ свътъ (т. е. узнавз Твое ученіе мы узнаемз истиму). Пробави (продолжи) милость Твою въдущимъ (знающимъ) Тя».

«Святый Боже, Святый крѣпкій, Святый безсмертный, помилуй нась».

Окончаніе утрени и первый часъ. Восцівь хвалу Богу, мы приносимь Ему молитвы за всёхь христіань и просимь благь душевных словами сугубой и просительной ектеній; а затімь бываеть отпусть.

По окончаніи всенощной читается первый часъ, который заключается хвалебною пъснію въ честь Богоматери.

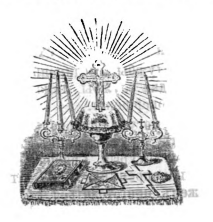
«Взбранной Воеводѣ побѣдительная, яко избавльшеся отъ злыхъ, благодарственная восписуемъ Ти, раби Твои, Богородице; но, яко имущая державу непобѣдимую, отъ всякихъ насъ бѣдъ свободи, да зовемъ Ти: радуйся, Невъсто неневъстная.»

«Мы, рабы Твои, Богородице, приносимъ Тебъ пъсни побъдныя, какъ поборающей по насъ (помогающей намъ въ боръбъ) военачальницъ, и благодарственныя, какъ избавленныя Тобою отъ бъдъ; Ты же, какъ имъющая непобъдимую силу, освободи насъ отъ всякихъ бъдъ, чтобы мы взывали къ Тебъ: радуйся Невъста въ бракъневступавшая.»

Примпчаніе. Отличіе вседневной вечерни и утрени отъ этихъ службъ на всенощной. Вседневная вечерня отличается отъ праздничной на всенощномъ бдёніи тёмъ, что 1) предначинательный псаломъ читается при закрытыхъ царскихъ вратахъ, а не поется при открытыхъ; 2) каеизма не поется съ «аллилуіа» по стихамъ, а читается подрядъ; 3) вечерняго входа не бываетъ, а пёснь «Свёте тихій» читается или поется по-скору при закрытыхъ царскихъ вратахъ; 4) не бываетъ паремій (исключая дней Великаго поста), литіи и благословенія хлёбовъ.—Послё вечерни совершается служба малаго повечерія.

Служба вседневной утрени начивается молитвами за царя, состоящими изъ двухъ псалмовъ, двухъ тропарей, богородична и сокращенной сугубой ектеніи, въ которыхъ содержатся молитвы, чтобы Господь по ходатайству Богоматери спасъ Царя нашего и далъ ему побъды на враговъ. Въ дальнъйшемъ ходъ службы вседневная утреня отличается отъ праздничной тъмъ, что на ней: 1) не бываетъ поліелея и чтенія Евангелія, а послъ каномъ сряду читается 50-й псаломъ («Помилуй мя, Боже...») и затъмъ слъдуетъ пъніе пъсней Священнаго Писанія съ канономъ: 2) великое славословіе

читается, а не поется; 3., послъ ектеній не бываетъ отпуста, а тотчасъ читается первый часъ. Предъ утрепею, совершаемою отдъльно отъ вечерни, служится полунощница.



## Литургія.

### Общія понятія о литургіи.

У христіань, по принятому издревле употребленію, подъ литургією разумъется церковная служба, вы которой совершается таннство причащенія. Она называется еще евхаристією (тоесть благодареніємь), потому что выражаеть нашу благодарность Христу за спасеніе, и объднею, потому что совершается до объда. Вся служба проникнута воспоминавіемь жизни Христа Спасителя отъ рождества Его до вознесенія на небо.

Тайной вечери Онъ пріобщиль своихъ учениковъ Тъла и Крови своей подъ видомъ хлюба и вина и даль заповъдь совершать это въ Его воспоминане. Апостолы свято исполняли эту заповъдь своего Учителя и Господа: въ своихъ собраніяхъ они проводили время въ молитвахъ, пъніи священныхъ пъсней и и редо и дені и хлъба въ воспоминаніе Христа, то-есть совершеніи тайнства евхарнстін.—Еще во время апостоловъ установился и сохранялся между христіанами, по устному преданію, главный порядокъ молитвъ и обрядовъ дитургій. Вь IV въкъ послъ Рождества Христова служба дитургій была записана св. Василісмъ Великимъ, архіснископомъ

Кесаріи Каппадовійской, и св. Іоанномъ Златоустомъ, архіспископомъ Конставтивопольскимъ, въ томъ видѣ, какъ она совершалась въ ихъ время, съ сокращеніями и прибавленіемъ вѣкоторыхъ молитвъ составленныхъ этими святителями. Въ послѣдствіи вошли въ составълитургіи очень немногія новыя пѣснопѣнія. Такъ образовались два чина литургіи— св. Іоанна Златоуста и св. Василія Великаго, которые почти совершенно сходны между собою.

Для литургін, какъ службы, соединевной съ таниствомъ, строго опредълены, кромъ порядка службы, лица, ея совершающія, а также мъсто и время ея совершенія.

Совершать литургію могуть только епископь и священвикь. Кром'в того, ни епископъ, ни священникъ не можеть совершить въ одивъ девь больше одной литургіи. Священвослужитель, совершающій литургію, долженъ непрем'вню пріобщаться святыхъ Таинъ, и сл'єдовательно долженъ приготовиться къ этому.

Литургія можеть быть совершаема только въ храмѣ, на престолѣ, на которомъ находится автиминсъ, освященный епископомъ. Въ одивъ день на одвомъ престолѣ и антиминсѣ не можетъ быть совершево болѣе одвой литургін.

Времевемъ литургіи древвій обычай вазвачаетъ девятый часъ утра. Ивогда ова можетъ начиваться равѣе или позже, но ве равьше разсвѣта двя и ве позже полудня. Позже полудвя положево вачинать литургію только въ тѣ дви, когда ея совершевіе соединево съ вечернею.

Литургія состоить изъ трехъ частей: въ первой приготовляется вещество для таинства; — во второй върующіе приготовляются къ участію въ совершеніи таивства; а въ третьей совершается самое таивство.

#### 1. Проскомидія.

Первая часть литургіи называется проскомидіею, что звачить принесеніе дарова. Называется ова такъ потому, что вещество для таивства причащенія въ древвости выбиралось изъ добровольныхъ приношевій христіанъ. Совершаетъ ее свящеввикъ, облачеввый во всъ священныя одежды своего сана.

Веществомъ для тапиства служать хлёбь и виво. Хлёбъ для этого должевъ быть изъ пшеничной муки, квасвый. Хлёбы

эти называются просфорами, то-есть приношеніями. Просфоры состоять изъ двухъ круглыхъ хльбовъ, сложенныхъ вмъстъ; этимъ указывается, что въ Іисусъ Христъ соединены два естества божеское и человъческое. На верху каждой прос-

форы дълается знавъ вреста съ надписью IC. XC. HI. БА, что значить: *Іисуст Христост побъждается*. Для литургіи употребляется пять просфорь.—Вино должно быть виноградное врасное.

Взявъ первую просфору, священникъ изображаетъ на ней коніемъ знакъ креста и говоритъ: «въ воспоминаніе Господа и

 Бога и Спаса нашего Іисуса Христа»; затъмъ онъ выръзываетъ изъ нея кубическую часть въ величину всей печати, причемъ произноситъ слова пророка Исаіи о Спасителъ, какъ Агнцъ, берущемъ на Себя гръхи міра Часть эта называется а г н ц е мъ, такъ какъ она представляетъ Христа, прообразомъ котораго былъ пасхальный агнецъ. Священникъ полагаетъ агнецъ на средину дискоса,

надръзываетъ его крестообразно, воспоминая, что и Христосъ, какъ агнецъ, принесъ Себя въ жертву за гръхи всего міра, и потомъ прокалываетъ его копіемъ, воспоминая слова Евангелія: «единъ отъ воннъ коніемъ ребра Ему прободе, и абіе (тотчаст) изыде кровь и вода». При последнихъ словахъ онъ вливаетъ въ потиръ вино съ водою. - Изъ второй просфоры священникъ вынимаетъ большую часть въ честь и память Богоматери и полагаетъ ее на дискось съ правой стороны агида; просфора эта называется богородичною. — Изъ третьей просфоры вынимаются девять стиць въ честь разныхъ ликовъ святыхъ, удостоившихся жилища на небъ вмъстъ съ девятью чинами ангеловъ, отчего и просфора эта называется девятичинною; вынутыя частицы полагаются на дискосъ въ три ряда съ лъвой стороны агица. - Изъ четвертой просфоры, называемою заздравною, вынимаются частицы съ модитвою за здравіе живыхъ членовъ Церкви и полагаются внизу подъ агнцемъ; а подъ этими частицами полагаются частицы, вынутыя изъ пятой просфоры, которая называется заупокойною, съ молитвою объ упокоеніи умершихъ.

Положивъ частицы на дискосъ, священникъ покрываетъ ихъ звъздицею для того, чтобы сохранить порядокъ, въ которомъ онъ положены, и при этомъ воспоминаетъ звъзду, которая оста-

новилась предъ домомъ въ Виолеемъ, гдѣ былъ младенецъ Іисусъ Послѣ этого священникъ покрываетъ дискосъ и потиръ покровами и воздухомъ, въ знакъ того, что Христосъ съ первой минуты своего явленія въ міръ облекся славою, что слава его покрываетъ весь міръ, что Онъ насъ покрываетъ своею благодатію. Покровы эти напоминаютъ намъ въ то же время и младенческія пелены и погребальную плащаницу Христа.

Такимъ образомъ, въ обрядахъ проскомидіи воспоминается рождество Інсуса Христа, который съ первой минуты своего воплощенія былъ Агнцемъ, назначеннымъ для принесенія въ жертву за грѣхи людей, и въ то же времи Царемъ, собравшимъ около Себя вѣрующихъ, какъ своихъ подданныхъ; — воспоминается, что, не смотря на видимое Его униженіе, слава Божества покрывала Его и звѣздою сіяла въ мірѣ.

Приготовивъ вещество для таинства, священникъ съ кажденіемъ молится, чтобы Господь благословиль дары и приняль ихъ въ память тъхъ, кто ихъ принесъ и за кого опи принесены, а его самаго сохранилъ достойнымъ совершителемъ святаго тапнства.

## 2. Литургія оглашенныхъ.

Понятіе о литургін оглашенных, составь ея и начало. Вторая часть литургін называется литургіе ю оглашенных в, потому что при ея совершенін могуть присутствовать не только в в р ны е, то-есть принявшіе крещеніе, но и оглашенны е, готовящіеся къ крещенію, а также и кающіеся, то-есть тѣ христіане, которые за грѣхи свои на-время отлучены отъ причащенія. Эта часть литургіи состоить изъ молитвъ, нѣснопѣній въчесть Пресвятыя Троицы и чтенія слова Божія.

Начинается она прославлениемъ царства Пресвятыя Троицы, того царства правды и мира, которое Христосъ пришелъ утвердить на землъ. Затъмъ произносится великая, или мирная ектенія, въ которой мы просимъ, чтобы Господь даровалъ намъсвой миръсвыше, безъ чего нельзя войти въ царство Его, и умирилъ (успокоилъ) жизнь всъхъ людей на землъ.

Изобразительные псалмы и антифолы. Испросивъ у Бога милости, мы поемъ пъсни, въ которыхъ говорится о величайшей милости Божіей,—воплощеніи Сына Божія. Пъсни эти поются поперемънно на два хора, отъ чего называются антифонами. Двумя малыми ектеніями онъ раздъляются на три части въ честь Пре-

святыя Троицы. Ко второму антифону всегда прибавляется пъснь въ честь воплотившагося Сына Божія; «Единородный Сыне и Слове Божій"), безсмертенъ сый, изволивый спасенія нашего ради воплотитися отъ Святыя Богородицы и Приснодъвы Маріи, непреложно вочеловъчивыйся (который сдплался человькомя, не переставая быть Богомя), расиныйся (принявшій распятіе) же, христе Боже, смертію смерть поправый, единъ сый Святыя Троицы (одина сущій иза лица Святой Троицы), спрославляемый Отцу и Святому Духу, спаси насъ».

Антифоны бывають различные. Въ воскресенья и праздники поются исалмы 102 и 145, которые называются антифонами изобразительными, потому что содержать въ себъ изображение милосердия Божия къ людямъ.

Стихи 102-го псалма: «Благослови, душе моя, Господа и вся внутренняя моя имя Святое Его. Благослови, душе моя, Господа, и не забывай всёхъ воздаяній (благодняній) Его. Очищающаго вся беззаконія твоя, исцёляющаго вся недуги твоя, избавляющаго отъ истлёнія (смерти) животъ (жизнь) твой, вёнчающаго тя милостію и щедротами, исполняющаго во благихъ желаніе твое... Щедръ и милостивъ Господь, долготерпёливъ и многомилостивъ.» Стихи 145 псалма, составляющаго второй антифонъ: «Хвали, душе моя, Господа: восхвалю Господа въ животё моемъ (въ продолженіе всей жизни), пою Богу моему дондеже есмь (пока существую).

Вмъсто третьяго антифона при изобразительныхъ поются б дажен н ы. Такъ называются изреченія Христа о блаженствахъ, соединенныя съ тропарями дневнаго или праздничнаго канона.—Въ великіе праздники Господни антифоны состоять изъ пророческихъ стиховъ, которые взяты изъ псалмовъ, приличныхъ празднуемому событію, и поются съ припъвами, указывающими на сущность праздника.

Входъ съ евангеліемъ. По окончаніи пъснопьній въ честь Пресвятыя Троицы начинается приготовленіе върующихъ къ чтенію Св. Писанія. Въ древности, во времена гоненій, книгу Священнаго Писанія выносили изъ сосудохранительницы, находившейся въ потаенномъ мъстъ. Этотъ выходъ сохранился до сего времени, какъ воспоминаніе древняго обычая и указаніе на явленіе Христа въ міръ съ евангельскою проповъдью. Діаконъ, отворивъ царскія

<sup>\*)</sup> Сынъ Божій называется Словомъ Божіимъ, потому что какъ наше слово есть откровеніе нашей души, такъ Сынъ Божій открыль намъ Бога Отца. Онъ Самъ сказаль: «кто видълъ Меня, видълъ Отца Моего».

врата, выносить напрестольное Евангеліе северною дверью въ предшествій свътильника; за Евангеліемъ следуетъ снященникъ. Свътильнивъ при этомъ шествіи указываетъ намъ, что слово Божіе есть свыть для нашего ума, что законь Божій осныщаеть путь нашей жизни и что отъ насъ требуются снътъ въры и теплота любви, безъ которыхъ учение Христа такъ же непонятно для насъ, какъ наставленія родителей чужды темъ детямъ, которыя върятъ имъ и не любятъ ихъ. Остановившись предъ царскими вратами, священникъ благослондяеть на востокъ, гоноря: «благословенъ нходъ святыхъ Тноихъ, Господи;» затъмъ діаконъ произносить: «премудрость нрости», указывая этимъ на премудрость, заключающуюся въ значени входа, и приглашая къ благогонъйному вниманію. Въ великіе праздники Господни послъ этого говорится входное, -- краткій стихъ изъ псалмовъ, содержащихъ пророчество о празднуемомъ событіи. Върующіе въ переносимомъ Евангелін нидятъ самого Христа, янивніагося въ міръ на проповъдь, и иоклоняются Ему съ пъніемъ торжественной пъсни: «пріидите, поклонимся и припадемъ ко Христу. Спаси вы (насъ), Сыне Божій, поющія Ти (Тебп): адлидуіа. Затымь поются тропарь и кондакъ дня или праздника, въ которыхъ изображаются блага, дарованныя намъ явленіемъ въ міръ Спасителя.

Пъніе Трисватаго. Послъ пънія тропаря и кондака священникъ возглашаетъ: «яко Свять еси, Боже нашъ, и Тебъ славу возсылаемъ», и этимъ нриглашаетъ къ нрославленію Пресвятой Троицы, на что молящіеся отнъчаютъ пъніемъ Трисвятаго, то-есть пъсни: «Снятый Боже, Святый кръпкій, Святый безсмертный, помилуй насъ».

Когда въ служеніи литургіи участвуеть діаконь, то пѣніе Трисвятаго замѣтнѣе выдѣляется изъ хода службы; по окончаніи кондака діаконъ испрашиваеть благословеніе у священника: «благослови, владыко, начало Трисвятаго», и, принявъ благословеніе при возгласѣ: «яко свять еси, Боже насъ...», обращается лицемъ къ народу и произноситъ: «Господи, спаси благочестивыя и услыши ны». Пѣвцы повторяють эту молитву діакона; тогда діаконъ возглашаетъ: «и во вѣки вѣковъ». Пѣвцы отвѣчаютъ: «аминь» и затѣмъ поютъ Трисвятое.

Во дни Рождества Христова, Крещенія Господня, въ субботы Лазареву и Страстную, въ неділю Пасхи и въ день Пятидесятницы вмісто Трисвятаго поется: «елицы (которые) во Христа крестистеся (крестились), во Христа облекостеся (одплись): аллилуіа». Та-

щественно дни оглашенные принимали таинство крещенія. Церковь сохранила обычай п'єть эту п'єснь, чтобы намъ, принявшимъ крещеніе, напоминать о т'єхъ об'єтахъ, которые мы дали при крещеніи. Въ день Воздвиженія Креста (14 сентября) и въ третье Воскресенье Великаго поста, по случаю поклоненія кресту, вм'єсто Трисвятаго поется: «кресту Твоему поклоняемся, Владыко, и святое воскресеніе Твое славимъ».

Чтеніе Апостола и Евангелія. При окончаніи пѣнія Трисвятаго священнослужащіе отходять къ горнему мѣсту. Епископъ становится на самомь горнемь мѣстѣ, а священникь—за престоломь подлѣ горняго мѣста. Въ это время на средину храма выходитъ чтецъ съ Апостоломъ и произносить прокименъ. Чтобы обратить вниманіе молящихся на прокименъ, какъ такой стихъ, который указываетъ содержаніе чтенія, діаконъ возглашаетъ: «вонмемъ», послѣ чего священникъ благословляетъ народъ, съ пожеланіемъ ему мира («миръ всѣмъ»), а діаконъ возглашаетъ. «премудрость». По окончаніи прокимна чтецъ говоритъ, изъ какой именно книги онъ будетъ читатъ, а діаконъ еще разъ приглашаетъ ко вниманію: «вонмемъ». Затѣмъ начинается чтеніе зачала, или отдѣла изъ Апостола, который положенъ на этотъ день.

За чтеніемъ Апостола следуеть чтеніе Евангелія, то-есть положеннаго на этотъ день зачала изъ книги четырехъ евангелистовъ. Ко внимательному слушанію Евангелія молящіеся также приготовляются. Сначала поется торжественное аллилуіа, съ избранными стихами, которое имбеть такое же значение, какъ прокименъ предъ Апостоломъ. Такъ въ Великую субботу вивств съ «аллилуіа» поются стихи; «воскресни Боже, суди земли, яко Ты наслъдиши во всъхъ языцъхъ». Во время пъпія «аллилуіа» вершается кажденіе, какъ указаніе на благодать Божію, дарованную въ словъ Его. Затъмъ священникъ возглашаетъ: «премудрость прости, услышимъ святаго Евангелія», и благословляетъ народъ съ пожеланіемъ мира, а діаконъ говорить, изъ книги котораго евангелиста будеть чтеніе. Молящіеся выражають свою сердечную радость выслушать евангельское слово пфніемъ «слава Тебъ, Господи, слава Тебъ». Послъ новаго приглашенія со стороны священника ко вниманію (сонмема) діаконъ читаетъ Еван-По окончаніи Евангелія поется опять: «слава Тебъ, Господи, слава Тебъ, и царскія врата затворяются.

Общія молитвы за членовъ церкви и выходъ оглашенныхъ. Выслушавъ слово Христа Спасителя, присутствующіе въ храмъ приносять молитвы за всъхъ членовъ Церкви, живыхъ и умершихъ, словами с у г у б о й е к т е н і и. Если за литургіею было приношеніе въ намять умершихъ, то послѣ сугубой ектеніи про-износится еще особая за у п о к о й п а я ектенія. Если служеніе литургіи соединено съ молитвами объ пзбавленіи отъ народныхъ бъдствій: повальной бользии, голода, войны, пли о спасеніи коголибо изъ христіань отъ бользии, отъ бъды во время путешествія, и тому подобное, то нрошенія объ этнхъ нуждахъ присоедивнются къ прошеніямъ сугубой ектепіи. Послѣ общихъ молитвъ произносится ектенія объ о г л а ш е п н ы хъ, въ которой мы молимся, чтобы Господь «огласилъ (довелъ до служа) ихъ словомъ истины, от-«крылъ имъ Евангеліе правды, присоединилъ ихъ къ своей Церкви, «спасъ, помиловаль, заступилъ и сохранилъ ихъ своею благода«тію, такъ чтобы и они (да и тий) вмъстъ съ нами прослав«ляли пречестное и великольное имя Божіе».

По окончаніи молитвъ за оглашенныхъ бываетъ вы ходъ оглашенны къ пзъ храма. Діаконъ нѣсколько разъ произноситъ: «елицы (которые) оглашенній изыдите». Въ древности христіане начинали молитвы вѣрныхъ только тогда, когда діаконы удостовѣрялись, что въ храмѣ нѣтъ викого изъ оглашенныхъ. Въ пастоящее время, когда крещеніе принимаютъ обыкновенно въ младеичествѣ, рѣдко бываютъ въ храмѣ оглашенные и, слѣдовательно, не вездѣ и ис часто бываетъ выходъ оглашенныхъ изъ храма. Но указаніе на такой выходъ остается въ богослуженіи для того, чтобы напомнить вѣрнымъ объ обѣтахъ, которые они дали при крещеніи и возбудить въ нихъ смиренное сознаніе грѣховъ.

## Литургія върныхъ.

Понятіе о литургім вёрныхъ и главныя дёйствія, входящія въ составъ ея. Третья часть литургіи называется литургіею вёрныхъ, потому что при ея совершеніи могутъ присутствовать только вёрные, то-есть припявшіе таинство крещенія и старающіеся жить согласно съ христіанскимъ закопомъ.

По выходъ оглашенныхъ изъ храма діаконъ произноситъ: «елицы върніи паки и паки миромъ Господу помолимся», и этимъ приглашеніемъ къ молитвъ начинаетъ литургію върпыхъ, во время которой христіане воспоминаютъ страданіе, смерть, погребеніе, воскресеніе, вознесеніе па небо и второе пришествіе Христа Спасителя, и молятся, чтобы Господь принялъ дары ихъ и сдълалъ

яхъ участниками своей Тайной Вечери. Сообразно съ этими воспоминаніями и моленіями располагается порядокъ молитвъ и обряп потгръ на развернутомъ антимасъ, а маконъ за притоп п

BRIGHT

Литургія върныхъ раздъляется на четыре части: а) окончательное приготовленіе даровъ и върующихъ къ принесенію жертвы; б) принесеніе жертвы, то-есть совершеніе таинства и воспоминаніе членовъ Перкви; в) приготовленіе къ причащенію и самое причащеніе, и г) благодареніе за причащеніе и окончаніе службы,

## а) Приготовленіе даровъ и вѣрующихъ къ принесенію жертвы.

Великій входъ. Посль двухъ малыхъ ектеній о върныхъ. которыя оканчиваются возгласомъ «премудрость», отворяются нарскія врата и півцы поють піснь перенесенія даровь, которая называется херувимскою, потому что мы готовимся служить при престоль Божіемъ на земль, какъ херувимы служать при престолъ небесномъ. ложенныхъ частныхъ дарвуть

«Иже херувины тайно образующе и животворящей Троицъ трисвятую песнь приневающе, всякое нынъ житейское отложимъ попеченіе; яко да царя всёхъ подъимемъ, ангельскими невидимо дориносима чинми: аллилуіа». were near the tree acres of the court (acres ) ?

кого будемъ ис

 Мы, таинственно изображаюшіе херувимовъ и воспъвающіе животворящей Троицъ трисвятую писнь (т.е. аллилуіа), отложимъ нынъ всякое житейское попечение, чтобы намь поднять Царя вспхг, котораю съ торжествомъ несутъ \*) ангельские чины: аллилуіа».

Во время пѣнія херувимской, послъ кажденія опміамомъ, совершается торжественное перенесеніе даровъ, приготовленныхъ для тапиства, съ жертвенника на престолъ. На половинъ пъсни, именно на словахъ «отложимъ попеченіе», пѣніе прерывается: время священнослужащіе, діаконъ съ дискосомъ на головъ, а священникъ съ потиромъ въ рукахъ, въ предшествии свътильниковъ, выходить чрезъ съверныя двери и, остановившись предъ царскими вратами лицомъ въ народу, поминаютъ сначала Государя Императора и Домъ Его, потомъ Святьйшій Сунодъ, мъстнаго епископа и всёхъ православныхъ христіанъ, и произносять благожеланіе: «да помянеть ихъ Господь Богъ во царствін своемъ». Поминая членовъ Церкви, священнослужащие говорятъ, за кого н

<sup>\*)</sup> Дориносима значить копьеносимаго, отъ греческаго слова дори-копье. Выраженіе это указываеть на древній обычай, когда вонны во время торжества поднимали императора на щитахъ выше копій и несли его, окруженнаго войсками, такъ что издали казалось, будто его несуть на коньяхъ.

съ какими прошеніями будеть приноситься жертва. Затьмъ, войдя царскими вратами въ алтарь, священникъ ставитъ дискосъ и потиръ на развернутомъ автимасъ, а діаконъ закрываетъ царскія врата и завъсу, въ память погребенія Христа, принявшаго смерть за гръхи наши. Въ это время на клиросахъ оканчивается пъніе херувимской.

Христіане съ благоговъніемъ встръчаютъ переносимые дары, живо представляя себъ Христа, идущаго на добровольво принятое страданіе и смерть, и молять его словами покаявшагося разбойника: «да помяветъ Онъ и ихъ всъхъ въ царствіи своемъ °).

Прошеніе о духовныхъ благахъ, внушеніе мира и любви и исповъданіе въры. По оковчавіи херувимской пъсни, произносится просительная ектенія, въ которой мы, оставивъ всякое житейское попеченіе, просимъ только благъ для души. Къ обыкновевнымъ прошевіямъ этой ектеніи прибавляется прошеніе «о предложеввыхъ частвыхъ дарѣхъ».

Послъ ектеніи напоминается върнымъ о томъ, что необходимо требуется отъ каждаго изъ вихъ, чтобы жертва, приносимая имп, была пріятна Богу, а именно: о мирѣ душевномъ, взаимной любви и единствъ въры. Священвикъ, благословляя вародъ, говоритъ: «миръ всъмъ», ва что присутствующіе отвъчають: «и духови твоему». Затымъ діаконъ возглашаеть: «возлюбимъ другь друга \*\*), да единомысліемъ (согласно, единодушно) исповъмы (исповъдуема). а пъвцы отъ лица всъхъ говорять, кого будемъ исповъдывать: «Отца и Сына и Святаго Духа, Троицу Единосущвую и Нераздъльную», и потомъ поютъ самое исповъдание, символъ в вры: «върую во единаго Бога Отца...». Такъ какъ въра открываетъ вамъ тайны Божества и возвъщаеть о воспресени Христа, принявшаго за васъ престную смерть, то завъса храма въ эту мивуту открывается, какъ печать отъ гроба, а надъ святыми дарами приподнимается покровъ, которымъ свящевникъ въетъ надъ вими, въ указавіе въянія благодати Духа Святаго. (На востокъ это въяніе

<sup>\*)</sup> Предписывая христіанамъ съ благоговъніемъ встръчать входъ съ дарами, уставъ Церкви не дозволнетъ въ это врсмя дълать земныхъ поклоновъ предъ дарами, дабы невърные не имъли права говорить, будто христіане исплоняются хлъбу и вину, какъ Богу.

<sup>\*\*)</sup> Въ древности при этомъ возгласъ върующіе взаимно целовали другь друга, съ привътствіемъ: "Христосъ посредъ насъ" и "есть и булетъ". Но такъ вакъ впосаедствім не все сохранили христіанское братолюбіе, а многіе притомъ забывали, что Христосъ посреди нхъ въ эти минуты, то древній обычай отмененъ и сохранился только между священнослужащими.

повровомъ надъ дарами было установлено и остается до настоящаго времеви для охраненія даровъ отъ пыли и насѣкомыхъ). Въ древности христіане не открывали таинствъ своей вѣры язычникамъ и іудеямъ, и потому предъ началомъ пѣнія символа вѣры діаконъ говорилъ придверникамъ: «двери, двери», приказывая имъ ввимательно смотрѣть, чтобы не вошелъ въ храмъ кто-либо изъ векрещенвыхъ, п потомъ обращался къ предстоящимъ со словами: «премудростію вонмемъ (будемъ внимательны къ премудростии)». Эти возгласы въ настоящее время, когда за дверями храма уже не наблюдается такъ строго, произносятся діакономъ въ вапоминаніе вѣрнымъ, чтобы они смотрѣли за дверями души своей и не допускали въ нее мыслей, желаній и чувствъ, ведостойныхъ святыни великаго таинства.

Пригнашенію ко вниманію. Когда молящіеся окончать исповъдание своей въры, дающей имъ право присутствовать при литургін върныхъ, тогда діаковъ приглашаеть ихъ къ благоговъйному внимавію для того, чтобы достойно принести жертву Гос поду: «станемъ добръ (будемъ стоять хорошо), станемъ со страхомъ, вовмемъ (будемъ внимательны), святое возношевіе въ миръ приносити (чтобы намъ въ миръ, т. е. въ спокойствій духа, вознести, или принести святую жертву)». На это приглашене молящеся, указывая, въ чемъ будетъ состоять ихъ жертва, отвъчаютъ пъвіемъ: «милость мира, жертву хваленія (т. е. чтобы въ миръ принести диры взаимной любви и жертву славословія)». Тогда священвикъ благословляеть ихъ намъреніе, говоря: «благодать Господа нашего Іисуса Христа и любы (любовь) Бога Отца, и причастие (общение, участие во дарахо) Святаго Духа буди со всъми вами». Върующіе, принявъ это благословеніе, съ накловеніемъ головы въ знакъ благоговенія, отвечають: «и со духомъ твоимъ (т. е. да будетг эта блигодать и съ твоею душею)». Свящевникъ еще разъ приглашаетъ върующихъ къ полному вниманію и удаленію отъ всего земнаго: «горъ имъимъ сердца (т. е. будемъ имъть сердиа устремленными вверхъ, къ Богу). Отвътомъ върующихъ: чимамы ко Господу (импемъ сердии устремленными ко Господу)» оканчивается приготовление къ совершевію таинства причащевія.

#### б) Совершеніе таинства.

**Молитва благодаренія, вознашенія даровъ и ихъ освященія.** Совершеніе таинства вачинается возгласомъ священника

«благодаримъ (будем» благодаримъ) Господа». Въ отвътъ ва тавое приглащение священника върующие съ чувствомъ благодарности поклоняются Господу и, воспоминая всъ благодъявія Его, поютъ пъснь: «достойно и праведно есть поклавятися Отцу и Сыну и Святому Духу, Троицъ Единосущнъй и Нераздъльней». Чтобы и отсутствующие могли въ эту торжественную минуту богослужения присоединить свои благодарственныя молитвы къ молитвамъ молящихся во храмъ, бываетъ звовъ, вазываемый къ достойно. Послъ повлоненія Пресвятой Тронцъ священникъ, снявъ звъздицу съ дискоса, приглашаетъ върующихъ выразить Господу благодарность не только поклоневіемъ, во и пъвіемъ, въ честь Его, нобъдной нъсни: «побъдную пъсвь поюще, вопіюще, взывающе и глаголюще (т. е. возблагодаримо Господа, воспивая Ему ото зспхг силг души \*) побидную писнь ), и върующие отвъчаютъ на это приглашение пъвиемъ побъдной пъсии, составленной изъ ивсии авгеловъ, окружающихъ престолъ Божій на вебъ, и пъсви тудеевъ, съ которою они встрътнии Христа во время торжественнаго входа Его въ Герусалимъ: «Святъ, святъ, святъ Господь Саваооъ (Господъ воинство), исполяь (наполнены) вебо и земля славы Твоея. Осавва въ вышнихъ \*\*), благословенъ грядый во имя Господве, осаниа въ вышвихъ!»

Возблагодаривъ Бога за всѣ Его благодъявія поклоненіемъ и хвалебною пъснію, священвикъ произноситъ слова, которыми Христосъ уставовилъ таинство причащенін, служащее вамъ памятипкомъ высочайшей любви Божіей къ людямъ: «Прівмите, ядите, сіе есть тъло Мое, еже за вы ломиное (которое за васт раздробляется) во оставлевие гръховъ», и: «Пите отъ вея (изъ чании) вси, сія есть кровь Моя Новаго Завъта \*\*\*), яже за вы и за

\*\*) Осанпа — еврейское благожеланіе, значить: спаси пли помоги Богъ. Осанна въ вышнихъ, значитъ: или ссания Всевышнему, или да услы-

<sup>\*)</sup> Слова—по ю ще, вопію ще, взываю ще и глаголю ще побъдную и в с н ь — указывають, что мы должим воспевать славу Божію виссть съ твин высшими ангелами, окружающими престоль Вожій, которых пророкь Ісзекімль видёль въ откровевін подъ образомъ четырехъ жинотныхъ, пмѣющихъ по четыре лица: орла, тельца, льва и человъка. Такъ какъ лица эти суть символы душевныхъ качествъ или силъ вигеловъ, то славословіе, произносвиое четырьмя лицами ангеловь, есть славословіе отъ всёхъ силъ души.

тится въ высшихъ обителяхъ (на небъ) наше благожеланіе (осания).

\*\*\*) Кровь Ветхаго Завъта есть кровь животнихъ, которыхъ приносили въ
жертву и которыя были прообразами Христа; кровь же Новаго Завъта есть
Кровь Христова, пролитая за ваше спасеніе. Такъ какъ въ Кровь Христову тан и ственно претворяется вино, приносимое на литурги, то повозавътная жертва называется безкровною.

многія изливаемая (которая за васт и за многих проливаемся) во оставленіе гръховъ». Върующіе, воспоминая при этихъ словахъ Тайную вечерю, страданія и смерть Христа, произносять: «аминь».

Тогда священникъ, исполняя повельние Христа: творить это въ Его воспоминаніе, возносить, т. е. приподнимаєть, дискось и потиръ, причемъ говоритъ: «Твоя отъ Твоихъ Тебъ приносяще о вськъ и за вся (то-есть Твое от Твоихг даровг Тебів принося о всемо и за все)», а върующіе продолжая возглась его, поють: «Тебъ поемъ (Тебя воспиваемъ), Тебе (Тебя) благословимъ, Тебъ благодаримъ (Тебю приносимъ благодарность), Господи и молимтися (молимся Тебп), Боже нашъ. Во время пънія этой пъсни священникъ модится, чтобы Господь ниспосладь Духа Святаго на принесенные дары, освятиль ихъ и претвориль хльбъ этотъ въ истинное Тъло Свое, а вино въ истинную Кровь Свою, и затъмъ благословляетъ дары. Сначала онъ благословляетъ хавоъ (агнецъ), говоря: «и сотвори убо хавоъ сей честное твас Христа Твоего»; потомъ благословляетъ вино въ чашъ, говоря: «а еже (что) въ чашъ сей, честную кровь Христа твоего», и затъмъ благословляетъ хлъбъ и вино вмъстъ, говоря: «преложивъ Духомъ Твоимъ Святымъ». Вь эти мияуты силою Божіею хлабоъ и вино пресуществляются въ Тъло и Кровь Христовы. Всъ присутствующие въ храит земнымъ поклономъ выражаютъ благоговъвіе къ святымъ Тайнамъ.

Воспоминанія членовъ Перкви. Послъ освященія даровъ священникъ поминаетъ членовъ Церкви, за которыхъ принесевы эти дары. Онъ говорить въ своей молитвъ, что мы приносимъ Господу жертву о всъхъ почившихъ (т. е. умертихъ) святыхъ преимущественно о Богородиць, и просимъ Его, чтобы по ихъ молитвамъ Онъ посътилъ насъ и помянулъ всъхъ умершихъ въ надеждь воспресенін. Діаконь вь это время читаеть динтихи. то-есть таблицы съ именами умершихъ христіанъ. Послъ молитвы за умершихъ священникъ молится за живыхъ, --- проситъ, чтобы Господь помянуль епископовъ, священниковъ, всъхъ христіанъ, Императора и Его Домь, палату и воинство. Это поминание членовъ Церкви священнивъ начинаетъ во время пълія словъ молитвы: «и молинтися, Боже вашъ». По оковчавін панія молитвы овъ изь числа преждеотшедшихъ вслухъ поминаетъ Богоматерь: «изрядно (т. е. молимся преимущественно) о Пресвятьй, пречистый, преблагословенвъй, славиъй Владычицъ нашей Богородицъ и Присво-

дъвъ Маріи». На этотъ возгласъ священника върующіе отвъчаютъ хвалебною пъснію въ честь Богоматери: «Достойно есть, яко воистинну блажити Тя, Богородицу...» (Въ великіе праздники вмъсто «Достойно» поется ирмосъ девятой пъсни утренняго канона. который въ этомъ случав называется задостойникомо). Во время пънія «Достойно» священникъ продолжаетъ поминовеніе членовъ Церкви. По окончанін же этой молитвы онъ изъ числа живыхъ вслухъ номинаетъ епископовъ, какъ предстоятелей и пастырей Церкви: «во первыхъ помявп, Господи, Святъйшій Правительствующій Синодъ (т. е. Соборг епископовг) и епископа нашего (мпстнаго), ихже (которыхъ, т. е. епископовъ) даруй святымъ Твоимъ церквамъ въ миръ цълыхъ, честныхъ, здравыхъ, долгоденствующихъ, право нравящихъ (правильно преподающихъ) слово Твоея истины». На возгласъ священника молящіеся отвъчають: «и всъхъ и вся (т. е. помяни, Господи, вспхг мужчинг и вспхг женщина)». Діаконъ тъмъ временемъ читаетъ помянникъ живыхъ.

Воспоминаніе членовъ Церкви священникъ заключаетъ молитвою: «и даждь намъ (т. е. помоги намъ—вспмъ помянутымъ, вмпств со святыми и умершими въ надеждю воскресенъя) едиными усты (устами) и едивъмъ сердцемъ сланити и воспъвати пречестное и великольпое имя Твое, Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и присно и во въки въковъ». «Аминь», произносятъ молящіеся въ знакъ своего участія въ принесеніи жертвы и воспоминаніи членовъ Церкви. Эта часть литургіи върныхъ также оканчивается благословеніемъ священника: «и да будутъ милостн великаго Бога и Снаса нашего Іисуса Хрнста со всъми вами», и пожеланіемъ тъхъ же благъ священнику со сторомы молящихся: «и со духомъ твоимъ».

#### в) Приготовленіе въ причащенію и самое причащеніе.

Приготовленіе върныхъ къ причащенію. Послѣ воспомпнанія всѣхъ членовъ Церкви совершается приготовленіе къ причащенію. Діаконъ произносить просительвую ектенію, которую начинаеть приглашеніемъ: «вся святыя (вспхз христіанз) номянувше, паки и паки миромъ Господу помолимся», и въ которой прибавляетъ моленія о «принесенныхъ и освященныхъ честныхъ дарѣхъ», чтобы Господь, «принявъ ихъ въ святый и пренебесный и мысленный (то-есть невещественный, представляемый нами) свой жертвенникъ, въ вовю благоуханія духовнаго, возниспослаль намъ божественную благодать и даръ Святаго Духа и избавиль

насъ отъ всякія скорби, гавва и нужды». Ектенія заключается молитвою священника, чтобы Господь удостоиль насъ неосужденно обратиться къ Нему, какъ къ своему Отцу, со словами молитвы Господней: «и сподоби насъ, Владыко, со дерзновениемъ (со смилостью) неосужденно сибти (осмполиться) призывати Тебе (Тебя) небеснаго Бога Отца и глаголати: Отче нашъ, иже еси на небесъхъ...». Молитву Господню поють върующіе. Затьмъ священникъ преподаетъ върнымъ благословение съ благожеланиемъ мира: «миръ вамъ», а діаконъ приглашаеть ихъ преклонить головы предъ Господомъ. Въ это время закрывается завъса: священиять, послъ возгласа діакона «вонмемъ», возносить освященный Агнецъ и говорить: «святая святымъ (т. е. соятые дары могуть быть преподаны только святимо)». Съ глубокимъ благоговъніемъ присутствующіе поклоняются до земли предъ святымъ Агицемъ и въ сознаніи своего недостопиства говорять: «Единъ Свять, единъ Господь, Інсусъ Христосъ, во славу Бога Отца, аминь».

Приготовленіе Св. даровъ для причащенія и причащеніе священнослужащихъ. По окончаніи приготовленія върующихъ къ причащенію св. Таинъ, священникъ раздробляетъ Агнецъ на четыре части и кладетъ ихъ крестообразно на дискосъ. Потомъ одну часть Агнца онъ полагаетъ въ потиръ и, благословивъ теплоту, вливаетъ ее въ чашу. Соединяя Тъло и Кровь Христовы, священникъ воспоминаетъ воскресеніе Христа изъ мертвыхъ \*). По окончаніи этихъ дъйствій священнослужащіе пріобщаются

По окончаніи этихъ дъйствій священнослужащіе пріобщаются сначала Тъла, потомъ Крови Христовой, посль чего остальныя части освященнаго Агнца опускаются въ потиръ съ произнесеніемъ воскресныхъ пъсней. Если нътъ причастниковъ (т. е. (приготовившихся къ причащенію), то въ потиръ тогда же опускаются и частицы, вынутыя изъ просфоръ въ честь Богородицы и святыхъ и въ память живыхъ и умершихъ, съ молитвою: «отмый,

<sup>\*)</sup> При разгробленіи Агнца священникъ говорить: "раздробляется и раздъляется Агнецъ Божій раздробляемый и нераздъляемый, всегда ядомый и никогдажде иждиваемый (никогда неуменьшающийся), но причащающіяся освящаяй". При опущеніи части Агнца въ потиръ онъ произносить: "исполненіе Духа Святаго (то-есть таинство совершается дъйствіемъ Святаго Духа)". Благословяяя теплоту, говорить: "благословенна теплота (т. е. теплота сердии) святыхъ Твонхъ", а вливая теплоту въ чашу, произносить: "теплота въры псполнь Духа Святаго (г. е. теплота въры возбуждается въ душь человъка дтиствесть Святаго Духа)". Словами этими священнослужащій выражаеть, что таинство совершено дъйствіемъ Св. Духа, что пріобщиться этого таинства можеть только человъкъ съ теплою върою и что въра эта является въ душъ человъка по благодати Св. Духа.

Господи, гръхи поминавшихся здъ Кровію Твоею честною, молитвами святыхъ Твоихъ». Если же есть причастники, то частицы эти остаются до времени на дискосъ.

Во время действіп раздробленія Агнца, соединенія Таинъ и пріобщенія священнослужащихъ поется пёснь, называемая причастнымъ, которая находится въ связи съ восноминаніями дня пли съ чтеніемъ изъ Евангелія и Апостола. По воскресеньямъ поется причастенъ: «Хвалите Господа съ небесъ, хвалите его въ вышнихъ, алилуіа». Послъ причастна обыкновенно говорятся поученія.

Причащение мірянъ. По окончанін причастна и поученія от-

крываются завъса и царскія врата. діаконъ выносить потирь со святыми Тайнами въ царскія врата и возглашають: «со страхомъ Божіимъ и върою приступите». Върующіе земнымъ поклономъ встръчають святые дары, воспоминая Христа, воскресшаго изъ мертвыхъ и явившагося ученикамъ послъ своего воскресенія, и поютъ пъснь: «благословенъ грядый во имя Господне. Богъ Господь и явися намъ». Тогда причастники подходять къ амвону, предъ царскими вратами, исповъдуютъ въру

Тогда причастники подходять къ амвону, предъ царскими вратами, исповъдують въру въ тапиство причащения и молять Господа, чтобы онъ приняль ихъ участниками своей Тайной вечери и сподобилъ неосужденно причаститься святыхъ своихъ Тайнъ.

Върую, Господи, и исповъдую, яко (что) Ты еси во истину Христосъ, Сынъ Бога живаго, прищедый въ міръ грешныя (грышниково) спасти, отъ ниже первый есмь азъ. Еще върую, яко сіе самое есть пречистое Тъло Твое, и сія есть самая честняя Кровь Твоя; молюся убо (итакъ) Тебъ: помилуй мя и прости ми (мить) прегръщенія моя вольная и невольная, яже (которыя) словомъ, яже деломъ, яже выдынемь (сознательно) и невыдынемь (безсознательно), и сподоби (удостой) мя неосужденно прича титися пречистыхъ Твоихъ Таинствъ, во оставление гръховъ и въ жизнь втчную. - Вечери Твоея Тайныя днесь. Сыне Божій, причастника мя пріими: не бо врагомъ Твоимъ тайну новымъ, ни лобзанія Ти дамъ, яко Іуда, но яко разбойникъ исповедаю Тя: помяни мя, Господи, во царстви Твоемъ (Сынь Божій! прими меня сегооня участником Твоей Тайной вечери; ибо я не открою тайны Твоимг врагамь, не дамь Тебъ такого поцилуя, какт Іуда, но вмпстп ст разбойникомъ исповъдаю выру въ Тебя: помяни меня, Господи, во царствіи Твоемг)». «Да не въ судъ

или во осуждение будетъ мив причащение святыхъ Твоихъ Танна, Господи, но во исцъление души и Тъла».

Затъмъ, слъдавъ земной поклонъ, причастники по-очерели, не тъснясь и съ благоговъніемъ крестоообразно сложивъ на грули руки. полходять въ чашъ, принимають Тъло и Кровь Христовы со лжины изъ рукъ священника и со всею осторожностью и влуютъ край чаши какъ ребро Христа Спасителя. При пріобщеніи каждаго священникъ говоритъ: «причащается рабъ Божій (имя) честнаго и святаго Тъла и Крове Госпола и Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, въ оставлевие гръховъ и въ жизнь въчную». Причастившійся отходить оть чаши и благоговьйно поклоняется, но не до земли, потому что таинственно соединившись со Христомъ, онъ сталъ теперь сыномъ Божнимъ по благодати, а земной поклонъ есть знавъ рабства. Бо время причащения мірявъ многократно поется: «Тъло Христово ирінните, источника безсмертнаго вкусите, аллилуіа». Преподавъ св. Тайны всёмъ причастникамъ, священникъ относитъ чашу на престолъ и опускаетъ въ нее частицы, вынутыя за живыхъ и умершихъ.

Влагословеніе отъ священника и последнее явленіе св. даровъ народу. Эта часть литургін верныхъ оканчивается, какъ и предыдущія, благословеніемъ. Поставивъ потиръ на престолъ, священникъ выходитъ ва амвонъ и благословляетъ надолъ. съ молитвою: «Спаси, Боже, люди Твоя и благослови достояние Твое». Присутствующие отвъчають на это пъсню, въ которой выражають, вакія блага ови получили чрезъ Христа: «видъхомъ свъть истинвый, пріяхомъ (приняли) Духа небеснаго, обрътохомъ (обръли, нашли) въру истивную. Нераздъльнъй Троицъ покловяемся; Та бо (ибо Она) васъ спасла есть». Во время пънія пъсви священникъ кадитъ предъ св. чашею съ дарами; когда же пропоютъ пъсвь, діаконъ уносить дискось на жертвенвикъ, а священникъ, взявъ потиръ, обращается лецомъ къ вароду и произноситъ заключительвыя слова славословія: «всегда нынъ н присно и во въки въковъ». Върующіе покловяются до земли предъ святыми дарами, воспоминая вознесевіе Христа на небо. Затъмъ священникъ переноситъ чашу на жертвенвикъ.

## г) Влагодареніе за причащеніе. Окончаніе всей службы.

Влагодареніе ва причащеніе. Попловившись Христу, явившемуся въ послъдвій разъ въ своихъ святыхъ Тайнахъ, христіане поють благодарствеввую пъснь за причащевіе: «да исполнятся (наполняется) уста наша хваленія Твоего, Господи, яко да поемъ (чтобы намъ воспьть) славу Твою, яко сподобиль еси (за то, что ты удостоиль) насъ причаститися святымъ Твоимъ, Божественнымъ, безсмертнымъ и животворящимъ Тайнамъ, соблюди (сохрани) насъ во Твоей святыни, весь день поучатися правдъ Твоей (т. е. помоги намъ сохранить въ себъ святость, полученную нами въ причащеніи, чтобы намъ весъ этотъ день поучатися жить праведно по Твоему слову). Аллилуіа». То же благодареніе высказываетъ діаконъ прошеніями малой ектеніи \*).

Влагословеніе на выходъ изъ храма, заамвонная молитва, разданніе антидора и отпусть. Послъ благодаренія за причащение священникъ благословляетъ христіанъ на выходъ, напоминая, что они должны выдти изъ храма и жить внъ его съ тъмъ же миромъ, съ какимъ вошли въ домъ Божій. «Съ миромъ изыдемъ», говоритъ онъ. На это пъвцы отъ лица всъхъ высказываютъ желаніе выдти «о имени Господнемъ» (то-есть выдти, получива благословение именема Господнима). Тогда священникъ, сойдя съ амвона и ставъ среди народа, произноситъ за амвонную молитву, въ которой кратко повторяются моленія всей службы. Онъ просить, чтобы Господь спасъ людей своихъ и благословилъ достояние свое, исполнение Церкви своей (т. е. полноту общества христіант) сохраниль, освятиль любящихь благольніе дома Его и не оставиль насъ, уповающихъ на Него, и чтобы Онъ даровалъ миръ всему миру, своимъ церквамъ, священникамъ, Государю, воинству и всёмъ людямъ — Пёвцы отъ лица всёхъ повторяють желаніе выдти съ благословенія Божія. • Буди имя Господне благословевно отъ нынъ и до въка», поется три раза и затъмъ читается псаломъ (33-й): «Благословлю Господа на всякое время».

Во время чтенія псалма священникъ раздаетъ антидоръ. Антидоромъ, что значитъ вмюсто дара, называются остатки просфоры, изъ которой была вынута часть въ воспоминаніе Христа,—агнецъ. Антидоръ раздается для того, чтобы и непричастившіеся, хотя мысленно, участвовали въ таинствъ причащенія и могли считать себя не отлученными отъ общества върныхъ, а находящимися въ единеніи съ ними. Раздача антидора осталась у насъ

<sup>\*)</sup> Эта ектенія отличается отъ обыкновенной своимъ началомъ вмѣсто "паки и маки": "прости (т. е. право съ чистою совъстью) пріимше Божественныхъ, святыхъ, пречистыхъ, безсмертныхъ, небесныхъ и животворящихъ, страшныхъ Христовыхъ Таинъ, достойно благодаримъ Господа".

памятникомъ тъхъ вечерей любви, которыя у христіанъ пер-

выхъ въковъ устроивались изъ остатковъ приношеній.

По окончаніи псалма и раздачи антидора священникъ благословляетъ народъ о имени Господнемъ, говоря: «благословеніе Господне на васъ, Того благодатію и человъколюбіемъ». Служба оканчивается молитвеннымъ благожеланіемъ, чтобы Господь помиловалъ насъ по молитвамъ Богородицы и святыхъ своихъ и сохранилъ насъ на многія лѣта.

Причастники и послъ отпуста литургін остаются еще въ церкви для выслушанія благодарственныхъ молитвъ по причащеніи.

Примпечание 1-е Дни совершенія литургіи св. Василія Великаго и ея отличія отъ литургіи св. Іоанна Златоустаго. Литургія по чпну св. Василія Великаго, архіепископа Кесаріи Каппадокійской, совершается только десять разъ въ годъ: наканунъ Рождества и Крещенія Христова (если кануны эти не въ субботу и не въ воскресенье; въ послъднемъ случать литургія Василія Великаго совершается въ самый день праздника, а наканунъ служится литургія Іоанна Златоустаго): 1-го января, въ день памяти св. Василія; въ воскресенья Великаго поста, кромъ вербнаго, въ четвергъ и субботу страстной недъли.

Во всемъ сходная съ литургіею Іоанна Златоустаго, литургія Василія Великаго отличается только тёмъ, что на ней: 1) тайныя молитвы, произносимыя священникомъ во время совершенія таинства длиннёе, а потому и напёвъ пёсней которыя поются во время ихъ чтенія, протяжнёе; 2) слова установленія таинствъ произносится такъ: «даде святымъ Своимъ ученикомъ и апостоломъ рекъ: пріимите, ядите...» и «даде святымъ Своимъ ученикомъ и апостоломъ рекъ «пійте отъ нея...»; 3) вмёсто «достойно» всегда поется задостойникъ: о тебъ радуется, Благодатная, всякая тварь» и 4) на отпустъ поминается имя Василія Великаго, а не Іоанна Златоустаго.

Примпчание 2-е. Объдница. Въ тъ дни, когда уставомъ церковнымъ положено служение литургии, а между тъмъ нельзя служить ее по неимънію храма или потому, что священникъ не приготовился къ пріобщенію святыхъ Таинъ, совершается вмъсто литургіи чинъ изобразительныхъ, называемый обыкновенно объдницею. Объдница начинается пъніемъ послъ великой ектеніи двухъ псалмовъ: «Благослови, душе моя,

Господа и вся внутренняя моя имя святое Его (псаломъ 102-й) и «Хвали, душе моя, Господа (псаломъ 145-й)», которые на полной литургіи служать антифонами изобразительными. Посль изобразительных псалмовъ поется пъспь: «Единородный Сыне...», въ которой содержится христіавское ученіе о воплощевіи Сына Божія, и блаженны, т.е. изречевія Христа о блажевствахъ съ прибавленіемъ между евавгельскими стихами молитвы покаявшагося разбойника; «помяни мя, Господи, егда пріидеши во царствіи Твоемъ». Посль блажевнъчитаются Апостоль и Евангеліе, произвосится сугубая ектевія, поется символь въры и произносится ектенія просительная, за которою слъдують молитва Господня и отпусть.

# 0 частныхъ особенностяхъ богослуженія въ праздники и посты.

## Праздники и посты неподвижные.

Воемірное воадвиженіе честнаго и животворящаго Креста Господия.

Особеввость службы праздвика Воздвиженія состоить въ томъ. что на утрени, послъ великаго славословія, при медлевномъ пъвін Трисвятаго, честный Крестъ выносится изъ алтаря и полагается по средивъ храма ва особенно украшенномъ авалов, для всеобщаго новлоненія. При перенесеніи креста свящевникъ облачается во всъ свящевническія одежды; кресть весеть онь на головь, ва блюдь, и вывосвтъ его съверными дверями, въ указавіе на то, что Христосъ, хотя и быль облечевъ славою Божества, но на землъ явился въ уничтожении. Всъ христіане, сначала священнослужащіе, а потомъ міряне подходять ко кресту, дълають предъ вимъ два земвыхъ поклона затемъ целуютъ крестъ и посль дълаютъ земной поклонъ. Во время поклоневія кресту поется пъснь: «Кресту Твоему, поклоняемся, Владыко, и святое воскресение Твое славимъ». Для того, чтобы вепрвсутствующие во храмъ могли хотя мысленно покловиться честному кресту, во время перенесевія его бываеть перезвонъ. Крестъ остается ва авалов до отдавія праздвика (21-го сентября). Въ этотъ девь послъ отпуста литургіи овъ торжествевно ввосится въ алтарь царсвими вратами \*).

<sup>\*)</sup> Въ техъ церквахъ, въ котсрыхъ находится врестъ особевно чтимый (со святыми нощами, или частицею того Креста, на которомъ былъ расиятъ Хри-

Въ соборныхъ церквахъ и монастыряхъ до повлоненія кресту совершается обрядъ его воздвиженія. Священникъ, принеся крестъ, полагаетъ его на аналой, совершаетъ предъ нимъ кажденіе н потомъ взявъ его въ руки, становится лицемъ къ востоку (въ алтарю). Въ это время діаконъ произносить ектевію, состоящую изъ пяти прошеній; послъ каждаго прошенія «Господи помилуй» ноется по сотницъ, т. е. по сту разъ. Во время пънія каждой сотинцы совершается пять разъ обрядъ воздвиженія: священникъ воздвигаетъ крестъ сначала на востокъ потомъ на западъ, на югъ, на съверъ, н опять на востовъ. При началъ пънія сотницы овъ трижды осъняетъ крестомъ ту сторону, въ которую совершается воздвижение; затъмъ, держа крестъ въ рукахъ, медленно превлоняетъ голову почтн до земли н потомъ, также медленно, ее поднимаетъ; при пънін послъдвихъ разъ «Господи помилуй» онъ становится прямо и трижды осъняеть народъ. По совершеній воздвиженія креста происходить поклоненіе ему.

#### Рождеотво Господа Вога и Спаса нашего Інсуса Христа.

Изо встхъ двунадесятыхъ праздниковъ съ особеннымъ торжествомъ совершается праздникъ Рождества Христова (25-го декабря). Къ достойной встръчъ его христіане приготовляются сорокодневнымъ постомъ, который называется рождественскимъ, съ 15-го ноября по 24-е декабря. Въ народъ постъ этотъ носитъ названіе филиппова и филипповокъ, такъ какъ начинается за лнемъ памяти апостола Филиппа (14-го ноября). Уже со дня Введенія во храмъ Богоматери совершаются пъснопънія въ честь Рождества Христова; именно на утреви поются пъсни изъ рождественскаго канона: «Христосъ раждается, славите; Христосъ съ небесъ срящите (встричайте); Христосъ на земли возноситеся, пойте Господеви вся земля, и веселіемъ воспойте людіе; яко прославися». Два послъдвія воскресенья нредъ Рождествомъ посвящаются памяти всъхъ ветхо-завътныхъ праведниковъ, которые получили спасеніе по въръ въ грядущаго Спаснтеля. Первое изъозначенныхъ восвресеній называется нед в лею праотець, и посвящается памяти святыхъ патріарховъ, отъ Адама до Іоснфа, нареченнаго мужа Марін Богоматери, н св. пророковъ, отъ Самуила до Іоанна Крестителя; а второе называется недълею святыхъ отецъ и посвящается памяти предковъ Христа по плоти.

стосъ), этотъ врестъ выносится наванунъ Воздвиженія послѣ малой нечерни изъсосудохранительницы, какъ изъ земной глубины, и полагается на престоль.

Канунъ этого праздника называется сочельвикомъ, или правильное, сочевникомъ, потому что по уставу Церкви въ этотъ день положено употреблять въ пищу только обваренное сочиво (пшеницу), или кутью съ медомъ, въ какой бы день недъли онъ ни случился. Что касается богослуженія въ сочевникъ. то оно въ различные дни недъли отправляется различно. Если канунъ, иначе навечеріе, Рождества случится въ понедъльникъ. вторникъ, среду, четвергъ или пятницу, то совершаются такъ называемые парскіе часы, на которыхъ возглащается многольтіе Государю, Синоду и мъстному епископу; - затъмъ служится вечерня въ соединеніи съ литургією василія Великаго, и тогда въ самый праздникъ совершается литургія Іоанна Златоустаго. Если же канунъ приходится въ субботу или воскресение, то: 1) царскіе часы служатся въ пятницу, и въ эту пятницу не бываетъ литургін: 2) въ самый канунъ совершается литургія Златоустаго поутру, потомъ 3) бываетъ вечерня съ чтеніемъ Апостола и Енангелія посль вечерняго входа, а 4) въ самый праздвикъ служится литургія Василія Великаго.

Царские часы отличаются отъ вседневныхъ тъмъ, что: 1) изъ трехъ псалмовъ неедненныхъ часовъ читается по одному, а пругіе пва псалма на каждомъ часъ особые, набранные примънательно въ воспоминаемымъ событіямъ; 2) послъ тропарей на каждомъ часъ читается паремія, Апостоль, Евангеліе, и 3) службы всъхъ четырехъ часовъ соединяются вмъсть \*\*). Такіе часы называются царскими потому, что они совершаются только предъважнъйшими днями въ земной жизни Царя Христа (именно: наканунъ Рождества и Крещенія и въ цятокъ Страстной нельди). а также потому, что нъ древности въ эти дни совершались торжественные выходы царей въ главную церковь горола.

<sup>\*)</sup> Служба вечерви соедивается съ литургією слёдующимъ образомъ: послё часовъ начивается вечерня благосдовеніемъ царства Пресвятыя Тронцы; вечервій входъ бываетъ съ Евангеліемъ, затёмъ поется прокименъ и читаются пареміи. По прочтеніи паремій произносится малая ектенія, которая оканчивается возгласомъ: "яко свять еси Боже нашъ"; пѣвцы поютъ Трисвятое, а за этимъ читаются Апостолъ и Евангеліе и продолжается служба литургіи.

\*\*) На часахъ рождествевскаго сочельника положены чтенія: на первомъ часъ читвются псалмы 44 и 45; паремія Мях. V, 2—4; Апостолъ Евр. І, 1—12; Евангеліе Мат. І, 18—25; на третмемъ часъ псалмы 66 и 86; паремія Вар. ІІІ, 36—38; ІV, 1—4; Апостолъ Гал. ПІ, 23—29; Евангеліе Луки ІІ, 1—19; на шестомъ часъ псалмы 71 и 131; паремія Ис. VII, 10—16; VIII, 1—4; 8—10. Апостолъ Евр. І, 10—14, ІІ, 1—3; Евангеліе Мат. ІІ, 1—12; не девятомъ часъ псалмы 109 и 110; паремія Ис. ІХ, 6—7. Апостолъ Евр. ІІ, 11—18; Евангеліе Мат. ІІ, 13—23.

Послъ литургіи или вечерни совершается славленье Христа: посреди церкви ставится свъча, какъ символь свъта Христова, и предъ вею священнослужащіе поють тропарь и кондакъ праздника. Славленье это совершается потомъ и въ домахъ христіанъ, желающихъ радость церковнаго праздника перенести изъ дома Божія въ свой домъ, въ свою семью.

Всенощное на празднивъ Рождества состоитъ изъ великаго повечерія и утрени. — Въ самый празднивъ послѣ литургіи совершается благодарственное молебствіе по случаю избавленія Россіи отъ пашествія галловъ и съ ними двадесяти языкъ (народовъ) въ 1812 г. Молебенъ оканчивается возглашеніемъ многольтія Государю Императору, Его Дому и христолюбивому воинству, а также въчной памяти Императору Александру І.

На другой день Рождества празднуется Соборъ Пресвятыя Богородицы, т. е. бываеть собраніе въ честь Богоматери, какъ Лица, послужившаго воплощенію Сына Божія. Воскресенье послѣ Рождества называется нед в лею Богоотецъ и посвящается памяти древодвля (плотника) Іосифа, обручника (то-есть обрученнаго мужа) Маріи, царя Давида и Іакова, брата Господія\*). Въчесть великаго праздвика со дня Рождества до кануна Крещенія разрѣшается постъ въ среды и пятницы, отчего двѣ эти недѣли называются сплошными. Называются онѣ еще святками, чѣмъ указывается, что мы должны проводить ихъ въ чистотѣ и святости.

#### **Ерещеніе Господа Вога и Спаса нашего Інсуса Христа**.

Церковная служба въ девь Крещенія Господня отправляется такъ же, какъ и въ праздникъ Рождества Христова. Наканунъ Богоявленія бываетъ сочельвикъ (слъдовательно, день постный), а ва другой день праздника Соборъ честнаго славнаго пророка и предтечи, Крестителя Господня Іоанна, т. е. собраніе въ честь Крестителя \*\*).

\*) Если это воскресенье приходится 1-го января, следовательно после от дапія праздника Рождества Христова, положеннаго на 31-е декабря, то служба въ честь Богоотецъ совершется 26-го декабря.

<sup>\*\*)</sup> Если сочельникъ случится отъ понедъльника до пятнины, то совершаются царскіе часы и литургія Василія Великаго въ соединеніи съ вечернею, а въ самый праздинкъ—литургія Іоанва Златоустаго. Если же сочельникъ придется въ субботу или воскресенье, то въ свое время служатся литургія Іоанна Златоустаго и затъмъ вечерня, а въ самый праздвикъ— литургія Василія Великаго: царскіе же часы переносятся на пятвицу. Всенощное начивается повечеріемъ. На царскихъ часахъ богоявленскаго сочельника положены чтенія: ва первомъ часъ псатмы 31 и 26; паремія Ис. ХХХV, 1—10; Апостолъ Дъян. ХІІІ, 25—32; Евангеліе Мат. ІІІ, 1—11; на третьемъ часъ псалмы 28 и 41; паремія Ис. І, 16—20; Апо-

Особенность службы дня Крещенія составляеть великое освяшеніе волы. Во всьхъ перквахъ оно совершается въ крещенскій сочельвикъ послъ литургіи или вечерни. Въ нъкоторыхъ церквахъ. кромъ этого водоосвящевія, бываеть еще водоосвящевіе въ самый праздникъ послъ литургіи на ръкахъ и озерахъ, куда священнослужащие выходять съ крестнымъ ходомъ. Первое освящение воды осталось какъ памятвикъ крешенія въ этотъ лень оглашенныхъ и какъ поминавіе намъ о тъхъ обътахъ, воторые мы дали при крещеній; второе же совершается въ воспоминаніе Крещенія Господня, почему и крествый ходь на воду называется ходомъ на Іордань. Служба водоосвященія состоить изъ пъвія стихиръ, чтенія паремій, Апостола и Евангелія, молитвы священника объ освящении воды \*) и изъ троекратнаго погружения креста въ воду съ пъніемъ праздвичнаго тропаря. По окончаніи водоосвященія свящеввослужители, какъ и вакавувъ Рождества, поютъ тропарь и кондакъ праздника ва средивъ храма предъ свъчею и потомъ съ освященною водой, которая называется бого явлевскою, идутъ по домамъ своихъ прихожанъ и окропляютъ ихъ этой водою.

#### Влагонвщение Пресвятыя Вогородицы.

Праздникъ Благовъщенія большею частью приходится въ дни Великаго поста, иногда въ первые дни Пасхальной недъли. Но, не смотря на постъ, онъ празднуется такъ свътло, что его не помрачаетъ печальвая великопостная служба даже Страстной недъли. Не теряется онъ и въ пресвътломъ торжествъ Пасхальной недъли Христіане выразили этимъ, что они смотрятъ на событіе Благовъщевія какъ на начало нашего спасенія.

Особенности службы Благовъщенія зависять оть того, въ какой день приходится этотъ праздникъ. Если въ дни Великаго поста Благовъщение будетъ въ воскресенье или понедъльникъ, то всенощное бдітніе начинается вечернею, а если въ другіе дни недіти повечеріемъ, потому что тогда вечерня соединяется съ часами. На утрени

столь Дьян. XIX, 1—8; Евангеліе Мар. І, 1—8; на шестом чась псалмы 74 и 76; паремія Ис. XII, 3—6: Апостоль Рим. VI, 3—11; Евангеліе Марка І, 9—15; на девятом чась псалмы 92 и 93; паремія Ис. XLIX, 8—15; Апостоль Тит. II, 11—14; III, 4—7; Евангеліе Мате. III, 13—17.

\*) Въ молитвъ священникъ просять Господа, чтобы "Онь даль водъ сей благословеніе Іорданово, да вси почерпающіи и причащающінся (пьюще ее) имбють ю (ее) во очищенію душь и тълесь, ко исцъленію отъ страстей, ко освященію домовь и во всякой пользь изрядну"; и "чтобы Онь освятиль ее и даль всьть прикасающимся ей и мажущимся ею освященіе, здравіе очищеніе и благослоненіе". словеніе".

въ этотъ празднивъ поется поліелій, исвлючая случая, вогда Благовіщеніе придется въ первый день Пасхи: тогда поліелія не поютъ, канонъ правдника поютъ вмісті съ пасхальнымъ, а евангеліе Благовіщенія читается послі шестой пісни ванона. Соединеніе праздниковъ Пасхи и Благовіщенія называется в и рі о пасхою, что значитъ Господня Пасха. — Часы въ Благовіщеніе служатся такіе, какіе положены на день, въ который случится праздникъ: по субботамъ и воскресеньемъ Великаго поста вседневные, по другимъ днямъ—великопостные, въ пятницу Страстной неділи— царскіе а на Пасхальной неділі пасхальные. Въ ті дни, когда читаются часы великопостные или царскіе, литургія совершается послі вечерни въ соединеніи съ этою службою. Если Благовіщеніе случится въ восвресенье Великаго поста (кромі Вербнаго) или въ четвергъ и субботу Страстной неділи, то служится литургія Василія Великаго, въ другіе же дни—по чину Іоанна Златоустаго.

#### День овятых славных и воеквальных апостолова Петра и Павла.

Праздникъ св. апостоловъ Петра и Павла совершается 29 іювя. На другой день (30-го числа) установленъ Соборъ святыхъ двънадцати апостоловъ. Особенвостью праздника служитъ приготовительный постъ, начинающійся чрезъ недълю послъ Троицына дня и кончающійся кануномъ Петрова дня. Постъ этотъ называется А постольскимъ, а въ просторъчіи—Петровымъ, или Петровками; совершается онъ въ воспоминаніе того, что апостолы постились предъ выходомъ на проповъдь Евангелія.

#### Преображеніе Господа Вога и Спаса нашего Іноуса Христа.

Въ девь Преображенія Господвя положево принесеніе въ храмъ и освященіе вачатковъ древесныхъ плодовъ. На востокъ привосится для освящевія виноградъ, у насъ въ Россіи—яблоки <sup>2</sup>).

### Успеніе Пресвятыя Вогородицы.

Къ достойному празднованію Успенія Богоматери мы приготовляемся двухнедъльвымъ постомъ, который вачинается 1-го августа и продолжается до праздника (15-го августа). Постъ этотъ называется Успенскимъ, а въ народъ Спожинками, сокра-

<sup>\*)</sup> Въ молитвъ на освящение винограда священияъ просить, чтобы Господь благословвять его, да будетъ онъ намъ въ веселіе, и чтобы принялъ Себъ отъ этихъ плодовъ даръ въ очищение гръховъ нашихъ. Въ молитвъ на освящение начатвовъ овощей (напр. яблоковъ) онъ проситъ, чтобы Господъ принялъ нашъ даръ въ въчвую свою сокровищницу и даровалъ намъ обиле благъ мірскихъ.

щенное Госпожинками, то есть постомъ въ честь Госпожи нашей Владычицы небесной.—На утрени, въ день Успенія Богоматери читается акабистъ. Такъ называется собравіе 24-хъ пъсвей въ честь празднуемаго событія и лица. Во время пънія акабиста сидъть не позволяется, отчего онъ и получилъ свое имя акабистъ значитъ несъдаленъ.

## Усъеновевіе главы честнаго славнаго пророка Предтечи и Крестителя Іоанна.

Восноминанію событія посвящено 29-е августа. Такъ какъ нѣкогда въ этоть день люди среди пиршества забыли о правдѣ и совѣсти, то на 29-е августа установленъ постъ въ напоминаніе, чтобы мы наблюдали за чистотою своей души среди радостей и увеселеній. Къ особенностямъ службы дня принадлежитъ по мино ве ні е православныхъ воиновъ, за вѣру и отечество на брани убіенвыхъ, совершаемое послѣ литургіи.

#### Происхождение честныхъ древъ честнаго животворящаго Креста.

Въ этотъ день, 1-го августа, соединено два праздника: 1) происхождение (то-есть выност) честныхъ древъ честнаго и животворящаго Креста Господня, и 2) празднество всемилостивому Спасу Христу Богу и Пресвятой Богородицъ Маріи, Матери Его. Праздникъ принадлежитъ къчислу малыхъ. Въ Константинополъ 1-го августа выносили животворящій Крестъ изъ дворца въ церковь Софіи, причемъ совершали водосвященіе. Потомъ въ продолженіи пятвадцати дней восили Крестъ по улицамъ города съмолнтвою о спасеніи народа отъ губительныхъ бользней и моровой язвы, такъ какъ въ это время въ городъ обыкновенно бывало иного больныхъ, и затъмъ опять относили во дворецъ. Къвыносу Креста присоединено было въ 1164 г. второе празднество въ воспоминаніе того, что въ этотъ день греческій императоръ Мануилъ одержалъ побъду надъ сарацынами, а русскій великій князь Андрей Боголюбскій надъ болгарами.

Особенность службы составляеть вынось Креста для повлоненія. Вынось этоть совершается такъ же, какъ и въ день Воздвиженія; только нигдъ не бываеть самаго обряда воздвиженія. Послъ литургіи, а иногда и послъ утрени, совершается малое водоосвященіе на ръкахъ, прудахъ и озерахъ, для чего идуть туда съ крестнымъ ходомъ. Малое водоосвященіе отличается отъ великаго, богоявленскаго, тъмъ что молитва священника объ освя-

щеній воды короче °) и при погруженій креста въ воду поется: > Спаси, Господи, люди Твоя >, а не «во Іорданъ крещающуся Тебъ, Господи >.

## Праздники и посты подвижные.

Всъ подвижные дни богослуженія связаны съ величайшимъ праздникомъ христіавскимъ, днемъ Пасхи. Одни изъ вихъ приготовляють къ достойвой встръчъ этого праздника, а другіе продолжають праздничное торжество, указывая на его плоды для насъ.

Приготовленіемъ къ празднику служать два поста, постъ четы редесятницы, который начинается понедъльникомъ первой и оканчивается пятницею шестой недъли, и постъ страстной недъли. Эти посты соединевы между собою двумя днями, изъкоторыхъ одинъ посвященъ воспоминанію воскресенія Лазаря, а другой—въ память торжественнаго входа Христа въ Герусалимъ. Оба поста вмъстъ называются Великимъ постомъ. Кромъ того, три недъли до поста служатъ приготовлевіемъ къ нему. Такимъ образомъ все время приготовленія къ празднику Пасхи состоитъ изъ десяти недъль.

Пасха есть праздникъ семидневный. Но торжество ве кончается семью днями. Пъснопънія въ честь воскресшаго Господа продолжаются до дня Вознесенія Господвя, а затъмъ еще въ два воскресенья Церковь говоритъ о плодахъ, доставлевныхъ вамъ Воскресшимъ: одно изъ вихъ посвящево воспомивавію Сош е ствія Св. Духа на апостоловъ, а другое въ честь в съхъ святыхъ, получившихъ царство вебесное по въръ въ Распятаго и Воскресшаго.

#### Приготовительныя недали въ Великому посту.

Постъ есть время пованнія, а такъ какъ для пованнія веобходимы сознавіе своего недостоинства, надежда на милосердіе Господа, страхъ осуждевія и готовность прощать другимъ то предъвачаломъ поста и возбуждаются въ насъ эти чувства.

За три седмицы до поста въ воскресепье читается евангеліе, заключающее притчу о мытаръ и фарисеъ, а въ пъснопъніяхъ

<sup>\*)</sup> Въ этой молитви священникъ проситъ, чтобы причащениемъ воды сей и окроплениемъ Господъ инспослалъ намъ свое благословение, «скверну страстей омывающее».

утрени объясняется смыслъ этой причти, научающей насъ смиреню. Воскресенье это называется недёлею мытаря и фарисея. Съ этого воскресенья до воскресенья пятой недёли поста, послё пёсни: «Воскресеніе Христово нидёвше...» поются покаянные тропари, внушающіе смиреніе. Кром'є того, чтобы еще ясн'є научить насъ не гордиться и не хвалиться исполненіемъ дёль закона, какъ фарисей причти хвалился наблюденіемъ постовъ, разрёшается послівозначеннаго воскресенья постъ среды и нятницы, отчего слёдующая за нимъ семмица называется с и л о ш н о ю.

Покаянные тропари: «Покаянія отверзи ми (мип») двери, Жизнодавче; утреннюєть бо духь мой (потому что душа моя ст утра стремится) ко храму святому Твоему, храмъ носяй твлесный весь осввернень; но яко щедрь (по ты какт щедрый), очисти благоутробною Твоею милостію».— «На спасенія стези (пути) настави мя, Богородице, студными бо околяхь душу гръхми (потому что я постыдными гръхами осквернил свою душу), и въ льности все житіе мое иждихь (всю жизнь свою провелт), но Твоими молитвами избави мя отъ всякія нечистоты».— «Множество содъянныхъ мною лютыхъ помышляй, окаянный (я, отверженный, помышляя о множествю совершенных мною беззаконній), трепещу страшнаго дне суднаго; но надъяся на милость благоутробія Твоего, яко (какт) Давидъ вонію ти (Тебю): помилуй мя Боже, по ведицьй Твоей милости».

Въ воскресенье, следующее за сплошною неделею, на литургіи читается изъ Евангелія причта о блудномъ сыне, научающая насъ, раскаяваясь во грехахъ, не отчаяваться въ своемъ снасеніи, а надеяться на милосердіе Господа, небеснаго Отца своего. Воскресеніе это называется неделею блуднаго сына. Гланная мысль дневныхъ несноненій выражается въ псалме: «На рекахъ ванилонскихъ, тамо седохомъ и плакахомъ, внегда (когда) по«мянути намъ Сіона». Псаломъ этотъ поется на утрени после ноліелейныхъ псалмонъ.

Въ воскресенье, слъдующее за недълею блуднаго сына читается евангеліе о страшномъ судъ, чъмъ наноминается намъ, чтобы мы, надъясь на милосердіе Божіе, не забывали о правосудіи Его и не впадали въ безпечность. Воскресенье это называется мясоп у стомъ, потому что съ нимъ кончается яденіе мяса. Наканунъ, въ субботу, совершается поминоненіе всъхъ умершихъ праотецъ, отецъ и братій нашихъ, для которыхъ время покаянія прошло и которые могутъ получить милость Божію тольно по молитвамъ живущихъ на землъ. Молитвами объ ихъ упокоеміи наполнена вся служба утрени въ эту субботу.

За мясопустомъ слъдуетъ сырная седьмица (масляница), служащая преддверіемъ поста; называется она такъ потому, что въ продолжевіе ея разръшено яденіе сыра, масла и яицъ. Во всъхъ пъснопъніяхъ этой седмицы воспоминается гръхопаденіе Адама и указывается, что оно произошло отъ невоздержанія. Въ среду и пятницу совершается великопостная служба и литургіи не бываетъ. Послъдній день педъли, воскресенье, называется сы ро п у сто мъ, такъ какъ имъ окапчивается яденіе сыра, масла и яицъ. Евангеліе читаемое на литургіи дня, повелъваетъ намъ прощать гръхи другъ другу. Вотъ почему въ этотъ день христіане просять другъ у друга прощенія своихъ гръховъ и стараются примприться между собою. Отсюда и самый день получиль названіе прощенаго.

#### Особенности великопостнаго Вогослуженія.

Общую особенность великопостнаго богослуженія составляеть продолжительность службы съ уменьшениемъ торжественности; именно, уменьшается пъніе торжественныхъ пъсней, освящевіе, открытіе завъсы и царскихъ врать. Большая часть службъ совершается при закрытыхъ царскихъ вратахъ и состоитъ изъ чтенія нсалмовъ п покаянныхъ молитвъ съ колънопреклоненіями и земными поклонами. На каждой службъ произносится поклочами покаянная молитва Ефрема Сирина: «Госноди и Владыко живота (жизни) моего, духъ праздвости, унынія любоначалія, празднословія не даждь ми. Духъ же ціломудрія, смиренномудрія, терпізнія, любве, даруй ми, рабу Твоему. Ей, Господи Царю, даруй ми эръти моя прегръщевія и не осуждати брата моего, яко благословевъ еси во въки въковъ. Амивь». На всъхъ утревяхъ, кромъ субботы и воскресенья, вмъсто: «Богъ Господь и явися намъ, поется «алипуја». Такъ какъ литургія есть служба торжествевная, радоствая, то она въ Великомъ посту совершается только по субботамъ и воскресевіямъ; въ другіе же дни витето нея совершается чинъ изобразительвыхъ. Но, что бы надолго не лишить христіавъ участія въ таинствъ причащевія, разръшено въ нъкоторые дви нріобщать ихъ за вечернею преждеосвящеввыми дарами. Такая вечервя, на которой совершается причащение върующихъ, называется литургиею преждеосвященвыхъ даровъ, а также литургією Григорія Двоеслова, тавъ какъ чинъ ея записанъ римскимъ натріархомъ св. Григоріемъ Двоесловомъ.

Для веливопостваго богослужевія опредълено особое соединеніе

церковныхъ службъ. Вечернее богослужение состоитъ изъ повечерія, утреннее—изъ полунощницы, утрени и перваго часа, а полуденное — изъ третьяго, шестаго и девятаго часовъ, чина изобразительныхъ и вечерни, въ нъкоторые дни соединенной съ литургіею преждеосвященныхъ даровъ.

Великопостные часы. Особенности неликопостныхъ часовъ состоятъ въ томъ, что на каждомъ часъ: 1) нослъ трипсалмія читается кафизма; 2) вмъсто тропарей дня поются особые тропари, указывающіе на событія, воспоминаемыя въ службъ того или другаго часа; 3) предъ заключительною молитвою часа пронзносится молитва Ефрема Сирина, съ поклонами. На шестомъ часъ. кромъ перечисленныхъ особенностей, читается еще паремія.

Тропарь перваго часа: «Заутра услыши гласъ мой, Парю мой и Боже мой». Тропарь третьяго часа: «Господи, иже пресвятаго Твоего Духа въ третій часъ апостоломъ Твоимъ ниспославый, того, Благій, не отъими отъ насъ, но обнови насъ молящихтися (молящихся Тебп»)». Тропарь шестаго часа: «Иже въ шестый же день и часъ на крестъ пригвождей въ раи дерзновенный Адамовъ гръхъ, и согръшеній нашихъ рукописаніе раздери, Христе Боже, и спаси насъ (Христосъ Богъ, Ты, который въ шестомъ часу шестаго дня на кресть пригвоздиль дерзкій грпхъ Адама, совершенный имъ въ раю, раздери и записъ нашихъ прегрышеній и спаси насъ)». Тропарь девятагь часа: «Иже въ девятый часъ насъ ради плотію смерть вкусивый, умертви плоти нашея мудрованіе, Христе Боже, и спаси насъ (Христосъ Богъ, Ты, вкусившій за насъ смерть Своею плотію въ девятый часъ дня, умертви мудрованье нашей плоти и спаси насъ)».

Литургія Преждеосвященных Даровъ. Литургія преждеосвященныхъ даровъ совершается въ тъ дин Великаго поста, когда время сокрушенія не допускаеть торжественности полной литургін, а воспоминанія дня требують отрады пріобщенія святыхъ Таннъ. Таковы дни среды и пятницы Великаго поста, первые три дня Страстной недели, а также тв дни Великаго поста, когда случится праздникъ святому, которому положенъ поліелей. этой литургіи не бываеть освященія даровь, а върующіе причащаются дарами, освященными на преждебывшей литургіи Василія Великаго или Іоанна Златоустаго и хранившимися на престолъ въ ковчегъ. Потому литургія преждеосвященныхъ даровъ состоитъ только изъ принесенія святыхъ даровъ, приготовлевія къ причащенію, самаго причащенія и благодаренія за причащеніе. Служба эта соединяется съ вечернею. Но такъ какъ за вечернею могутъ присутствовать и оглашенные, а за литургіею только върные, то въ

концъ вечерни, предъ перенесениемъ св. даровъ на престолъ. бываетъ выходъ оглашенныхъ изъ храма.

До вечерняго входа служба вечерни идетъ своимъ обычнымъ порядкомъ, съ тъмъ только различіемъ, что она начинается благословеніемъ царства Пресвятыя Троицы, какъ на полной литургіи: «Благословенно царство Отца и Сына и Св. Духа». За начальнымъ возгласомъ священника слъдуютъ предначинательный псаломъ, великая ектенія, кафизма, раздъленная малыми ектеніями на три славы, или антифона, «Господи воззвахъ» со стихирами и пъснь «Святе тихій». Предъ пъціемъ этой пъсни открываются царскія врата и бываеть входъ съ кадильницею, а если въ означенный день положено читать Евангеліе, то съ Евангеліемъ. Послъ входа поется прокименъ, царскія врата закрываются и читаются двъ паремін дня, а въ праздники прибавляются къ нимъ паремін праздника. По прочтеніи первой паремін царскія врата отворяются вновь и поется прокименъ второй пареміи. Затъмъ священникъ беретъ въ руки кадило и свъчу, возгласомъ: «премудрость, прости» возбуждаетъ вниманіе въ молящихся и осъняетъ ихъ кадиломъ и свъчею съ словами: «свътъ Христовъ просвъщаетъ всъхъ», въ знакъ того, что и ветхозавътные праведники, слова которыхъ читаются въ пареміяхъ, просвъщены были тъмъ же свътомъ, какъ и человъкъ новозавътвый, что и они жили и спасались върою въ Христа грядущаго, какъ мы спасаемся върою въ Него же пришедшаго. При осънени върующие поклоняются до земли Христу, Свъту истины. Описанный обрядъ остался намятникомъ древняго обычая осънять въ Великомъ посту свъчею оглашевныхъ, готовившихся принять крещевие предъ Пасхою; въ древности онъ совершался въ предвъстие просвъщения, которое оглашенвые получатъ въ этомъ таинствъ. По осънени свъчею, царския врата

снова затворяются, и читается вторая паремія.

По окончаніи паремій, для большаго возбуждевія чувства раскаянія, поются съ особенвымъ умиленіемъ и выслушиваются молящимися на кольняхъ стихи псалма, который быль пропьть предъ входомъ: «Да исправится молитва моя, яко вадило предъ Тобою, воздъяніе руку моею жертва вечервяя (Да направится къ Тебп молитва моя такъ же, какъ несется къ небу дымъ изъ кадила; поднятие рукъ моихъ да будетъ моею вечернею жертвою)».

«Господи, воззвахъ къ Тебъ, услыши мя; услыши мя, Господи, внегда воззвати ми (когда я възваю) въ Тебъ».— «Положи, Господи, храненіе устомъ моимъ и дверь огражденія о устнъхъ

моихъ».—«Не уклони сердце мое въ словеса дукавствія непщевати вины о гръсъхъ (Помоги, чтобы сердце мое не уклонилось въ хитростъ—вымышлять избиненіе своимъ гръхамъ)». Затъть, тремя земными поклонами съ молитвою Ефрема Сирина молящіеся выражають свое раскаявіе. Послъ «Да исправится» и поклоновъ бываетъ чтеніе Апостола и Евангелія, если оно положево; затъть произвосится сугубая ектевія. Ектеніею объ оглашенныхъ и выходомъ оглашенныхъ изъ храма оканчиваются общія молитвы вечерви, п оставшіеся въ храмъ върные приступають къ молитвамъ литургіи.

Литургія начинается двумя малыми ектеніями, съ возгласомъ «премудрость» въ концѣ каждой. По окончавіи ектеній поется херувимская пѣснь перенесенія святыхъ даровъ: «Нынѣ силы небесныя съ нами невидимо служатъ: се бо (ибо вотз) входитъ Царь славы, се жертва тайная совершева (т. е. освященная) дориносится. Вѣрою и любовію приступимъ, да причастницы жизви вѣчныя будемъ (чтобы намъ быть участниками въчной жизни), аллилуіа». На словѣ «дориносится» прерывается пѣвіе херувимской. Въ это время сѣвервыми вратами входитъ священвикъ, неся на головѣ дискосъ, на которомъ лежатъ преждеосвященные дары, а въ рукѣ потиръ съ виномъ, и входитъ царскими вратами въ алтарь, ничего не говоря; вѣрующіе земнымъ поклономъ отдаютъ честь Христу, прошедшему въ святыхъ Тайвахъ. По входѣ свящевника въ алтарь затворяются царскія врата и закрывается завѣса, а пѣвцы оканчиваютъ пѣвіе херувимской.

По перенесеніи святых даровь, в рующіе приготовляются къ причащенію: произносится просительная ектевія, поется молитва Господня, священникъ преподаеть «миръ всёмъ», возглашаеть: «Преждеосвященная Святая евятымъ», на что в рующіе отвъчають пъніемъ: «Единъ свять, единъ Господь...», и затёмъ поють причастевъ: «вкусите и видите, яко благъ Господь, Аллилуіа».

Причащение священнослужащихъ и мірянъ, благодарение за причащение и отпустъ совершаются такъ же, какъ и ва полной литургіи. Только, вмъсто «Благословенъ грядый во имя Господне», поется пъснь: «Благословенъ Господа во всякое время, хвала Его во устъхъ моихъ, хлъбъ небесный и чашу жизни вкусите и видите, яко благъ Господь», а заамвонною молитвою служитъ другая, въ которой свящеввикъ проситъ, чтобы Господь «сподобилъ каждаго изъ васъ подвигомъ добрымъ подвизаться, течевіе поста совершить, въру неравдъльву (т. е. согласте вз впоръ) соблюсти,

побъдителемъ гръха явиться и неосуждевно достигнуть поклониться святому воскресенію».

## Особенности богослуженія важдой неділи Четыредесятинцы.

Седмицы поста Четыредесятницы представляють свои частныя особенности въ богослужени. На великомъ повечери въ первые четыре дня первой седмицы читается покаянный канонъ изъ девяти пъсней, составленный св. Андреемъ Критскимъ. Тропари этого канона указываютъ намъ на добродътели и преступленія людей, о которыхъ говорится въ Св. Писаніи, и убъждаютъ подражать первымъ и избъгать примъра вторыхъ; припъвомъ канона служитъ момитва: «Помилуй мя, Боже, помилуй мя». Въ среду и четвергъ къ этому кавову прибавляется канонъ въ честь Маріи Египетской, сначала великой гръшницы, а потомъ великой подвижницы. Означенный канонъ составленъ тъмъ же св. Андреемъ и учитъ насъ не отчаяваться въ своемъ спасеніи, а въ надеждъ на помощь Божію трудиться надъ собственнымъ исправленіемъ.

Въ субботу первой седмицы совершается празднованіе въ честь св. великомучевика Оеодора Тирона. Оно начинается еще съ вечерни пятницы, когда послѣ литургіи преждеосвященныхъ даровъ произносится молитва о благословеніи колива, или кутіи (обвареннаго пшена съ медомъ). Празднованіе это совершается по слѣдующему случаю: греческій императоръ Юліанъ, отступникъ отъ христіанства, чтобы осквернить христіанъ употребленіемъ пищи, не положенной по уставу Церкви, далъ тайное приказаніе окропить въ первую недѣлю Великаго поста все, что продавалось на рынкѣ, кровью животныхъ, принесенныхъ въ жертву идоламъ. Тогда св. Оеодоръ явился съ небесъ епископу города, увѣдомилъ его о тайномъ повелѣніи Юліана и далъ совѣтъ въ теченіе той недѣли ве покупать ва рывкѣ вичего съѣстнаго, а употреблять въ пищу коливо.

Въ первое воскресенье поста совершается тор жество православія въ память возстановленія почитанія святыхъ иконъ при цариць Осодорь (въ 862 г.). Особенность дневной службы состоитъ въ томъ, что въ каоедральныхъ соборахъ предъ литургією по прочтеніи часовъ или предъ окончаніемъ литургіи священнослужители выходятъ съ иковами Спасителя и Божіей Матери на средиву храма и, положивъ ихъ на аналояхъ, совершаютъ предъ ними молебное пъніе, то-есть служать молебень, главное содержапіе котораго состоить въ томь, чтобы Господь укрыпиль христіанъ въ правовъріи, а отступниковъ и еретиковъ обратилъ на путь истины. При концъ молебна діаконъ громко произносить символь въры, въ указание на то, какого учения должны держаться православные, потомъ перечисляетъ всъ лжеученія, принимающимъ пхъ возглащаетъ ана в е м у, то-есть отличение отъ Церкви, пли псключение изъ общества православныхъ христіанъ, а защитникамъ православнаго ученія—в в чную память. Молебень оканчивается возглашениемъ многольтия Царствующему Дому, православнымъ патріархамъ, причту и всемъ православнымъ христіанамъ и молитвою, чтобы Господь утвердиль ихъ въ правовъріи, а развратниковъ и хулителей Православной Въры и Церкви и не повинующихся ей обратиль и привель въ познание въчной истины. Затъмъ поется пъснь: «Тебь Бога хвалимъ», во время которой присутствующе во храмъ выражають почитание иконъ поклопениемъ предъ ними и ихъ цълованіемъ.

Въ третье воскресенье Великаго поста на утрени послѣ великаго славословія выносится крестъ на средину храма, какъ въ день Воздвиженія Креста, и совершается поклоненіе ему при пѣніи пѣсни: «Кресту Твоему поклоняемся, Владыко, и святое воскресеніе Твое славимъ». Кресть остается въ храмѣ въ продолженіе всей слѣдующей седмицы, поклоненіе же совершается въ попедѣльпикъ и среду на служов перваго часа, а въ иятницу— по окончаніи часовъ, послѣ чего крестъ уносится въ алтарь. Отъ этого поклоненія кресту третье воскресенье и слѣдующая за нимъ (четвертая) седмица поста называются крестопоклониыми.

Въ четвергъ нятой седмицы поста (послъ четвертаго воскресенья) на утрени прочитывается весь покаянвый канонъ Андрея Критскаго виъстъ съ канономъ въ честь Маріи Египетской; чтеніе обоихъ каноновъ называется стояніемъ Маріи Египетской. Въ этотъ день совершается литургія преждеосвящевныхъ даровъ.

Въ субботу пятой седмицы на утрени читается акае и с тъ въ честь Пресвятой Богородицы, въ воспоминание того, что въ VII въкъ въ этотъ день Констаптивополь избавился отъ нападения персовъ и аваровъ заступлениемъ Богоматери, икону которой обнесли тогда по стънамъ города.

#### Особенности богослуженія Лаваревой субботы и Вербнаго Воскресенья.

Эти два дня служать преддверіемь поста Страстной недъли. Суббота посвящена воспоминанію воскресепій Лазаря изъ мертвыхъ и называется Лазаревы мъ воскресенье мъ. Такъ какъ воскресеніе Лазаря показало божественную силу Христа и приготовило торжественный входъ Его въ Герусалимъ, а съ другой стороны увбрило, что и вст умершіе воскреснуть, — то на утрени дня поются воскресные тропари: «Ангельскій соборъ удивися...» и птснь: «Воскресеніе Христово видтвше», а птсноптнія объ упокоеній умершихъ, положенныя по субботамъ, отмтяняются.

Слъдующее за этой субботой воскресенье посвящено воспоминанию торжественнаго входа Христа въ Герусалнмъ. На утрени, по прочтени Евангелія, освящаются ваіи (т. е. финиковыя вътвп), а у насъ вербы, какъ начатки весны; съ этими вътвями и возженными свъчами молящіеся стоятъ во время пънія канона. Отъ освященія вътвей праздникъ называется недълею (воскресеньемъ) ваій, цвътопосною и вербнымъ воскресеньемъ.

#### Особенности богослуженія первыхъ трехъ дней Страстной неділи.

Понедъльникъ, вторникъ и среда Страстной недъли посвящены воспоминанію послъднихъ бесъдъ Христа съ народомъ и учениками. Бесъды эти доставляютъ содержаніе всъмъ церковнымъ пъснопъніямъ означенныхъ дней \*). На утрени послъ «аллилуіа» (вмъсто «Богъ Господь») поется тропарь: «Се женихъ грядетъ въ «полунощи, и блаженъ рабъ, его же обрящетъ бдяща (найдет «бодрствующим», не спящим»), недостоинъ же паки, его же «обрящетъ унывающа (не дъйствующим»); блюди убо (и такъ «наблюдай), душе моя, не сномъ отяготися, да не смерти предана «будеши, и царствія внъ затворишися, но воспряни зовущи: святъ,

<sup>\*)</sup> Въ частности пъснопънія ведикаго понедъльника указывають намъ въ Іосифъ, проданномъ братьями, прообразъ Христа, а въ образъ безплодной смоковницы, проклятой Господомъ Іисусомъ, изображають іудеенъ, предавшихъ Его на смерть. — Пъснопънія ведикаго вторинка побуждають пасъ приготовиться къ встръчв небесваго Жепиха, который вводить въ свой чертогъ только имъющихъ брачную одежду, сотканную изъ добродътелей, — вводитъ того, кто встрътиль Его со свътильяюмъ въры и добрыхъ дълъ и не скрылъ, а умножиль таланты получевные ему отъ Бога. — Въ пъсвоиъніяхъ ведикой среды изображается вечеря у Симопа, на которой гръшница помазала муромъ поги Христовы.

свять, свять, еси, Боже, Богородицею (по молитвами Богородицы) помилуй нась». Посль канона поется пьснь: «Чертогь Твой вижду (вижу), Спасе мой, украшенный, и одежды не имамъ, да вниду въ онь (въ него); просвъти одъяніе души моея, Свътодавче, и спаси мя». Всъ эти три дня совершается литургія преждеосвященныхъ даровъ съ чтеніемъ Евангелія. Евангеліе читается и на утреняхъ. Кромъ того, чтобы живъе и полнъе представить намъ всю жизнь Христа, уставомъ Церкви положено прочитывать въ эти дни на часахъ всъ четыре евангелія. По важности воспоминаемыхъ событій всъ дни Страстной недъли называются великими.

#### Особенности богослуженія въ Великій четвергъ.

Служба Великаго четверга посвящена воспоминанію умовенія ногъ ученикамъ, Тайной вечери, молитвы Христа въ саду Геосиманскомъ и предавія Его Іудою. Особенность службы дня состоитъ въ томъ, что на первомъ часъ читается наремія. Литургія служится Василія Великаго въ соединеніи съ вечернею \*), на литургіи вмъсто херувимской, причастна, стиха во время причащенія и пъсни «да исполнятся уста наша хваленія» поется: «Вечери Твоея тайныя днесь, Сыве Божій, причастника мя прішми...».

Въ ванедральныхъ соборахъ послъ заамвовной молитвы совершается чинъ о мовен і я ногъ, состоящій въ томъ, что, нри чтеніи діакономъ евангелія объ омовевіп ногъ на Тайной вечери, епископъ омываетъ ноги двънадцати свящевникамъ.

Архіерей выходить на амвонь среди церкви (на облачальное мисто) и садится здёсь на креслё передъ аналоемъ съ Евангеліемъ. Тогда діаконъ приводить изъ алтаря двёнадцать священниковъ, по два каждый разъ, которые садятся по сторонамъ епископа отъ амвона къ царскимъ вратамъ. Въ это время пѣвчіе поютъ стихиры, въ которыхъ изображается умовеніе ногъ, совершенное Господомъ на Тайной вечери. Когда соберутся на средину храма всё двёнадцать священниковъ, изображающихъ учениковъ Христа на Вечери, діаконъ произноситъ великую ектенію, съ прибавленіемъ прошеній, чтобы «Господь благословилъ умовеніе сіе, дабы оно было омовеніемъ скверны нашихъ прегрёшеній». Во время произнесенія ектеніи епископъ и священники сидятъ; по окончаніи же ея встаетъ только епископъ, произноситъ молитву, «чтобы Господь сподобилъ насъ прископъ, произноситъ молитву, «чтобы Господь сподобилъ насъ прископъ, произноситъ молитву, «чтобы Господь сподобилъ насъ прископъ

<sup>\*)</sup> Паремія на первомъ часѣ: Іерем. XI, 18-23; XII, 1-5, 9-11. 14. 15; на литургін Исх. XIX, 10-19; Іов. XXXVIII, 1-23; XLII, 1-5. Ис. L. 4-11. Апостоль 1 Кор. XI, 23-32. Евангеліє составлено изъ повъствованія трехъевангелистовъ.

«косновеніемъ воды сей измыться отъ душевной нечистоты и сохра-«нилъ насъ отъ дуковнаго змен, старающагося ужалить насъ вь пяту,» и опять садится на свое мъсто. Тогда, при сидъніи священнослужащихъ, начинается чтеніе Евангелія о томъ, бакъ Христосъ на Тайной вечери умыль ноги ученикамь своимь. Когда діаконь произносить слова Евангелія «возставъ съ вечери», еписвопъ встаеть; при словахъ Евангелія: «положи ризы своя», онъ снимаеть епископсвія отличія и облаченія: панагію, кресть, омофорь, палицу и савкось. Во время разоблаченія епископадіаконь повторяєть евангельскія слова «положи ризы своя». Діаконъ продолжаеть чтеніе: «и пріемъ лентіонъ препоясася»; епископъ въ это время опоясывается полотенцемъ. Діаконъ читаетъ: «потомъ влія воду въ умывальницу», -- и епископъ наливаетъ воду изъ рукомойника въ чашу. Діаконъ продолжаетъ читать: «и начатъ умывати ноги ученикомъ и отпрати лентіемъ, имже бъ препоясанъ», спископъ въ это время умываетъ ноги двънадцати священникамъ, начиная съ сидящаго съ лъвой стороны и кончая тімь, который сидить съ правой. Омовеніе совершается такь: епископъ своею рукою трижды льетъ воду на ногу каждаго, отираетъ ее полотенцемъ и цълуетъ его руку, а тотъ у кого епископъ омылъ ногу, цълуетъ его митру и руку. Йока совершается омовение ногъ одиннадцати священнивовъ, діаконъ повторяетъ слова Евангелія: «и «начать умывати ноги ученикомъ и отпрати лентіемь, имьже бъ пре-«поясанъ». При читаемыхъ діакономъ словахъ Евангелія: «пріиде въ «Симону Петру, и глагола ему той», епископъ подходитъ къ священнику, сидящему первымъ съ правой стороны; тотъ встаетъ со своего съдалища и произносить слъдующія слова Евангелія: «Господи! Ты ли мои умыещи нозъ?» Епископъ отвъчаетъ ему тоже словами Евангелія: •еже Азъ творю, ты не въси (знаешь) нынъ, разумъещи же «по сихъ (послю)». Священникъ продолжаетъ слова Евангелія: «не «умыеши ногу моею (ного моихо) во выкъ»; епископъ отвычаетъ: «аще «не умыю тебе, не имаши части со Мною». Священникъ произносить тогда: «Господи! не нозѣ мои токмо, но и руцѣ и главу», при чемъ указываетъ на свои руки и главу и садится на мъсто. Епископъ, отвъчая ему словами Евангелія: «измовенный не требуетъ товмо нозъ умыти, есть бо весь чисть, и вы чисты есте, но не всих. омываетъ ногу священнику, потомъ всходитъ на свое мъсто и снимаетъ лентіонъ, а діаконъ дочитываетъ Евангеліе: «въдяще бо предающаго Его, сего ради рече: не вси чисти есте». Когда пъвчіе пропоють «слава Тебь, Господи, слава Тебь», діавонь снова приглашаеть въ внимательному слушанію Евангелія и начинаеть чтеніе: «Во время оно, егда умы Іисусъ нозь ученикомъ, пріять ризы своя». При многократномъ повтореніи словъ «пріятъ ризы своя» епископъ облачается. Діаконъ продолжаетъ чтеніе: «возлегъ пани»; епископъ садится, а всё священники встаютъ. Тогда еппскопъ доканчиваетъ чтеніе Евангелія: «образъ дахъ вамъ, да яко же Азъ сотворихъ вамъ и вы творите». Послё этого епископъ нстаетъ и произноситъ молитву, чтобы «Господь омылъ нечистоту нашихъ душъ и чтобы мы, омывъ прилёпившійся къ намъ прахъ прегрёшеній, отерли другъ друга лентіемъ любни и возмогли угодить Богу». Затёмъ онъ входитъ въ алтарь и оканчинаетъ литургію.

Въ московскомъ Успенскомъ соборѣ и въ Кіевопечерской лаврѣ за литургією въ Великій четвергъ совершается освященіе мура, употребляемаго въ церквахъ всей Россіи при таинствѣ муропомазанія, освященіи церквей и антиминсовъ и въ день вѣнчанія Царя.

Приготовление неществъ для мура начинается съ Крестоповлонной недели. Веществами служать: деревянное масло, вино и благовонныя масла, ладаны и травы (всего 30 веществъ); масло употребляется какъ символъ милости, вино служитъ симноломъ Крони Христовой, а благовонія—символомъ многоразличимъ даровъ Св. Духа. Съ понедъльника Страстной недъли приготовленное масло съ виномъ варится въ котлахъ при постоянномъ чтеніи Евангелія. Въ Великую среду въ сраренное муро владутся приготовленные ароматы, и муро разлинается изъ котловъ въ сосуды. Въ четвергъ предъ литургіею епископъ и священенки съ врестнымъ ходомъ въ полномъ облаченіи перевосять сосуды съ вновь приготовленнымъ муромъ и сосудъ съ муромъ преждеосвященнымъ во храмъ и ставятъ ихъ на жертвенникъ и около жертвенника. На великомъ входъ вмъстъ со св. дарами и эти сосуды переносятся съ жертвенника къ престолу, и здось сосудь съ преждеосвященнымь муромъ ставится на престоль, а сосуды со вновь приготовленнымъ муромъ около престола. Послъ возгласа: «и да будутъ милости Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа со всъми вами», совершается оснящение мура: еписковъ трижды благословляеть каждый сосудь съ муромь, произнося: «во имя Отца и Сына и Св. Духа», и потомъ молится, чтобы Господь ниспослаль на муро благодать Св. Духа и сотвориль его «помазаніемъ духовнымъ, хранилищемъ жизни, освященимъ душъ и телесъ, елеемъ радованія». Посл'в просительной ектеніи: «нся святыя помянувше», муро относится въ сосудохранительницу. Здёсь въ каждый сосудъ вливають по нескольку капель преждеосвященнаго мура, а сосудъ съ преждеосвященнымъ муромъ дополняють муромъ вновь освященнымъ. Это совершается въ знакъ непрерывнаго союза русской Церкви съ Церковью греческою, отъ которой она приняла благодать священства въ лицъ перваго своего епископа и получила первое освященное муро.

### Особенности богослужения въ Великую пятницу.

Служба Великой иятницы посвящена воспоминанію суда надъ 1. Христомъ, крестныхъ Его страдацій и смерти. У треню этотъ день положено начинать въ 8-мъ часу вечера въ четвергъ. Канизмъ на ней не положено, а послъ великой ектеніи и «аллидуја» читаются двънадцать евангелій, повъствующихъ о страдаціяхъ Христа, начиная съ последней беседы Его съ учениками на Тапион вечери и кончая погребениемъ Его въ саду Іосифа Ариманейскаго. Между евангеліями поются антифоны (въ которыхъ порицается предательство Іуды и злоба іудесвъ), трипфенецъ и стихиры. Утреня оканчивается ектеніями. Во время чтенія евангелія върующіе стоять съ зажженными сватильниками. Служба эта называется последованием в святых в и спасительных в страстей Господа Інсуса Христа, въ просторъчи страстями. Литурги въ Великую пятницу не бываеть. Часы служатся царскіе, въ которыхъ псалмы, тропари, паремін, апостолы и евангелія говорять о страданіяхъ Христовыхъ. Вечерня совершается въ 10-мъ часу дня (по нашему счету въ 3-мъ часу). На этой вечерив послв входа читаются три паремін, Апостолъ и Евангеліе Гевангельское чтеніе составлено изъ разсказа трехъ евангелистовъ: Матося, Луки и Іоапна, о страданіяхъ Христа, отъ совъщанія іудеевь до смерти Спасителя \*) . Послъ стихиръ на стиховиъ выносится изъ алтаря на средину храма плащаница, то-есть изображение Христа, лежащаго во



гробъ, въ воспоминание снятия со креста Тъла Христова. Выносъ илащаницы совершается при пъни тронаря: «Благообразный Іосифъ

<sup>•)</sup> На царскихъ часахъ Великаго иятка положены чтенія: на первомі часть псалиы 2 и 21. Паремія Зах. XI, 10—13. Апостоль Гал. VI, 14—18. Евангеліе Мат. XXVII, 1—56; на третьемі часть псалиы 34 и 8; паремін Ис. L, 4—11.

«съ древа снемъ (снявши) пречистое Тъло Твое, плащаницею (пе-«ленами) чистою обвивъ и вонями (благоуханіями) во гробъ новъ «покрывъ, положи». Плащаница полагается на столъ, и затъмъ присутствующіе поклоняются предъ нею и цълуютъ язвы Христа на ребръ, рукъ и ногъ.

Если въ этотъ день случится Благовѣщеніе, то вечерня совершается раньше въ соединеніи съ литургією Іоанна Златоустаго, а плащаница выносится на маломъ повечеріи.

#### Особенности богослуженія Великой Субботы.

Въ Велнкую субботу послъ «Богъ Господь» и тропарей поется 118-й псаломъ: «Блажени непорочни, въ путь ходящии въ законъ Господни», по стихамъ. Стихи псалма раздъляются припъвами, которые называются похвалами, потому что содержатъ прославление умершаго и погребеннаго Господа. Во время пънія псалма съ похвалами всъ присутствующіе стоятъ съ возженными свъчами. За псалмомъ слъдуютъ воскресные тропари и кановъ. Во время кавона священнослужащіе надъваютъ полное облаченіе и, послъ великаго славословія, при пъніи надгробнаго Трисвятаго, берутъ плащаницу и обносятъ ее съ крествымъ ходомъ или вокругъ храма, или внутри храма и алтаря, въ память погребенія Господня. Когда плащаницу положать на мъсто по срединъ храма, тогда произвосятся ектеніи, читаются паремія, Апостолъ и Евавгеліе \*); а затъмъ происходитъ поклоненіе предъ плащавицею и ея цъловавіе.

Литургія въ этотъ день совершается по чину Василія Великаго въ соединеніи съ вечервею. Такъ какъ служба вечерни относится къ слѣдующему дню, воскресенью, то ва литургіи пѣсвопѣнія въ память погребевія Христова соединяются съ воскресвыми. Послѣ вечерняго входа, бывающаго въ этотъ день съ Евангеліемъ, читаются пятвадцать паремій, содержащихъ пророчества и прообразы о спасеніи людей страданіями и воскресеніемъ Христа. Чтевіе изъ Апостола говоритъ, что мы своимъ крещеніемъ спогребаемся со

Аностоль Рямл. V. 6—10, Евангеліе Мар. XV, 1—41; на *шестомь чась* псалмы 53 и 39; паремія Ис. LII, 13—15; LIII, 1—12, LIV, 1; Апостоль Евр. II, 14—18; Евангеліе Лук. XXIII, 32—49; на *девятомь чась* псалмы 68 и 59; паремія Іер. XI, 18—23; XII, 1—5. 9—11. 14—15. Апостоль Евр. X, 19—31; Евангеліе Іоан. XVIII, 28—XIX, 1—37. На *вечерив* положены паремін: Иск. XXXIII, 11—23; Іов. XLII, 12—16; Ис. LII, 13—LIII, 1—12; LIV, 1; Апостоль I Кор. I, 18—II, 2.

\*) Паремія Іезек. XXXVII, 1—14; Апостоль I Кор. V, 6—8 и Гал. III, 13—14; Евангеліе Мат. XXVII, 62—66.

Христонъ. На «аллилуія» предъ Евангеліемъ поются стихи: «воспресви Боже, суди земли, яко Ты наследиши (получишь наслюдство) во всъхъ языцьхъ (народахъ)»; во время пънія этихъ стиховъ перемъняются облаченія и одежды во всемъ храмъ. Евангеліе говорить о воспресевіи Христа изъ мертвыхъ \*). Вмъсто «Лостойно» поется «задостойникъ», а вмъсто повседиевной херувимской поется пъснь: «Да молчить всякая плоть человъча, и ни-«что же земное (ни о чема земнома) въ себъ да помышляетъ; « Царь бо (ибо) царствующихъ и Господь господствующихъ прихо-«дить заклатися (на заколенье) и датися въ снёдь вёрныхъ (om-«дать Себя вз пищу върующим»). Предходять же Сему (предз «Нима идута) лицы (лики, чины) ангельстій со всякимъ нача-«ломъ и властію (съ Началами и Властями-имена чиновъ «ангельскиха), многоочитін (импьющіе много глаза) Херувимы и «шестобрылатіи Серафимы, лица закрывающе и вопіюще (громко «поюще) пъсвь: аллилуіа».

При окончаніи литургіи бываеть благословеніе хлѣба, вина и елея для подвръпленія силь молящихся, потому что ови по древнему обычаю весь этоть девь и слѣдующую ночь должны проводить во храмъ. По окончаніи службы начинается чтевіе книги Дѣяній Апостольскихъ и продолжается до 10-ти часовъ вечера.

Въ двънадцатомъ часу вечера, при возжени всъхъ свътильниковъ и благовъстъ въ колоколъ, начинается служба полунощницы, на которой поется кавонъ Великой субботы. По окончавии полунощницы священнослужители молча переносятъ плащаницу со средивы храма въ алтарь царскими вратами и кладутъ ее на престолъ, гдъ она и остается до отдавія Пасхи, въ память сорокодвевнаго пребыванія Христа ва землъ по воскресевіи Его изъ мертвыхъ. Послъ этого благоговъйно ожидаютъ наступленія полуночи.

### Особенности богослуженія въ день св. Паски.

Въ самую полночь съ субботы на воскресенье начинается празднование въ честь Воскресения Христова. Праздникъ этотъ называется Пасхою, именемъ ветхозавътнаго праздника, установлен-

<sup>\*)</sup> На вечернъ предъ литургією паремін: Быт. І, 1—13; Ис. LX, 1—16; Исх. XII, 1—11; Іоны вся внига; Іс. Нав. V, 10—15; Исх. XIII, 20—XV, 1—19; Соф. III, 8—15; З Цар. XVII, 8—23; Ис. ŁXI, 10—ŁXII, 5; Быт. XXII, 1—18; Ис. LXI, 1—9; 4 Цар. IV, 8—37; Ис. LXIII, 11—LXIV, 5; Іерем. XXXI, 31—34; Дан. III, 17—88; Апостолъ на литургій Римл. VI, 3—11; Евангеліе Мат. XXVIII, 1—20.

цаго въ память избавленія евреевъ отъ египетскаго рабства, потому что пасха была его прообразомъ. Тогда кровь агнца, которою были помазаны двери еврейскихъ жилищъ, спасла евреевъ отъ ангела, поражавшаго смертью египетскихъ первенцевъ; теперь Христосъ, умершій на крестѣ за грѣхи наши, какъ агнецъ непорочвый, освободнять насъ своимъ воскресеніемъ отъ рабства грѣху и діаволу. Такъ какъ для васъ нѣтъ событія болѣе радостнаго и свѣтлаго, то Церковь и называетъ день этотъ праздникомъ праздниковъ и торжествомъ торжествъ. Сущность всѣхъ его пѣснопѣвій выражается въ тропарѣ: «Христосъ воскресе нзъ мертвыхъ, смертію смерть понравъ и сущимъ во гробѣхъ животъ (жизнъ) даровавъ.»

Въ полночь священнослужащие со крестомъ, Евангелиемъ иконами, въ предшествии крестнаго хода и сопровождении всъхъ христіанъ, при кажденіи опміамомъ и колокольномъ звонъ, выходятъ изъ храма и обходятъ вокругъ него съ ивснію: «Воскресеніе «Твое, Спасе, ангели поють на небесъхъ, и насъ на земли спо-«доби чистымъ сердцемъ Тебъ (Тебя) славити». Крестный ходъ совершается въ воспоминание того, что жены муроносицы глубокимъ утромъ шли ко гробу помазать муромъ тъло Христово, и останавливается въ притворъ или на наперти предъ западными дверями храма, которыя тогда бывають заперты. Здёсь священникъ благословляетъ начало утрени: «Слава святъй, единосущнъй, животворящей и нераздъльный Троицъ»; отвытомъ на это служить многократное пъніе тропаря: «Христось воскресе...» При пъніи тронаря занадныя врата отворяются и крестный ходъ входить во храмъ. Начало утрени совершается въ притворъ въ воспоминаніе того, что муровосицы нолучили первую въсть о воскресеніи Христа у дверей гроба. Затъмъ вся пасхальная утреня состоитъ изъ ектеній и насхальныхъ пъснопъній. Сначала произносится великая ектенія; за нею следуеть пеніе всего канона, прмосовь тропарей. Каждая пъснь канона оканчивается малою ектеніею, и на каждой пъсни совершается каждение по всему храму. Послъ канона поется: «Всякое дыханіе да хвалить Господа», со стихами, и пъснь: «Да воскреснеть Богь», со стихирами. При пъніп стихиры: «Другь друга обымемь, рцемь (скажемь) братіе и ненавидящимъ насъ, простимъ вся воскресеніемъ, всъ христіане дають другь другу братское цълованіе, съ привътствіями: «Христось воскресе», «воистину воскресе». По окончаніи этого цълованія произносятся сугубая и просительная ектеніи и отнусть.

Часы состоять только изъ однихъ пасхальныхъ ивснопвній. Литургія совершается тотчасъ послв утрени. Евангеліе на этой литургіи читается не о воскресеніи Христа, а о предввиномъ Его рожденіи отъ Бога Отца и о Божествв Его (Іоан. І, 1—17), потому что Христосъ воскресеніемъ своимъ явилъ свое Божество. Существуетъ обычай читать въ этотъ день Евангеліе на разныхъ языкахъ, чтобы всв молящіеся могли слышать благовъстіе на своемъ родномъ языкъ.

Вечерня также состоить изъ однѣхъ только насхальныхъ пѣсней; па ней входъ бываеть съ Евангеліемъ, и читается Евангеліе о воскресеніи Христовомъ (Іоан. ХХ, 19—25).

Вся недъля составляеть одинь праздникь; поэтому и служба каждый день совершается одинаково, съ тъмъ только различіемъ, что съ понедъльника до субботы крестный ходъ бываеть не при началь, а въ концъ утрени, и за вечернями не читается Евангелія. Въ пасхальную недълю всъ врата алтаря и завъса остаются раскрытыми въ знакъ того, что Христосъ воскресеніемъ своимъ раскрыль намъ нрата небеснаго царства.

Къ особенностямъ праздника Пасхи нринадлежитъ освященіе хльба съ изображеніемъ креста или, чаще, воскресенія Христова, который называется артосомъ. Артосъ освящается по окончаніи насхальной литургін въ воспоминаніе воскресшаго Христа. который есть «хлъбъ живота въчнаго, сшелшій съ неба и напитавшій насъ духовною пищею божественныхъ своихъ благодъяній». Въ память вилимаго пребыванія Христа на земль по воскресеніи и ненидимаго всегдашняго присутствія Его съ върующими, артосъ ежедневно обносится вокругь храма на крестныхъ ходахъ; а въ субботу, послъ литургіи, онъ раздробляется и раздается виъсто антидора върующимъ, которые тутъ же и вкушаютъ его. относя домой только для тъхъ, кто не былъ въ церкви. -- Въ этомъ обрядъ осталось указание на обычай апостоловъ откладывать на своей транезъ хлъбъ нъ намять Христа, восшедшаго ва небеса. Въ первый же день Пасхи освящаются яйца, сыръ и мясо, чъмъ дается разръшение отъ поста. У насъ утвердился обычай приносить въ храмъ для окропленія святою водою домашніе артосы (куличи) и дарить другъ другу врасныя яйца. Красное яйцо служить символомь новой жизни (возрожденія), получаемой Кровью Христа Спасителя.

Особенности богослуженія отъ Пасхальной недёли до недёли Всёхъ Святыхъ-

Пасхальвыя изснопанія продолжаются сорокь дней до дня Вознесенія Господня.—Первое воскресевье послѣ Пасхи называется недълею Апостола Оомы, также Антинаскою (вмысто Пасхи) и Новою. Называется оно недълею Апостола Оомы потому, что посвящено воспоминанію явленія воскресшаго Господа ученикамъ, среди которыхъ былъ и Оома, а Антипасхою и Новою потому, что въ этотъ день въ первый разъ нослъ Пасхи повторяется и обновляется празднование Воскресевия Христова. вторникъ послъ Оомина воскресенія, а въ иныхъ мъстахъ въ понедъльникъ, бываетъ поминовение умершихъ, которое пазывается ралоницами, такъ какъ молитвы объупокоени умершихъ начинаются радостною пъсвію о воскресевіи Христа. Во второе воскресенье служба совершается въ честь Женъ Муроносицъ, Іосифа Ариманейскаго и Никодима. Третье воскресенье посвящено воспоминанію исціленія разслабленнаго; четвертое-бестды Христа съ самарянкою; пятое-исцъленія слъпорождевнаго. Въ среду на шестой недълъ бываетъ отдание Пасхи, и прекращается ивые пасхальныхъ пъсней. Четвергъ шестой ведъли, или сороковой девь послъ Пасхи, посвященъ воспоминавію Возпесенія Христа ва небо. Седьмое воскресение посвящается памяти святыхъ Отцовъ, утвердившихъ ва соборъ въ Никеъ учение о Божествъ Христа.

Въ пятидесятый девь послъ Пасхи и въ десятый послъ Вознесенія совершается праздникъ въ восномивавіе сошествія Св. Луха на учениковъ Христовыхъ. Называется онъ праздникомъ Пяти десятвицы и состоить изъ двухъ дней: первый посвящевъ въ честь и прославление Пресвятой Троицы и въ память соществия Св. Духа ва апостоловъ и называется Троицынымъ днемъ; а второй-въ честь всесвятаго, животворящаго и всесильваго Духа и называется Духовымъ двемъ. Приготовлевіемъ къ этому празднику служить помивовение всъхъ умершихъ, соверпиаемое наканунь. Въ Троицынъ день по оковчавіи литургін тотчасъ совершается служба вечерни, на которой читаются съ колънонрекловевіемъ три молитвы о томъ, чтобы Господь ниснослаль намъ благодать Св. Духа и помянуль всъхъ усопшихъ. Существуетъ еще обычай украшать въ этотъ день храмы и дома деревьями и цвътами, а за вечервею стоять съ цвътами въ рукахъ. Деревья и цвъты приносятся Богу какъ начатки лъта и напоминаютъ, что

христіане получають обновленіе души сплою Святаго Духа. Въ уваженіе къ великому празднику на недъль посль Троицына дня разрышается пость среды и пятницы.

Воскресенье, слъдующее за Пятидесятпицею, посвящено въ честь всъхъ святыхъ, съ тою цълью, чтобы показать плоды, ка- віе принесло для рода человъческаго сошествіе Св. Духа. Сначала это празднованіе установлено было въ честь тъхъ исповъдниковъ и мучениковъ, которымъ не установлено особаго празднованія по ихъ многочисленности и неизвъстности именъ. Днемъ этимъ оканчивается рядъ подвижныхъ дней богослуженія.

### О ТРЕВАХЪ.

# Совершеніе таинствъ крещенія и муропомазанія.

**Крещеніемъ** называется таинство, въ которомъ человѣкъ, вѣрующій во Христа, при троекратномъ погруженіи въ воду съ произнесеніемъ словъ: «крещается рабъ Божій (имя) во имя Отца и Сына и Святаго Духа» умираетъ для прежней грѣховвой жизни и получаетъ благодать Святаго Духа, дарующую жизнь новую, святую; а м v р о п о м а з а н і е м ъ—таинство, въ которомъ принявшій крещеніе, при помазаніи частей тѣла его святымъ м v ромъ съ произнесевіемъ словъ: «печать дара Духа Святаго», получаетъ благодать Святаго Духа, укрѣнляющую въ вовой, христіанской жизни. Въ вастоящее время эти таинства совершаются нераздѣльно и составляютъ одно церковное ч и н о п о с л ѣ д о в а н і е.

Вслъдствіе важнаго значенія обопхъ тапиствъ въ жизип христіавина совершевію ихъ предшествуютъ нъкоторыя священяодъйстія, приготовляющія человъка къ ихъ достойному принятію, а за ними слъдуютъ свящевнодъйствія, укръпляющія въ христіанинъ память о ихъ великомъ значевіи. Къ предшествующимъ священнодъйствіямъ относятся чины: нареченія имени, поклоненія св. храму и оглашенія. За совершеніемъ таинствъ слъдуютъ чины: о мовенія, постриженія волосъ и воцерковлевія.

## Молитва родильницѣ и нареченіе имени младенцу.

Таинство крещевія, большею частью, совершается надъ младенцами вскорт послт ихъ рождевін; потому Православная Церковь о младенцахъ христіавскихъ родителей заботится съ самой минуты ихъ рожденія, какъ о своихъ дѣтяхъ. Какъ только родится въ христіанскомъ семействѣ младенецъ, тотчасъ призывается священнякъ и отъ лица всей Церкви молится, чтобы «Господь сохранилъ родильвицу и новорожденнаго отъ всякаго зла, покрылъ ихъ кровомъ крилъ своихъ, простилъ грѣхи родильницѣ, возставилъ ее съ одра (постели) болѣзни и сподобилъ ея младенца поклониться своему святому храму». Священникъ произноситъ молитву эту въ епитрахили.

По уставу Церкви, въ осьмой день по рождении младенецъ прииосится къ дверямъ храма, чемъ выражается желавіе его родителей-христіанъ, чтобы и онъ былъ христіаниномъ. Здёсь встрёчаетъ его священникъ, благословляетъ (назнаменуетъ) именемъ Господнимъ, даетъ ему христіанское пмя. то-есть имя какого-либо святаго, и при этомъ молится Богу, «да знаменается на немъ свътъ лица Божія и да знаменается крестъ Единородваго Сына Божія въ сердцъ п помышленіяхъ его, чтобы онъ возмогъ убъгать суеты міра и навътовъ діавола и послъдовать повельніямъ Божіимъ, и чтобы имя Божіе пребыло на немъ пеотреченнымъ». Новорожденному младенцу дается христівнское пмя въ знакъ союза его со Христомъ, въ залогъ того, что опъ можетъ надъяться на спасеніе со святыми, въ напоминание, что онъ долженъ подражать жизни святаго, имя котораго носить. Съ этого дня младенецъ поступаетъ въ разрядъоглашенныхъ, то-есть готовящихся принять таинство крещенія. Обыкновенно нареченіе имени совершается въ дни по рожденіи младенца, тотчасъ послѣ молитвы о родильницѣ, и совершается не при дверяхъ храма, а на дому, потому что суровость климата не позволяетъ выносить поворождениаго младенца на открытый воздухъ.

Такъ какъ пареченіе пмени пмъетъ большое значеніе для человъка, то девь, посвященный памяти соименнаго ему святаго, иначе сказать девь его тезоименитства, становится для него праздникомъ, въ который онъ проситъ у Бога и у святаго, имя котораго носитъ, помощи, чтобы жить достойно своего имени. Христіане на соименныхъ себъ святыхъ смотрятъ, какъ на своихъ ангеловъ-хранителей; потому депь и мянинъ обыкновенно называется днемъ ангела.

## Молитва въ сороковой день по рожденіи младенца.

По примъру Богоматери, которая въ сороковой день по рождении младевца Іисуса принесла Его во храмъ, чтобы представить

Господу, важдая мать-христіанка приносить во храмъ своего младенца въ сороковой день по его рожденіи. Въ притворъ храма встръчаеть ихъ священникъ, благословляетъ родильницу съ младенцемъ и молится, чтобы Господь благословилъ ихъ, очистилъ п освятилъ родпльницу и удостоилъ ее пріобщенія святыхъ Таннъ \*), а младенца, рожденнаго ею, сподобилъ принять таинство крещенія. Въ просторъчіи молитва эта называется со роковою.

### Чинъ оглашенія.

Иннъ оглашенія совершается предъ самымъ крещеніемъ. Приступающій ко крещенію приводится или приносится въ притворъ храма и становится предъ купълью, лицемъ къ востоку, неопоясанпый, непокрытый и необутый, опустивь випзъ руки. Исполняють надъ нимъ этп обряды въ знакъ того, что онъ желаетъ снять съ себя стараго человъка и одъться въ новаго по образу Христа, что онъ стремится отъ тьмы къ свъту, символомъ котораго служитъ востокъ, п смиренно ждетъ просвъщенія отъ Христа. Священникъ трижды дуетъ на лицо его, благословляеть его и воздагаеть руку на его голову. Дуновение священника служить напоминаниемъ того дыханія жизни, которое Творецъ вдувуль въ лице первозданнаго человъка, и знакомъ дыханія новой жизни, даруемой чрезътаинство крещенія; благословеніе именемъ Христовымъ указываетъ ва отдълевіе отъ общества невърующихъ, а возложеніе руки на голову указываеть вступление подъ кровъ Церкви. Возложивъ руку на голову оглашеннаго, священникъ произноситъ предогласительную молитву о томъ, чтобы Господь записалъ оглашенпаго книгу жизви и присоединиль его къ своему святому молитвою следують действія оглашенія: закливаніе, отреченіе отъ діавола, выраженіе готовности сочетаться со Христомъ, исповъдание въры и поклонение Пресвятой Троицъ.

Въ заклинательныхъ модитвахъ священникъ именемъ Всемогущаго Бога требуетъ отъ діавола, чтобы онъ отошель отъ человъка, запечатаннаго именемъ Господа Інсуса Христа, и проситъ, чтобы Господь изгналъ нечистаго духа изъ оглащаемаго и сдълалъ сго членомъ Святой Церкви. При словахъ модитвы: «изжени (изгони) изъ него всякаго дукаваго и вечистаго духа, сокрытаго и гвъздящагося въ сердцъ его», свящевникъ дуетъ на уста, чело

<sup>\*)</sup> По устану Церкви родильшица не нифетъ права пріобщаться св. Таннъ до сороковаго дня по рожденія, исключая случая опасной, смертной болфани.

и грудь оглашаемаго, въ знакъ изгнанія всякой нечистоты изъдуши его.

Послѣ этихъ молитвъ оглашенный обращается лицемъ на западъ, служащій символомъ тьмы и зла, и на троекратный вопросъ священника: «отрицаешилися (отрекаешься ли) сатаны и всѣхъ дѣлъ его и всѣхъ ангеловъ его и всего служенія его и всея гордыни его?» поднявъ руки къ верху, отвѣчаетъ: «отрицаюся (отрекаюсь, отказываюсь)». Священникъ еще три раза спрашиваетъ его: «отреклся ли еси сатаны?» Оглашенный отвѣчаетъ: «отрекохся (отрекся)» и, по требованію священника, дуновеніемъ и плюновеніемъ выражаетъ свое презрѣніе ко всему діавольскому.

Отрекшись отъ діавола, оглашенный оборачивается лицемъ къ востоку, опускаетъ внизъ руки и на троекратный вопросъ священника: «сочетаваешилися Христу (т. е. соединяеться ли, желаеть ли соединиться со Христомъ?)» отвъчаетъ: «сочетаваюся (соединяюсь)». Тогда священникъ снова спрашиваетъ его: «сочетался ли еси Христу?» Оглашенный отвъчаетъ: «сочетахся (сочетался)». Священникъ дълаетъ ему вопросъ: «и въруеши ли Ему?» Оглашенный отвъчаетъ: «върую Ему, яко Царю и Богу (т. е. върую, что Онг есть Царь и Вогг)» и вслъдъ за этимъ произноситъ символъ въры. Послъдніе два вопроса священникъ предлагаетъ трижды и три раза получаетъ утвердительный отвътъ съ произнесеніемъ символа въры.

Принявъ отъ оглашеннаго отречение отъ прежней его гръховной жизни, выражение его готовности жить со Христомъ и исповъдание въры, священникъ повелъваетъ ему, какъ новому члену царства Христова, поклониться Господу Богу: «и поклонися Ему». Оглашенвый поклоняется до земли Пресвятой Троицъ со словами: «поклоняюся Отцу и Сыну и Св. Духу, Троицъ Единосущнъй и Нераздъльвъй». Чинъ оглашения заключается молитвою, чтобы Господь сподобилъ оглашенаго принять таинство крещения.

Оглашеніе по этому чину совершается и надъ взрослыми, принимающими крещевіе, и надъ младенцами. За младенцевъ всъ дъйствія совершають и дають отвъты воспріемники. Надъ взрослыми какъ оглашевіе, такъ и крещеніе совершаются во храмѣ въ присутствіи върующихъ, надъ младенцами же дозволяется совершать эти чинопослъдованія па дому, когда слабость младенца и суровость климата ве позволяють принести его въ церковь.

### Послъдованіе крещенія и муропомазанія.

Для совершенія таинства крещенія священникъ облачается въ бълую (или свътлую) ризу, въ знакъ радости Церкви, получающей новаго члена; около купъли зажигаются свъчи и совершается кажденіе; свъчи даются и воспріемникамъ крещаемаго. Возженіе свъчь служить знакомъ духовнаго просвъщенія, которое дается въ таинствъ крещенія, а дымъ виміама указываеть на благодать Святаго Духа, силою котораго совершается возрожденіе человъка въ этомъ таинствъ.

Послъдованіе крещенія состоить изь освященія воды, помазанія воды и новобрещаемаго освященнымъ елеемъ, погруженія крещаемаго въ воду, облаченія его въ бълыя одежды, муропомазанія, хожденія вокругь купъли и чтенія Священнаго Писанія.

Къ прошеніямъ великой ектеніи, которою начинается чинъ крещенія, присоединяются прошенія о томъ, чтобы «Господь послалъ



на эту воду благодать избавленія, такъ чтобы крещаемый сталь сыномь свъта и наслъдникомъ въчныхъ благъ, чтобы онъ сросся со Христомъ и сдълался причастникомъ смерти и воскресенія Его». Затъмъ священникъ произноситъ молитву, чтобы Госнодь «пришелъ наитіемъ Святаго своего Духа и освятилъ воду сію». При словахъ молитвы: «да сокрушатся подъ знаменіемъ образа креста Твоего вся сопротивныя силы», священникъ благословляетъ воду, погружая въ нее при этомъ пальцы руки, и дуетъ на нее. Этимъ дъйствіемъ онъ выражаетъ въру, что діаволъ изгоняется именемъ Іисуса Христа.

По освящении воды священникъ молитвою освящаеть елей, какъ знакъ примиренія, и при торжественномъ півніи «аллилуіа» дівлаєть елеемъ знакъ креста въ воді. Предъ этимъ священнодійствіемъ произносится «вонмемъ,» чтобы обратить на него вниманіе присутствующихъ и указать, что въ немъ заключается таинственный смыслъ. Такъ какъ вода, нікогда потопившая весь родъ человіческій, служить с и мво ломъ очищенія, а елей, собираємый съ масличнаго дерева, вітка котораго, въ знакъ примиренія, была принесена голубемъ въ ковчегъ Ноя, служить с имволомъ оми м и лости, то соединеніе обоихъ символовь означаеть.

что очищение человъка водой крещения совершается по милости Божией.

Окончивъ приготовденіе вещества для тапиства, священникъ приготовдяетъ крещаемаго къ его принятію. Онъ помазываетъ освященнымъ елеемъ чело, уши, грудь, руки и ноги крещаемаго, въ знакъ того, что посредствомъ крещенія человѣкъ, какъ вѣтка отъ дикой маслины, прививается къ доброй маслинъ, Христу. Такъ какъ въ крещеніи человѣкъ умираетъ для прежней жизни и выступаетъ новымъ человѣкомъ на борьбу со зломъ, то помазаніе его елеемъ служитъ для него, какъ для человѣка мертваго, приготовленіемъ къ погребенію, а какъ для воина Христова—приготовленіемъ къ борьбъ съ нечестіемъ.

Самое крещеніе совершается чрезъ троекратное погруженіе крещаемаго въ воду съ произнесеніемъ словъ: «крещается рабъ божій (имя) во имя Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и присно и во въки въковъ, аминь». Во времи погруженія крещаемый обращается лицемъ къ востоку. Въ эти минуты сходить на него благодать Св. Духа и даруетъ ему новую жизнь, смывая всъ гръхи съ души его: погружаемый въ воду, онъ погребается со Христомъ; вынимаемый изъ воды, онъ вмъстъ съ Нимъ воскресаетъ. Блага, которыя человъкъ получаетъ въ таинствъ крещенія, выражаются словами псалма (31-го), который поется тотчасъ послъ погруженія: «Блажении, ихже оставишася беззаконія, и ихже прикрышася «гръси. Блаженъ, ему же не вмънитъ Господь гръха... Многи раны «гръшному; уповающаго же на Господа милость обыдетъ. Весели- «теся о Господъ и радуйтеся праведніи, и хвалитеся вси правіи «сердцемъ».

Въ знакъ душевной чистоты новокрещеннаго священникъ надъваетъ на него бълую одежду, называя ее при этомъ ризою правды, а въ указаніе того, какъ онъ долженъ жить послъ крещенія, возлагаетъ на его шею крестъ, символъ послъдованія за Христомъ. Во время облаченія новокрещеннаго поется тропарь, въ которомъ указывается значеніе бълой одежды: «Ризу мнъ по-«даждь свътлу, одъяйся (одпошійся) свътомъ, яко ризою, много-«милостиве Христе Боже нашъ».

Такъ какъ для послъдованія за Христомъ и сохраненія чистоты души, полученной въ крещеніи, нужна особенная помощь Божія, то надъ новокрещеннымъ послъ его облаченія совершается таинство муропомазанія. Священникъ освященнымъ муромъ дълаетъ знакъ креста на челъ, глазахъ, ноздряхъ, устахъ, ушахъ, груди,



рукахъ и ногахъ крещеннаго, произнося при каждомъ помазаніи: «печать дара Духа Свята-го». При этомъ помазаніи сообщается ему благодать Святаго Духа, которая укръпляетъ его въ новой жизни, даруя силу жить во Христъ.

Затъмъ священникъ съ новокрещеннымъ и его воспріемниками троекратно обходитъ вокругъ ку-

пълп при пъніп: «елицы во Христа креститеся, во Христа облекостеся». Хожденіе вокругъ купъли совершается въ знакъ торжества и радости Церкви и въ указаніе того, что христіанинъ навъчно соединяется со Христомъ.

Послъдованіе таинства оканчивается чтеніемъ Апостола (Рим. VI, 3—11), въ которомъ говорится о значеніи крещенія, о плодахъ, получаемыхъ въ этомъ таинствъ, и обязанностяхъ, какія оно налагаетъ на насъ, и чтеніемъ пзъ Евангелія (Мат. XXVIII, 16—20) объ установленіи таинства Іисусомъ Христомъ.

Примъчиние 1-е. **Крещеніе совершаемое міряни-**номъ. Право совершать таинство крещенія принадлежить свящевникамъ. Но по нуждь, когда нътъ священника, а некрещенный слабъ и можетъ умереть не дождавшись крещенія, каждый мірянинъ имъетъ право, и даже должевъ, совершить надъ нимъ крещеніе посредствомъ троекратнаго погружевія его въ воду, и даже посредствомъ троекратнаго обливанія пли окропленія, съ произнесеніемъ словъ: «крещается рабъ Божій (имя) во имя Отца и Сына и Святаго
Духа, нынъ п присно и во въки въковъ, аминь». Такое
крещеніе вполнъ дъйствительно; впослъдствіи священникъ
не повторяетъ его, а только довершаетъ выполненіемъ опущенныхъ молитвъ и обрядовъ и записываетъ въ церковныя
книги.

Примичание 2-е. Воспріемники. Необходимыми лицами при крещеніи какъ взрослыхъ, такъ и младенцевъ бываютъ во с пріемники. При крещеніи они служатъ свидътелями въры и обътовъ крещаемаго, а за младенцевъ и отвъчаютъ на всъ вопросы. Послъ крещенія опи принимаютъ новокрещеннаго на свое попеченіе и обязываются быть руководителями его въ христіанской жизни и заботиться объ его религіозвомъ воспитаніи. Вслъдствіе такихъ обязанностей воспріемники входятъ въ духовпое родство съ воспринятымъ й его родителями: родство это называется духовнымъ, кре-

стнымъ, а они—крестными отцами и матерями. Такъ какъ воспріемники принимають на себя важныя обязанности по отношенію къ своимъ крестнымъ дѣтямъ, или къ крестникамъ. то, по закону Церкви, ови должны быть взрослые (воспріемникъ не менѣе 15, а воспріемница не менѣе 13 лѣтъ), люди доброй иравственности, знающіе главное учевіе Православной Церкви и непремѣню православные. Люди другихъ христіанскихъ исповѣданій допускаются при крещевіи по четными лицами, но при этомъ требуется, чтобы при крещеніи лица мужескаго пола воспріемникомъ, а при крещеніи лица женскаго пола—воспріемвицею были православные. Не позволяется быть воспріемвиками родителямъ у своихъ дѣтей, а также монахамъ и монахинямъ.

## Чинъ омовенія и постриженія.

Въ древности новокрещенные въ продолжение семи дней не снимали съ себя бълыхъ одеждъ, данныхъ при крещеніи, и не смывали мъстъ, помазавныхъ св. муромъ, и для того, чтобы не изгладилась на вихъ печать мура, носили вънцы или повязки. На осьмой день они приходили во храмъ, и здъсь священникъ развязываль поясь одеждь ихъ, снималь повязки съ чела и омываль мъста, помазанныя св. муромъ. Въ настоящее время омовение это совершается тотчасъ по прочтени Евангелія на крещеніи. Сначала священникъ молвтъ Бога о томъ, чтобы Онъ помогъ новокрещенному не осквернить духовной одежды нетлъвія, данной въ крещеніи, и не варушить духоввой печати, получевной имъ въ муропомазанін; затымь онь обропляеть новокрещеннаго водою, напоминая ему, что онъ «оправдался, просвътился, освятился и омылся именемъ Іисуса Христа и Духомъ Бога нашего», и потомъ отпраетъ губкою помазанныя св. муромъ части тъла, напоминая, что новокрещенный «крестился, просвётился, муропомазался, освятился и омылся именемъ Пресвятой Троицы».

Непосредственно за омовевіемъ совершается чинъ постриженія волось. У древвихъ іудеевъ былъ обычай постригать волосы и сожигать ихъ на жертвенникъ въ знакъ полваго посвящевія себя Богу. Этотъ древвій обычай верешелъ и въ Христіанскую Церковь. Христіаве постригаютъ волосы новокрещеннымъ въ звакъ того, что они, привявъ крещевіе, стали гражданами царства Божія ва

землъ и посвятили себя на служение Богу, которому дали объщание отсъкать отъ сноей души гръховные помыслы и страсти. Священникъ послъ омовения новокрещеннаго постригаетъ волосы его во имя Пресвятой Троицы съ молитвою, чтобы Господь помогь ему поучаться въ законъ Божиемъ и жить по этому закону.

### Чинъ воцерновленія.

Принявшій крещеніе имъетъ право входить во храмъ, участвовать во всъхъ молитвахъ христіанъ и пріобщаться св. Таинъ. Первый входъ новокрещенного во храмъ совершается съ особеннымъ торжествомъ и называется воцерковлениемъ (введениемъ въ общество христина). Священникъ встрачаетъ новокрещеннаго у дверей храма, беретъ его на руки и, по совершении крестнаго знаменія предъкрасными вратами храма, говорить: «воцерковляется рабъ Божій (имя) во имя Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и присно и во въки въковъ, аминь». Затъмъ вводитъ (или вносить) его въ самый храмъ со словами: «внидетъ въ домъ Твой, поклонится ко храму святому Твоему». Остановившись на срединъ храма, онъ опять повторяетъ слова воцерковленія и прибавляеть къ нимъ: «посредъ церкве воспоеть Тя». Еще разъ произносить онь слона ноцерковленія предъ царскими вратами и, если новокрещенный мужескаго пола, то вводить (или вносить) его въ алтарь, а если женскаго пола, то подводить только къ царскимъ вратамъ, и при этомъ произноситъ молитву Симеона Богопріимца: «нынъ отпущаещи раба Твоего...» Затъмъ онъ передаетъ новокрещеннаго воспріемникамъ.

Такъ какъ въ настоящее время крещеніе большею частью совершается надъ младенцами раньше сороковаго дня по ихъ рожденіи, то чннъ воцерковленія ихъ совершается въ сороковой день, когда мать-родильница приноситъ своего младенца во храмъ, чтобы представить его Господу и самой получить разръшеніе на причащеніе св. Таинъ. Въ старину родильница въ этотъ день и сама пріобщалась св. Таинъ и въ первый разъ причащала своего младенца; пріобщеніе въ сороковой день младенца осталось въ обычаъ до настоящаго времени.

Таинства врещенія и муропомазанія не повторяются.

# Чинъ присоединенія иновѣрцевъ къ Православной Церкви.

И новърцы, принявшие тапиство крещения, но не принявшие при этомъ таинства муропомазація, присоединяются къ Православной Церкви посредствомъ муропомазанія, соединеннаго съ оглашеніемъ. Присоединяемый исповъдуетъ гръхи свои предъ священникомъ, но при этомъ не получаетъ разръшенія гръховъ; затъмъ въ притворъ храма (или у западныхъ дверей его, гдъ нътъ притвора) онъ отрекается отъ прежнихъ своихъ заблужденій въ въръ и исповъдуетъ учение Православной Церкви. Тогда священникъ нводить его во храмъ, говоря при этомъ: «вниди въ Церковь Божію и отрини вся неправости и заблужденія». Присоединяемый становится на кольни посреди церкви предъ аналоемъ, на которомъ лежатъ крестъ и Евангеліе, и выслушиваетъ молитву, въ которой священикъ проситъ Господа, чтобы Онъ далъ присоедиияемому нелицемърно, невозвратно и нелестно соединиться съ святою, соборною Церковію. Послъ этой молитвы присоединяемый встаеть съ кольнь и даеть клятвенное объщание: «Православную въру цълу и невредиму до конечнаго издыханія твердо, при помощи Божіей, содержать и исповъдать и должности ея (т. е. обязанности, ею налагаемыя) исполнять». п въ удостовърение твердости своего объщанія цълуеть Евангеліе в крестъ. Послъ произнесенія присяги онъ опять становится на кольни. Тогда священникъ произноситъ надъ нимъ разръшительную молитву, помазываетъ его св. муромъ и воздагаетъ на него крестъ. Присоединение оканчивается ектеніею, въ которой помпнаются воспріемники присоединяемаго, и отпустомъ.

Если присоединяемый къ Православвой Церкви минов фецъ принялъ таниство муропомазанія въ своей Церкви, то онъ присоединяется не муропомазаніемъ, а возложеніемъ рук и священника.

# Чинъ муропомазанія царей при вінчанім ихъ на царство.

Снященное помазаніе царей есть священнодьйстві е, въ которомъ сообщается имъ благодать Св. Духа для утвержден ія ихъ въ выполненіи высшаго служенія на земль. Состоить оно мать чина в вичанія, иначе к о ронаціи, и чина м у ропомазані ія. У насъ, въ Россіи чинъ этомъ совершается въ Московскомъ Успенскомъ соборь.

Чинопоследование начинается молебномъ о здравии Ихъ Имие-РАТОРСКИХЪ ВЕЛИЧЕСТВЪ, за которымъ следуетъ служба часовъ. Во время служенія часовъ приносятся въ храмъ царскія регалім (порфира, корона, скипетръ и держава). Епископы въ полномъ облачени встръчаютъ ихъ кажденемъ и окропленемъ святою водою, и остаются при входъ во храмъ для встръчи Ихъ Императорскихъ Величествъ. При вступлении же въ соборъ Императора и Импе-РАТРИЦЫ, ОДИНЪ МИТРОПОЛИТЪ ПРИВЪТСТВУЕТЪ ИХЪ И Даетъ имъ пъловать кресть, а другой митрополить окропляеть ихъ святой водою. Ихъ Императорскія Величества идуть во храмъ въ предшествін епископовъ, ділають земной поклонь предъ царскими вратами, прикладываются въ мъстнымъ иконамъ и, взойдя на тронъ. садятся на приготовленные для Нихъ престолы (съдалища) посреди церкви, а епископы становятся по объимъ сторонамъ отъ трона къ царскимъ вратамъ. Во время этого входа поется псаломъ (100-й): милость и судъ воспою Тебь, Господи...» Когда Ихъ Величества сядуть на престолы, первенствующій митрополить входить на амвонъ царскаго трона и спрашиваетъ у Государя о Его исповъданін. Императоръ въ отвъть на это читаеть вслухъ символь въпы.



Послъ всенароднаго исповъданія въры царемъ начинается ч и и ъ вънчанія, нваче коронованія. Посль пънія «Царю небесный...» произносится великая ектевія, съ присоепиненіемъ прошеній о благословенномъ царствованій; затімь ноются «Вогъ Господь...» и тронарь «Спаси, Господи, люди Твоя»... и читаются паремін, Апостолъ и Евангеліе, Паремія (Ис. XLIX, 13—19) говоритъ о покровъ Божіемъ надъ Царемъ Апостолъ (Рим. XIII, 1-7)-о повиновенін царямъ, Евангеліе (Мат. ХХІІ, 15—22)—о подати кесарю. По прочтеніи Евангелія Императоръ облачается въ порфиру (пурпуровию одежду) и цвиь ордена св. апостола Андрея Первозваниаго, которыя под-

носить интрополить. При этомъ облачении митрополить говорить: «во имя Отца и Сына и Святаго Духа». По облачении въ порфиру

Императоръ преклоняетъ голову; тогда митрополитъ освияетъ Его поверхъ главы крестнымъ знаменіемъ, крестообразно возлагаетъ руки на главу Его и молитъ, чтобы «Господь помазалъ Царя елеемъ радованія, одълъ Его силою, наложилъ на главу Его вънецъ отъ камене честна, даровалъ Ему долготу дней, далъ въ десницу Его скипетръ спасенія, посадплъ Его на престолъ правды, сохранилъ Его подъ своимъ покровомъ и укръпилъ Его царство». Послъ

этой молитвы Государь беретъ съ подушки, поднесенной Ему митрополитомъ, в в не цъ и возлагаетъ его на свою главу, причемъ митрополитъ говоритъ: «во имя Отца и Сына и Святаго Духа». По возложении Государемъ на себя вънца, митрополитъ объясняетъ значение к о р о и о в а н и я: «видимое сие и вещественное главы Твоея украшение явный образъ есть, яко Тебе, Главу Всероссійскаго престола, вънчаетъ невидимо Царь славы



Христосъ»... Потомъ Государь беретъ съ подушки, поднесенной митрополитомъ, въ правую руку скипетръ (трость или жезль), а вълъвую руку—державу (не-



большой шарх—символх подвластной области); причемь митрополить произносить: «во имя Отца и Сына и Святаго Духа». Тогда митрополить говорить Царю о значени скинетра и державы: «Богомъ вънчанный, Богомъ дарованный, Богомъ преукрашенный, Благочестивъйший, Самодержавнъйший, Великій Государь Императоръ Всероссійскій! Пріими скинетръ и державу, еже есть види-

мый образъ даннаго Тебъ отъ Всевышняго надъ людьми своими самодержавія къ управленію ихъ и къ устроенію всякаго желаемаго имъ благополучія». Принявъ царскія регаліп, Императоръ садится на престоль и, положивъ скинетръ и державу на подушки, поданныя Ему сановниками, призываетъ Государыню Императрицу. Ея Величество встаетъ

ми, призываетъ Государыню Императрицу. Ел Величество встаетъ съ своего престола становится на колъни передъ Государемъ Императоромъ. Императоръ снимаетъ съ себя корону, прикасается къ головъ Императрицы и потомъ возлагаетъ корону на себя, а

на Императрицу возлагаетъ меньшую корону, поднесенную Ему сановникомъ. Послъ коронованія Императрицы на Нее возлагается

порфира съ цъпью ордена св. Андрея Первозваннаго, и Она садится на свой престолъ. Тогда діаконъ возглашаетъ многольтіе Ихъ Императорскимъ Величествамъ (какъ бываетъ на царскихъ часахъ). Послъмногольтія Государь становится на кольни и вслухъ

произносить молитву, въ которой просить Господа: «настави мя въ дълъ, на неже (на которое) послалъ мя еси, вразуми и направи мя въ великомъ служени семь». Чинъ коронования оканчивается молитвою, произносимою митро-

коронованія оканчивается молитвою, произносимою митрополитомъ, съ кольнопреклоненіемъ вськъ присутствуюцихъ и пъніемъ пъсни: «Тебе Бога хвалимъ...» Вслъдъ

за этою пъснію начинается литургія.

Во время литургін совершается чинъ муропомазанія. Императоръ при началь службы спимаеть съ себя корону. По прочтеніи Евангелія оно подносится къ Ихъ Величествамъ для цълованія. По окончаніи пънія причастна Императоръ передаетъ сановнику свою шпагу и подходитъ въ порфиръ къ царскимъ вратамъ, которыя въ это время открываются; а Императрица, пдя за Нимъ, останавливается между престоломъ и предалтарнымъ амвономъ.

Изъ алтаря выходять два митрополита. Первенствующій митрополить помазываеть Государя св. муромь на чель, очахь, ноздряхь, устахь, ушахь, на груди и на рукахь съ объихъ сторонь, говоря при каждомь помазаніп: «печать дара Духа Святаго»; другой митрополить отираеть хлопчатою бумагой муропомазанныя мъста. Принявь священное помазаніе, Государь отходить и становится съ правой стороны царскихъ врать противь мъстной иконы Спасителя. Тогда подходить къ царскимъ вратамъ Государыня Императрица. Первенствующій

митрополить помазываеть Ее святымы муромы только на чель, съ произнесеніемы словы: «печать дара Духа Святаго», а другой митрополить отираеть хлончатою бумагою мысто помазанія. Принявы муропомазаніе, Императрица отходить и становится польвую сторону царскихы врать противы мыстной иконы Богоматери.

По окончаніи муропомазанія Ихъ Величества пріобщаются святыхъ Христовыхъ Тайнъ. Для этого митрополитъ вводитъ Имнератора чрезъ царскія врата въ алтарь и здѣсь, у престола, пріобщаетъ Его св. Тайнъ, какъ помазаника Божія и верховнаго покровителя христіанской церкви, по чину священнослужителей, то-есть даетъ Ему въ руки часть Тѣла Христова и потомъ преподаетъ Ему изъ чаши Кровь Христову. Императрица же пріобщается св. Тайнъ у царскихъ вратъ обыкновеннымъ порядкомъ. По причащеніи Ихъ Императорскія Величества садятся на свои престолы и здѣсь, по прочтеніи благодарственныхъ молитвъ и возглашеніи многольтія, принимаютъ всеподданнѣйшія поздравленія отъ духовныхъ и свѣтскихъ особъ съ благополучнымъ совершеніемъ коронованія и священнаго муропомазанія.

# Последование освящения храма.

Храмъ есть видимый образъ духовнаго тёла, называемаго Церковью Христовою, Глава котораго есть Христосъ, а члены—вѣрующіе во Христа. Потому какъ каждый человѣкъ встунаеть въ Церковь чрезъ принятіе таинствъ крещенія и муропомазанія, такъ и каждый новый храмъ становится домомъ Божіимъ для раздаянія въ немъ благодатныхъ даровъ Св. Духа только послѣ освященія его посредствомъ священнодѣйствій, похожихъ на священнодъйствія таинствъ крещенія и муропомазанія.

### Чинъ на основаніе храма.

Чинъ этотъ совершается при основани храма и состоить изъ положенія основнаго камня, который называется закладкою. Енископъ или уполномоченный имъ священникъ приходитъ со крестомъ и иконами къ мъсту закладки. Служба начинается молебномъ съ водосвятіемъ; потомъ при пъніи тропарей лицу, въ честь котораго созидается храмъ, настоятель (епископъ или священникъ) кадитъ около основаній зданія и произноситъ молитву, въ которой проситъ, чтобы «Господь сохранилъ дълателей храма невредимыми и основанія его незыблемыми, и чтобы помогъ совершить (построить) домъ во славу Божію». Послъ этой молитвы опъ беретъ четырехугольный камень, на которомъ высъченъ крестъ, а подъ крестомъ мъсто для святыхъ мощей, окропляетъ камень святою водой и, совершивъ имъ знаменіе креста, полагаетъ его въ основаніе зданія, со словами: «основа и (его) Вышній, Богъ посреди

его и неподвижится, поможеть ему Богь утро за утро». На камень полагается металлическая доска съ надписью, нъ которой указано, въ честь кого основаиъ храмъ, и поименованы: Государь Императоръ, мъстный епископъ и храмоздатели, строющіе храмъ на сное иждивеніе, а если положены мощи какого-либо святаго, то указано и его имя.

Заложивъ основаніе храма, настоятель водружаетъ (стивить) деревянный крестъ на томъ мѣстѣ, гдѣ будетъ находиться престолъ, съ молитвою, чтобы «Господь благословилъ и освятилъ мѣсто сіе силою и дѣйствіемъ честнаго и животворящаго древа креста». На крестѣ тоже дѣлается надпись съ указаніемъ: во чье имя освященъ престолъ, при державѣ какого Государя и по благословенію какого епископа, а также въ какіе годъ, мѣсяцъ и число основанъ храмъ.

### Чинъ освященія храма.

Наканунт освящения въ ноносозданномъ храмт совершается всенощное бдтне предъ алтаремъ, при закрытыхъ царскихъ пратахъ.

Самое освящение храма бываеть различно, смотря по тому, кто освящаеть его: епископъ или священникъ, уполномоченный епископомъ.

Чинъ освященія храма епископомъ. Для освященія храма дѣлаются слѣдующія приготовленія: предъ царскими вратами на столѣ, поврытомъ скатертью, полагаются: Евангеліе, крестъ, сн. сосуды, лжица, копіе, пелены, воздухи, одежды на престолъ и жертненникъ, веренка (шнуръ) для скрѣпленія престола и гвоздья; вокругъ этого стола ставятся четыре подсвѣчника. Въ алтарѣ у горняго мѣста на особомъ столѣ поставляются: св. муро. розовая вода, стручецъ для помазанія муромъ, кропило и камни. Предъмѣстнымъ образомъ Спасителя на аналоѣ полагаются св. мощи, поврытыя на дискосѣ звѣздицей и воздухомъ.

Въ день освящения св. мощи переносятся изъ новосозданнаго храма въ ближайшую церковь и тамъ полагаются на престолъ. Если же по близости нътъ храма, то мощи остаются въ новосозданномъ храмъ у образа Спасителя.

Чинъ освящения начинается молебномъ съ водосвятиемъ, по окончании котораго священнослужащие облачаются во всъ одежды, надъваютъ поверхъ за по пы (широкие и длинные передники, подвязанные около шеи, подъ мышками и по поясу), затъмъ вносятъ

столъ съ церковными вещами въ алтарь, и царскія врата затворяются.

По закрытіи царскву врать и выходь изъ алтаря всьу постороннихь, совершается утвержденіе престола: епископь окропляеть святой водой столпы престола, потомь вливаеть въ отверстія, сдъланныя въ нихъ для гвоздей, растопленный воскома стихъ (воскъ, соедпненный съ благовонными вязкими веществами, ладономъ и бълою сърой), и окропляеть верхнюю доску престола, гвоздья и камни. Послъ этого священники кладуть доску на столпы и заколачивають гвоздья камнями. Во время означенныхъ дъйствій поются псалмы (144 и 22). По утвержденіи престола царскія врата отворяются, и епископъ съ кольнопреклоненіемъ произносить молитву, въ которой просить, чтобы Господь ниспослаль Св. Духа и освятиль храмъ и жертвенникъ (т. е. престоль). Посль молитвы епископъ входить въ алтарь, и царскія врата снова затворяются.

Тогда начинается омовеніе престола. Епископъ крестообразно натираетъ престолъ мыломъ и воэливаетъ на него теплую воду, освященную молитвою: затъмъ священники берутъ платы и вытираютъ престолъ (при иъніи псалма 83). По омовеніи престола епископъ беретъ красвое вино, смъщанное съ розовою водою, крестообразно возливаетъ его на престолъ и этою смъсью натпраетъ верхнюю доску престола, причемъ епископу помогаютъ священники. Тъмъ же виномъ епископъ окропляетъ и приготовленный для храма автимивсъ. Священники берутъ губки, окропленныя св. водою, и вытираютъ престолъ. Омовеніе престола указываетъ на его высокое значеніе. Теплая вода служитъ символомъ благодати Св. Духа, согръвающей сердца върующихъ, розовое масло напоминаетъ о драгоцъвномъ муръ, принесенномъ женщинами на погребеніе Христа, а красное вино указываетъ ва Кровь Христову, пролитую для нашего спасевія.

Послъ омовенія престола епископъ помазуетъ св. муромъ верхнюю доску и столпы, а также и антиминсъ, для пего приготовленный (послъ чего поютъ 132 псаломъ). Затъмъ совершается облаченіе престола: ва него надъваютъ сначала бълую одежду и крестообразно обвязываютъ ее (по престолу) шнуромъ (при пъніи 131 псалма); на первую одежду надъваютъ вторую, блестящую, которая называется индитіей, и полагаютъ на престоль илитонъ, а въ илитовъ—автиминсъ. Всъ эти вещи возлагаются послъ окропленія вхъ водою, при пъвіи псалма (92). Такъ оканчивается

освящение престола, послъ чего епископъ и священники снимають запоны, и царскія врата отворяются.

Епископъ приступаетъ тогда къ освящению храма. Въ предшествии свътильниковъ при пъніи псалма (25) онъ обходитъ съ кажденіемъ весь храмъ; за нимъ идутъ два священника: одинъ окропляетъ стъны св. водою, а другой помазываетъ св. муромъ надъ горнимъ мъстомъ, надъ западными дверями и стъны южную и съвервую, надъ дверями или окнами. Возвратясь въ алтаръ послъ обхожденія храма, епископъ зажигаетъ на горнемъ мъстъ свътпльникъ; отъ этого свътильника берется свътъ, которымъ зажигаются прочіе свътильники храма.

Освятивъ храмъ, епископъ съ врестнымъ ходомъ, при пъніи тропарей въ честь мучениковъ, идетъ въ сосъдній храмъ за св. мощами. Здъсь, подойдя къ престолу, на которомъ положены мощи, онъ съ кольнопреклоневіемъ молитъ, чтобы Господь по молитвамъ св. мучениковъ далъ намъ часть и наслъдіе съ ними; затъмъ кадитъ св. мощи, беретъ дискосъ съ ними на свою главу, съ крестнымъ ходомъ возвращается къ новосозданному храму и обходитъ его съ пъніемъ тропарей о созданіи и утвержденіи Церкви Спасителемъ, причемъ окропляетъ св. водою наружныя стъвы храма. Затъмъ онъ останавливается предъ западными дверями, полагаетъ дискосъ съ св. мощами на аналой и благословляетъ сослужащихъ. Тогда пъвчіе входятъ въ храмъ, и двери за ними затворяются. Брестный ходъ вокругъ храма служитъ знакомъ иосвященія этого зданія Богу вавъчно.

Примпочание. Если св. мощи находились не въ близлежащемъ, а въ новосоздавномъ храмѣ, то епископъ, взявъ ихъ на голову при пѣніи тропарей въ честь мучениковъ и послѣ произнесенія молитвы, совершаетъ крестный ходъ около храма. Если крестнаго хода вокругъ храма совершить нельзя, то епископъ, взявъ св. мощи, полагаетъ ихъ на аналой предъ западными дверями храма или предъ завѣсою, на время устроенною вмѣсто этихъ дверей.

Стоя предъ закрытыми дверями храма, епископъ возглашаетъ: «возьмите врата, князи, вашя, и возьмитеся врата въчная, и внидетъ Царь славы?» Пъвчіе, стоящіе во храмъ, въ отвътъ на возгласъ поютъ: «Кто есть сей Царь славы?» Во время пънія этихъ словъ, епископъ совершаетъ кажденіе предъ мощами. Затъмъ онъ во второй разъ возглашаетъ: «возьмите врата, князи, вашя, и возмитеся врата въчвая, и ввидетъ Царь славы»; пъвчіе изъ храма

онять отвъчають на возглась: «Кто есть сей Царь славы?» Тогда епископъ произносить молитву, въ которой просить. чтобы «Господь утвердиль новосозданный храмъ непоколебимымъ до скончавія въка», потомъ беретъ дискосъ со св. мощами и совершая имъ крестъ предъ вратами храма, произноситъ: «Господь силъ, Той есть Царь славы». Возгласъ епископа повторяютъ пъвчіе, стоящіе во храмъ. При этомъ пъвіи западныя врата отворяются, и епископъ съ крестнымъ ходомъ входитъ во храмъ, неся дискосъ съ мощами на головъ, поставляетъ св. мощи на престолъ, потомъ помазываетъ св. муромъ частицу мощей, кладетъ ее въ ящичекъ п заливаетъ воскомастихомъ, а священникъ, принявъ отъ него ящичекъ, закрываетъ его и полагаетъ подъ престолъ въ среднемъ столиъ; другую частицу св. мощей епископъ влагаетъ въ антиминсъ, также помазавъ ихъ предварительно св. муромъ. По положеній св. мощей произносится молитва о создателяхъ храма и бываеть отпусть освященія храма, посль котораго совершаются службы часовъ и литургіи.

Чинъ освященія храма священникомъ. Особенности освященія храма священникомъ состоять въ томъ, что: 1) въ новозданномъ храмѣ предъ иконою Спасителя на аналоъ ставится дискосъ не со св. мощами, а съ антиминсомъ, который предварительно освященъ епископомъ и въ который вложены св. мощи; 2) при утвержденіи престола поются положенные псалмы, но молитва не произносится, такъ какъ она произнесена епископомъ при освященіи антиминса; 3) при омовеніи престола онъ не омывается краснымъ виномъ съ розовою водою, и послѣ этого не помазывается св. муромъ, такъ какъ означенныя дѣйствія совершены епископомъ надъ антиминсомъ; 4) престолъ обвязывается шнуромъ не крестообразно, а просто; 5) стѣны храма не помазываются св. муромъ; 6) обхожденіе вокругъ храма совершается съ автиминсомъ и 7) св. мощи подъ престоломъ не полагаются.

## Чинъ исповъданія.

Когда христіанинъ послѣ крещенія впадаетъ въ грѣхъ, овъ нарушаетъ этимъ обѣты, данные при крещеніи, отлучаетъ себя отъ Церкви и теряетъ право пріобщаться святыхъ таинъ. Но у него остается возможность снова очиститься отъ грѣховъ и получить спасеніе, именю: Іисусъ Хрпстосъ далъ ученикамъ своимъ право прощать грѣхи кающимся и снова присоединять ихъ къ

своей Церкви; апостолы передали это право своимъ преемникамъ—епископамъ, а тъ уполномочили священниковъ выслушивать раскаяніе върующихъ и разръщать имъ гръхи именемъ Іисуса Христа, если увидять, что раскаяніе ихъ искренно и твердо. Такъ разръщеніе гръховъ сообщается въ таинствъ покаянія, которое потому называется вторымъ крещеніемъ и крещеніемъ слезами, а богослуженіе, при которомъ оно совершается, называется чиномъ исповъданія.

Покаяніе есть таинство, въ которомъ христіанинъ, исповъдующій грѣхи свои предъ всею Церковью или ея предстоятелемъ и просящій прощенія, получаетъ разрѣшеніе грѣховъ отъ священника и тогда же певидимо разрѣшается отъ нихъ самимъ Іисусомъ Христомъ. Поэтому священнодѣйствіе таинства покаянія состоитъ: изъ молитвъ о прощеніи грѣховъ, исповѣди ихъ нредъ священникомъ и разрѣшенія ихъ именемъ Іисуса Христа.

По прочтевім начальныхъ молитвъ, побаянныхъ тропарей, покаяннаго псалма и молитвъ о даровании прощения гръховъ, кающійся испов'ядуеть (разсказываеть) предъ иковою Спасителя свои гръхи священнику, вичего не скрывая и никакими извиненіями не уменьшая вины своей, а затъмъ проситъ прощенія и разръшенія. Послъ исповъди онъ становится на кольни и преклоняетъ голову. Тогда священникъ молится, чтобы Господь простилъ гръхи кающенуся и присоединилъ его къ своей святой Церкви, покрываетъ его голову епитрахилью, въ знакъ того, что по благодати Божіей имъетъ власть прощать гръхи именемъ Іисуса Христа, благословляетъ кающагося и при этомъ произноситъ слова разръшевія гръховъ: «Господь п Богъ нашь Інсусь Христось благодатію и щедротами своего человъколюбія да простить ти (тебт), чадо, вся согръшенія твоя; и азъ, недостойный іерей, властію Его мнъ данною, прощаю и разръшаю тя отъ всъхъ гръховъ твоихъ, во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь». При этихъ словахъ благодать Св. Духа нисходитъ въ душу кающагося и очищаетъ ее отъ гръховъ, такъ что онъ по благодати Божіей выходить отъ священника чистымъ и святымъ человъкомъ.

Такъ какъ разръшение гръховъ иолучаетъ только тотъ, кто истинно въ вихъ раскаявается, глубоко сожалъетъ, что совершилъ ихъ, и твердо ръшился отъ нихъ воздерживаться, а къ такому раскаянию вужно приготовиться, —то до приступления къ таниству покаяния назначается время для приготовления къ нему. Приготовление это называется говън и емъ. Во время говънья

христіанинъ, отстраняясь отъ земныхъ занятій, посвящаетъ себя посту, молнтвѣ, размышленію о своей душѣ, и для этого уединяется и удаляется отъ всякихъ развлеченій и удовольствій. Продолжительность говѣнья зависитъ отъ того, на сколько времени человѣкъ можетъ освободить себя отъ свонхъ житейскихъ обязавностей.

Священникъ, принимающій исповѣдь кающагося, входитъ съ нимъ въ тѣсную душевную связь и, слѣдовательно, въ близкое родство, а потому называется духовнико мъ или духовны мъ отце мъ кающагося; послѣдній же— духовны мъ его сы но мъ. Духовникъ не только выслушиваетъ исповѣдь грѣшника и судитъ о состояніи души его: онъ, какъ врачъ, старается узнать душевную болѣзнь, показываетъ безпечному грѣшнику важность и глубину его грѣховъ, а того, кто отчаявается въ своемъ исправленіи и спасеніи, поддерживаетъ и ободряетъ надеждою на милость Божію. Значитъ, чѣмъ лучше духовникъ знаетъ своихъ духовныхъ дѣтей, чѣмъ дольше слѣдитъ за ихъ душею, тѣмъ полезнѣе для нихъ— его совѣты и наставленія. Оттого существуетъ правило не перемѣнять духовника безъ крайней необходимости.

Иногда случается, что духовнивъ разръщаетъ гръхи подъ условіемъ, что кающійся выполнитъ назначенное ему правило, какоелибо запрещеніе и повельніе, которое называется епитиміею. Духовнивъ налагаетъ на кающагося епитимію для того, чтобы или помочь ему удержаться отъ гръховной привычки, или уничтожить его безпечность о своемъ исправленіи, нли успоконть совъсть его, смущенвую гръхомъ, и не допустить его до отчання. Епитимія, наложенная одинмъ духовникомъ, не можетъ быть снята другииъ, за исключеніемъ случая онасной бользни кающагося или смерти самого духовника.

# Совершение таинства священства.

Священство есть таинство, въ которомъ правильно избранный, при рукоположение еинскопа, получаетъ благодать Святаго Духа и поставляется на то, чтобы совершать тапиства и пасти стадо Христово, т. е. управлять христіанскою Церковью. Такъ какъ благодать Святаго Духа сообщается въ этомъ таинствъ чрезъ возложение рукъ святителя, то и самое совершение таинства называется хиротоніею, то-есть рукоположениемъ. Хиротонія совершается одинаково для всъхъ степевей священства, епископской.

пресвитерской и діаконской, отличаясь почти только тымь, что совершается въ разное время литургіи. Чинъ посвященія состоить изъ приведенія лица, избраннаго на священную степень, обхожденія его вокругь престола, молитвы посвященія съ рукоположеніемъ и облаченія въ священныя одежды.

### Рукоположение во діакона.

Такъ кабъ діабонъ не совершаетъ таинства причащенія, а только служить при его совершении, то посвящение его ва литургін совершается послъ освящевія св. даровъ. Избираемаго во діакона ведуть два ипподіакона со средины храма въ епископу, возсъдающему въ это время на канедръ съ лъвой стороны престола, а діаковы произносять: «повели (прикажи), повелите, повели, преосвященнъйшій владыко». Первое «повели» относится къ народу, второе къ клиру, а третье къ епископу. Эти возгласы указывають, что въ древности народъ и блиръ вмъстъ съ епископомъ участвовали въ избраніи лицъ ва священныя должвости. Нововзбравный, который называется ставлевникомъ, поклоняется до земли епископу и вринимаетъ отъ него благословление. Затъмъ діаконы трижды обводять его вокругь престола, въ звакъ того, что онъ даетъ объть навсегда посвятить себя сдужевію Церкви. При обходъ вокругъ престола, ставленникъ цълуетъ его углы, въ знакъ благоговъвія въ престолу Божію, и послъ каждаго обхождевія дълаетъ земной покловъ епископу, цълуетъ его руку п палицу, въ звакъ своего подчиневія его власти. Во время этого обхожденія престола поются священныя пъсни: «Святіи мученицы, иже добръ страдавше и въвчавшеся, молитеся во Господу спастися душамъ вашимъ». — «Слава Тебъ, Христе Боже, апостоловъ похвало и мучениковъ веселіе, ихже проповъдь Троица Единосущная». — «Исаіе ликуй! Дъва имъ во чревъ и роди Сына Еммануила, Бога же и человъка, востовъ имя Ему; Его же величающе, Дъву ублажаемъ. Послъ обхожденій престола рукополагаемый во діакона становится предъ нимъ ва одно правое колъво, такъ какъ онъ принимаетъ на себя веполное священнослужение, и полагаеть руки и чело на престоль, въ звакъ посвящевія Богу всёхъ силь своихъ. Тогда епископъ, вставъ съ каоедры, покрываетъ голову ставленника краями

<sup>\*)</sup> Этими пъснопъніями указывается, что посвященный должень въ своей жизни и исполненіи своего дъла слъдовать примъру мучениковъ, что процовъдью его должно служить ученіе о Пресвятой Троицъ и что основаніемъ Церкви и священства послужило воплощеніе Сына Божів отъ Дъвы.

омофора, благословляетъ его, возлагаетъ руку на его голову и произвосить молитву рукоположенія: «Божественная благодать «всегда немощная (слабое) врачующая и оскудъвающая (недоста«ющее) воспольяющая, проручествуеть (переходить чрезь руки) «благоговъйнаго иподіакона сего во діакона; помолимся убо (итакъ) • о немъ, да пріндеть на него благодать Всесвятаго Духа». Сослужащіе въ алтаръ трижды поють: «Господи помилуй», а пъвцы: «киріе еленсонъ» (Господи помилуй, по гречески). Эта молитва поется пъвчими по гречески въ знакъ того, что наша русская Церковь приняда рукоположение свящевства отъ греческой и до сихъ поръ сохраняетъ связь съ нею. Во время молитвы рукоположевія посвящаемый получаеть благодать Святаго Духа, поставляющую его на священную степень. Послъ рукоположенія епископъ передаетъ новопоставлевному діакову одежды и вещи его звавія: орарь, поручи и рипиду, произнося «аксіосъ (что съ греческаго звачитъ достоинг)»; то же повторяють и пъвцы отъ лица народа и клира. Привявъ рипиду, новопоставленвый діаковъ становится съ лъвой сторовы престола и въетъ ею надъ дарами, напоминая себъ при этомъ, что овъ долженъ служить при престолъ Божіемъ съ такимъ же благоговъніемъ, съ какимъ предстоятъ ему св. ангелы. За тою же литургіею новопоставленный діаконь пріобщается святыхъ Таивъ и произвосить благодарствеввую ектевію при окончаніи литургіи.

## Рукоположение во пресвитера.

Діакова, рукополагаемаго во свящеввика, діаковы приводять со средины церкви къ епискову по окончаніи херуввиской пъсви, чтобы рукополагаемый могъ послъ своего рукоположевія участвовать въ совершевіи таивства причащенія. Вокругъ престола обводить его священвикъ. Предъ престоломъ ставленвикъ ставовится на оба кольна, въ звакъ того, что принимаеть на себя большее служевіе Церкви и для того получаетъ высшій даръ свящевства. Посль молитвы рукоположенія епископъ даетъ вовопоставлевному одежды его звавія: епитрахиль, поясъ и феловь и вручаетъ ему служебникь (кввгу, по которой онъ долженъ совершать службу). Новопоставленный свящевникъ принимаетъ посль этого участіе въ служеніи литургіи. По преложевіи св. даровъ епископъ вручаеть ему часть св. Агвца съ словами: «пріими залогъ сей и сохрани «его цьль и вевредимъ до посльдвяго твоего издыханія, о вемжс «имаши истязавъ быти (въ которомъ у тебя потребуется

отичето) во второе и стращное пришествіе Господа и Бога и Спа-«са нашего Іисуса Христа». Означенный обрядъ совершается въ знакъ того, что священникъ есть совершитель святыхъ Таинъ и долженъ хранить ихъ святыню, допуская къ ихъ пріобщенію только достойныхъ. Предъ возгласомъ «святая святымъ» залогъ этотъ возвращается епископу. Новопоставленвый пріобщается затъмъ св. Таинъ и читаетъ заамвонную молитву при окончавіи литургіи.

### Рукоположение во епископа.

Посвящение во епископа совершается въ началъ литургии, такъ какъ епископъ имъетъ право не только совершать таинство причащенія, но и рукополагать діакова и пресвитера, и притомъ оно совершается не однимъ епископомъ, а нъсколькими, т. е соборомъ епископовъ. Предъ вачаломъ литургіи протоіерей и діаконъ приводять посвящаемаго къ амвону среди церкви, на которомъ находятся епископы. Здёсь посвящаемый, ставъ на орлеце, произносить символь въры, подробно излагаеть учение о свойствахъ лицъ Пресвятыя Троицы и воплощении Сына Божія, затемъ даетъ объщание сохравять кановы апостоловъ и Соборовъ, блюсти преданія Церкви и повивоваться Святвишему Синоду, и наковець приносить двъ присяги: общую, государственную, о нелицемърномъ служении престолу и повиновении Государю и законамъ, отъ него исходящимъ, и особую, установленную для духоввыхъ властей, объ исполнении ими своихъ обязавностей по чувству совъсти и въ страхъ Божіемъ. По оковчавім присяги посвящаемый принимаеть благословление отъ старъйшаго епископа и цълуетъ руки другихъ енископовъ, которые будутъ рукополагать его.

Послѣ входа съ евангеліемъ протоіерей и протодіаконъ приводять поставляемаго къ царскимъ вратамъ. Принятый здѣсь епископами, онъ становится предъ престоломъ на оба колѣна. Епископы возлагаютъ разогнутое Евангеліе письмевами ва его голову, какъ-бы руку Христа Спасителя и, возложивъ, держатъ надъ головою. Въ это время старѣйшій епископъ произноситъ молитву посвященія; «Господи помилуй» поютъ послѣ вея епископы и затѣмъ возлагаютъ на главу посвящаемаго свои правыя руки. По окончавіи посвященія новопоставленный епископъ облачается въ саккосъ и офоморъ, причемъ произносится «аксіосъ». Затѣмъ онъ привимаетъ участіе въ служеніи литургіи. По окончавіи литургіи на амвонѣ среди церкви старѣйшій епископъ вручаетъ вовопосвященному пастырскій жезлъ.

Примъчание 1-е. Посвящение церковнослужителей. Церковнослужители при поступленіи на служеніе Церкви не принимають таинства священства, а получають только благословение епископа. При этомъ благословении епископъ возлагаетъ на нихъ руки, но не испрашиваетъ благодати Св. Духа; а потому и посвящение ихъ называется не хиротонию, а хиротесіею. Такое посвященіе обыкновенно совершается послъ облаченія епископа, предъ чтеніемъ часовъ. Епископъ благословляеть избраннаго въ чтецы и свъщеносцы, возлагаеть на него руку и произносить молитву, чтобы Господь помогь ему достойно проходить свое служение, затъмъ крестообразно постригаетъ волосы его во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Послъ этого на посвященнаго надъваютъ короткій фелонь и дають ему книгу Апостоль, изъ которой онъ читаетъ нъсколько строкъ; потомъ снимаютъ съ него фелонь, облачаютъ въ стихарь и вручають ему лампаду (переносный подовъчникъ), съ которою онъ и стоитъ во время литургіи. Книга Апостоль и лампада даются ему, какъ знаки его служенія. Священнодъйствіе это обыкновенно называется посвященіемъ въ стихарь.

При посвящени чтеца въ иподіакона епископъ опоясываеть его поверхъ стихаря ораремъ, потомъ благословляеть его и, возложивъ на него руки, произноситъ молитву. Затъмъ новопоставленному иподіакону вручаются полотенце и лахань (блюдо), какъ знаки служенія его епископу при Божественной службъ и какъ указаніе на то, что главвая обязанность его—смотръть за чистотою престола и жертвенника.

его—смотръть за чистотою престола и жертвенника. Примпуание 2-е. Возведение въ церковные чины протодіакона, протоїерея, игумена и архимадрита совершается на литургіи, предъ входомъ съ Евангеліемъ. Производимый въ высшій церковный чинъ приводится къ амвону посреди церкви, гдъ въ это время находится епископъ. Епископъ благословляетъ его и произноситъ молитву, чтобы Господь «одълъ его благодатію, украсилъ честностію и удостоилъ его быть добрымъ образомъ для другихъ»; затъмъ благословляя его, говоритъ, въ какой онъ возводится церковный чинъ, и произноситъ «аксіосъ». Игумену и архимандриту вручается жезлъ. а на архимандрита возлагаются митра и наперсный крестъ.

# Совершение таинства брака.

**Вракомъ** называется таинство, въ которомъ во образъ союза Христа съ Церковью благословляется супружескій союзъ жениха и невъсты, то-есть испрашивается имъ для благословеннаго рожденія и христіавскаго воспитанія дътей благодать такой же полной любви, какая соединяетъ Христа и Его Церковь.

Такъ кабъ женихъ и невъста могутъ вступать въ бракъ не иначе, какъ по взаимному непринужденвому согласію, и должны получить на супружескую жизнь благословеніе отъ Церкви, то послъдованіе таинства брака состоитъ изъ двухъ частей: обрученія и вънчанія. Въ обрученіи утверждается предъ Богомь и Церковью взаимное объщаніе жениха и невъсты, знакомъ чего служатъ кольца; а въ вънчаніи благословляется союзъ ихъ съ молитвою о виспосланіи имъ благодати Святаго Духа, знакомъ чего служатъ вънцы. Въ древности дозволено было совершать обрученіе отдъльно отъ вънчанія; въ настоящее же время вънчаніе совершается тотчасъ послъ обрученія. Оба эти священнодъйствія должны происходить въ церкви, въ присутствіи постороннихъ лицъ и въ опредъленные закономъ дни.

Примъчиние. Взаимное согласіе жениха и невъсты на вступление въ бракъ объявляется сначала на дому, въ своей семьъ, въ кругу родныхъ и знакомыхъ. Такое объявление называется сговоромъ. При сговоръ обыбновенно служится молебевъ о благополучвомъ окончаніи предпринятаго дъла, даются жевиху и невъстъ обручальныя кольца въ звакъ согласія ва вступленіе въ бракъ, и родители или старшіе родные благословляють ихъ иконами Спасителя и Богоматери. Молебенъ съ обрядами даренія колецъ в благословевія иковами принято называть обручениемъ. Но домашвее обручевје ве можетъ замънить церковнаго, т. е. совершаемаго въ церкви предъ въвчавіемъ. Домашвее обручевіе есть дъйствие семейвое: въ вемъ слово, данвое вступающими въ бракъ, утверждается только предъ родными и близкими звакомыми. Въ церковномъ же обручении это слово утверждается предъ всею Церковью.

**Чинъ обрученія.** Свящевникъ въ предшествіи свътильника выходитъ изъ алтаря царскими вратами съ крестомъ и Евангеліемъ въ рукахъ и кладетъ ихъ ва аналой среди Церкви. Потомъ

подходить онь въ враснымъ вратамъ храма, гдб стоять въ это время женихъ и невъста (первый по правую, а вторая - по лъвую сторону), трижды благословляеть ихъ возженными свъчами, даетъ имъ эти свъчи, вводитъ ихъ во внутрь храма, кадя предъ ними виміамомъ (кажденіе положено по уставу Церкви), и становитъ ихъ предъ аналоемъ, нъсколько поодаль. Обручение начинается великою ектеніею и двумя краткими молитвами. Къ ектеніи прибавляются прошенія: о спасеніи обручающихся, дарованіи имъ дътей и мирной любви, сохраненіи ихъ въ единомысліи и твердой въръ и благословеніи ихъ на непорочную жизнь. Молитвы содержатъ прошенія: одна—о благословенія обручающихся, а другая о благословенім сего обрученія (залога). Йосль этого следуеть самое обручение. Священникъ беретъ съ престола кольца, которыя онъ получиль отъ жевиха и невъсты раньше службы; золотымъ кольцомъ творитъ крестъ надъ головою жениха съ словами: «обручается рабъ Божій (имя) рабъ Божіей (имя) во имя Отца и Сына и Святаго Духа» (трижды), и затъмъ надъваетъ его на четвертый (безгименный) палецъ правой его руки. То же дълаеть и говорить онь, передавая невъстъ серебряное кольцо. Послъ обрученія по уставу Церкви кумъ, иначе посаженый отецъ, а по утвердившемуся обычаю - другъ жениха (дружка, шафера) мъняетъ кольца ихъ трижды, такъ что невъстиво кольцо (серебряное), какъ залогъ, остается у жениха, а женихово кольцо (золотое)-у невъсты. Кольца или перстни даются имъ въ звакъ того, что они ва всю жизпь вступають въ союзъ между собою \*). Золотой перстень жениха превосходствомъ металла указываетъ на главенство мужа въ брачномъ союзъ, а обмънъ перствей служитъ знакомъ, что оба они, женихъ и невъста, обязуются дълить между собою всъ трудности жизни, одинъ не превозносясь своимъ главенствомъ, а другая не приврываясь своею слабостью. Обмѣвиваетъ перстни кумъ (посаженый отець), выбираемый большею частью изъ старшихъ родственниковъ, въ знакъ согласія на этотъ бракъ со стороны родныхъ. Чинъ обручения оканчивается молитвою священвика, чтобы «Господь утвердиль обручение (залого) это въ въръ, единомысліп, истинъ и любви и благословеніемъ небеснымъ благословилъ сіе ноложеніе перстней».

<sup>\*)</sup> Въ древности перстпи служили печатями, которыми запечатывались домашнія кладовыя, такъ что владъвіе перстнемъ того или другаго дома указывало на власть въ домъ; слъдовательно обмънъ перстней служилъ знакомъ взаимной помощи въ управленіи домохозяйствомъ.

Чинъ вънчанія. По окончаніи обрученія женихъ и невъста входять во храмъ (то-есть подходять ближе въ аналою) съ возженными свътильниками въ предшествии священника съ кадиломъ. Этимъ указывается имъ, что они должны проводить жизнь по заповъдямъ Господнимъ, проповъдникомъ которыхъ служитъ священникъ, что добрыя дела ихъ должны светиться въ міре и подобно оиміаму возноситься къ небу. При торжественномъ входъ ихъ поется псаломъ (127-й), въ которомъ изображаются дары Божін, ниспосылаемые благочестивымъ супругамъ: «Блажени вси боящися Гос-«пода, ходящім въ путехъ Его. Труды плодовъ твоихъ снъси (вки-«сишь). Блаженъ еси и добро тебъ будетъ. Жена твоя, яко лоза «плодовита въ странахъ дому твоего. Сынове твои, яко новосаж-«денія масличная окрестъ трапезы твоея. Се (вото) тако благосло-«вится человъкъ бояйся (боящійся) Господа. Благословить Тя Гос-«подь отъ Сіона, и узриши благая Іерусалима вся дни живота твочего. И уэриши сыны сыновъ твоихъ (дотей твоихъ сыновей): «миръ на Израиля». Псаломъ этомъ поется съ припъвомъ по стихамъ: «Слава Тебъ, Боже нашъ, слава Тебъ». Обрученные въ знакъ торжества становятся на подножкъ (коврики). Тогда священникъ спрашиваетъ ихъ, каждаго отдъльно, имъютъ ли они непринужденное желаніе и твердое намбреніе вступить въ брачный союзъ между собою и не объщались ли они вступить въ такой союзъ съ къмъ либо другимъ? Получивъ утвердительный отвътъ на первый вопросъ и отрицательный -- на второй, священникъ приступаетъ въ вънчанію.

Вънчаніе начивается благословеніемъ царства Пресвятыя Троицы и великою ектеніею. Къ этой ектеніи прибавляются прошенія, въ которыхъ испрашиваются новобрачнымъ: благословеніе ихъ брака, цъломудріе, дарованіе имъ дътей, радости въ дътяхъ и незазорной жизни. Затымъ священникъ говоритъ три молитвы, въ которыхъ проситъ, чтобы Господь далъ новобрачнымъ мирную жизнь, долгольтіе, цыломудріе, взаимную любовь, долгую жизнь ихъ дътямъ, благодать въ дътяхъ, неувядаемый вынецъ славы на небесахъ и обиліе благъ земныхъ, такъ чтобы они были въ состояніи помогать нуждающимся; — чтобы Онъ помогъ жень повиноваться мужу, а мужу быть главою жены; — чтобы Онъ помянулъ и воспитавшихъ ихъ родителей, такъ какъ молитвы родителей утверждаютъ основанія домовъ. Послы молитвъ, священникъ возлагаетъ вынець на жениха, произнося: «вынается рабъ Божій (имя) рабъ Божіей (имя) во имя Отца и Сына и Святаго Духа»; то же самое



говоритъ онъ, возлагая вѣнецъ на невѣсту, и затѣмъ трижды благословляетъ ихъ, говоря: «Господи Боже нашъ, славою и честію вѣнчай я (ихъ)». Предъ возложеніемъ вѣнца священникъ творитъ имъ крестъ надъ главою вѣнчаемаго и даетъ ему цѣловать вѣнецъ. При этомъ благословеніи Духъ Святой сходитъ на

брачущихся и соединяеть ихъ въ одного человъка. Вънцы воздагаются на нихъ, какъ знакъ ихъ побъды надъ страстями, какъ почесть, дарованная имъ въ награду за цъломудренную ихъ жизньдо брака, и какъ на поминаніе, что они и послъ брака должны хранить чистоту жизни. Въ Греціи при вънчаніи употребляются вънки изъ миртовыхъ и масличныхъ вътвей. У насъ, въ Россіи, употребляются вънцы въ видъ царскихъ, украшенные образами Спасителя и Богоматери: этимъ указывается, что новобрачные становятся родоначальниками (по-древнему, киязъями) новаго поколънія людей.

Послъ вънчанія и благословенія брачущихся поется прокимень, въ которомъ излагается сущность таинства: «положиль еси на главахъ ихъ вънцы отъ каменей честныхъ; живота просиша (жизни просили) у Тебе, и даль еси имъ», и затъмъ читаются А постолъ (Еф. V, 10—35) и Евангеліе (Іоан. II, 1—11). Въчтеніи изъ Апостола говорится о важности таинства брака и овзаимныхъ обязанностяхъ супруговъ, а въ чтеніи изъ Евангелія— о пребываніи Христа на бракъ въ Канъ Галилейской.

За чтеніемъ Св. Писанія слъдують ектеніи сугубая и просительная, оканчивающіяся пъніемъ молитвы Господней, и приносится чаща съ виномъ. Священникъ благословляеть эту чашу и поперемънно даеть изъ нея пить мужу и женъ, каждому по три раза. Общая чаша подается имъ въ знакъ того, что они должны жить въ неразрывномъ союзъ и дълить между собою и радость и горе. Преподавъ общую чашу, священникъ беретъ новобрачныхъ за руки и трижды обводитъ ихъ вокругъ аналоя, причемъ кумы (у насъ въ Россіи дружки, шаферы) придерживаютъ сзади вънцы надъ головами ихъ. При обхожденіи вокругъ налоя поются тъ же пъсни, какъ при поставленіи въ священныя степени \*). Об-

<sup>\*)</sup> Въ первой пъсни прославляется воплощение Емманунда и ублажается Богоматерь; вторая пъснь просить вънчанныхъ мучениковъ, чтобы они молились о спасени душъ нашихъ, чтомъ указываетъ нововънчаннымъ, что они должны свято проходить поприще жизни и мужественно преодолъвать всъ соблазны

хожденіе это совершается въ знакъ торжества и неразрывности брачнаго союза.

Затъмъ священникъ снимаетъ вънцы, привътствуя новобрачныхъ благожелавіями. Снявъ вънецъ съ мужа, онъ говоритъ: «воз«величися, женише, якоже Авраамъ, и благословися якоже Исаакъ, «и умножися якоже Іаковъ. ходяй въ миръ п дъланй въ правдъ «заповъди Божія». Снявъ вънецъ съ жены, онъ привътствуетъ ее словами: «и ты, невъсто, возвеличися якоже Сарра, и возвеселися «якоже Ревекка, и умножися якоже Рахиль, веселящися о своемъ «мужъ, хранящи предълы закона, зане (потому что) тако бла-«говоли Богъ». Новобрачные послъ снятія вънцовъ, по приглашенію священвика, преклоняютъ свои головы, выслушиваютъ отъ него благожеланіе благоденствія и даютъ другъ другу цълованіе любви.

Въ древности новобрачвые въ продолжение семи дней ходили въ миртовыхъ или масличныхъ въвкахъ, а на осьмой день снимали ихъ въ церкви при молитвъ священника, чтобы Господь сохранилъ перасторжимымъ союзъ ихъ. Въ настоящее время молитва на разръшение вънцовъ произносится тотчасъ же по окончании вънчания, предъ отпустомъ.

Условін законности брака. Кромъ взаимнаго согласія жениха и невъсты, для законнаго вступленія въ бракъ требуется, чтобы они: 1) имъли узаконенныя лъта, — женихъ былъ не мо-ложе 18, а невъста— не моложе 16 лътъ; 2) не были въ близкомъ родствъ между собою: бракъ запрещенъ до четвертой степени родства, т. е. бракъ двоюродныхъ брата и сестры, двухъ родныхъ братьевъ на двухъ родныхъ сестрахъ; въ пятой же степени родства (двоюродные дядя и тетка) и въ шестой степени (троюродвые братья и сестры) бракъ иногда допускается, но не иначе, какъ съ разръшенія епископа; —3) были въ здравомъ умѣ и 4) имѣли позволевіе на вступленіе въ бракъ: находящіеся подъ попечительствомъотъ родителей или опекуновъ, находящеся на службъ-отъ своего начальства, а принадлежащие къ обществу-отъ старшины. Для разузнанія, нътъ ли препятствій къ предполагаемому браку, въ приходской церкви жениха и невъсты объявляется о немъ въ продолжевіе трехъ праздничныхъ дней. Такое объявленіе называется окличкою, или оглашениемъ. Кромъ этого собира-

и искушенія;—въ третьей пізсни прославляется Христось, похвала апостоловь п радость мучениковь, а вмізсті: съ тізмі указывается, что и для вовобрачных Христось должень быть славою и радостію во время горестей, какія имъ придется встрізтить и раздівлить въ жизпи.

ются свъдънія о льтахъ жевиха и невъсты, родствъ ихъ, религіи, о томъ, не находятся ли они въ бракъ съ другимъ лицемъ, холосты или вдовы, а если вдовы, то послъ котораго брака, наконецъ—о дозволеніи со стороны родныхъ и начальства. Всъ означенныя свъдънія записываются въ книгу; подъ записью подписываются женихъ съ невъстою и поручители, которые свидътельствуютъ върность записаннаго и обязываются въ случать невърности своихъ показаній отвъчать за это по законамъ церковнымъ и граждавскимъ. Такая запись называется обыскомъ. Раньше составленія и подписи обыска не дозволяется приступать къ совершенію таинства брака.

Послѣдованіе о двоебрачныхъ. Православная Церковь позволяеть вдовцамъ, а также по заковной причивъ расторгнувшимъ бракъ, вступать въ него во второй и третій разъ; но на такой бракъ она смотритъ, какъ на снисхожденіе, оказываемое человъческой слабости, а потому послъдованіе втораго и третьяго браковъ совершается не такъ торжественно, какъ перваго. Молитвы при обрученіи и вънчаніи опускаются, а вмъсто нихъ при вънчаніи читаются молитвы покаянныя; кромъ того не бываетъ торжественнаго входа жениха и невъсты съ пъніемъ 127 псалма. Въ древности на второбрачныхъ не возлагали вънцовъ. Впрочемъ по обычаю настоящаго времени послъдованіе о двоебрачныхъ совершается только тогда, когда и женихъ и невъста вступаютъ не въ первый бракъ; если же кто либо изъ брачущихся приступаетъ къ таинству брака въ первый разъ, то послъдованіе вънчанія совершается по чину первобрачныхъ.

# Совершение таинства елеосвящения.

Елеосвященіемъ называется таинство, въ которомъ тяжело больной помазывается освященнымъ елеемъ и при этомъ испрашивается больному благодать Святаго Духа, исцъляющая отъ бользней тълесныхъ и душевныхъ. Такъ какъ елей для таинства освящается молитвою, то послъдование елеосвящения называется еще молитвомаслиемъ. Называется ово также соборованиемъ, потому что по уставу Церкви должно быть совершаемо семью священниками, иначе сказать—соборомъ священниковъ, хотя по нуждъ можетъ быть совершено и однимъ священникомъ.

Для соборованія ставять на столь блюдо съ пшеницею. Въ пшеницу полагають сосудь съ елеемъ и краснымъ виномъ, а

вокругъ утверждаютъ семь свъчъ и семь стручцевъ \*), — палочекъ для помазанія, обернутыхъ хлопчатою бумагою. На этомъ же столъ кладутъ Крестъ и Евангеліе. Зерна пшеницы употребляются какъ символъ воскресенія и возрождевія \*\*); елей служитъ символомъ исцъленія по милости Божіей, а красное вино, смъшанное съ елеемъ, указываетъ, что милость Божія дается намъ ради Христа, который пролплъ на крестъ кровь свою за наше спасеніе. Семь свъчъ служатъ символомъ семи даровъ Святаго Духа. При совершеніи таинства священники, болящій и присутствующіе держатъ въ рукахъ возженныя свъчп.

Служба начинается молебвымъ пъніемъ объ исцъленім болящаго. Главную часть молебна составляетъ кановъ, который поется съ припъвомъ: «Многомилостиве Господи, исцъли болящаго раба твоего». Потомъ произвосится великая ектевія, къ которой прибавляются прошенія о благословевіи елея наитіемъ Святаго Духа и о дарованіи благодати Святаго Духа болящему. Послъ этого священникъ произноситъ молитву, чтобы Господь освятилъ елей сей, такъ чтобы онъ былъ помазующимся въ исцъленіе и освобождевіе отъ всякой страсти, сквервы плоти и духа и всякаго зла.

За освящевіемъ елея слъдуютъ семь чтеній изъ Апостола, семь — изъ Евангелія, семь сокращенвыхъ сугубыхъ ектеній, семь молитвъ объ исцъленіи больваго и прощеніи гръховъ его, ваконецъ семь помазаній больнаго освященнымъ елеемъ. Каждый разъ послъ Апостола, Евангелія и ектеніи священникъ, съ молитвою объ изцълевіи больваго, беретъ стручецъ, обмакиваетъ его въ освященный елей съ виномъ и помазываетъ больнаго крестообразно ва челъ, ноздряхъ, щекахъ, устахъ, груди и рукахъ, произвося слова, при которыхъ совершается таинство: «Отче Святый, врачу душъ и тълесъ, исцъли раба твоего (имя) отъ обдержащія его душевныя п тълесныя немощи, и оживотвори его благодатію Христа Твоего». Послъ седьмаго помазанія больной входитъ въ средину священниковъ, а если онъ не можетъ встать, то священники становятся около его постели. Тогда старшій священникъ беретъ Евангеліе, разогнувъ его, возлагаетъ письменами, какъ руку Самого

<sup>\*)</sup> Изображеніе стручца пом'вщено на 118-й страниц'в вниги, въ посл'вдованіи врещенія и муропомазанія.

<sup>\*\*)</sup> Зерно, котя и сухо, носить въ себѣ зародышь жизни новаго растенія; такъ и больной, пзсохшій отъ недуга, можеть выздоровьть, если это угодно Богу. Зерно, посьянное въ землю, котя и разлагается, однако оживаеть въ новомъ растеніи, такъ и умершій отъ бользни: онъ хотя и истяветь въ земль, но въ свое время воскреснеть для новой жизни.

Христа на голову больнаго, и произносить разрёшительную молитву, въ которой испрашиваеть ему у Господа прощенія грё-ховь. Больной цёлуеть Евангеліе и за тёмь, выслушавь отпускь, просить благословевія у священниковь: «благословите, отцы святи, простите мя грёшнаго».

Таинство елеосвященія совершается надъ тяжело больными; во не требуется, чтобы больной дошель до крайвяго изнеможевія и потери сознанія, Елеосвященіе можеть быть совершаемо нѣсколько разъ. Получившій исцѣленіе отъ бользни послѣ соборованія не обязывается этимъ отречься отъ міра и идти въ монашество или проводить остатокъ жизни въ постоянномъ пощеніи.

 $\hat{H}_{pumpuanie}$ . Общенародное соборованіе въ ведикій четвергъ. Въ московскомъ Успенскомъ Соборъ предъ дитургіею Великаго четверга епископъ совершаетъ елеосвященіе надъ тълесво здоровыми, но душевно страждущими отъ тосви, унынія и т. п. и желающими принять это таинство въ веизвъстности часа смертваго. Епископъ освящаетъ елей и вливаеть въ вего врасное вино. За этимъ слъдують чтенія апостоловъ и Евангелій. Изъ молитвъ помазанія произносится только сельмая. По прочтевіи означенной молитвы епископъ смъшиваетъ лжицею елей съ виномъ, разливаетъ его въ маленькие сосуды, потомъ помазуетъ на челъ самого себя, священниковъ и діаконовъ и раздаетъ сосуды съ освященнымъ елеемъ свящевникамъ, которые помазуютъ народъ. По окончаній елеопомазавія епископъ произносить разръщительную молитву, причемъ священники держатъ надъ главою его разогвутое Евангеліе.

## Молебныя пвнія.

**Молебномъ**, или молебнымъ пѣніемъ, называется особое богослуженіе, въ которомъ приносятся молитвы, благодаренія и прошенія Господу Богу, Богоматери и святымъ Его, по случаю какихъ либо особенныхъ событій въ жизни всего народа или частнаго человѣка.

Молебны принадлежать или къ общественвому, или къ частвому богослужевію. Къ общественном у богослуженію принадлежать молебны: 1) въ царскіе дни, то-есть во дви рождевій и тезоименитствъ лвцъ Царствующаго Дома, восшествія на престоль

Государя Императора, коронованія и св. Муропомазанія ихъ Императорскихъ Величествъ; 2) въ день храмоваго праздника, т. е. день, посвященный воспоминанію того событія и лица, въ память и честь которыхъ освященъ приходскій храмъ; 3) во дни викторіальные, въ память побъдъ надъ врагами, и 4) во дни общественныхъ бъдствій: нашествія иноплеменниковъ, повътрія, моровой язвы, безведрія, бездеждія и т. п. Къ частно му богослуженію принадлежатъ молебны, совершаемые по желанію частныхъ лицъ во дни ихъ рожденій и именинъ, при началъ ученія дътей, при отправленіи кого-либо въ путешествіе, при вступленіи на жительство въ новый домъ, при благодареніи за полученіе просимой милости, объ исцёленіи болящаго и т. п.

По своему чину молебны бывають трехъ родовъ; одни совершаются съ пъніемъ канона, другіе безъ канона, а третьи безъ чтенія Евангелія.

Молебное птніе съ канономъ совершается следующимъ образомъ. Послъ начальнаго возгласа священника поются: «Царю небесный...», Трисвятое и молитва Господня, затъмъ читается псаломъ, избранный примънительно къ предмету моленія; послъ псалма произносится великая ектенія, къ которой прибавляются прошенія, относящіяся къ предмету моленія; за ектенією поется: «Богъ Господь...», тропари и покаянный псаломъ: «помилуй мя, Боже...», затъмъ поется канонъ съ припъвами въ честь лица, которому служится молебенъ, напр. въ канонъ къ Пресвятой Троицъ поется прицъвъ. «Пресвятая Троице, Боже нашъ, слава Тебъ»; въ канонъ Богородиць: «Пресвятая Богородице, спаси насъ», въ канонъ святителю Николаю: «Святителю Отче Николае, моли Бога о насъ». Послъ третьей пъсни канона произносится сугубая ектенія; послъ шестой пъсни — ектенія малая, за которою читается Евангеліе (если молебенъ служится двумъ, или болъе, святымъ, то читается два Евангелія, и больше двухъ): по девятой пъсни канона поется: «Достойно есть, яко воистину блажити Тя Богородицу...», потомъ Трисвятое, молитва Господня и произносится сугубая евтенія, по окончании же евтении читается особая молитва примънительно въ предмету прошенія и благодаренія. Такимъ образомъ молебенъ съ канономъ по своему чину есть сокращение утрени. Иногда къ канону присоединяется аканисть, который читается послъ шестой пъсни канона предъ Евангеліемъ; такой молебенъ называется молебномъ съ акафистомъ. Молебны съ канономъ служатся въ храмовые праздники, въ честь Господа и святыхъ Его, объ избавленіи отъ супостатовъ (враговг), во время безведрія, бездождія и губительной бользни.

Молебенъ безъ ивнія канона до прнія «Богъ Господь» совершается также же, какъ молебенъ съ канономъ; послъ пънія «Богъ Госнодь» и тронарей читаются Апостолъ и Евангеліе (на нъкоторыхъ молебнахъ предъ Апостолонъ читается паремія); послъ Евангелія произносится сугубая ектенія, читается, съ кольнопреклоненіемъ молящихся, заключительная молитва священника, примъненная къ предмету моленія, и поется великое славословіе. На нъкоторыхъ молебнахъ этого рода послъ славословія произносится многольтие Государю и Его Лому. Таковы молебны: на новый годъ, въ день восшествія на престоль Государя Императора и коронацій ихъ Императорскихъ Величествъ, благодарственное молебное пъніе за полученную милость, за Императора и людей во время брани противъ супостатовъ, при началъ ученія отроковъ, исцъленіи болящаго, при благословеніи отправляющихся въ тешествіе, при благословеніи «хотящихъ плыти по воламъ» чинъ благословенія пчелъ.

Не положено чтенія Евангелія на молебнахъ при бла-



гословеніи разныхъ предметовъ; таковы молебны: чинъ благословенія военнаго корабля, освященія воинскаго знамени, воинскихъ оружій, новаго корабля или лодки, моленіе на копаніе колодца и обрътеніе воды,

благословеніе новаго колодца. Всё эти предметы окропляются святой водою, почему и молебны эти соединяются съ малымъ водосвятіемъ, которое совершается по чину освященія воды, положенному на 1-е августа.

## Пострижение въ монашество.

Монахами, или ино ками, называются лица, давшія объты дъвства, нищеты и полнаго послушанія воль руководителей въ правственной жизни съ отреченіемъ отъ собственной воли. Монахи живуть вмъсть вь особыхъ зданіяхъ, называемыхъ монастырями и лаврами. Здъсь каждый инокъ имъсть особое помъщеніе, которое называется келліею \*): вмъсть сходятся они

<sup>\*)</sup> Лавра—большой, многолюдный монастырь; келлія—собственно погребъ, кладовая, небольшой покой.

только въ церкви при богослужении, въ столовой, называемой у нихъ трапезою, и на монастырскихъ работахъ. Всъ они находятся въ полномъ подчинении волъ своего начальника, настоятеля монастыря, который имбеть званіе игумена (что значить предводительствующий) или архимандрита (то есть начальники пещерь). Въ настоящее время всъ игумены и архимандриты имбють сань священства, что не всегда бывало въ превности. Монахи раздъляются на три степени: новопачальных ъ, малосхимниковъ (иноковъ) и великосхимниковъ. Лица. пожелавши принять монашество не тотчасъ поступають въ разрядъ новоначальныхъ: сперва имъ дълается испытаніе въ дости ихъ намъренія, иначе сказать, они проходять искусь въ послушаніи, который продолжается иногда нісколько літь, и потому называются послушниками. И послушники и новоначальные находятся подъ особеннымъ руководствомъ инока, избраннаго ими самими и называемаго старцемъ. Такъ какъ принятие монашества соединено съ обрядомъ постриженія волосъ, то и чинъ посвященія въ монахи называется постриженіемъ. Для каждой степени иночества существуетъ особое чинопосладование.

Последование во одение рясы. После начальных молитвъ и покаянныхъ тропарей игуменъ произноситъ молитву, въ которой просить, чтобы Господь сподобиль послушника, желающаго принять монашество, достойно пожить въ ангельскомъ \*) жительствъ и причислиль его къ паствъ избранныхъ, а затъмъ крестообразно постригаетъ «во имя Отца и Сына и Св. Духа» волосы на головъ послушника, въ знакъ «отложенія (имъ) перазумныхъ мыслей и дъяній и принятіе на себя ига Господня.» Послъ пострижевія игуменъ надбваетъ на него иноческій одежды чернаго цвъта и недорогой матеріи, рясу и камилавку. Ряса (что значить вретище, рубище) есть широкая верхняя одежда, не стянутая и не опоясанная, какую въ древности носили люди во дни печали, и надъвается въ знакъ печали о гръхахъ, а камилавка (что значить шапка, защищающая от жара, укрощающая жаръ) служитъ знакомъ укрощенія страстей. Принявшій рясу поступаетъ въ число новоначальныхъ и называется ря софоромъ (что звачить рясоноситель).

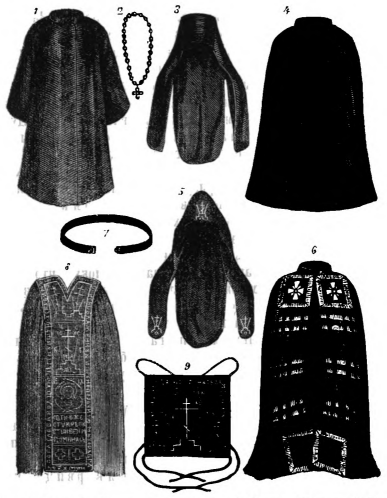
<sup>\*)</sup> Мовашеское житіе навывается выгельским в, потому что иноки дають объть отреченія отъ всего земнаго, не женятся, не пріобратають имуществы и жинуть какъ ангелы ва небесахъ, день и ночь прославляя Бога и стараясь во всемь исполнять Его волю.

Последованіе малыя схимы. Схима значить сань, образъ; послъдованіемъ малыя схимы называется посвященіе повоначальнаго въ малый санъ иночества. Совершается оно большею частью во храмъ, предъ литургіею или послъ утрени. Желающій принять монашество снимаеть въ церковной паперти свои одежды въ знакъ отложенія порочныхъ дель и стоить тамъ неопоясаннымъ, необутымъ и непокрытымъ. Тогда братія (тоесть иноки монастыря) выходять за нимъ изъ церкви съ возженными свътильниками при пъніи тропаря, въ которомъ говорится о возвращеніи блуднаго сына въ отеческій домъ, и вводятъ его во храмъ. Новоначальный делаетъ на пути три земные поклона, останавливается противъ парскихъ вратъ предъ аналоемъ со крестомъ п Евангеліемъ и здёсь на вопросъ игумена, зачёмъ пришель онь, отвъчаеть: «желая житія постническаго.» пгуменъ спрашиваетъ его: «желаетъ лп онъ сподобиться ангельскаго образа? По своей ли воль приступаеть въ Богу? Пребудеть ли въ монастыръ и постничествъ до послъдняго издыханія? Сохранить ли себя въ дъвствъ, цъломудріи и благоговъніи? Сохранить лп до смерти послушание въ настоятелю и брати? Стерпитъ ли всякую скорбь и тъсноту монашескаго житія? » Получивъ оть новоначальнаго на всъ эти вопросы смиренный отвътъ: «ей, Богу содъйствующу (при помощи Божіей), честный отче,» игуменъ объясняеть ему, въ чемъ состоить иноческое житіе, Новоначальный даеть объщание сохранить свои объты. Тогда игуменъ молится о постриженномъ, чтобы «Господь иринялъ его, оградилъ его силою Святаго Духа и отняль оть него всякую плотскую похоть. » Послъ этого, положивъ руку на Евангеліе, игуменъ говоритъ: «се Христосъ невидимо здъсь предстоитъ; виждь (смотри), яко никтоже тя принуждаеть прінти къ сему образу, у и чтобы еще болъе испытать готовность его принять монашество, трижды подаетъ ему ножницы со словами: «возьми ножницы и подаждь ми я (подай мин ихг). > Новоначальный береть ножницы и подаетъ настоятелю, цълуя при этомъ его руку. Въ третій разъ, взявъ ножницы изъ рукъ постригаемаго, игуменъ говоритъ ему: «се отъ руки Христовой пріемлеши я (ихо); виждь, кому сочетаваешися, къ кому приступаеши, и кого отрицаешися.» Послъ этого игуменъ крестообразно постригаетъ его, говоря: «братъ нашъ, или сестра наша (имя) постригаеть власы главы своея во имя Отца и Сына п св. Духа,» и при этомъ иеремъняетъ прежпее свое имя на другое, въ знакъ совершеннаго отреченія его отъ міра \*) и полнаго посвященія Богу.

Новопостриженный мновъ облачается въ одежды своего званія: онъ надъваетъ хитонъ, обыкновенно пазываемый подрясникомъ, въ знакъ объта нищеты; въ древности хитонъ этотъ дълали изъ волоса и потому называли власяницею. Затемь онъ надъваеть парамандъ, что значить поверхъ мантіи, или прибавка къ мантін; такъ называется носимый на груди и илечахъ четырехугольный платъ съ изображениемъ креста Христова съ тростію, копіемъ и надписью «азъ язвы Господа моег» на тълъ моемъ ношу.» Шнурами, пришитыми къ угламъ, этотъ платъ охватываетъ плечи монаха и стягиваетъ его одежду. Парамандъ дается иноку въ напоминаніе, что онь взяль на себя иго Христово и должень обуздывать страсти и похоти. Съ парамандомъ возлагается на него крестъ въ знакъ последованія Христу. Потомъ инокъ облачается въ рясу, которая называется при этомъ ризою радованія, и опоясывается поясомъ, въ умерщвленія тъла и обновленія духа. Сверхъ рясы на инока надъвается паллій, иначе мантія, широкій и очень длинный плащъ безъ рукавовъ. Называется она одеждою негльнія и стоты, отсутствіемь рукавовь напоминаеть иноку, что онь не имъетъ права творить мірскихъ дъль, и дается ему възалогъ великаго ангельскаго образа, то-есть въ залогъ что онъ не остановится на второй степени иночества, а будеть нскать третьей, высшей. На голову инока возлагаются камилавка и клобукъ. Слово плобукъ значить обрубокъ, кусокъ. Такъ называется покрывало на камилавкъ; оно указываеть, что инокъ долженъ укрывать себя отъ соблазновъ и отвращать свои глаза и уши, чтобы не видъть и не слышать суеты. Потому клобукъ называется шлемомъ спасенія. Ноги инока обувають въ сандалін (башмаки) въ знакъ того, что онъ долженъ пребывать въ миръ и тишинъ и быть медленнымь въ исполнении желаній своей воли. Наконець иноку вручается вервица, небольшая веревка со многими узлами, называемая четка м и (отъ слова считать), для счета, по узламъ, поклоновъ и молитвъ. Четки служать для инока духовнымь мечемь, потому что помогають ему побъщать разсъянность на молитвъ, которою онь оггоняеть заыс

<sup>\*)</sup> Оттого вошло въ обычай давать инокамъ виена, которыя пли редко употребляются, или даже совствъ неупотребляются между мірянами.

навъты отъ души своей. Вервица называется еще лъстовкою, потому что иногда она состоитъ изъ пластинокъ, нанизанныхъ на лентъ или шнуръ въ равномъ разстояніи одна отъ другой, и потому похожа на лъстницу.



1) Ряса. 2) Четки. 3) Камилавка съ клобукомъ. 4) Мантія. 5) Кукуль. 6) Мантія еинскопа. 7) Поясъ. 8) Аналавъ. 9) Парамандъ.

Послъ облаченія произносится великая ектенія, съприбавленіемъ прошеній о новопостриженномъ, и поется прокименъ: «елицы во Христа крестистеся, во Христа облекостеся»; читается Апостоль о томъ, что каждый человъкъ долженъ вести брань

со врагами спасенія и для того облечься во вст оружія Божіи, — и Евангеліе о томъ, что любовь къ Богу должна быть больше любви къ родителямъ и что тотъ, кто не идетъ во следъ Господа, недостоинъ Его. По прочтеніи Евангелія даются вовопостриженному свтча и крестъ съ напомиваніемъ словъ Христа, что кто хочетъ следовать за Нимъ, долженъ взять крестъ свой и своими добрыми делами прославлять своего Отца небеснаго. Затёмъ игуменъ и братія монастыря даютъ целованіе новопострижевному.

Последованіе великаго и ангельскаго образа. Принявшіе великую схиму обыкновенно называются у насъ схим никами; они дають болье строгіе объты совершеннаго отчужденія оть міра. Постриженіе въ великую схиму отличается отъ постриженія въ малую тымь, что: 1) облаченія, приготовленныя для постригающагося, съ вечера вносятся въ алтарь и кладутся у престола въ звакь того, что постригаемый принимаеть ихъ отъ самого Господа; 2) при постриженіи схимника опять дается ему новое имя; 3) вмысто парамавда возлагается ва него а на лавъ, тоть же парамавдь, только украшевный мвогими крестами и носимый на плечахъ въ звакъ несевія креста за Христомь; 4) вмысто клобука надывается на вего кукуль (шапочка). Кукуль отличается отъ клобука тымь, что остроконечень, побрываеть голову и плечи, и украшевь пятью крестами: ва чель, груди, плечахъ и спинь; называется онь вукулемь беззлобія и шлемомь вадежды на спасеніе.

Примичание. Поставление въ игумена и архимандрита. При посвящении ивока въ игумена ему вручается жезль, посохь, какъ знакъ его обязавности управлять ввоками, а при поставлени въ санъ архимавдрита, кромъ вручевія ему жезла, ва поставляемаго надъвается мантія со скрижалями. Скрижалями называются вебольшія четырехугольвые платы красваго или зеленаго цвъта, нашитые на мантіи спереди; они служать знакомъ того, что архимандритъ есть учитель ивоковъ и руководитель ихъ въ жизни по заповъдямъ Божінмъ. Епископы, которые въ настоящее время посвящаются изъ архимандритовъ, надъваютъ мантію не чернаго, а свътлаго цвъта съ цвътвыми полосами, идущими отъ шеи и огибающими весь подолъ мантіи. Полосы эти называются источниками и служать указаніемъ того, что изъ устъ епископа истекаютъ ръки научевія слову Божію.

## Погребение и поминовение умершихъ.

Откоднан. Православная церковь даеть умирающему благословение и напутствие въ въчную жизпь въ минуты разлучения души его съ тъломъ. Напутствие это состоитъ изъ чтения молебнаго канона Господу Іпсусу Христу и пречистой Его Матери, въ тропаряхъ котораго отъ лица умирающаго выражается сознание его гръховъ, страхъ наказания за нихъ и надежда на ходатайстно Богоматери и милосеркие Імсуса Христа. Оканчивается канонъ молитвою, чтобы Госнодь простилъ гръхи умирающаго и упокомлъ его въ въчныхъ обителяхъ со святыми. Такое напутствие обыкновенно называется от ходною.

Приготовление твла умершаго христіанина въ погребенію. По смерти христіанпна твло его омывають и одввають въ новыя одежды. Для этого употребляются или бълыя одежды, называемыя саваномъ, что значить пелена, възнавъ того, что умершій даль при своемъ крещеніи объть проводить жизнь въ чистоть и святости, или—одежды званія въ указаніе на то, что онъ должень дать Богу отчетъ, какъ исполняль долгь званія, въ которое быль призванъ. На чело умершаго возлагають вънчикъ, съ изображеніемъ Христа, Богоматери, Іоанна Предтечи и съ надписью Трисвятаго, въ знакъ того, что умершій,

какъ вониъ Христовъ, велъ на землъ борьбу за правду Христову н умеръ съ надеждою



получить вънецъ на небесахъ. На руки и о лагается и ко на Спасителя или кого-либо изъ святыхъ, въ знакъ въры умершаго но Христа и желанія быть причисленнымъ къ лику святыхъ угодниковъ. Затъмъ тъло умершаго полагается во гробъ и покрывается по кровомъ въ указаніе на то, что умершій находится подъ покровомъ Церкви Христовой.

Чтеніе псалтири при гробь умершаго и наннихиды. Тотчась по смерти христіанина, при гробь его начинается чтеніе псалтири, съ прибавленіемъ посль каждой славы (статіи или антифона) молитвы объ упокоенін умершаго, и служатся паннихиды. Псалмы читаются въ утьшеніе скорбящимъ о смерти усопшаго. Слово паннихида значить в сено щ по е; такъ называются краткія службы о прощенін гръховъ и упокоеніи въ царствъ небесномъ умершаго христіанина. По своему составу паннихида есть

собращеніе утреви. Начинается она чтеніемъ или и в н і е м в псалма (90-го): «Живый въ помощи Вышвяго, въ кровъ Бога небеснаго водворится»... Затъмъ слъдуетъ великая ектенія съ присоединсніемъ прошеній объ умершемъ, пъніе «аллилуіа», тропари съ принъвомъ: «благословенъ еси Господп»..., покаявый псаломъ, канонъ съ тремя малыми ектеніями послъ 3, 6 и 9 пъсни, Трисвятое, Отче нашъ, погребальные тропари, сугубан ектенія и отпустъ съ возглашеніемъ въчной памяти усопшему. Во время панчихиды совершается кажденіе вокругъ гроба, служащее указаніемъ на то, что душа умершаго, подобно дыму изъ кадила, восходитъ на пебо и что паши молитвы за него угодны Богу. Служба панчихиды называется в с е но щ ны мъ потому, что въ древности при погребеніи мучениковъ христіаве всю почь проводили въ пъснопъніяхъ.

Вынось тела умершаго во храмъ. До погребенія тело умершаго переносится въ храмъ Божій. Предъ выносомъ его изъ дома совершается литія, краткая служба объ упокоеніи умершаго, составляющая сокращеніе папнихиды и состоящая язъ пенія тропарей, сугубой ектеніи и отпуста. Во время литіп совершается также кажденіе вокругъ гроба. Тело умершаго собрата переносится во храмъ съ пеніемъ ангельской песни (Трисвятое), въ знакъ того что умершій переходить въ область пебожителей, чтобы воспевать съ ними песнь Пресвятой Тропце. При этомъ христіане, окружающіе гробъ, держать въ рукахъ зажженныя свечи, въ выраженіе уверенности, что умершій братъ восходить къ вечному свету, Богу. Во храме гробъ съ теломъ умершаго ставится посреди церкви, лицемъ бъ алтарю, а вокругъ гроба возжигаютъ светильники.

Чинъ отпеванія. Весь чинъ погребенія проникнуть молит-

Чмнъ отпъванія. Весь чинъ погребенія проникнуть молитвою объ умершемъ и утвшеніемъ оставшихся въ живыхъ. Начинается онъ пъніемъ псалмовъ (90 и 118), въ которыхъ выражается блаженство людей, жившихъ въ надеждъ на помощь Всевышняго и соблюдавшихъ законъ Его. Затъмъ послъ троекратнаго «аллилуіа» поются тропари съ припъвомъ: «благословенъ еси, Господи, научи мя оправданіемъ Твоимъ.» Въ нихъ изображается вся судьба человъка. Созданный изъ ничего, одаренный при этомъ образомъ Божіимъ, онъ за преступленіе заповъди возвращается въ землю, но, ве смотря ва то, что носитъ на себъ язвы прегръшеній, остается образомъ неизреченной славы Божіей и дерзаетъ просить у милосердаго Господа возвращенія себъ вождельнаго отечества. За тропарями слъдуетъ пъніе погребальваго канона, содержащаго молитвы объ усопшемъ; послъ 3, 6 и 9 пъсви канона произносятся малыя ектенів. Затьмъ поются самогласны: такъ вазываются восемь стихиръ, содержащихъ плачъ человъка, сознающаго скоротечность и тлъвность всего земваго. Каждая стихира поется ва свой гласъ, или напъвъ.

«Кан (какая) житейская сладость бываеть печали непричастна? Кан ли слава стоить на земли непреложна? Вся сёни (томи) немощнёйша, вся соній прелестнёйша. Гдё есть мірское пристрастіе? Гдё есть привременных мечтаніе? Гдё есть злато и сребро? Гдё есть рабовь множество и молва (говора слава)? Вся персть, вся пенель, вся сёнь. ... Плачу и рыдаю, егда помышляю смерть и вижду во гробёхъ лежащую, ио образу Божію созданную нашу красоту, безобразну, безславну, не имущую вида. О чудесе! что сіе, еже о насъ бысть таинство? Каво предахомся тлёнію? Како сопрягохомся смерти? Воистину Бога повелёніемъ, яко же писано есть, подающаго представльшемуся упокоеніе.»

За самогласными поются блаженны; потомъ читаются Апостолъ (1 Сол. IV, 12—17) и Евавгеліе (Іоав. V, 25—30), которые говорять о воскресеніи мертвыхъ и дають утёшевіе скорбящимь о суеть всего земнаго.

За чтеніемъ Св. Писавія слідуеть просительвая ектевія: ова окавчивается чтеніемъ разрівшительной молитвы, въкоторой Церковь разрівшаеть всі гріхи умершаго, снимаеть съ вего всі запрещевія и клятвы и съ миромъ отпускаеть его въ загробную жизвь. Въ звакъ того, что молитва Церкви сильна предъ Богомъ и что разрівшевное кающемуся ва землі разрівшается ему и на вебі, у васъ есть обычай—полагать въ руки умершаго листъ съ ваписавною ва немъ разрівшительною молитвою.

Отпъвавіе кончается пъвіемъ стихиръ, въ которыхъ говорится о разлученій съ вами умершаго и выражается просьба усопшаго брата молиться за вего Богу. При пъвіи стихиръ дается послъдвее цъловавіе умершему и закрывается гробъ его съ возглашеніемъ ему въчвой памяти.

Погребеніе, или положеніе въ могилу. Послѣ отпѣвавія гробъ съ тѣломъ умершаго опускается въ могилу, лицемъ къ востоку, въ звакъ того, что умершій идетъ къ востоку (т. е. началу) вѣчвой жизни, въ ожидавіи втораго пришествія Христа, Солнда правды. При овущеніи въ могилу совершается литія. За тѣмъ священникъ крестообразно посыпаетъ гробъ землею, говоря при этомъ: «Господня земля и исполвевіе ея (т. е. все что на-

полняето ее), вселеввая и вси живущій на ней», потомъ выливаеть на него елей, если умершій быль при жизви соборовань, и высыпаеть на гробъ пепель изъ кадила. Этоть елей, не употреблявшійся для возженія свътильника, и угасшій пепель кадила служать символомъ жизви, угасшей на земль, но имьющей по милости Божіей воскреснуть для въчнаго блаженства.

Могилы христіанъ устраиваются или на кладби щахъвокругь церкви, пли въ зданіи церкви, въ знакъ того, что люди, бывшіе върными Церкви при своей жизви, находятся подъ ея покровомъ и послъ смерти.

Молитвословія и обряды, следующіе за погребеніемъ. Церковь заботится объ умершихъ христіанахъ. Она молится за нихъ и приноситъ безкровную жертву за литургіями въ девятый и сороковой дни послъ ихъ смерти и потомъ ежегодно въ день смерти, который называется днемъ памяти. Вътретій девь по смерти покойника мы молимся, чтобы Христосъ, воскресшій въ третій день послъ своей смерти, воскресиль для блаженной жизни и умершаго нашего собрата; въ девятый день молимъ Господа, чтобы Онъ сопричислиль умершаго къ девяти чинамъ ангеловъ и святыхъ человъковъ; въ сорововой день приносимъ Христу молитвы о томъ, чтобы Онъ, перевесшій искушеніе отъ діавола въ соробовой день своего поста, помогь умершему вепостыдво выдержать испытавіе ва частномъ судь Божіемъ, и чтобы Онъ, въ сороковой девь возвесшися ва вебо, вознесъ въ небесныя обители и умершаго. Поминовенія его иногда совершаются въ продолжение всъхъ сорока дней съ ежедневнымъ служениемъ, въ память его, литургій: тогда онь называются сорокоустомъ. Посвящая молитвъ годовщину смерти вашего собрата, им выражаемъ этимъ въру, что девь смерти человъка есть девь не увичтожевія его, а новаго рождевія для въчвой жизни.

При совершеній помивовевій ставится въ намять умершвуть коливо, иначе кутія (сваренная пшеница или рисъ съ медомъ). Зерна служать символомъ воскресенія, а медъ или сахарь указываеть ва сладкую, блажевную жизвь въ царствъ вебесвомъ.

Кромъ частнаго помивовевія каждаго умершаго, приносимаго по желанію его родныхъ и знакомыхъ. Церковь совершаетъ въ опредъленные дни года общее поминовеніе всъхъ умершихъ христіанъ. Церковныя молитвословія этихъ дней вазываются в селенскими паннихидами, а самые дви родительскими. Таковые дня: суббота — предъ масляницею, субботы второй, третьей и четвертой недъль Великаго носта, субботы предъ Троицынымъ днемъ и днемъ св. Димитрія Солунскаго (25 октября), вторникъ (въ иныхъ мъстахъ понедъльникъ) Ооминой недъли и день усъкновенія главы Іоанна Предтечи. Дмитровская суббота установлена въ память великаго князя Дмитрія Донскаго и воиновъ, убитыхъ на Куликовомъ полъ въ битвъ съ татарами.

Особенности въ чинъ погребенія священниковъ и младенцевъ. Тъло умершаго священника не омывають, а отпрають елеемь и облачають въ священныя одежды. Лицо его закрывается воздухомь, а въ руки влагаются Кресть и Евангеліе. Выносъ тъла въ церковь совершается съ крестнымъ ходомъ и перезвономъ; при всъхъ церквахъ, мимо которыхъ проходить этотъ крестный ходъ, служатся литіи по усопшемъ. На отпъваніи читается пять апостоловъ и пять Евангелій; послѣ погребальнаго канона поются стихиры на «хвалите» и великое славословіе; самогласновъ поется больше, чѣмъ на погребеніи мірянина.

Надъ младенцами, умершими послѣ крещенія, совершается отиѣваніе по особому чину, въ которомъ Церковь молитъ Господа не о прощеніи грѣховъ усопшаго, а о томъ, чтобы Господь по неложному своему объщанію сподобиль его царства небеснаго, какъ непорочнаго и блаженнаго. (Апост. I Кор. XV, 39—46; Еван-Іоан. V, 35—39).

Надъ младенцами, умершими до крещения, отпъвания не совершается, такъ какъ они не очищены отъ первороднаго гръха. О будущей ихъ участи св. Григорій Богословъ говорить, что «они не прославятся и не накажутся отъ праведнаго Судіи, какъ такіе, которые не запечатлъны, впрочемъ не зды, и болье потерпъли потерю, нежели сдълали. Ибо не всякій, недостойный наказанія, достоинъ уже и чести; равно не всякій, недостойный чести, достоинъ уже и наказанія» \*).

> помицове (сваренная

SAMBA

<sup>\*)</sup> Пособіе къ взученію Устава, Священника Никольскаго. Изд. 2, стр. 727-