


От составителя

В настоящем издании читателю представлен аннотированный перевод кор-
пуса Писем (латинское название: Epistulae) преп. Максима Исповедника. Под 
этим названием принято понимать не все эпистолярное наследие преп. Мак-
сима, но те его письма, которые были собраны и изданы под таким заглавием 
Ф. Комбефисом и входят в «Греческую пат рологию» Миня (PG 91. 364–649). 
Первый опыт издания русского перевода Писем преп. Максима был осущест-
влен нами в 2007 г.1 Однако в том издании практически отсутствовали коммен-
тарии2, что было восполнено в настоящем томе, который, таким образом, стал 
первым аннотированным изданием перевода Писем преп. Максима на со-
временный европейский язык3. Кроме того, со временем возникло желание 
улучшить и сам перевод; он был отредактирован (в некоторых письмах суще-
ственно) совместными усилиями переводчика и научного редактора. Нами 
была произведена частичная сверка с оригиналом наиболее существенных в 
философско-богословском отношении мест перевода, вставлены по-гречески 
термины, используемые преп. Максимом4, а кроме этого, расставлена пагина-

1 Преп. Максим Исповедник. Письма/Пер. с греч. Е. Начинкина. Сост. Г. И. Бе-
невич. СПб., 2007 (Византийская философия. Т. 2; Smaragdos Philocalias). 

2 За исключением ссылок на цитаты из св. отцов, найденных Д. С. Бирюковым.
3 Следует отметить, что существует диссертация, посвященная переписке преп. 

Максима (Bacon J. Regards sur la vie et la correspondance de Maxime le Confesseur. 
I–II, diss. Lille, 1978), но, к сожалению, она была нам недоступна. Однако, судя по от-
сутствию ссылок на эту диссертацию в новейших работах, посвященных жизни и 
творчеству преп. Максима, ее ценность не очень велика. Устарели, к сожалению, и 
многие наблюдения относительно Писем преп. Максима, сделанные С. Л. Епифано-
вичем (см.: Епифанович С. Л. Преп. Максим Исповедник. Его жизнь и творения. 
В 2 т. СПб., 2013). Вместе с тем, в комментариях к Ер 6 и 7 нами были использованы 
ценные соображения этого патролога, высказанные в его знаменитом исследовании: 
Епифанович С. Л. Преп. Максим Исповедник и византийское богословие. Киев, 1915. 

4 При этом особое внимание нами было уделено терминам, обозначающим волю 
и волевой акт, в виду их важности для понимания соответствующего учения преп. 
Максима, развитого им позднее в полемике с монофелитами. 



6 От Составителя 7От Составителя

ция в соответствии с PG. Расширен был и раздел «Приложения». Таким об-
разом, настоящее издание Писем преп. Максима существенно улучшено по 
сравнению с изданием 2007 г. Кроме пере вода писем, включенных в первое из-
дание, на русский язык до этого переводилось только Ep 21 («О любви»), адре-
сованное кубикуларию Иоанну, и адресованные ему же Ер 4 («О печали по 
Богу»)2 и Ep 10 о происхождении царской власти3. В настоящем из дании эти 
письма переведены заново Е. Начинкиным, как и остальные, вошедшие в основ-
ной корпус Писем преп. Максима. Из современных европейских языков Пись-
ма целиком были переведены на французский язык Э. Понсуа (E. Ponsoye) и 
изданы с предисловием известного  специалиста по преп. Максиму Ж.-К. Лар-
ше4. Это предисловие с любезного разрешения автора мы приводим в настоя-
щем издании. Кроме того, существуют переводы Писем на румынский — 
о. Думит ру Станилоа5 и на новогреческий — Игнатия Сакалиса6. 

К переводу писем, собранных Ф. Комбефисом, в настоящем издании мы 
прибавляем перевод ряда других писем преп. Максима, не входящих в его со-
брание. В частности, это сохранившееся только на латыни т. н. Ер A, адресо-
ванное ливийскому игумену Фалассию7, сообщающее о поведении римских 
апокрисиариев в Константинополе при утверждении Северина папой и содер-
жащее ценный материал по вопросу отношения преп. Максима к значению 

1 См. в пер. А. И. Сидорова в изд.: Максим Исповедник 1993. Кн. I. С. 146– 153.
2 Преп. Максима Исповедника письмо Иоанну постельничему о печали по 

Боге//Христианское Чтение. Ч. III. 1846. С. 387–395.
3 Перевод прот. Валентина Асмуса см. в: Богословский сборник ПСТГУ. Вып. 10. 

2002. С. 72–75.
4 Larchet 1998. Paris, 1998. Во французском издании Писем (так же как в издании 

Ф. Комбефиса) не была осуществлена точная идентификация мест из отцов Церкви 
или философов, которые цитирует или на которые ссылается в своих письмах преп. 
Максим. При подготовке первого издания работа над этим была проведена ответ-
ственным редактором тома Д. С. Бирюковым, с указанием основных разночтений в 
цитатах; в настоящем томе нами были идентифицированы еще несколько цитат. 

5 Sfîntul Maxim Mărturisitorul.  Scrieri Partea a doua Scrieri şi epistole hristologice şi 
duhovniceşti Carte tipărită cu aprobarea Sfîntului sinod al Bisericii Ortodoxe Române Tra-
ducere din greceşte, introducere şi note de D. Stăniloae//Părinţi şi scriitori bisericeşti № 81. 
Bucureşti: Editura Institutului biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe Romăne, 1990.

6 Μαξίμου τοῦ Ὁμολογητοῦ Ἐπιστολὲς κοινές, δογματικὲς καὶ πολεμικές. Εἰσα-
γωγή — μετάφραση — σχόλια ἀπὸ τὸν Ἰ Σακαλή (I. Sakalis)//Φιλοκαλία τῶν νηπτι-
κῶν καὶ ἀσκητικῶν № 15Β. Θεσσαλονίκη: Ἐκδοτικὸς οἶκος Ἐλευθερίου Μερετάκη 
«Τὸ Βυζάντιον» Πατερικαὶ ἐκδόσεις «Γρηγόριος ὁ Παλαμάς», 1995.

7 Оно было опубликовано в изд.: Mansi. Col. 677C — 678B.

Римского престола, а также впервые изданное С. Л. Епифановичем1 Ер B, адре-
сованное пресвитеру и игумену Стефану2. 

Кроме этих двух писем, мы публикуем в нашем переводе окончание Ер 8, 
не вошедшего в текст этого письма, изданный Ф. Комбефисом. Этот отрывок, 
содержащий свидетельство об отношении преп. Максима к насильственному 
крещению иудеев и самарян, совершенному по приказу императора Ираклия 
эпархом Карфагена Георгием в 632 г., был издан в 1937 г. Р. Девреессом3 и пред-
ставляет несомненный интерес. 

Из не вошедших в настоящий том писем преп. Максима следует упомянуть, 
в первую очередь, т. н. Второе письмо к Фоме4, которое было переведено на 
русский язык о. Нектарием (Яшунским)5. К числу писем преп. Максима отно-
сится и написанное в ссылке Письмо к монаху Анастасию, изданное Ф. Ком-
бефисом в PG 90. 132A — 133A. В русском аннотированном переводе, уточ-
няющем перевод проф. М. Д. Муретова6 с учетом издания П. Аллен и Б. Нейл7, 
оно было опубликовано нами ранее»8. 

Часть писем преп. Максима, посвященных, главным образом, полемике с 
моноэнергизмом и монофелитством, входят в число т. н. Богословско-по ле-
мических трактатов, перевод которых был недавно осуществлен9. Тем не 
менее, мы сделали исключение для одного из писем, входящего в их число, — 
TP 12. Это письмо, адресованное экзарху Африки Петру, мы приводим в до-
полнении к корпусу Писем. Оно сохранилось только в отрывках на латыни в 
переводе Анастасия Библиотекаря10. Мы решили включить это произведение 
и в настоящий том, поскольку оно проливает свет на отношения преп.  Максима 

 1 Епифанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима 
Исповедника. Киев, 1917. С. 84–85.

 2 Перевод Писем А и B для настоящего издания сделан З. А. Барзах.
 3 Devreesse R. La fin inédite d’une lettre de saint Maxime: un baptêm forcé de Juifs 

et Samaritains à Carthage, en 632//Revue des Sciences religieuses. 17, 1937. Р. 25–35.
 4 См. его издание: Canart R. La «Deuxième lettre à Thomas» de saint Maxime le 

Con fesseur//Byzantion. 34, 1964. Р. 427–447.
 5 Максим Исповедник 2006. С. 40–50.
 6 Творения св. отца нашего Максима Исповедника. Ч. 1. Житие преподобного 

Максима и службы ему/Пер., изд. и прим. проф. М. Д. Муретова. Сергиев Посад, 
1915. С. 85–89.

 7 Maximus the Confessor and His Companions. Documents from Exile/Ed. and 
trans. by P. Allen and B. Neil. Oxford, 2002. Р. 120–123.

 8 Письмо, иже во святых, аввы Максима к монаху Анастасию, его ученику//
Максим Исповедник 2007а. С. 199–201.

 9 См.: Максим Исповедник 2014.
 10 PG 91. 141A — 146A.



6 От Составителя 7От Составителя

ция в соответствии с PG. Расширен был и раздел «Приложения». Таким об-
разом, настоящее издание Писем преп. Максима существенно улучшено по 
сравнению с изданием 2007 г. Кроме пере вода писем, включенных в первое из-
дание, на русский язык до этого переводилось только Ep 21 («О любви»), адре-
сованное кубикуларию Иоанну, и адресованные ему же Ер 4 («О печали по 
Богу»)2 и Ep 10 о происхождении царской власти3. В настоящем из дании эти 
письма переведены заново Е. Начинкиным, как и остальные, вошедшие в основ-
ной корпус Писем преп. Максима. Из современных европейских языков Пись-
ма целиком были переведены на французский язык Э. Понсуа (E. Ponsoye) и 
изданы с предисловием известного  специалиста по преп. Максиму Ж.-К. Лар-
ше4. Это предисловие с любезного разрешения автора мы приводим в настоя-
щем издании. Кроме того, существуют переводы Писем на румынский — 
о. Думит ру Станилоа5 и на новогреческий — Игнатия Сакалиса6. 

К переводу писем, собранных Ф. Комбефисом, в настоящем издании мы 
прибавляем перевод ряда других писем преп. Максима, не входящих в его со-
брание. В частности, это сохранившееся только на латыни т. н. Ер A, адресо-
ванное ливийскому игумену Фалассию7, сообщающее о поведении римских 
апокрисиариев в Константинополе при утверждении Северина папой и содер-
жащее ценный материал по вопросу отношения преп. Максима к значению 

1 См. в пер. А. И. Сидорова в изд.: Максим Исповедник 1993. Кн. I. С. 146– 153.
2 Преп. Максима Исповедника письмо Иоанну постельничему о печали по 

Боге//Христианское Чтение. Ч. III. 1846. С. 387–395.
3 Перевод прот. Валентина Асмуса см. в: Богословский сборник ПСТГУ. Вып. 10. 

2002. С. 72–75.
4 Larchet 1998. Paris, 1998. Во французском издании Писем (так же как в издании 

Ф. Комбефиса) не была осуществлена точная идентификация мест из отцов Церкви 
или философов, которые цитирует или на которые ссылается в своих письмах преп. 
Максим. При подготовке первого издания работа над этим была проведена ответ-
ственным редактором тома Д. С. Бирюковым, с указанием основных разночтений в 
цитатах; в настоящем томе нами были идентифицированы еще несколько цитат. 

5 Sfîntul Maxim Mărturisitorul.  Scrieri Partea a doua Scrieri şi epistole hristologice şi 
duhovniceşti Carte tipărită cu aprobarea Sfîntului sinod al Bisericii Ortodoxe Române Tra-
ducere din greceşte, introducere şi note de D. Stăniloae//Părinţi şi scriitori bisericeşti № 81. 
Bucureşti: Editura Institutului biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe Romăne, 1990.

6 Μαξίμου τοῦ Ὁμολογητοῦ Ἐπιστολὲς κοινές, δογματικὲς καὶ πολεμικές. Εἰσα-
γωγή — μετάφραση — σχόλια ἀπὸ τὸν Ἰ Σακαλή (I. Sakalis)//Φιλοκαλία τῶν νηπτι-
κῶν καὶ ἀσκητικῶν № 15Β. Θεσσαλονίκη: Ἐκδοτικὸς οἶκος Ἐλευθερίου Μερετάκη 
«Τὸ Βυζάντιον» Πατερικαὶ ἐκδόσεις «Γρηγόριος ὁ Παλαμάς», 1995.

7 Оно было опубликовано в изд.: Mansi. Col. 677C — 678B.

Римского престола, а также впервые изданное С. Л. Епифановичем1 Ер B, адре-
сованное пресвитеру и игумену Стефану2. 

Кроме этих двух писем, мы публикуем в нашем переводе окончание Ер 8, 
не вошедшего в текст этого письма, изданный Ф. Комбефисом. Этот отрывок, 
содержащий свидетельство об отношении преп. Максима к насильственному 
крещению иудеев и самарян, совершенному по приказу императора Ираклия 
эпархом Карфагена Георгием в 632 г., был издан в 1937 г. Р. Девреессом3 и пред-
ставляет несомненный интерес. 

Из не вошедших в настоящий том писем преп. Максима следует упомянуть, 
в первую очередь, т. н. Второе письмо к Фоме4, которое было переведено на 
русский язык о. Нектарием (Яшунским)5. К числу писем преп. Максима отно-
сится и написанное в ссылке Письмо к монаху Анастасию, изданное Ф. Ком-
бефисом в PG 90. 132A — 133A. В русском аннотированном переводе, уточ-
няющем перевод проф. М. Д. Муретова6 с учетом издания П. Аллен и Б. Нейл7, 
оно было опубликовано нами ранее»8. 

Часть писем преп. Максима, посвященных, главным образом, полемике с 
моноэнергизмом и монофелитством, входят в число т. н. Богословско-по ле-
мических трактатов, перевод которых был недавно осуществлен9. Тем не 
менее, мы сделали исключение для одного из писем, входящего в их число, — 
TP 12. Это письмо, адресованное экзарху Африки Петру, мы приводим в до-
полнении к корпусу Писем. Оно сохранилось только в отрывках на латыни в 
переводе Анастасия Библиотекаря10. Мы решили включить это произведение 
и в настоящий том, поскольку оно проливает свет на отношения преп.  Максима 

 1 Епифанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима 
Исповедника. Киев, 1917. С. 84–85.

 2 Перевод Писем А и B для настоящего издания сделан З. А. Барзах.
 3 Devreesse R. La fin inédite d’une lettre de saint Maxime: un baptêm forcé de Juifs 

et Samaritains à Carthage, en 632//Revue des Sciences religieuses. 17, 1937. Р. 25–35.
 4 См. его издание: Canart R. La «Deuxième lettre à Thomas» de saint Maxime le 

Con fesseur//Byzantion. 34, 1964. Р. 427–447.
 5 Максим Исповедник 2006. С. 40–50.
 6 Творения св. отца нашего Максима Исповедника. Ч. 1. Житие преподобного 

Максима и службы ему/Пер., изд. и прим. проф. М. Д. Муретова. Сергиев Посад, 
1915. С. 85–89.

 7 Maximus the Confessor and His Companions. Documents from Exile/Ed. and 
trans. by P. Allen and B. Neil. Oxford, 2002. Р. 120–123.

 8 Письмо, иже во святых, аввы Максима к монаху Анастасию, его ученику//
Максим Исповедник 2007а. С. 199–201.

 9 См.: Максим Исповедник 2014.
 10 PG 91. 141A — 146A.



8 От Составителя 9От Составителя

с рядом адресатов Писем и является важным источником в отношении жизни 
и деятельности преп. Максима в момент, когда он, полностью солидаризуясь 
c позицией Рима, перешел к «боевым действиям» против сторонников Экфе-
сиса1. Это письмо, как и Ер A к Фалассию, важно для понимания отношения 
преп. Максима к Римскому престолу и его месту во Вселенской церкви2.  

Письма, публикуемые в дополнении к основному корпусу Писем, как и 
письма, входящие в основной корпус, мы снабдили комментариями, дополняю-
щими Предисловие Ж.-К. Ларше, а окончание Ер 8 сопроводили  специальной 
историко-библиографической справкой и кратким разбором его проблема-
тики (см. Приложение)3. Кроме этого, в Приложение нами была включена 
статья, посвященная первой реакции православных христиан — близкого 
преп. Максиму свт. Софрония Иерусалимского и самого преп. Максима — на 
вторжение арабов-мусульман (основа анализа реакции преп. Максима — от-
рывок из Ер 14). 

Поскольку вопрос об адресатах многих писем преп. Максима остается в 
 науке дискуссионным, и критического издания Писем до сих пор не сущест-
вует4, в переводе сохранены адресаты, указанные в собрании Ф. Комбефиса. 
Современное состояние вопроса об адресатах писем преп. Максима  отражено 
во вступительной статье Ж.-К. Ларше, наших комментариях и Приложении 3.

Среди издаваемых писем преп. Максима, философскими произведениями 
в классическом смысле этого слова являются только два — впрочем, весьма 
важных — письма, это Ер 6 и 7. При этом Ер 6, посвященное полемике против 
учения о том, что души телесны5, было нами проанализировано (это отражено 
в комментариях) на предмет источников преп. Максима в предшествующей 
традиции христианской философской мысли, которая, в свою очередь, тесно 

1 Подробнее см. в работе: Беневич Г. И., Шуфрин А. М. Дело Максима//Мак-
сим Исповедник 2007а. С. 41–42.

2 Перевод ТР 12 для настоящего издания сделан З. А. Барзах.
3 Эта статья расширена и дополнена по сравнению с редакцией 2007 г.
4 Критическое издание Писем и Богословско-полемических сочинений преп. 

Максима в настоящее время готовит для CCSG д-р Basile Markesinis (Базиль Мар-
кесинис).

5 Для истории русского богословия Ер 6 представляет особый интерес, посколь-
ку, отстаивая совершенную бестелесность душ и ангелов, на него ссылался свт. 
Фео фан Затворник в своей полемике со свт. Игнатием (Брянчаниновым) (см.: Свт. 
Феофан Затворник. Душа и ангел — не тело, а дух. М., 1997: http://www.wco.ru/
biblio/books/feofanz5/Main.htm). Полемика двух русских богословов второй по-
ловины XIX в., видимо, до некоторой степени сходна с полемикой преп. Максима со 
своими современниками в VII в. 

связана с языческой философской мыслью эпохи поздней античности. В этом 
контексте в комментариях обсуждается вопрос о понимании преп. Максимом 
естественного умозрения. 

Что касается Ер 7, то оно представляет собой важный источник для установ-
ления контекста написания главного экзегетического сочинения преп. Макси-
ма — Трудностей к Иоанну, поскольку было написано одновременно с ним. 
Анализ Ер 7, отраженный в комментариях, позволил установить, что в период 
написания Трудностей преп. Максим полемизировал не только с оригенизмом, 
как считалось до сих пор, но и с его радикальными оппонентами из влиятельных 
монахов-халкидонитов Северной Африки. Судя по этому же письму, крайний 
антиоригенизм, угрожающий православному учению об обожении, был широ-
ко распространен в это время в Византийской империи. Все это важно не  только 
для изучения церковной истории и наследия преп. Максима, но и для понима-
ния характера полемики православных с еретиками. Ереси, с которыми прихо-
дится бороться православным, обычно «ходят парами», так что и стратегия по-
лемики преп. Максима с такими «парными» ересями весьма поучительна.  

Ер 1, обращенное к префекту Карфагена Георгию по случаю угрозы отстра-
нения его от должности, содержит разработку важнейших этических катего-
рий античной и позднеантичной философии — «находящегося в нашей влас -
ти» (ἐφ' ἡμῖν) и «не находящегося в нашей власти» (οὐκ ἐφ' ἡμῖν) и учения о 
соотношении этих этических категорий и Промысла Божия. Ряд писем преп. 
Максима (напр., Ер 12–15, 17) содержит разработку философских понятий 
«ипостась», «сущность», «особенность», «качество» и др. в контексте бого слов-
ско -философских споров с монофизитами-севирианами. Особое внимание 
 привлекает учение о числе в приложении к христологии, истоки и параллели 
к которому мы постарались выявить. Посвященное объяснению смысла и про-
исхождения царской власти Ер 10 является важным источник для изучения 
политико-философских взглядов преп. Максима, которые тесно связаны у него 
с учением о единстве человеческого рода и спасении. Чрезвычайную ценность 
представляет Ер 2 к кубикуларию Иоанну («О любви»), в котором преп. Мак-
сим дает богословско-философское обоснование христианского учения о люб-
ви, тесно связанное для него не только с этикой и антропологией, но и с хрис-
тологией и триадологией. 

Однако и те письма, в которых преп. Максим выступает как учитель аске-
тики, наставник монашеской жизни, экзегет1, церковно-политический деятель 

1 А в письмах можно найти свидетельства зарождения монументального экзеге-
тического труда преп. Максима — Вопросоответов к Фалассию (см. Ер 40).



8 От Составителя 9От Составителя

с рядом адресатов Писем и является важным источником в отношении жизни 
и деятельности преп. Максима в момент, когда он, полностью солидаризуясь 
c позицией Рима, перешел к «боевым действиям» против сторонников Экфе-
сиса1. Это письмо, как и Ер A к Фалассию, важно для понимания отношения 
преп. Максима к Римскому престолу и его месту во Вселенской церкви2.  

Письма, публикуемые в дополнении к основному корпусу Писем, как и 
письма, входящие в основной корпус, мы снабдили комментариями, дополняю-
щими Предисловие Ж.-К. Ларше, а окончание Ер 8 сопроводили  специальной 
историко-библиографической справкой и кратким разбором его проблема-
тики (см. Приложение)3. Кроме этого, в Приложение нами была включена 
статья, посвященная первой реакции православных христиан — близкого 
преп. Максиму свт. Софрония Иерусалимского и самого преп. Максима — на 
вторжение арабов-мусульман (основа анализа реакции преп. Максима — от-
рывок из Ер 14). 

Поскольку вопрос об адресатах многих писем преп. Максима остается в 
 науке дискуссионным, и критического издания Писем до сих пор не сущест-
вует4, в переводе сохранены адресаты, указанные в собрании Ф. Комбефиса. 
Современное состояние вопроса об адресатах писем преп. Максима  отражено 
во вступительной статье Ж.-К. Ларше, наших комментариях и Приложении 3.

Среди издаваемых писем преп. Максима, философскими произведениями 
в классическом смысле этого слова являются только два — впрочем, весьма 
важных — письма, это Ер 6 и 7. При этом Ер 6, посвященное полемике против 
учения о том, что души телесны5, было нами проанализировано (это отражено 
в комментариях) на предмет источников преп. Максима в предшествующей 
традиции христианской философской мысли, которая, в свою очередь, тесно 

1 Подробнее см. в работе: Беневич Г. И., Шуфрин А. М. Дело Максима//Мак-
сим Исповедник 2007а. С. 41–42.

2 Перевод ТР 12 для настоящего издания сделан З. А. Барзах.
3 Эта статья расширена и дополнена по сравнению с редакцией 2007 г.
4 Критическое издание Писем и Богословско-полемических сочинений преп. 

Максима в настоящее время готовит для CCSG д-р Basile Markesinis (Базиль Мар-
кесинис).

5 Для истории русского богословия Ер 6 представляет особый интерес, посколь-
ку, отстаивая совершенную бестелесность душ и ангелов, на него ссылался свт. 
Фео фан Затворник в своей полемике со свт. Игнатием (Брянчаниновым) (см.: Свт. 
Феофан Затворник. Душа и ангел — не тело, а дух. М., 1997: http://www.wco.ru/
biblio/books/feofanz5/Main.htm). Полемика двух русских богословов второй по-
ловины XIX в., видимо, до некоторой степени сходна с полемикой преп. Максима со 
своими современниками в VII в. 

связана с языческой философской мыслью эпохи поздней античности. В этом 
контексте в комментариях обсуждается вопрос о понимании преп. Максимом 
естественного умозрения. 

Что касается Ер 7, то оно представляет собой важный источник для установ-
ления контекста написания главного экзегетического сочинения преп. Макси-
ма — Трудностей к Иоанну, поскольку было написано одновременно с ним. 
Анализ Ер 7, отраженный в комментариях, позволил установить, что в период 
написания Трудностей преп. Максим полемизировал не только с оригенизмом, 
как считалось до сих пор, но и с его радикальными оппонентами из влиятельных 
монахов-халкидонитов Северной Африки. Судя по этому же письму, крайний 
антиоригенизм, угрожающий православному учению об обожении, был широ-
ко распространен в это время в Византийской империи. Все это важно не  только 
для изучения церковной истории и наследия преп. Максима, но и для понима-
ния характера полемики православных с еретиками. Ереси, с которыми прихо-
дится бороться православным, обычно «ходят парами», так что и стратегия по-
лемики преп. Максима с такими «парными» ересями весьма поучительна.  

Ер 1, обращенное к префекту Карфагена Георгию по случаю угрозы отстра-
нения его от должности, содержит разработку важнейших этических катего-
рий античной и позднеантичной философии — «находящегося в нашей влас -
ти» (ἐφ' ἡμῖν) и «не находящегося в нашей власти» (οὐκ ἐφ' ἡμῖν) и учения о 
соотношении этих этических категорий и Промысла Божия. Ряд писем преп. 
Максима (напр., Ер 12–15, 17) содержит разработку философских понятий 
«ипостась», «сущность», «особенность», «качество» и др. в контексте бого слов-
ско -философских споров с монофизитами-севирианами. Особое внимание 
 привлекает учение о числе в приложении к христологии, истоки и параллели 
к которому мы постарались выявить. Посвященное объяснению смысла и про-
исхождения царской власти Ер 10 является важным источник для изучения 
политико-философских взглядов преп. Максима, которые тесно связаны у него 
с учением о единстве человеческого рода и спасении. Чрезвычайную ценность 
представляет Ер 2 к кубикуларию Иоанну («О любви»), в котором преп. Мак-
сим дает богословско-философское обоснование христианского учения о люб-
ви, тесно связанное для него не только с этикой и антропологией, но и с хрис-
тологией и триадологией. 

Однако и те письма, в которых преп. Максим выступает как учитель аске-
тики, наставник монашеской жизни, экзегет1, церковно-политический деятель 

1 А в письмах можно найти свидетельства зарождения монументального экзеге-
тического труда преп. Максима — Вопросоответов к Фалассию (см. Ер 40).



10 От Составителя

или просто любящий друг и ученик своих духовных учителей, являют его как 
философа и в классическом, и в специфически христианском смысле этого сло-
ва. Везде в письмах преп. Максима мы видим нераздельное единство опыта и 
его осмысления, как и единство любви к Богу и ближнему, составляющее суть 
христианской философии. 

Вместе с тем, внимательно читая письма преп. Максима, мы можем лучше, 
чем из каких-либо других его сочинений, представить и некоторые особенно-
сти его личности, и характер его отношений с другими людьми, и его влияние 
и роль, которую он играл в церковной жизни своего времени, как и тот истори-
ческий контекст, в котором он жил, а также церковно-политические и  духовные 
обстоятельства, в которых находились его адресаты. Войны, кровопролитие, 
борьба за власть, духовные и житейские искушения в мире никогда не прекра-
щались. Бесстрастные письма святого, разумеется, посвящены не их описа-
нию, но, чтобы их адекватно воспринимать, нужно иметь в виду тот историче-
ский и просто «человеческий» контекст, в котором они писались1. Письма преп. 
Максима — прекрасное свидетельство того, как можно сохранять бесстрастие 
и проявлять христианскую любовь, находясь в самой гуще мировой и церков-
ной истории.    

 
От имени авторского коллектива хотелось бы выразить признательность 

всем, кто прямо или косвенно помогал нам в подготовке этого тома: О. Л. Абыш-
ко, А. А. Белоусу, М. И. Бениной, Т. Н. Боровинской, Кристиану Будиньону, 
Филиппу Буту, А. Г. Дунаеву, В. И. Земсковой, иеромонахам Кириллу и Ме-
фодию (Зинковским), О. А. Ковалевой, Дирку Краусмюллеру, Жан-Клоду Лар-
ше, Антуану Леви, В. М. Лурье, Д. В. Панченко, Д. А. Поспелову, М. А. Яков-
леву и Мареку Янковяку. 

           
Г. И. Беневич, 2015 г.

1 Достаточно привести пример Ер 9 преп. Максима к игумену Фалассию, в кото-
ром он укоряет последнего за недостаточно христианское поведение в отношении 
монахов его монастыря; последние (очевидно, несправедливо) оскорбили своего игу-
мена. Преп. Максим не только призывает своего адресата проявить христианские 
терпение и любовь в отношении к ближним, но и дает теоретическое обоснование 
своего увещевания.

Введение1

I. Значение писем

Письма2 великого византийского богослова Максима Исповедника3 (580–
662 гг.) занимают среди его произведений далеко не второстепенное и не мало-
значащее место. 

Правда, в них мы не найдем и следа монофелитских споров, в которых св. 
Максим играл важную роль и которые заставили его разработать точное  учение 
о двух волях и действиях (энергиях) Христа — учение, послужившее основа-
нием для решений VI Вселенского собора (третьего Константинопольского). 

1 Перевод Е. Начинкина и Т. Сениной с изд.: Larchet 1998. Р. 1–62. В настоя-
щем издании, по возможности, исправлены опечатки в нумерации писем, встречаю-
щиеся в оригинальном издании Введения Ж.-К. Ларше. — Прим. сост.

2 Речь идет о письмах, которые были собраны и изданы под таким заглавием 
Ф. Комбефисом (F. Combefis) и входят в PG Ж.-П. Миня (PG 91. 364–649). Дру-
гие письма преп. Максима находятся в том же томе PG среди Богословско-поле-
мических трактатов. Наконец, еще некоторые письма были изданы отдельно: 
Ер А, опубликованное в изд.: Mansi. Col. 677–678; Ер B, изданное в работе: Епи-
фанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима Испо-
ведника. Киев, 1917. С. 84–85; Письмо к монаху Анастасию, изданное Ф. Ком-
бефисом в PG 90. 132A — 133A; Второе письмо к Фоме, изданное в: Canart R. 
La «Deuxième lettre à Thomas» de saint Maxime le Confesseur//Byzantion. 34, 1964. 
Р. 427–447.

3 Напомним, в качестве ориентира, основные периоды и значимые события  жизни 
преп. Максима: 580 г. — рождение; 613/614 – 624/625 гг. — пребывание в Хрисо-
поле; 624/625 – 626 гг. — жизнь в Кизике; между 626 и 628 (?) гг. — пребывание 
на Крите (и на Кипре?); 628 (?) г. — приезд в Карфаген; июнь 633 г. — Пакт объеди-
не ния (начало моноэнергизма); конец 633 г. — издание Псифоса; октябрь 638 г. — 
 издание Экфесиса (начало монофелитства); 646 г. — переселение в Рим; октябрь 
649 г. — Латеранский собор; 653 г. — арест преп. Максима; 655 г. — 1-й судебный 
процесс над ним и его соратниками; 662 г. — 2-й процесс; 13 августа 662 г. — смерть 
преп. Максима. Подробную биографию см. в нашем исследовании: Larchet 1996. 
Р. 7–20.



10 От Составителя

или просто любящий друг и ученик своих духовных учителей, являют его как 
философа и в классическом, и в специфически христианском смысле этого сло-
ва. Везде в письмах преп. Максима мы видим нераздельное единство опыта и 
его осмысления, как и единство любви к Богу и ближнему, составляющее суть 
христианской философии. 

Вместе с тем, внимательно читая письма преп. Максима, мы можем лучше, 
чем из каких-либо других его сочинений, представить и некоторые особенно-
сти его личности, и характер его отношений с другими людьми, и его влияние 
и роль, которую он играл в церковной жизни своего времени, как и тот истори-
ческий контекст, в котором он жил, а также церковно-политические и  духовные 
обстоятельства, в которых находились его адресаты. Войны, кровопролитие, 
борьба за власть, духовные и житейские искушения в мире никогда не прекра-
щались. Бесстрастные письма святого, разумеется, посвящены не их описа-
нию, но, чтобы их адекватно воспринимать, нужно иметь в виду тот историче-
ский и просто «человеческий» контекст, в котором они писались1. Письма преп. 
Максима — прекрасное свидетельство того, как можно сохранять бесстрастие 
и проявлять христианскую любовь, находясь в самой гуще мировой и церков-
ной истории.    

 
От имени авторского коллектива хотелось бы выразить признательность 

всем, кто прямо или косвенно помогал нам в подготовке этого тома: О. Л. Абыш-
ко, А. А. Белоусу, М. И. Бениной, Т. Н. Боровинской, Кристиану Будиньону, 
Филиппу Буту, А. Г. Дунаеву, В. И. Земсковой, иеромонахам Кириллу и Ме-
фодию (Зинковским), О. А. Ковалевой, Дирку Краусмюллеру, Жан-Клоду Лар-
ше, Антуану Леви, В. М. Лурье, Д. В. Панченко, Д. А. Поспелову, М. А. Яков-
леву и Мареку Янковяку. 

           
Г. И. Беневич, 2015 г.

1 Достаточно привести пример Ер 9 преп. Максима к игумену Фалассию, в кото-
ром он укоряет последнего за недостаточно христианское поведение в отношении 
монахов его монастыря; последние (очевидно, несправедливо) оскорбили своего игу-
мена. Преп. Максим не только призывает своего адресата проявить христианские 
терпение и любовь в отношении к ближним, но и дает теоретическое обоснование 
своего увещевания.

Введение1

I. Значение писем

Письма2 великого византийского богослова Максима Исповедника3 (580–
662 гг.) занимают среди его произведений далеко не второстепенное и не мало-
значащее место. 

Правда, в них мы не найдем и следа монофелитских споров, в которых св. 
Максим играл важную роль и которые заставили его разработать точное  учение 
о двух волях и действиях (энергиях) Христа — учение, послужившее основа-
нием для решений VI Вселенского собора (третьего Константинопольского). 

1 Перевод Е. Начинкина и Т. Сениной с изд.: Larchet 1998. Р. 1–62. В настоя-
щем издании, по возможности, исправлены опечатки в нумерации писем, встречаю-
щиеся в оригинальном издании Введения Ж.-К. Ларше. — Прим. сост.

2 Речь идет о письмах, которые были собраны и изданы под таким заглавием 
Ф. Комбефисом (F. Combefis) и входят в PG Ж.-П. Миня (PG 91. 364–649). Дру-
гие письма преп. Максима находятся в том же томе PG среди Богословско-поле-
мических трактатов. Наконец, еще некоторые письма были изданы отдельно: 
Ер А, опубликованное в изд.: Mansi. Col. 677–678; Ер B, изданное в работе: Епи-
фанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима Испо-
ведника. Киев, 1917. С. 84–85; Письмо к монаху Анастасию, изданное Ф. Ком-
бефисом в PG 90. 132A — 133A; Второе письмо к Фоме, изданное в: Canart R. 
La «Deuxième lettre à Thomas» de saint Maxime le Confesseur//Byzantion. 34, 1964. 
Р. 427–447.

3 Напомним, в качестве ориентира, основные периоды и значимые события  жизни 
преп. Максима: 580 г. — рождение; 613/614 – 624/625 гг. — пребывание в Хрисо-
поле; 624/625 – 626 гг. — жизнь в Кизике; между 626 и 628 (?) гг. — пребывание 
на Крите (и на Кипре?); 628 (?) г. — приезд в Карфаген; июнь 633 г. — Пакт объеди-
не ния (начало моноэнергизма); конец 633 г. — издание Псифоса; октябрь 638 г. — 
 издание Экфесиса (начало монофелитства); 646 г. — переселение в Рим; октябрь 
649 г. — Латеранский собор; 653 г. — арест преп. Максима; 655 г. — 1-й судебный 
процесс над ним и его соратниками; 662 г. — 2-й процесс; 13 августа 662 г. — смерть 
преп. Максима. Подробную биографию см. в нашем исследовании: Larchet 1996. 
Р. 7–20.



12 Ж.-К. Ларше 13Введение

Однако, это молчание дает нам повод вместе с Ларсом Тунбергом, превосход-
ным знатоком Исповедника, подчеркнуть, что «остальные стороны богословия 
Максима и внесенного им вклада — или, скорее, более широкий контекст его 
мысли — оказались несколько в тени из-за того, что внимание сосредоточи-
валось на его борьбе с монофелитством», и что «он оказался способен  найти 
право славное решение монофелитской проблемы, скорее, именно благодаря 
своей работе по синтезу и исправлению учения предшествовавшей богослов-
ской традиции»1. Часть этой работы и будет представлена в настоящей книге. 

Некоторые из писем даже числятся среди главнейших произведений св. 
Максима. Именно им и будет посвящено наше изложение. 

II. Христологические письма

1. Введение

Письма под номерами с XII по XIX представляют собой важнейший вклад 
в православную христологию по вопросу о единой ипостаси и двух природах 
воплощенного Слова. Они направлены против ереси монофизитов, в особен-
ности против монофизитства Севира, которое во время св. Максима не толь-
ко распространилось на часть христианского мира (особенно в Египте и Си-
рии), но также продолжало вызывать нестроения внутри Вселенской церкви. 
Для правильного понимания смысла аргументации, развиваемой св. Макси-
мом в его письмах, и догматических уточнений, которые ему приходится вно-
сить, необходимо вкратце напомнить положения Севира и его учеников2.

1 Thunberg L. Microcosm and Mediator. The Theological Anthropology of Maximus 
the Confessor. Lund, 1965. Р. 9–10 (2-е изд.: Chicago: La Salle, 1995. Р. 9). 

2 Они вкратце изложены в книге: Meyendorff J. Le Christ dans la théologie Byzantine. 
Paris, 1969. Р. 49–55 [рус. пер.: Мейендорф И., протопресв. Иисус Христос в вос-
точном православном богословии. Пер. с англ. свящ. О. Давыденкова, при участии 
Л. А. Успенской. М., 2000. С. 42–52], и более детально — в классических работах: 
Lebon J. Le Monophysisme sévérien. Louvain, 1909; La Christologie du monophysisme 
syrien//Grillmeier A., Bacht H. Das Konzil von Chalkedon. Geschichte und Gegenwart. 
Bd. I. Würtzbourg, 1951. S. 525–580. См. также более новую работу: Grillmeier A. Le 
Christ dans la tradition chrétienne. T. II/2: L’Église de Constantinople au VIe siècle. Paris, 
1993. Р. 37–244.

2. Христология Севира Антиохийского и его учеников

Монах Севир, ставший патриархом Антиохийским (512–518), выступает в 
качестве одного из главных противников Халкидонского собора. Стремясь, преж-
де всего, к утверждению единства Христа, он отвергает определение этого собо-
ра о двух природах, так как подозревает в нем несторианство. Ссылаясь на св. 
Кирилла [Александрийского], он продолжает, напротив, говорить об одной при-
роде (μία φύσις), используя в качестве лейтмотива формулу великого александ-
рийца: «Единая природа Слова воплощенная (μία φύσις τοῦ Λόγου σεσαρκωμέ-
νη)». Под этой единой природой Севир подразумевает Слово Божие и полагает, 
что при Воплощении эта природа, которая раньше была «простой», стала «со-
ставной природой (μία φύσις σύνθετος)». Он соглашается, что Христос состоит 
«из двух природ (ἐκ δύο φύσεων)», выражая таким образом «становление вопло-
щенным» для Слова, но — не имея в виду наличие человеческой природы, кото-
рая существовала бы до Воплощения. Однако он не соглашается ни с тем, что 
Христос есть «две природы (δύο φύσεις)», ни даже с тем, что Он существует «в 
двух природах (ἐν δύο φύσεσι)», как это утвержда ется в Халкидонском опреде-
лении. Если и возможно вести речь о «двух природах после соединения», то лишь 
имея в виду, что они — в умственном представлении (ἐν θεωρία), «в мысли (τῇ 
ἐπινοίᾳ)» или «в воображении (τῇ φαντασίᾳ)». Но невозможно принять двойст-
венность природ во Христе в реальности. Севириане также настаивают на том, 
что природы не могут различаться численно: по их мнению, число, прилагаемое 
в каком бы то ни было отношении к Воплощенному Слову после соединения, 
явля ется «разделителем» и приводит к несторианскому учению; оно разделяет 
Хрис та на два лица, поскольку в собственном смысле приложимо лишь к инди-
ви дуумам, которые существуют отдельно и совершенно независимо друг от  друга. 

Другими словами, учение Севира подразумевает, что во Христе нет челове-
чества в качестве отдельной природы, обладающей конкретным существовани-
ем. В отличие от Евтихия, Севир признает, что человеческий элемент продол-
жает наличествовать во Христе и после соединения, но этот элемент для него не 
является ни человеческой природой, ни присущими этой природе свойствами; 
для него эти свойства «как бы в природном качестве (ὡς ἐν ποιότητι φυσικῇ)», 
иначе говоря, — это чистые качества без какого-либо другого конкретного су-
ществования, кроме того, что они являются новым состоянием, воспринятым 
Словом Божиим, когда Оно воплотилось. В самом деле, по учению севириан, 
свойства человеческой природы (идиомы плоти) становятся непосредственно 
свойствами Бога-Слова, т. е. единой природой, которая, будучи ранее «простой», 
становится «составной относительно плоти (σύνθετος πρὸς τὴν σάρκα)».



12 Ж.-К. Ларше 13Введение

Однако, это молчание дает нам повод вместе с Ларсом Тунбергом, превосход-
ным знатоком Исповедника, подчеркнуть, что «остальные стороны богословия 
Максима и внесенного им вклада — или, скорее, более широкий контекст его 
мысли — оказались несколько в тени из-за того, что внимание сосредоточи-
валось на его борьбе с монофелитством», и что «он оказался способен  найти 
право славное решение монофелитской проблемы, скорее, именно благодаря 
своей работе по синтезу и исправлению учения предшествовавшей богослов-
ской традиции»1. Часть этой работы и будет представлена в настоящей книге. 

Некоторые из писем даже числятся среди главнейших произведений св. 
Максима. Именно им и будет посвящено наше изложение. 

II. Христологические письма

1. Введение

Письма под номерами с XII по XIX представляют собой важнейший вклад 
в православную христологию по вопросу о единой ипостаси и двух природах 
воплощенного Слова. Они направлены против ереси монофизитов, в особен-
ности против монофизитства Севира, которое во время св. Максима не толь-
ко распространилось на часть христианского мира (особенно в Египте и Си-
рии), но также продолжало вызывать нестроения внутри Вселенской церкви. 
Для правильного понимания смысла аргументации, развиваемой св. Макси-
мом в его письмах, и догматических уточнений, которые ему приходится вно-
сить, необходимо вкратце напомнить положения Севира и его учеников2.

1 Thunberg L. Microcosm and Mediator. The Theological Anthropology of Maximus 
the Confessor. Lund, 1965. Р. 9–10 (2-е изд.: Chicago: La Salle, 1995. Р. 9). 

2 Они вкратце изложены в книге: Meyendorff J. Le Christ dans la théologie Byzantine. 
Paris, 1969. Р. 49–55 [рус. пер.: Мейендорф И., протопресв. Иисус Христос в вос-
точном православном богословии. Пер. с англ. свящ. О. Давыденкова, при участии 
Л. А. Успенской. М., 2000. С. 42–52], и более детально — в классических работах: 
Lebon J. Le Monophysisme sévérien. Louvain, 1909; La Christologie du monophysisme 
syrien//Grillmeier A., Bacht H. Das Konzil von Chalkedon. Geschichte und Gegenwart. 
Bd. I. Würtzbourg, 1951. S. 525–580. См. также более новую работу: Grillmeier A. Le 
Christ dans la tradition chrétienne. T. II/2: L’Église de Constantinople au VIe siècle. Paris, 
1993. Р. 37–244.

2. Христология Севира Антиохийского и его учеников

Монах Севир, ставший патриархом Антиохийским (512–518), выступает в 
качестве одного из главных противников Халкидонского собора. Стремясь, преж-
де всего, к утверждению единства Христа, он отвергает определение этого собо-
ра о двух природах, так как подозревает в нем несторианство. Ссылаясь на св. 
Кирилла [Александрийского], он продолжает, напротив, говорить об одной при-
роде (μία φύσις), используя в качестве лейтмотива формулу великого александ-
рийца: «Единая природа Слова воплощенная (μία φύσις τοῦ Λόγου σεσαρκωμέ-
νη)». Под этой единой природой Севир подразумевает Слово Божие и полагает, 
что при Воплощении эта природа, которая раньше была «простой», стала «со-
ставной природой (μία φύσις σύνθετος)». Он соглашается, что Христос состоит 
«из двух природ (ἐκ δύο φύσεων)», выражая таким образом «становление вопло-
щенным» для Слова, но — не имея в виду наличие человеческой природы, кото-
рая существовала бы до Воплощения. Однако он не соглашается ни с тем, что 
Христос есть «две природы (δύο φύσεις)», ни даже с тем, что Он существует «в 
двух природах (ἐν δύο φύσεσι)», как это утвержда ется в Халкидонском опреде-
лении. Если и возможно вести речь о «двух природах после соединения», то лишь 
имея в виду, что они — в умственном представлении (ἐν θεωρία), «в мысли (τῇ 
ἐπινοίᾳ)» или «в воображении (τῇ φαντασίᾳ)». Но невозможно принять двойст-
венность природ во Христе в реальности. Севириане также настаивают на том, 
что природы не могут различаться численно: по их мнению, число, прилагаемое 
в каком бы то ни было отношении к Воплощенному Слову после соединения, 
явля ется «разделителем» и приводит к несторианскому учению; оно разделяет 
Хрис та на два лица, поскольку в собственном смысле приложимо лишь к инди-
ви дуумам, которые существуют отдельно и совершенно независимо друг от  друга. 

Другими словами, учение Севира подразумевает, что во Христе нет челове-
чества в качестве отдельной природы, обладающей конкретным существовани-
ем. В отличие от Евтихия, Севир признает, что человеческий элемент продол-
жает наличествовать во Христе и после соединения, но этот элемент для него не 
является ни человеческой природой, ни присущими этой природе свойствами; 
для него эти свойства «как бы в природном качестве (ὡς ἐν ποιότητι φυσικῇ)», 
иначе говоря, — это чистые качества без какого-либо другого конкретного су-
ществования, кроме того, что они являются новым состоянием, воспринятым 
Словом Божиим, когда Оно воплотилось. В самом деле, по учению севириан, 
свойства человеческой природы (идиомы плоти) становятся непосредственно 
свойствами Бога-Слова, т. е. единой природой, которая, будучи ранее «простой», 
становится «составной относительно плоти (σύνθετος πρὸς τὴν σάρκα)».



14 Ж.-К. Ларше 15Введение

3. Взгляд Максима на христологию Севира

Сегодня, после появления работ Ж. Лебона, зачастую считают, что моно-
физитство Севира является «словесным монофизитством», иначе говоря, что 
между его христологией и христологией православной существует лишь тер-
минологическое различие, а не различие по существу; Севир, в данном случае, 
оказывается полностью верен учению св. Кирилла Александрийского, а его 
 богословие является в своей основе православным1.

Действительно, Севир считает Кирилла своим учителем, постоянно на него 
ссылается и обильно использует его слова и формулировки, свидетельствуя о 
глубоком знании его трудов. 

Верно также и то, что Севир старается отмежеваться от некоторых по-
ложений, характерных для крайнего монофизитства в духе Аполлинария и 
 Евтихия, а также для некоторых концепций его современников — Юлиана Га-
ликарнасского и Сергия Грамматика (с которыми он вступил в спор). Напри-
мер, он отвергает евтихианскую идею о смешении, слиянии и превращении 
Божества и человечества во Христе после соединения, так же как идею о по-
глощении человеческого элемента Божественной природой Слова. Он не при-
нимает идею афтартодокетов, согласно которой Слово восприняло нетленную 
плоть. В противоположность Аполлинарию, он исповедует реальность разум-
ной души и телесности Христа. В общем и целом, он утверждает полную ре-
альность человечества во Христе. 

Наконец, возникает впечатление, что во многих отношениях единая при-
рода Слова является для Севира единой ипостасью Слова2. Если согласиться 
с одним лишь этим утверждением, многие моменты его христологии могут по-
казаться приемлемыми с православной точки зрения3. 

1 Ж. Лебон в вышеупомянутых работах стремится доказать полное соответствие 
богословия Севира богословию св. Кирилла Александрийского. Такова и позиция 
M. Jugie (Monophysisme//Dictionnaire de théologie catholique. Т. X. Paris, 1929. 
Col. 2221–2228), A. von Harnack’а (Lehrbuch der Dogmengeschichte. Bd. III. Tübingen, 
1931. S. 409–410), G. Bardy (Sévère d’Antioche//Dictionnaire de théologie catholique. 
Т. XIV. Paris, 1939. Col. 1999–2000), J. Meyendorff’а (Unité de l’Empire et division des 
chrétiens. Paris, 1993. Р. 272) и Damaskinos Papandréou, который пишет: «Диоскор и 
Севир остались верны христологическому учению св. Кирилла», они «были осужде-
ны не за то, что впали в монофизитскую ересь, а за то, что не приняли IV Вселенский 
собор» (Episkepsis. 521, 1995. Р. 14–16).

2 Именно на основании этой синонимичности он логично отказывается признать 
две природы во Христе: для него это приводило бы к признанию в Нем двух ипоста-
сей и, следовательно, к принятию несторианской позиции.

3 См. упомянутые выше работы Ж. Лебона.

Однако отказ Севира принять терминологию Халкидонского собора и его 
упорное стремление придерживаться дохалкидонского словаря становится ис-
точником путаницы, — путаницы тем более значительной, что, с одной  стороны, 
этот словарь используется в контексте, который в целом остается контекстом 
монофизитского учения, а с другой — в Православной Церкви терминология, 
связанная с ипостасным соединением, в VI в. стала значительно точнее. 

На эту-то путаницу и ополчается Максим, выступив в свое время против 
секты севириан, которая чрезвычайно укоренилась в Египте и Сирии и сохра-
нила привязанность к буквальным богословским выражениям своего основа-
теля1, не сделав ни малейшего усилия, чтобы воспользоваться возможностью, 
предоставленной т. н. «неохалкидонским течением»2, согласовавшим с опре-
делениями Халкидонского собора наиболее двусмысленные формулировки св. 
Кирилла, и упустив случай для объединения, предложенного V Вселенским 
собором (553 г.). Этот последний все же недвусмысленно осудил умеренное 
 несторианство Феодора Мопсуэстийского и Феодорита Киррского и постарал-
ся вернуться к формулировкам св. Кирилла, которые на Халкидонском собо-
ре были отвергнуты из-за того, что монофизиты могли, как казалось, ложно 
 истолковать их в свою пользу. 

При чтении христологических писем Максима можно заметить, что он чрез-
вычайно сурово выступает против Севира и критикует его с той же беспощад-
ностью, что и Аполлинария с Евтихием, с одной стороны, и Нестория — с дру-
гой3. У Максима нет ни малейшего сомнения в том, что Севир — еретик4. Того, 

1 Максим имел об учении Севира не только отвлеченное представление: очень 
рано, еще во время своего пребывания на Крите в 626/627 г., ему пришлось вести 
обстоятельные богословские дискуссии с севирианскими епископами (см.: Богослов-
ско-полемические трактаты, 3//PG 91. 49C).

2 Мы предпочитаем называть его «открытым (ouvert) халкидонизмом» (см. нашу 
работу: Larchet 1996. Р. 304–307).

3 Довольно суровую критику в адрес Севира можно найти в Богословско-полеми-
ческих трактатах, 2 (PG 91 40А — 45В), 3 (Ibid. 49С — 56D), 16 (Ibid. 204D), 19 
(Ibid. 220D — 221A), 21 (Ibid. 252A — 256D), 24 (Ibid. 269A).

4 Однако, как таковой, Севир был осужден на VI и VII Вселенских соборах, а так-
же на Поместных соборах в Константинополе (536 г.) и в Латеране (649 г.). Ввиду 
аргументации Максима и принимая во внимание ту силу, которую его труды имели 
на VI Вселенском соборе, утверждение, будто Севир был анафематствован не вслед-
ствие своих еретических воззрений (см. прим. 5), представляется шатким. Еретичес-
кий характер богословия Севира не вызывал сомнений ни у св. Саввы (см.: Кирилл 
Скифопольский. Житие св. Саввы, LV–LVII/Ed. E. Schwartz. Leipzig, 1939. Р. 147–
158, перев. на франц. A.-J. Festugière’а (Paris, 1962. Р. 75–86)), ни у св. Софрония 
Иерусалимского (см. его Слово на Благовещение в PG 87. 3224A), ни у такого сведу-



14 Ж.-К. Ларше 15Введение

3. Взгляд Максима на христологию Севира

Сегодня, после появления работ Ж. Лебона, зачастую считают, что моно-
физитство Севира является «словесным монофизитством», иначе говоря, что 
между его христологией и христологией православной существует лишь тер-
минологическое различие, а не различие по существу; Севир, в данном случае, 
оказывается полностью верен учению св. Кирилла Александрийского, а его 
 богословие является в своей основе православным1.

Действительно, Севир считает Кирилла своим учителем, постоянно на него 
ссылается и обильно использует его слова и формулировки, свидетельствуя о 
глубоком знании его трудов. 

Верно также и то, что Севир старается отмежеваться от некоторых по-
ложений, характерных для крайнего монофизитства в духе Аполлинария и 
 Евтихия, а также для некоторых концепций его современников — Юлиана Га-
ликарнасского и Сергия Грамматика (с которыми он вступил в спор). Напри-
мер, он отвергает евтихианскую идею о смешении, слиянии и превращении 
Божества и человечества во Христе после соединения, так же как идею о по-
глощении человеческого элемента Божественной природой Слова. Он не при-
нимает идею афтартодокетов, согласно которой Слово восприняло нетленную 
плоть. В противоположность Аполлинарию, он исповедует реальность разум-
ной души и телесности Христа. В общем и целом, он утверждает полную ре-
альность человечества во Христе. 

Наконец, возникает впечатление, что во многих отношениях единая при-
рода Слова является для Севира единой ипостасью Слова2. Если согласиться 
с одним лишь этим утверждением, многие моменты его христологии могут по-
казаться приемлемыми с православной точки зрения3. 

1 Ж. Лебон в вышеупомянутых работах стремится доказать полное соответствие 
богословия Севира богословию св. Кирилла Александрийского. Такова и позиция 
M. Jugie (Monophysisme//Dictionnaire de théologie catholique. Т. X. Paris, 1929. 
Col. 2221–2228), A. von Harnack’а (Lehrbuch der Dogmengeschichte. Bd. III. Tübingen, 
1931. S. 409–410), G. Bardy (Sévère d’Antioche//Dictionnaire de théologie catholique. 
Т. XIV. Paris, 1939. Col. 1999–2000), J. Meyendorff’а (Unité de l’Empire et division des 
chrétiens. Paris, 1993. Р. 272) и Damaskinos Papandréou, который пишет: «Диоскор и 
Севир остались верны христологическому учению св. Кирилла», они «были осужде-
ны не за то, что впали в монофизитскую ересь, а за то, что не приняли IV Вселенский 
собор» (Episkepsis. 521, 1995. Р. 14–16).

2 Именно на основании этой синонимичности он логично отказывается признать 
две природы во Христе: для него это приводило бы к признанию в Нем двух ипоста-
сей и, следовательно, к принятию несторианской позиции.

3 См. упомянутые выше работы Ж. Лебона.

Однако отказ Севира принять терминологию Халкидонского собора и его 
упорное стремление придерживаться дохалкидонского словаря становится ис-
точником путаницы, — путаницы тем более значительной, что, с одной  стороны, 
этот словарь используется в контексте, который в целом остается контекстом 
монофизитского учения, а с другой — в Православной Церкви терминология, 
связанная с ипостасным соединением, в VI в. стала значительно точнее. 

На эту-то путаницу и ополчается Максим, выступив в свое время против 
секты севириан, которая чрезвычайно укоренилась в Египте и Сирии и сохра-
нила привязанность к буквальным богословским выражениям своего основа-
теля1, не сделав ни малейшего усилия, чтобы воспользоваться возможностью, 
предоставленной т. н. «неохалкидонским течением»2, согласовавшим с опре-
делениями Халкидонского собора наиболее двусмысленные формулировки св. 
Кирилла, и упустив случай для объединения, предложенного V Вселенским 
собором (553 г.). Этот последний все же недвусмысленно осудил умеренное 
 несторианство Феодора Мопсуэстийского и Феодорита Киррского и постарал-
ся вернуться к формулировкам св. Кирилла, которые на Халкидонском собо-
ре были отвергнуты из-за того, что монофизиты могли, как казалось, ложно 
 истолковать их в свою пользу. 

При чтении христологических писем Максима можно заметить, что он чрез-
вычайно сурово выступает против Севира и критикует его с той же беспощад-
ностью, что и Аполлинария с Евтихием, с одной стороны, и Нестория — с дру-
гой3. У Максима нет ни малейшего сомнения в том, что Севир — еретик4. Того, 

1 Максим имел об учении Севира не только отвлеченное представление: очень 
рано, еще во время своего пребывания на Крите в 626/627 г., ему пришлось вести 
обстоятельные богословские дискуссии с севирианскими епископами (см.: Богослов-
ско-полемические трактаты, 3//PG 91. 49C).

2 Мы предпочитаем называть его «открытым (ouvert) халкидонизмом» (см. нашу 
работу: Larchet 1996. Р. 304–307).

3 Довольно суровую критику в адрес Севира можно найти в Богословско-полеми-
ческих трактатах, 2 (PG 91 40А — 45В), 3 (Ibid. 49С — 56D), 16 (Ibid. 204D), 19 
(Ibid. 220D — 221A), 21 (Ibid. 252A — 256D), 24 (Ibid. 269A).

4 Однако, как таковой, Севир был осужден на VI и VII Вселенских соборах, а так-
же на Поместных соборах в Константинополе (536 г.) и в Латеране (649 г.). Ввиду 
аргументации Максима и принимая во внимание ту силу, которую его труды имели 
на VI Вселенском соборе, утверждение, будто Севир был анафематствован не вслед-
ствие своих еретических воззрений (см. прим. 5), представляется шатким. Еретичес-
кий характер богословия Севира не вызывал сомнений ни у св. Саввы (см.: Кирилл 
Скифопольский. Житие св. Саввы, LV–LVII/Ed. E. Schwartz. Leipzig, 1939. Р. 147–
158, перев. на франц. A.-J. Festugière’а (Paris, 1962. Р. 75–86)), ни у св. Софрония 
Иерусалимского (см. его Слово на Благовещение в PG 87. 3224A), ни у такого сведу-



16 Ж.-К. Ларше 17Введение

кого он называет «нечестивым Севиром», он ставит на одну доску с Аполлина-
рием и Евтихием (Ер XII, 501D; XV, 568CD)1, считает его их учеником (Ер 
XIII, 525B) и эпигоном Мани (Ер XII, 501D; XV, 569B)2, и ставит его положе-
ния в параллель с мнениями Нестория, объединяя их обоих как виновников 
противоположных, но симметричных заблуждений (Ер XV, 568D)3. 

Максим прекрасно осознает, что для Севира «природа» и «ипостась» озна-
чают одно и то же4, однако именно в этой тождественности (или синонимич-
ности) он усматривает источник неразрешимой и неприемлемой богословской 
путаницы (см., напр.: Ер XV, 568C ff.). По большей части, эти взгляды неизбеж-
но заставляют Севира смешивать то, что принадлежит собственно одной и/
или другой природе и то, что относится к единой ипостаси. 

щего богослова, как св. Иоанн Дамаскин, см. его Liber de haeresibus, 83/Ed. B. Kotter 
(Patristische Texte und Studien, 22). Р. 49–50 [рус. пер.: О ста ересях, 83//Творе-
ния преп. Иоанна Дамаскина. Источник знания/Пер. и комм. Д. Е. Афиногенова, 
А. А. Бронзова, А. И. Сагарды, Н. И. Сагарды. М., 2002. С. 141] (где он утверждает, 
что египетские монофизиты — ученики Севира — православны во всем, кроме той 
части их учения, которая не согласуется с верой, провозглашенной в Халкидоне); 
Точное изложение… III. 3/Ed. B. Kotter (Patristische Texte und Studien, 12). Р. 111–
116 [рус. пер.: Точное изложение православной веры. Кн. 2. Гл. III (47): О двух при-
родах//Творения преп. Иоанна Дамаскина. Источник знания. С. 237–240], а так-
же главы IV–XIX, которые близко следуют рассуждениям Максима и посвящены 
большей частью опровержению позиций Севира, хотя последний больше не назы-
вается по имени. Это последнее замечание касается и трактатов Contra jacobitas 
(Patristische Texte und Studien, 22. Р. 109–153) и De duabus in Christo voluntatibus 
(Ibid. P. 173–231). Св. Фотий также совершенно ясно рассматривает Севира как 
 еретика (см. его письма 284 и 285: Photius. Epistulae et Amphilochia. T. III/Eds. 
B. Laourdas, L. G. Westerink. Leipzig, 1985. Р. 4–97, 98–112); они частично были из-
даны и переведены в изд.: Darrouzès J. Deux letters inédites de Photius aux Arméniens//
Revue des études byzantines. 29, 1971. Р. 137–181.

1 См. также Богословско-полемические трактаты, 2 (PG 91. 40С) и 3 (Ibid. 49C).
2 Манихеи придерживались относительно Христа учения докетов, в котором Его 

тело и Его страдания понимались как чистая видимость.
3 См.: Богословско-полемические трактаты, 2 (PG 91 40B, 41A — 44C) и 3 

(Ibid. 56C): «Итак, нечестивый замысел един у Нестория и у Севира, даже если ме-
тоды у них и различны. Один, вследствие смешения, избегая ипостасного единства, 
выводит из сущностного различия разделение на лица; другой, вследствие разделе-
ния, не упоминая о сущностном различии, выводит из ипостасного единства смеше-
ние природ». Максим точно такого же мнения об Аполлинарии и Нестории (Ер XII, 
480C, 493C; XIII, 521D — 524A; XIV, 536D — 537A; XV, 568B, 568CD).

4 Он говорит об этом очень определенно во втором из Богословско-полемических 
трактатов (PG 91 40АС). Об этой синонимии см.: Lebon J. La Christologie du mono-
phy sisme syrien… Р. 461–467, 483.

Максим, будучи искусным богословом, не позволяет ввести себя в заблуж-
дение наружностью и старательно доказывает, что термины и формулировки, 
позаимствованные Севиром у св. Кирилла Александрийского, имеют у последне-
го другое значение и не приводят к такому смешению понятий, как у его само-
званого ученика. Для этого он использует свое великолепное знание произве-
дений Кирилла, возвращая эти формулировки в их первоначальный контекст, 
чтобы показать, каким образом они дополняются или разъясняются другими 
текстами великого александрийца; он неустанно занимается проницательным 
истолкованием Кирилловой мысли, которое не только выявляет ее православ-
ность перед лицом несторианствующих диофизитов, но и опровергает ошибоч-
ное истолкование, данное ей Севиром и его учениками, которые якобы на нее 
опираются1. В особенности это относится к формулировке «единая природа 
Слова воплощенная», которая, по мнению Кирилла, принадлежала св. Афана-
сию, а на самом деле была изобретена фальсификаторами-аполлинаристами; 
Максим показывает, что, в то время как Кирилл понимает эту формулировку 
в православном смысле, Севир истолковывает ее, напротив, в духе своих 
предшественников-монофизитов2. 

Даже если Максим и повинен в некоторых полемических преувеличени-
ях, — таковы законы жанра, — он не только прекрасно понимает богословие 
Севира, но проницательно постигает его внутренние противоречия и непосле-
довательность, и изобличает их. Это создает эффект преувеличения, которое 
иногда может показаться даже карикатурой. Однако, этот метод, состоящий в 
логическом развитии следствий, вытекающих из положений противника, с 
 целью показать их абсурдность, противоречивость или неприемлемость, часто 
используется св. отцами в их борьбе против ересей.

Благодаря этому методу, Максиму удается с особенной ясностью выявить 
затруднения, к которым приводит севирианское представление о «единой со-
ставной природе», — затруднения, весь масштаб которых сам Севир недооце-

1 Максим часто разоблачает софистический характер мысли севириан и исполь-
зование ими ссылок на св. отцов. См. особенно Богословско-полемические трак-
таты, 21 (PG 91. 252АС).

2 См.: Ibid. 252D — 253C, где Максим как раз отмечает, что Севир «занимается 
манипуляциями и фальсифицирует подлинное учение Кирилла, отрицая его, иначе 
говоря — учение испытанных св. отцов». В отличие от Ж. Лебона, который, вслед-
ствие интерпретации Кирилла в свете учения Севира, приходит к тому, что уже не 
видит никакой разницы между ними, F. Loofs прекрасно видит то, что их разделяет, 
если не принимать в расчет некоторое сходство в терминологии (см.: Leontius von 
Byzanz und die gleichnamigen Schriftsteller der griechischen Kirche//Texte und Unter-
suchungen. 3, 1–2. Leipzig, 1887).



16 Ж.-К. Ларше 17Введение

кого он называет «нечестивым Севиром», он ставит на одну доску с Аполлина-
рием и Евтихием (Ер XII, 501D; XV, 568CD)1, считает его их учеником (Ер 
XIII, 525B) и эпигоном Мани (Ер XII, 501D; XV, 569B)2, и ставит его положе-
ния в параллель с мнениями Нестория, объединяя их обоих как виновников 
противоположных, но симметричных заблуждений (Ер XV, 568D)3. 

Максим прекрасно осознает, что для Севира «природа» и «ипостась» озна-
чают одно и то же4, однако именно в этой тождественности (или синонимич-
ности) он усматривает источник неразрешимой и неприемлемой богословской 
путаницы (см., напр.: Ер XV, 568C ff.). По большей части, эти взгляды неизбеж-
но заставляют Севира смешивать то, что принадлежит собственно одной и/
или другой природе и то, что относится к единой ипостаси. 

щего богослова, как св. Иоанн Дамаскин, см. его Liber de haeresibus, 83/Ed. B. Kotter 
(Patristische Texte und Studien, 22). Р. 49–50 [рус. пер.: О ста ересях, 83//Творе-
ния преп. Иоанна Дамаскина. Источник знания/Пер. и комм. Д. Е. Афиногенова, 
А. А. Бронзова, А. И. Сагарды, Н. И. Сагарды. М., 2002. С. 141] (где он утверждает, 
что египетские монофизиты — ученики Севира — православны во всем, кроме той 
части их учения, которая не согласуется с верой, провозглашенной в Халкидоне); 
Точное изложение… III. 3/Ed. B. Kotter (Patristische Texte und Studien, 12). Р. 111–
116 [рус. пер.: Точное изложение православной веры. Кн. 2. Гл. III (47): О двух при-
родах//Творения преп. Иоанна Дамаскина. Источник знания. С. 237–240], а так-
же главы IV–XIX, которые близко следуют рассуждениям Максима и посвящены 
большей частью опровержению позиций Севира, хотя последний больше не назы-
вается по имени. Это последнее замечание касается и трактатов Contra jacobitas 
(Patristische Texte und Studien, 22. Р. 109–153) и De duabus in Christo voluntatibus 
(Ibid. P. 173–231). Св. Фотий также совершенно ясно рассматривает Севира как 
 еретика (см. его письма 284 и 285: Photius. Epistulae et Amphilochia. T. III/Eds. 
B. Laourdas, L. G. Westerink. Leipzig, 1985. Р. 4–97, 98–112); они частично были из-
даны и переведены в изд.: Darrouzès J. Deux letters inédites de Photius aux Arméniens//
Revue des études byzantines. 29, 1971. Р. 137–181.

1 См. также Богословско-полемические трактаты, 2 (PG 91. 40С) и 3 (Ibid. 49C).
2 Манихеи придерживались относительно Христа учения докетов, в котором Его 

тело и Его страдания понимались как чистая видимость.
3 См.: Богословско-полемические трактаты, 2 (PG 91 40B, 41A — 44C) и 3 

(Ibid. 56C): «Итак, нечестивый замысел един у Нестория и у Севира, даже если ме-
тоды у них и различны. Один, вследствие смешения, избегая ипостасного единства, 
выводит из сущностного различия разделение на лица; другой, вследствие разделе-
ния, не упоминая о сущностном различии, выводит из ипостасного единства смеше-
ние природ». Максим точно такого же мнения об Аполлинарии и Нестории (Ер XII, 
480C, 493C; XIII, 521D — 524A; XIV, 536D — 537A; XV, 568B, 568CD).

4 Он говорит об этом очень определенно во втором из Богословско-полемических 
трактатов (PG 91 40АС). Об этой синонимии см.: Lebon J. La Christologie du mono-
phy sisme syrien… Р. 461–467, 483.

Максим, будучи искусным богословом, не позволяет ввести себя в заблуж-
дение наружностью и старательно доказывает, что термины и формулировки, 
позаимствованные Севиром у св. Кирилла Александрийского, имеют у последне-
го другое значение и не приводят к такому смешению понятий, как у его само-
званого ученика. Для этого он использует свое великолепное знание произве-
дений Кирилла, возвращая эти формулировки в их первоначальный контекст, 
чтобы показать, каким образом они дополняются или разъясняются другими 
текстами великого александрийца; он неустанно занимается проницательным 
истолкованием Кирилловой мысли, которое не только выявляет ее православ-
ность перед лицом несторианствующих диофизитов, но и опровергает ошибоч-
ное истолкование, данное ей Севиром и его учениками, которые якобы на нее 
опираются1. В особенности это относится к формулировке «единая природа 
Слова воплощенная», которая, по мнению Кирилла, принадлежала св. Афана-
сию, а на самом деле была изобретена фальсификаторами-аполлинаристами; 
Максим показывает, что, в то время как Кирилл понимает эту формулировку 
в православном смысле, Севир истолковывает ее, напротив, в духе своих 
предшественников-монофизитов2. 

Даже если Максим и повинен в некоторых полемических преувеличени-
ях, — таковы законы жанра, — он не только прекрасно понимает богословие 
Севира, но проницательно постигает его внутренние противоречия и непосле-
довательность, и изобличает их. Это создает эффект преувеличения, которое 
иногда может показаться даже карикатурой. Однако, этот метод, состоящий в 
логическом развитии следствий, вытекающих из положений противника, с 
 целью показать их абсурдность, противоречивость или неприемлемость, часто 
используется св. отцами в их борьбе против ересей.

Благодаря этому методу, Максиму удается с особенной ясностью выявить 
затруднения, к которым приводит севирианское представление о «единой со-
ставной природе», — затруднения, весь масштаб которых сам Севир недооце-

1 Максим часто разоблачает софистический характер мысли севириан и исполь-
зование ими ссылок на св. отцов. См. особенно Богословско-полемические трак-
таты, 21 (PG 91. 252АС).

2 См.: Ibid. 252D — 253C, где Максим как раз отмечает, что Севир «занимается 
манипуляциями и фальсифицирует подлинное учение Кирилла, отрицая его, иначе 
говоря — учение испытанных св. отцов». В отличие от Ж. Лебона, который, вслед-
ствие интерпретации Кирилла в свете учения Севира, приходит к тому, что уже не 
видит никакой разницы между ними, F. Loofs прекрасно видит то, что их разделяет, 
если не принимать в расчет некоторое сходство в терминологии (см.: Leontius von 
Byzanz und die gleichnamigen Schriftsteller der griechischen Kirche//Texte und Unter-
suchungen. 3, 1–2. Leipzig, 1887).



18 Ж.-К. Ларше 19Введение

нивал1. Использование Севиром аналогии душа/тело (без критического от-
странения, свойственного Кириллу) для подкрепления упомянутого представ-
ления, свидетельствует об этих затруднениях и делает его чрезвычайно уязви-
мым для критики Максима. 

Если Максим и осознает различие между позициями Севира и Аполлина-
рия с Евтихием (последние он иногда описывает отдельно), он, тем не менее, 
подчеркивает глубокую связь патриарха Антиохийского с его предшествен-
никами-монофизитами.

Максим особенно чувствителен к тому, что богословие Севира хоть и не 
растворяет полностью человеческий элемент во Христе, все же, в конечном 
счете, лишает его реальности2: с одной стороны, потому что Севир не  признает 
реального существования человеческой природы Христа, с другой — потому 
что он отказывается приписывать ей свойства (или способности, в том числе 
волю) и энергию (иначе говоря, деятельное начало), которые ей присущи3.

В этом отношении трудно оспаривать, что учение Севира о едином дей-
ствии4 и единой воле5 приближается (точно так же, как и аналогичная теория 
Аполлинария) к двум ересям VII в., с которыми Максим поведет жестокую бит-
ву, — моноэнергизму и монофелитству6. И нам представляется несомненным, 

1 См.: Grillmeier А. Le Christ dans la tradition chrétienne… Р. 224–225.
2 См., напр.: Богословско-полемические трактаты, 3 (PG 91. 49С).
3 А. Грильмайер отмечает также, что для Севира «деятельность истекает из Бо-

жества как из подлинного источника, откуда она берет начало», замечает, что «нет 
сомнений, что Севир приписывает “я хочу” силе воли Божества», и заключает, что 
«Севиру действительно трудно признать, что во Христе подлинно существует дея-
тельность человеческой воли, и придавать этому значение» (Grillmeier А. Le Christ 
dans la tradition chrétienne… Р. 230–233). Православный патролог Г. Флоровский от-
мечает то же самое: «Для последователей Севира “человеческое” во Христе не яв-
лялось полностью человеческим, поскольку оно не было деятельным, оно не “двига-
лось само по себе”. Согласно видению монофизитов, человеческое во Христе было 
как бы объектом, пассивно претерпевающим Божественное воздействие. Обоже-
ние (или theôsis) было для них, похоже, односторонним действием Божества; при 
этом недостаточно принималась в расчет синергия с человеческой свободой, предпо-
лагаемое существование которой никоим образом не подразумевало второго “субъек-
та”. В их религиозном опыте элемент свободы в целом не был достаточно акцентиро-
ван; это можно было бы назвать антропологическим минимализмом» (Florovsky G. 
The Byzantine Fathers of the Fifth Century. Vaduz, 1987. Р. 330).

4 См.: Grillmeier А. Le Christ dans la tradition chrétienne… Р. 228–233.
5 См.: Lebon J. La Christologie du monophysisme syrien… Р. 562–565.
6 См.: Ibid. Grillmeier А. Le Christ dans la tradition chrétienne… Р. 210: «Несомнен-

но, Севир вносит свой вклад уже в моноэнергистско-монофелитский кризис VII в. 
Именно в этом споре выявится значение халкидонитского преставления о Христе 
для будущего христологии». 

что именно в богословии Севира, а не в неохалкидонском течении, как предпо-
ложили некоторые недавние исследователи, и находится источник этих двух 
ересей1. Таково, впрочем, мнение и самого Максима: в Богословско-полеми-
ческих трактатах он борется с учением Севира о едином действии и единой 
воле Христа2. 

4. Защита православной христологии
через критику христологии монофизитской

Опровергая христологию монофизитов и особенно христологию Севира, 
св. Максим являет строгую верность православной христологии, провозгла-
шенной в Халкидоне, хотя и не ограничивается простым повторением терми-
нов, но стремится разъяснить и уточнить эту христологию, используя для это-
го достижения т. н. «неохалкидонского богословия» (представленного, прежде 
всего, Леонтием Иерусалимским и Юстинианом), которое было утверждено 
на V Вселенском соборе. 

a) Две природы Христа и их сохранение после соединения

Слово, воплотившись, восприняло плоть, наделенную умом (νοῦς) и разу-
мом, что отрицал Аполлинарий; по мнению последнего, Бог-Слово соединился 
только с плотью и животной душой, Сам заняв место разумной души или ума. 

Будучи совершенным Богом, Он становится совершенным человеком, не 
переставая быть совершенным Богом. То, что Он остается совершенным Бо-
гом, не препятствует Ему стать и пребывать совершенным человеком; после 
соединения обе природы сохраняются — не качественно, как утверждают 
севи риане3, а реально и действительно. Различие между ними продолжает 
существовать; иначе говоря, логос, т. е. сущностное начало каждой из них, со-
храняется. Обе природы, или сущности (св. Максим не признает, в отличие от 
Севира, различия между этими двумя понятиями), вследствие соединения не 

1 Наличие этого родства, впрочем, утверждается в Оросе VI Вселенского собо-
ра: «Ересь об одной воле и об одном действии двух природ Единого от Святой Трои-
цы <…>, ересь, соответствующая безумному инакомыслию Аполлинария, Севира 
и Фемистия». 

2 См.: Богословско-полемические трактаты, 3 (PG 91. 49С — 56D).
3 Более четкая критика Севировой теории о «различии по природным качествам» 

имеется в Богословско-полемических трактатах, 2 (PG 91. 40А — 44С) и 21 (PG 
91. 252D — 256D).



18 Ж.-К. Ларше 19Введение

нивал1. Использование Севиром аналогии душа/тело (без критического от-
странения, свойственного Кириллу) для подкрепления упомянутого представ-
ления, свидетельствует об этих затруднениях и делает его чрезвычайно уязви-
мым для критики Максима. 

Если Максим и осознает различие между позициями Севира и Аполлина-
рия с Евтихием (последние он иногда описывает отдельно), он, тем не менее, 
подчеркивает глубокую связь патриарха Антиохийского с его предшествен-
никами-монофизитами.

Максим особенно чувствителен к тому, что богословие Севира хоть и не 
растворяет полностью человеческий элемент во Христе, все же, в конечном 
счете, лишает его реальности2: с одной стороны, потому что Севир не  признает 
реального существования человеческой природы Христа, с другой — потому 
что он отказывается приписывать ей свойства (или способности, в том числе 
волю) и энергию (иначе говоря, деятельное начало), которые ей присущи3.

В этом отношении трудно оспаривать, что учение Севира о едином дей-
ствии4 и единой воле5 приближается (точно так же, как и аналогичная теория 
Аполлинария) к двум ересям VII в., с которыми Максим поведет жестокую бит-
ву, — моноэнергизму и монофелитству6. И нам представляется несомненным, 

1 См.: Grillmeier А. Le Christ dans la tradition chrétienne… Р. 224–225.
2 См., напр.: Богословско-полемические трактаты, 3 (PG 91. 49С).
3 А. Грильмайер отмечает также, что для Севира «деятельность истекает из Бо-

жества как из подлинного источника, откуда она берет начало», замечает, что «нет 
сомнений, что Севир приписывает “я хочу” силе воли Божества», и заключает, что 
«Севиру действительно трудно признать, что во Христе подлинно существует дея-
тельность человеческой воли, и придавать этому значение» (Grillmeier А. Le Christ 
dans la tradition chrétienne… Р. 230–233). Православный патролог Г. Флоровский от-
мечает то же самое: «Для последователей Севира “человеческое” во Христе не яв-
лялось полностью человеческим, поскольку оно не было деятельным, оно не “двига-
лось само по себе”. Согласно видению монофизитов, человеческое во Христе было 
как бы объектом, пассивно претерпевающим Божественное воздействие. Обоже-
ние (или theôsis) было для них, похоже, односторонним действием Божества; при 
этом недостаточно принималась в расчет синергия с человеческой свободой, предпо-
лагаемое существование которой никоим образом не подразумевало второго “субъек-
та”. В их религиозном опыте элемент свободы в целом не был достаточно акцентиро-
ван; это можно было бы назвать антропологическим минимализмом» (Florovsky G. 
The Byzantine Fathers of the Fifth Century. Vaduz, 1987. Р. 330).

4 См.: Grillmeier А. Le Christ dans la tradition chrétienne… Р. 228–233.
5 См.: Lebon J. La Christologie du monophysisme syrien… Р. 562–565.
6 См.: Ibid. Grillmeier А. Le Christ dans la tradition chrétienne… Р. 210: «Несомнен-

но, Севир вносит свой вклад уже в моноэнергистско-монофелитский кризис VII в. 
Именно в этом споре выявится значение халкидонитского преставления о Христе 
для будущего христологии». 

что именно в богословии Севира, а не в неохалкидонском течении, как предпо-
ложили некоторые недавние исследователи, и находится источник этих двух 
ересей1. Таково, впрочем, мнение и самого Максима: в Богословско-полеми-
ческих трактатах он борется с учением Севира о едином действии и единой 
воле Христа2. 

4. Защита православной христологии
через критику христологии монофизитской

Опровергая христологию монофизитов и особенно христологию Севира, 
св. Максим являет строгую верность православной христологии, провозгла-
шенной в Халкидоне, хотя и не ограничивается простым повторением терми-
нов, но стремится разъяснить и уточнить эту христологию, используя для это-
го достижения т. н. «неохалкидонского богословия» (представленного, прежде 
всего, Леонтием Иерусалимским и Юстинианом), которое было утверждено 
на V Вселенском соборе. 

a) Две природы Христа и их сохранение после соединения

Слово, воплотившись, восприняло плоть, наделенную умом (νοῦς) и разу-
мом, что отрицал Аполлинарий; по мнению последнего, Бог-Слово соединился 
только с плотью и животной душой, Сам заняв место разумной души или ума. 

Будучи совершенным Богом, Он становится совершенным человеком, не 
переставая быть совершенным Богом. То, что Он остается совершенным Бо-
гом, не препятствует Ему стать и пребывать совершенным человеком; после 
соединения обе природы сохраняются — не качественно, как утверждают 
севи риане3, а реально и действительно. Различие между ними продолжает 
существовать; иначе говоря, логос, т. е. сущностное начало каждой из них, со-
храняется. Обе природы, или сущности (св. Максим не признает, в отличие от 
Севира, различия между этими двумя понятиями), вследствие соединения не 

1 Наличие этого родства, впрочем, утверждается в Оросе VI Вселенского собо-
ра: «Ересь об одной воле и об одном действии двух природ Единого от Святой Трои-
цы <…>, ересь, соответствующая безумному инакомыслию Аполлинария, Севира 
и Фемистия». 

2 См.: Богословско-полемические трактаты, 3 (PG 91. 49С — 56D).
3 Более четкая критика Севировой теории о «различии по природным качествам» 

имеется в Богословско-полемических трактатах, 2 (PG 91. 40А — 44С) и 21 (PG 
91. 252D — 256D).



20 Ж.-К. Ларше 21Введение

претерпевают ни изменения, ни смешения, ни умаления, ни сокращения, ни 
превращения одна в другую. Божество не превращается в человечество и не 
претерпевает ни малейшего изменения из-за соединения с человечеством, а 
человечество не превращается в сущность Божества, и его свойства не погло-
щаются свойствами Божественной природы. Две природы не смешиваются. 
Однако утверждение, что природы не смешиваются, не вводит ни малейшего 
разделения между этими природами, но означает, что между ними существу-
ет неизменное различие. В этом состоит условие исполнения Божественного 
замысла о спасении и обожении человека: поскольку Слово является посред-
ником между Богом и людьми, необходимо, чтобы в Нем сохранялись свойства 
того, между чем осуществляется посредство, — Оно должно быть единосущ-
но Богу-Отцу по Божеству и единосущно нам по человечеству. По Своей Бо-
жественной природе, тождественной природе Отца и природе Духа, Слово 
 является и пребывает несотворенным, неограниченным, неизменным, бес-
страстным, нетленным; по Своей человеческой природе, тождественной на-
шей, Оно является сотворенным, страстным, ограниченным, смертным. Если 
бы Слово после соединения перестало быть совершенным Богом, мы не могли 
бы спастись, соединиться с Богом и обожиться; то же самое было бы, если бы 
Оно не сделалось совершенным человеком или не пребывало бы таковым, 
 поскольку то, что не было бы воспринято, не могло быть и спасено (см.: Ер XII, 
469А — 473B, 485D — 488C; XIV, 536A). 

б) Существуют две природы, а не одна

По мнению св. Максима, не нужно опасаться, как севириане, говорить о 
двух природах; можно смело употреблять число по отношению к ним. Опасе-
ния севириан ввести через число разрыв или разделение во Христа совершен-
но неоправданны: ссылаясь на св. Григория Богослова, св. Максим неоднократ-
но доказывает, что число обозначает количество предметов, а не разделение 
между ними, что оно указывает на различие, а не на разделение исчисляемо-
го, что оно не могло бы ввести в вещи разделение, и что у него нет такой спо-
собности, поскольку оно не затрагивает взаимоотношения между вещами; в 
самом деле, вещи полагаются и соотносятся между собой до всякого  исчисле-
ния и таковыми остаются после него. 

Кроме того, использовать число необходимо, ведь без количества невоз-
можно утверждать или показывать какое бы то ни было различие. Невозмож-
но, оставаясь последовательным, одновременно отрицать существование двух 
природ после соединения и говорить о различии природ после соединения, как 

это делают севириане. Отрицать двойственность природ после соединения — 
 значит, на самом деле, их упразднить. Следовательно, нужно подчеркнуть, что 
Христос после соединения не является единым по всякому логосу и образу бы-
тия (τρόπος): Он двойной в отношении природ (в противоположность утверж-
дениям Аполлинария и Севира) и един в отношении ипостаси (в противопо-
ложность тому, что утверждал Несторий). Говорить, что Христос является 
двойным после соединения, означает, с одной стороны, утверждать, что после 
соединения Он есть Бог и человек, а с другой стороны — что Его природы, ко-
торые сохраняются, различны не по примышлению (κατ’ ἐπίνοιαν) и не  только 
качественно (μόνη ποιότητι), как думают севириане, но совершенно реально 
и действительно. 

Проблема, однако, заключается в том, чтобы понять, каким образом Он яв-
ляется двойным, и каким образом Он в то же время один (Ер XII, 473B — 476D, 
485AC; XIII, 513A — 516D, 517D, 524BD; XIV, 536C; XV, 561C — 565C, 573A, 
CD).

 
в) Православный смысл выражения св. Кирилла «единая природа

             Бога-Слова воплощенная» 

Хотя во Христе действительно две природы, Христос, тем не менее, из-за 
этого не разделяется, поскольку две Его природы различны, но неразделимы1; 
они соединены, но не смешаны. Однако монофизиты (в том числе, севириане) 
понимают это соединение неправильно. Полемизируя с этими еретиками, ко-
торые прикрываются авторитетом св. Кирилла Александрийского и вслед за 
ним провозглашают «единую природу Бога-Слова воплощенную», св. Максим 
неоднократно истолковывает эту формулу, чтобы показать, что св. Кирилл при-
дает ей православный смысл, в отличие от последователей Евтихия и Севира. 
Максим выявляет, что св. Кирилл употребляет эту формулу исключительно 
ради полемики с несторианами, которые не соглашаются исповедать соедине-
ние природ. Когда св. Кирилл пишет: «Мы утверждаем единого Христа, едино-
го Сына, единого Господа, единую природу Слова воплощенную», то контекст 
ясно указывает, что словами «единая природа» он обозначает единую ипостась. 
Он никогда не запрещал говорить о двух природах после соединения, и не учил, 
что различие между ними уничтожается соединением. Как для того, чтобы по-
казать различие соединившихся природ, говорят о двух природах, так испове-

1 Севир испытывал некоторые трудности относительно понимания различия и 
двойственности природ иначе, чем как в результате деления и разделения.



20 Ж.-К. Ларше 21Введение

претерпевают ни изменения, ни смешения, ни умаления, ни сокращения, ни 
превращения одна в другую. Божество не превращается в человечество и не 
претерпевает ни малейшего изменения из-за соединения с человечеством, а 
человечество не превращается в сущность Божества, и его свойства не погло-
щаются свойствами Божественной природы. Две природы не смешиваются. 
Однако утверждение, что природы не смешиваются, не вводит ни малейшего 
разделения между этими природами, но означает, что между ними существу-
ет неизменное различие. В этом состоит условие исполнения Божественного 
замысла о спасении и обожении человека: поскольку Слово является посред-
ником между Богом и людьми, необходимо, чтобы в Нем сохранялись свойства 
того, между чем осуществляется посредство, — Оно должно быть единосущ-
но Богу-Отцу по Божеству и единосущно нам по человечеству. По Своей Бо-
жественной природе, тождественной природе Отца и природе Духа, Слово 
 является и пребывает несотворенным, неограниченным, неизменным, бес-
страстным, нетленным; по Своей человеческой природе, тождественной на-
шей, Оно является сотворенным, страстным, ограниченным, смертным. Если 
бы Слово после соединения перестало быть совершенным Богом, мы не могли 
бы спастись, соединиться с Богом и обожиться; то же самое было бы, если бы 
Оно не сделалось совершенным человеком или не пребывало бы таковым, 
 поскольку то, что не было бы воспринято, не могло быть и спасено (см.: Ер XII, 
469А — 473B, 485D — 488C; XIV, 536A). 

б) Существуют две природы, а не одна

По мнению св. Максима, не нужно опасаться, как севириане, говорить о 
двух природах; можно смело употреблять число по отношению к ним. Опасе-
ния севириан ввести через число разрыв или разделение во Христа совершен-
но неоправданны: ссылаясь на св. Григория Богослова, св. Максим неоднократ-
но доказывает, что число обозначает количество предметов, а не разделение 
между ними, что оно указывает на различие, а не на разделение исчисляемо-
го, что оно не могло бы ввести в вещи разделение, и что у него нет такой спо-
собности, поскольку оно не затрагивает взаимоотношения между вещами; в 
самом деле, вещи полагаются и соотносятся между собой до всякого  исчисле-
ния и таковыми остаются после него. 

Кроме того, использовать число необходимо, ведь без количества невоз-
можно утверждать или показывать какое бы то ни было различие. Невозмож-
но, оставаясь последовательным, одновременно отрицать существование двух 
природ после соединения и говорить о различии природ после соединения, как 

это делают севириане. Отрицать двойственность природ после соединения — 
 значит, на самом деле, их упразднить. Следовательно, нужно подчеркнуть, что 
Христос после соединения не является единым по всякому логосу и образу бы-
тия (τρόπος): Он двойной в отношении природ (в противоположность утверж-
дениям Аполлинария и Севира) и един в отношении ипостаси (в противопо-
ложность тому, что утверждал Несторий). Говорить, что Христос является 
двойным после соединения, означает, с одной стороны, утверждать, что после 
соединения Он есть Бог и человек, а с другой стороны — что Его природы, ко-
торые сохраняются, различны не по примышлению (κατ’ ἐπίνοιαν) и не  только 
качественно (μόνη ποιότητι), как думают севириане, но совершенно реально 
и действительно. 

Проблема, однако, заключается в том, чтобы понять, каким образом Он яв-
ляется двойным, и каким образом Он в то же время один (Ер XII, 473B — 476D, 
485AC; XIII, 513A — 516D, 517D, 524BD; XIV, 536C; XV, 561C — 565C, 573A, 
CD).

 
в) Православный смысл выражения св. Кирилла «единая природа

             Бога-Слова воплощенная» 

Хотя во Христе действительно две природы, Христос, тем не менее, из-за 
этого не разделяется, поскольку две Его природы различны, но неразделимы1; 
они соединены, но не смешаны. Однако монофизиты (в том числе, севириане) 
понимают это соединение неправильно. Полемизируя с этими еретиками, ко-
торые прикрываются авторитетом св. Кирилла Александрийского и вслед за 
ним провозглашают «единую природу Бога-Слова воплощенную», св. Максим 
неоднократно истолковывает эту формулу, чтобы показать, что св. Кирилл при-
дает ей православный смысл, в отличие от последователей Евтихия и Севира. 
Максим выявляет, что св. Кирилл употребляет эту формулу исключительно 
ради полемики с несторианами, которые не соглашаются исповедать соедине-
ние природ. Когда св. Кирилл пишет: «Мы утверждаем единого Христа, едино-
го Сына, единого Господа, единую природу Слова воплощенную», то контекст 
ясно указывает, что словами «единая природа» он обозначает единую ипостась. 
Он никогда не запрещал говорить о двух природах после соединения, и не учил, 
что различие между ними уничтожается соединением. Как для того, чтобы по-
казать различие соединившихся природ, говорят о двух природах, так испове-

1 Севир испытывал некоторые трудности относительно понимания различия и 
двойственности природ иначе, чем как в результате деления и разделения.



22 Ж.-К. Ларше 23Введение

дуют и «единую природу Бога-Слова воплощенную», чтобы обозначить ипо-
стасное соединение; каждая из этих формул, употребленная отдельно от  другой, 
сомнительна: одна ведет по направлению к Несторию, отрицающему ипостас-
ное соединение, а другая — к Аполлинарию, Евтихию и Севиру, отвергающим 
различие природ после соединения. Впрочем, в формуле, употребленной св. 
Кириллом, слово «воплощенная» является указанием на нашу сущность, и вы-
ражение в целом обозначает одновременно две природы: в то время как «во-
площенное» указывает на человечество, «единая природа Слова» обозначает 
«общность сущности с собственно ипостасью». На самом деле, слова «одна» и 
«две» прилагаются к одному и тому же Христу, но не одинаковым образом: 
«одна» относится к Его ипостаси, а «две» — к Его природам. Его природы, ипо-
стасное единство природ не предполагают ни их смешения, ни их непременно-
го разделения (Ер XII, 477A — 481А, 492D — 497A, 501BC; XIV, 536D — 537A; 
XVII, 584A). 

г) Ипостасное соединение природ

Две природы соединены ипостасно. Ипостасное соединение — это встре-
ча двух разных сущностей в одной ипостаси, причем каждая из двух природ 
сохраняет по отношению к другой свое тождество целиком, неизменно и не-
раздельно. Оно отличается от относительного (σχετική) соединения нестори-
ан, которое является сходством двух природ благодаря тождеству воли, дви-
жения, суждения и в силу общности расположения. Оно также  отличается от 
природного соединения аполлинаристов и севириан (Ер XII, 481A — 484C, 
501CD; XIII, 521AC; XIV, 536B; XV, 572C).

д) Христос не является одной составной природой

Христос есть составная ипостась, но не составная природа. Во-первых, в со-
ставной природе ее части существуют одновременно друг с другом и с тем, что 
они составляют; ни одна из них не существует раньше другой. Во-вторых, ее 
части по необходимости предполагают друг друга. В-третьих, в любой состав-
ной природе совокупность ее частей является результатом не свободного вы-
бора, но физической необходимости, связанной с их взаимодополняемостью, 
и образуется не вследствие восприятия одного из элементов другим, но вслед-
ствие их сочленения, связанного с тем или иным родом; впрочем, всякая со-
ставная природа создана для того, чтобы завершить устроение и красоту все-
ленной. 

Так обстоит дело с природой человека. Во-первых, в ней невозможно опре-
делить душу без тела или тело без души; душа не существует до тела, и после 
смерти она называется душой человеческой и душой такого-то человека, так 
же как тело называется телом человеческим и телом такого-то человека. Во-
вторых, душа держит тело и держима им, сообщая ему жизнь, независимо от 
его выбора этой жизни, и участвуя в его страстях и страданиях. В-третьих, душа 
и тело дополняют друг друга в силу внутренней природной необходимости, 
чтобы составить нечто, являющее совершенство сотворенной вселенной. Но 
невозможно приписывать Христу составную природу, как это делают севириа-
не. Во-первых, Его две природы не созданы одновременно, поскольку Его Бо-
жество нетварно, предсуществует Воплощению и предвечно. Во-вторых, они 
не предполагают друг друга и не дополняют одна другую по необходимости, 
поскольку сверхъестественное не имеет ничего общего с естественным. 
В-третьих, соединение Божественной природы и природы человеческой в ипо-
стаси Слова есть плод не физической необходимости, а обдуманного решения: 
не по природному закону смешения, но, превосходя природу смешения,  Слово 
Божие сочеталось с плотью, несказанно, по восприятию; Оно сделалось чело-
веком по Своей свободной воле, по Своему совету и по Своей любви к людям; 
по образу домостроительства, а не по природному закону Бог-Слово «стал со-
ставным и одним из нас».

Св. Максим, таким образом, не только опровергает ошибочную концепцию 
севириан, но и устанавливает границы для сравнения, сделанного Леонтием 
Византийским, между соединением природ в ипостаси Слова и соединением 
души и тела в человеческой природе. Тогда как Леонтий учил о совершенном 
сходстве между этими соединениями, св. Максим принимает значимость это-
го сравнения, чтобы обозначить наличие в обоих случаях — в человеке и во 
Христе — ипостасного единства и различия природ, но подчеркивает, что срав-
нение приложимо только при рассмотрении конечного результата соединения; 
когда же речь идет о том, каким образом происходит сочленение частей, такое 
сравнение уже не подходит1.

Св. Максим также выдвигает и другой довод против представления о со-
ставной природе. Если Христос является составной природой, то она или об-
щая, или частная. Если это общая природа, то она относится к множественно-
сти индивидуумов, составляющих определенный род; следовательно, имеется 
множество христов, которые не тождественны ни с Богом, ни с людьми. Если 

1 См.: Grumel V. L’Union hypostatique et la comparaison de l’âme et du corps chez 
Léonce de Byzance et Maxime le Confesseur//Échos d’Orient. 25, 1926. Р. 393–406.



22 Ж.-К. Ларше 23Введение

дуют и «единую природу Бога-Слова воплощенную», чтобы обозначить ипо-
стасное соединение; каждая из этих формул, употребленная отдельно от  другой, 
сомнительна: одна ведет по направлению к Несторию, отрицающему ипостас-
ное соединение, а другая — к Аполлинарию, Евтихию и Севиру, отвергающим 
различие природ после соединения. Впрочем, в формуле, употребленной св. 
Кириллом, слово «воплощенная» является указанием на нашу сущность, и вы-
ражение в целом обозначает одновременно две природы: в то время как «во-
площенное» указывает на человечество, «единая природа Слова» обозначает 
«общность сущности с собственно ипостасью». На самом деле, слова «одна» и 
«две» прилагаются к одному и тому же Христу, но не одинаковым образом: 
«одна» относится к Его ипостаси, а «две» — к Его природам. Его природы, ипо-
стасное единство природ не предполагают ни их смешения, ни их непременно-
го разделения (Ер XII, 477A — 481А, 492D — 497A, 501BC; XIV, 536D — 537A; 
XVII, 584A). 

г) Ипостасное соединение природ

Две природы соединены ипостасно. Ипостасное соединение — это встре-
ча двух разных сущностей в одной ипостаси, причем каждая из двух природ 
сохраняет по отношению к другой свое тождество целиком, неизменно и не-
раздельно. Оно отличается от относительного (σχετική) соединения нестори-
ан, которое является сходством двух природ благодаря тождеству воли, дви-
жения, суждения и в силу общности расположения. Оно также  отличается от 
природного соединения аполлинаристов и севириан (Ер XII, 481A — 484C, 
501CD; XIII, 521AC; XIV, 536B; XV, 572C).

д) Христос не является одной составной природой

Христос есть составная ипостась, но не составная природа. Во-первых, в со-
ставной природе ее части существуют одновременно друг с другом и с тем, что 
они составляют; ни одна из них не существует раньше другой. Во-вторых, ее 
части по необходимости предполагают друг друга. В-третьих, в любой состав-
ной природе совокупность ее частей является результатом не свободного вы-
бора, но физической необходимости, связанной с их взаимодополняемостью, 
и образуется не вследствие восприятия одного из элементов другим, но вслед-
ствие их сочленения, связанного с тем или иным родом; впрочем, всякая со-
ставная природа создана для того, чтобы завершить устроение и красоту все-
ленной. 

Так обстоит дело с природой человека. Во-первых, в ней невозможно опре-
делить душу без тела или тело без души; душа не существует до тела, и после 
смерти она называется душой человеческой и душой такого-то человека, так 
же как тело называется телом человеческим и телом такого-то человека. Во-
вторых, душа держит тело и держима им, сообщая ему жизнь, независимо от 
его выбора этой жизни, и участвуя в его страстях и страданиях. В-третьих, душа 
и тело дополняют друг друга в силу внутренней природной необходимости, 
чтобы составить нечто, являющее совершенство сотворенной вселенной. Но 
невозможно приписывать Христу составную природу, как это делают севириа-
не. Во-первых, Его две природы не созданы одновременно, поскольку Его Бо-
жество нетварно, предсуществует Воплощению и предвечно. Во-вторых, они 
не предполагают друг друга и не дополняют одна другую по необходимости, 
поскольку сверхъестественное не имеет ничего общего с естественным. 
В-третьих, соединение Божественной природы и природы человеческой в ипо-
стаси Слова есть плод не физической необходимости, а обдуманного решения: 
не по природному закону смешения, но, превосходя природу смешения,  Слово 
Божие сочеталось с плотью, несказанно, по восприятию; Оно сделалось чело-
веком по Своей свободной воле, по Своему совету и по Своей любви к людям; 
по образу домостроительства, а не по природному закону Бог-Слово «стал со-
ставным и одним из нас».

Св. Максим, таким образом, не только опровергает ошибочную концепцию 
севириан, но и устанавливает границы для сравнения, сделанного Леонтием 
Византийским, между соединением природ в ипостаси Слова и соединением 
души и тела в человеческой природе. Тогда как Леонтий учил о совершенном 
сходстве между этими соединениями, св. Максим принимает значимость это-
го сравнения, чтобы обозначить наличие в обоих случаях — в человеке и во 
Христе — ипостасного единства и различия природ, но подчеркивает, что срав-
нение приложимо только при рассмотрении конечного результата соединения; 
когда же речь идет о том, каким образом происходит сочленение частей, такое 
сравнение уже не подходит1.

Св. Максим также выдвигает и другой довод против представления о со-
ставной природе. Если Христос является составной природой, то она или об-
щая, или частная. Если это общая природа, то она относится к множественно-
сти индивидуумов, составляющих определенный род; следовательно, имеется 
множество христов, которые не тождественны ни с Богом, ни с людьми. Если 

1 См.: Grumel V. L’Union hypostatique et la comparaison de l’âme et du corps chez 
Léonce de Byzance et Maxime le Confesseur//Échos d’Orient. 25, 1926. Р. 393–406.



24 Ж.-К. Ларше 25Введение

же это природа частная, как Феникс, если только можно предположить воз-
можность существования такой природы, то Христос, в таком случае, не еди-
носущен ни Своему Отцу, ни Своей Матери, ни Богу, ни людям, — вывод в 
равной степени неприемлемый. 

Раз и навсегда отвергая доводы в пользу того, что соединение природ совер-
шается через составную природу, св. Максим исповедует, что оно совершает-
ся через составную ипостась (ὑπόστασις σύνθετος), что, очевидным образом, 
исключает несторианскую теорию о двойственности ипостасей и лишний раз 
позволяет провести параллель между учением Нестория и Севира (см.: Ер XII, 
488C — 489B; XIII, 516D — 520C, 529A — 532C).

е) Составная ипостась Христа

Эта составная ипостась1 не представляет собой новую ипостась, которая 
появляется в результате соединения, но это сама ипостась Сына Божия, Еди-
ного от Св. Троицы: св. Максим здесь использует догматические достижения 
V Вселенского собора (второго Константинопольского). Однако, он говорит, 
что природы, «соединившись, вместе образуют (συντελεῖν) одно Лицо Сына и 
одну ипостась»2, или что «единая составная ипостась Христа образуется 
(ἀποτετελέσθαι) из двух природ»3. Что две природы «образуют» ипостась, озна-
чает, что она происходит из их сочетания, как единое целое происходит из со-
четания его частей4. Св. Максим многократно прибегает к этому сравнению, 
но это, однако, не должно заставить нас забыть о том, что ипостась в одно и то 
же время является и результатом, или следствием, и причиной этого следствия: 
как единое происходит из двух природ, как целое из частей, если брать за  точку 
отсчета ипостась, так и две природы определяются в качестве частей ипостас-
ным единым как целым. Таким образом, представляется, что понятие «образо-
вывания» означает не то, что ипостась до соединения была незаконченной, не-
совершенной, а то, что после соединения она является ипостасью не только 

1 Статья J.-M. Garrigues’а, посвященная этому понятию (La Personne composée 
du Christ d’après saint Maxime le Confesseur//Revue thomiste. 74, 1974. Р. 181–204), 
содержит, к несчастью, много путаницы, поскольку основана на одних и тех же 
a priori спорных работах этого автора. Их опровержение можно найти в нашей кни-
ге La Divinisation de l’homme selon saint Maxime le Confesseur, особенно в главах 
IV–VI, посвященных изложению христологии Максима.

2 Ер XII, 469D.
3 Ibid., 492D — 493A. См.: Ер XV, 556C.
4 Такой способ выражения находим уже у Леонтия Византийского в Epaporemata 

(PG 86. 1912). По вопросу о связи между «частями» и «целым» см.: KL. S. 235–241, 244.

Божественной природы, но и природы человеческой; что природы принадле-
жат ей так, как части являются частью целого, и что она является началом, или 
основанием, их единства (по образу, который позволяет, однако, в то же  время 
и сохранять их сущностные различия) (см.: Ер XII, 489C, 492D — 493A; XIII, 
595D — 529A; XV, 556D).

ж) «Природы, из которых, в которых и которые
        есть Христос»

Чтобы лучше это понять, следует остановиться на формуле, которую св. 
Максим многократно использует в своей борьбе против монофизитства (а за-
тем против моноэнергизма и монофелитства): «Природы, из которых, в кото-
рых и которые есть Христос»; эту формулу можно найти в таком виде: «Он не 
только из них [природ] состоит, но и существует в них, а вернее, Христос и есть 
они»1, а также и в других формах2. Первое выражение этой формулы: «Христос 
из (ἐκ) двух природ», — встречается у св. Кирилла Александрийского после 
Пакта объединения 433 г. с антиохийцами. Второе выражение: «Он в (ἐν) двух 
природах», — было введено на Халкидонском соборе в качестве более предпо-
чтительного, чем первое3; т. н. «неохалкидонское течение» VI в., которое стреми-
лось дать православное истолкование двусмысленным формулам св. Кирилла 
и показать их соответствие Халкидону, сочло обе формулировки совместимы-
ми, и они стали упоминаться вместе; так же поступает и Максим. Третье выра-
жение: «Христос и есть они [т. е. природы]», — введено самим Максимом4.

Исповедовать, что Христос «из двух природ», — значит утверждать, что Он 
состоит из Божества и человечества, как целое из частей.

Исповедовать, что Он «в двух природах», — значит утверждать, что Он су-
ществует в Божестве и в человечестве, в Своем Божестве и в Своем человече-
стве, что Он всегда существует в одной и в другой из Своих природ, как целое 
существует в своих частях или через свои части, и что мы признаем Его нераз-

1 Ер XV, 573A.
2 См.: Ер XII, 468BC, 500BC, 501A; XIII, 524CD, 525D — 526A. P. Piret посвятил 

этим формулировкам, которые он нашел и в других творениях Максима, одну из глав 
своей работы: Le Christ et la Trinité selen Maxime le Confesseur. Paris, 1983. Р. 203–239.

3 Первое выражение, действительно, как казалось, допускало монофизитское 
толкование после того, как Евтихий и Диоскор пояснили, что «две природы — до со-
единения, одна — после». См. на эту тему: Halleux A. La Définition christologique à 
Chal cédoine//Revue théologique de Louvain. 7, 1976. Р. 160–162.

4 См.: Doucet M. Dispute de Maxime le Confesseur aveç Pyrrhus. Montréal, 1972. 
(Thèse ronéotypée). Р. 116–118.



24 Ж.-К. Ларше 25Введение

же это природа частная, как Феникс, если только можно предположить воз-
можность существования такой природы, то Христос, в таком случае, не еди-
носущен ни Своему Отцу, ни Своей Матери, ни Богу, ни людям, — вывод в 
равной степени неприемлемый. 

Раз и навсегда отвергая доводы в пользу того, что соединение природ совер-
шается через составную природу, св. Максим исповедует, что оно совершает-
ся через составную ипостась (ὑπόστασις σύνθετος), что, очевидным образом, 
исключает несторианскую теорию о двойственности ипостасей и лишний раз 
позволяет провести параллель между учением Нестория и Севира (см.: Ер XII, 
488C — 489B; XIII, 516D — 520C, 529A — 532C).

е) Составная ипостась Христа

Эта составная ипостась1 не представляет собой новую ипостась, которая 
появляется в результате соединения, но это сама ипостась Сына Божия, Еди-
ного от Св. Троицы: св. Максим здесь использует догматические достижения 
V Вселенского собора (второго Константинопольского). Однако, он говорит, 
что природы, «соединившись, вместе образуют (συντελεῖν) одно Лицо Сына и 
одну ипостась»2, или что «единая составная ипостась Христа образуется 
(ἀποτετελέσθαι) из двух природ»3. Что две природы «образуют» ипостась, озна-
чает, что она происходит из их сочетания, как единое целое происходит из со-
четания его частей4. Св. Максим многократно прибегает к этому сравнению, 
но это, однако, не должно заставить нас забыть о том, что ипостась в одно и то 
же время является и результатом, или следствием, и причиной этого следствия: 
как единое происходит из двух природ, как целое из частей, если брать за  точку 
отсчета ипостась, так и две природы определяются в качестве частей ипостас-
ным единым как целым. Таким образом, представляется, что понятие «образо-
вывания» означает не то, что ипостась до соединения была незаконченной, не-
совершенной, а то, что после соединения она является ипостасью не только 

1 Статья J.-M. Garrigues’а, посвященная этому понятию (La Personne composée 
du Christ d’après saint Maxime le Confesseur//Revue thomiste. 74, 1974. Р. 181–204), 
содержит, к несчастью, много путаницы, поскольку основана на одних и тех же 
a priori спорных работах этого автора. Их опровержение можно найти в нашей кни-
ге La Divinisation de l’homme selon saint Maxime le Confesseur, особенно в главах 
IV–VI, посвященных изложению христологии Максима.

2 Ер XII, 469D.
3 Ibid., 492D — 493A. См.: Ер XV, 556C.
4 Такой способ выражения находим уже у Леонтия Византийского в Epaporemata 

(PG 86. 1912). По вопросу о связи между «частями» и «целым» см.: KL. S. 235–241, 244.

Божественной природы, но и природы человеческой; что природы принадле-
жат ей так, как части являются частью целого, и что она является началом, или 
основанием, их единства (по образу, который позволяет, однако, в то же  время 
и сохранять их сущностные различия) (см.: Ер XII, 489C, 492D — 493A; XIII, 
595D — 529A; XV, 556D).

ж) «Природы, из которых, в которых и которые
        есть Христос»

Чтобы лучше это понять, следует остановиться на формуле, которую св. 
Максим многократно использует в своей борьбе против монофизитства (а за-
тем против моноэнергизма и монофелитства): «Природы, из которых, в кото-
рых и которые есть Христос»; эту формулу можно найти в таком виде: «Он не 
только из них [природ] состоит, но и существует в них, а вернее, Христос и есть 
они»1, а также и в других формах2. Первое выражение этой формулы: «Христос 
из (ἐκ) двух природ», — встречается у св. Кирилла Александрийского после 
Пакта объединения 433 г. с антиохийцами. Второе выражение: «Он в (ἐν) двух 
природах», — было введено на Халкидонском соборе в качестве более предпо-
чтительного, чем первое3; т. н. «неохалкидонское течение» VI в., которое стреми-
лось дать православное истолкование двусмысленным формулам св. Кирилла 
и показать их соответствие Халкидону, сочло обе формулировки совместимы-
ми, и они стали упоминаться вместе; так же поступает и Максим. Третье выра-
жение: «Христос и есть они [т. е. природы]», — введено самим Максимом4.

Исповедовать, что Христос «из двух природ», — значит утверждать, что Он 
состоит из Божества и человечества, как целое из частей.

Исповедовать, что Он «в двух природах», — значит утверждать, что Он су-
ществует в Божестве и в человечестве, в Своем Божестве и в Своем человече-
стве, что Он всегда существует в одной и в другой из Своих природ, как целое 
существует в своих частях или через свои части, и что мы признаем Его нераз-

1 Ер XV, 573A.
2 См.: Ер XII, 468BC, 500BC, 501A; XIII, 524CD, 525D — 526A. P. Piret посвятил 

этим формулировкам, которые он нашел и в других творениях Максима, одну из глав 
своей работы: Le Christ et la Trinité selen Maxime le Confesseur. Paris, 1983. Р. 203–239.

3 Первое выражение, действительно, как казалось, допускало монофизитское 
толкование после того, как Евтихий и Диоскор пояснили, что «две природы — до со-
единения, одна — после». См. на эту тему: Halleux A. La Définition christologique à 
Chal cédoine//Revue théologique de Louvain. 7, 1976. Р. 160–162.

4 См.: Doucet M. Dispute de Maxime le Confesseur aveç Pyrrhus. Montréal, 1972. 
(Thèse ronéotypée). Р. 116–118.



26 Ж.-К. Ларше 27Введение

дельным после соединения природ, которые Его составляют, иначе говоря — 
что Он есть одновременно и Бог, и человек.

Исповедовать, что Христос «есть две природы», — значит утверждать, что 
Он есть действительно и совершенно Бог, но действительно и совершенно че-
ловек, и что «Один и Тот же есть одновременно Бог и человек».

Св. Максим особенно настаивает на том, — и в этом состоит общий смысл 
трех выражений из разобранной выше формулы, — что объединение в единую 
составную ипостась не уничтожает различие между природами, но сохраняет 
их сущностное начало (или логос) и позволяет им сохранять неизменными 
присущие им особенности, что, однако, не предполагает их разделения. Приме-
нение понятия «составленность», или «сложение», для объяснения,  насколько 
это возможно, таинства и парадокса ипостасного единения, имеет как раз то 
преимущество, что подразумевает представление о единстве, и при этом позво-
ляет избежать представления о смеси и смешении (см.: Ер XII, 468B, 500B — 
501B; XIII, 524D — 525A; XIV, 536B; XV, 572C — 573A; XIX, 593AB).

з) Общение идиом

То, что Христос существует в Своих природах и является Своими природа-
ми, делает возможным общение идиом. В Своих чудесах и в Своих страстях 
(последнее выражение обозначает естественные, неукоризненные страсти, 
воспринятые Словом, и страдания, которые Он добровольно принял) «прояв-
ляет Себя единый Христос, Который совершает Божественное и человечес -
кое», Божественное — плотски и человеческое — Божественно. Это же обстоя-
тельство позволяет утверждать, что Слово Божие рождено от Отца прежде 
всех веков и рождено во времени от Девы Марии, и что Она есть истинно Бо-
жия Матерь (см.: Ер XV, 573B; XIX, 592D — 593A).

и) Человеческая природа Христа воипостазирована

Если единая ипостась Христа — ипостась соединения — является не но-
вой ипостасью, но самой ипостасью Божественного Слова, существующей до 
соединения и от вечности, то это значит, что она есть ипостась как человече-
ской природы Слова, так и Его Божественной природы, и что помимо этой ипо-
стаси человеческая природа собственной ипостаси не имеет и никогда таковой 
не имела, — иначе говоря, что она не предсуществовала Воплощению. Таким 
образом, человеческая природа Христа отличается от природы других людей 
не благодаря особенности человеческой ипостаси, а благодаря особенности 

Его Божественной ипостаси. Именно в ипостаси Слова человеческая природа 
Христа получает свое бытие и имеет свое существование. Другими словами, 
человеческая природа Христа воипостазирована. В то время как понятие 
«ипостаси», согласно св. Максиму, обозначает одновременно то, «что суще-
ствует отдельно само по себе»1 (определение близко к тому, которое дал Леон-
тий Византийский2) и «сущность с ее особенностями, отличаемую числом от 
вещей того же рода»3 (определение следует тому, которое сделал Леонтий Ие-
русалимский4), понятие «воипостасный» (ἐνυπόστατον) указывает на «сло-
женное с иным, отличным по сущности, ради возникновения некоего целого»5. 
Это понятие позволяет объяснить, что человеческая природа воспринята Са-
мим Словом, а также понять, каким образом во Христе человеческая природа 
может получать бытие и существовать без человеческой ипостаси, через и в 
ипостаси Слова, и к тому же прояснить, каким образом человеческая природа 
может быть природой Слова так же, как природа Божественная, и пребывать 
тесно соединенной с ней в ипостаси Слова, не смешиваясь с этой природой и 
сохраняя, так же как и та, свои особенности. Именно воспринимая человечес-
кую природу, которая воипостазируется, ипостась Слова, до этого простая, ста-
новится составной ипостасью, состоящей из Божественной природы и при-
роды человеческой, как единое целое из своих частей (см.: Ер XV, 557D — 560C).

5. Смысл Ер XIX

Среди писем, посвященных христологическому вопросу, особое место за-
нимает Ер XIX. Написанное в конце 633 г., оно является ответом св. Максима 
на послание, адресованное ему Пирром по вопросу о том, сколько следует при-
знавать во Христе действий (или энергий) — одно или два. Чтобы понять цель 
и содержание этого послания, нужно связать его с исторической обстановкой.

1 Ер XV, 557D.
2 См.: Adv. Nest. et Eutych.//PG 86. 1280A; Adv. arg. Sev.//Ibid. 1945A.
3 Ер XV, 557D.
4 См.: Adv. Nest. I. 11 (PG 86. 1445B) и II. 1 (Ibid. 1532C).
5 Ер XV, 557D — 560A. В том значении, в котором св. Максим использует это 

понятие, оно, как кажется, ведет свое происхождение, скорее, от Леонтия Иеруса-
лимского (см.: Grillmeier А. Le Christ dans la tradition chrétienne… Р. 378–387, 659–
660), нежели от Леонтия Византийского (как полагает Junglas P. Leontius von Byzanz. 
Stu dien zu seinen Schriften, Quellen und Anschauungen//Forschungen zur Christlichen 
Literatur und Dogmengeschichte. VII/3, 1906. S. 148–162), в чьих работах оно все 
еще сохраняет, согласно А. Грильмайеру (Ibid. 263 ff.), свое старое значение.



26 Ж.-К. Ларше 27Введение

дельным после соединения природ, которые Его составляют, иначе говоря — 
что Он есть одновременно и Бог, и человек.

Исповедовать, что Христос «есть две природы», — значит утверждать, что 
Он есть действительно и совершенно Бог, но действительно и совершенно че-
ловек, и что «Один и Тот же есть одновременно Бог и человек».

Св. Максим особенно настаивает на том, — и в этом состоит общий смысл 
трех выражений из разобранной выше формулы, — что объединение в единую 
составную ипостась не уничтожает различие между природами, но сохраняет 
их сущностное начало (или логос) и позволяет им сохранять неизменными 
присущие им особенности, что, однако, не предполагает их разделения. Приме-
нение понятия «составленность», или «сложение», для объяснения,  насколько 
это возможно, таинства и парадокса ипостасного единения, имеет как раз то 
преимущество, что подразумевает представление о единстве, и при этом позво-
ляет избежать представления о смеси и смешении (см.: Ер XII, 468B, 500B — 
501B; XIII, 524D — 525A; XIV, 536B; XV, 572C — 573A; XIX, 593AB).

з) Общение идиом

То, что Христос существует в Своих природах и является Своими природа-
ми, делает возможным общение идиом. В Своих чудесах и в Своих страстях 
(последнее выражение обозначает естественные, неукоризненные страсти, 
воспринятые Словом, и страдания, которые Он добровольно принял) «прояв-
ляет Себя единый Христос, Который совершает Божественное и человечес -
кое», Божественное — плотски и человеческое — Божественно. Это же обстоя-
тельство позволяет утверждать, что Слово Божие рождено от Отца прежде 
всех веков и рождено во времени от Девы Марии, и что Она есть истинно Бо-
жия Матерь (см.: Ер XV, 573B; XIX, 592D — 593A).

и) Человеческая природа Христа воипостазирована

Если единая ипостась Христа — ипостась соединения — является не но-
вой ипостасью, но самой ипостасью Божественного Слова, существующей до 
соединения и от вечности, то это значит, что она есть ипостась как человече-
ской природы Слова, так и Его Божественной природы, и что помимо этой ипо-
стаси человеческая природа собственной ипостаси не имеет и никогда таковой 
не имела, — иначе говоря, что она не предсуществовала Воплощению. Таким 
образом, человеческая природа Христа отличается от природы других людей 
не благодаря особенности человеческой ипостаси, а благодаря особенности 

Его Божественной ипостаси. Именно в ипостаси Слова человеческая природа 
Христа получает свое бытие и имеет свое существование. Другими словами, 
человеческая природа Христа воипостазирована. В то время как понятие 
«ипостаси», согласно св. Максиму, обозначает одновременно то, «что суще-
ствует отдельно само по себе»1 (определение близко к тому, которое дал Леон-
тий Византийский2) и «сущность с ее особенностями, отличаемую числом от 
вещей того же рода»3 (определение следует тому, которое сделал Леонтий Ие-
русалимский4), понятие «воипостасный» (ἐνυπόστατον) указывает на «сло-
женное с иным, отличным по сущности, ради возникновения некоего целого»5. 
Это понятие позволяет объяснить, что человеческая природа воспринята Са-
мим Словом, а также понять, каким образом во Христе человеческая природа 
может получать бытие и существовать без человеческой ипостаси, через и в 
ипостаси Слова, и к тому же прояснить, каким образом человеческая природа 
может быть природой Слова так же, как природа Божественная, и пребывать 
тесно соединенной с ней в ипостаси Слова, не смешиваясь с этой природой и 
сохраняя, так же как и та, свои особенности. Именно воспринимая человечес-
кую природу, которая воипостазируется, ипостась Слова, до этого простая, ста-
новится составной ипостасью, состоящей из Божественной природы и при-
роды человеческой, как единое целое из своих частей (см.: Ер XV, 557D — 560C).

5. Смысл Ер XIX

Среди писем, посвященных христологическому вопросу, особое место за-
нимает Ер XIX. Написанное в конце 633 г., оно является ответом св. Максима 
на послание, адресованное ему Пирром по вопросу о том, сколько следует при-
знавать во Христе действий (или энергий) — одно или два. Чтобы понять цель 
и содержание этого послания, нужно связать его с исторической обстановкой.

1 Ер XV, 557D.
2 См.: Adv. Nest. et Eutych.//PG 86. 1280A; Adv. arg. Sev.//Ibid. 1945A.
3 Ер XV, 557D.
4 См.: Adv. Nest. I. 11 (PG 86. 1445B) и II. 1 (Ibid. 1532C).
5 Ер XV, 557D — 560A. В том значении, в котором св. Максим использует это 

понятие, оно, как кажется, ведет свое происхождение, скорее, от Леонтия Иеруса-
лимского (см.: Grillmeier А. Le Christ dans la tradition chrétienne… Р. 378–387, 659–
660), нежели от Леонтия Византийского (как полагает Junglas P. Leontius von Byzanz. 
Stu dien zu seinen Schriften, Quellen und Anschauungen//Forschungen zur Christlichen 
Literatur und Dogmengeschichte. VII/3, 1906. S. 148–162), в чьих работах оно все 
еще сохраняет, согласно А. Грильмайеру (Ibid. 263 ff.), свое старое значение.



28 Ж.-К. Ларше 29Введение

Император Ираклий (610–641 гг.), стремясь к объединению с монофизит-
ской Церковью севириан Сирии и Египта, искал формулу, которая позволила 
бы выразить мысль о единстве во Христе так, чтобы удовлетворить отколов-
шихся, не принося при этом в жертву халкидонского определения о двух при-
родах. По его просьбе Константинопольский патриарх Сергий (610–638 гг.) 
взялся за решение этой задачи. В 619 г. ему пришла в голову мысль, что мож-
но, взяв за основу ипостасное соединение, согласиться с наличием во Христе 
лишь единой Богочеловеческой энергии (μία θεανδρικὴ ἐνέργεια). Он при-
влек к своему мнению Кира, митрополита Фасиса в Лазике, который в 631 г. 
был поставлен патриархом Александрийским. В 633 г. Сергий составил Пакт 
объединения, в котором исповедовалась «единая энергия» Христа, и догово-
рился с Киром провозгласить вместе с севирианами, что «единый Сын и Хрис-
тос совершал как Божественное, так и человеческое единой Богомужней энер-
гией». Это позволило присоединить к Церкви александрийских монофизитов, 
но в то же время вызвало резкое противодействие со стороны Софрония, ко-
торый в это время находился в Александрии. Софроний (монах палестинско-
го происхождения, который был игуменом Евкратидского монастыря, где пре-
бывал Максим с момента своего приезда в Карфаген, и который будет избран 
патриархом Иерусалимским в 634 г.) подверг критике Кира, а затем и Сергия 
за это учение как воскрешавшее монофизитство и аполлинаризм1. Сергий был 
вынужден отступить перед этими возражениями и в конце того же 633 г. ис-
пользовал свой авторитет для торжественного постановления — Псифоса, где 
умолял Кира «более не позволять кому-либо говорить об одной или о двух энер-
гиях во Христе», в то же время давая понять, что сам он предпочитает первую 
формулу.

Похоже, Сергий самолично поручил своему другу, игумену Пирру (кото-
рый станет его преемником на патриаршем престоле Константинополя), изло-
жить Максиму содержание Псифоса, сопроводив это изложение рядом уточ-
нений. В нем Пирр показывает, что он, как и Сергий, предпочитает формулу 
об одной энергии, и он явным образом стремится получить согласие своего уже 
в то время знаменитого адресата.

Ответ св. Максима, который можно прочесть в Ер XIX, весьма осторожен. 
Он восхищается личностью Пирра, выказывает большое почтение по отноше-
нию к Сергию и очень уважительно отзывается о соборном постановлении, 
 которым является Псифос. Однако не следует из этого делать вывод, подобно 

1 Максим кратко рассказывает об этом в двенадцатом из Богословско-поле ми-
ческих трактатов (PG 91. 143CD).

В. Грюмелю, что «св. монах, таким образом, признал, что не расходится в уче-
нии с будущим вождем монофелитов»1. Св. Максим всего лишь радуется, что 
соборное постановление Сергия, запрещая «говорить об одной или о двух энер-
гиях во Христе», полагает конец волнениям, и удовлетворяется им в той мере, 
в какой оно отменяет еретическое нововведение, сделанное в александрийском 
Пакте объединения, а значит, охраняет неприкосновенность православной 
веры, переданной св. отцами2.

Через двенадцать лет, когда спор возобновится и разгорится уже вокруг мо-
нофелитства, св. Максиму придется высказаться по поводу примирительного 
и местами хвалебного тона, свойственного этому письму3, поскольку монофе-
ли ты будут извлекать из него выгоду для себя. Впрочем, Максиму не  придется 
отказываться от своих слов, и он подчеркнет православный характер содержа-
ния письма4, поскольку очевидно, что он не соглашается с моноэнергистской 
тенденцией, сокрытой в Псифосе и в комментариях к нему Пирра: он ясно 
утверждает, что при ипостасном соединении две природы пребывают неизмен-
ными и что присущие им особенности сохраняются; как замечает П. Шервуд, 
если «различие действий здесь и не утверждается прямо, оно по необходимо-
сти предполагается»5. Действительно, в своей защите православной веры про-
тив моноэнергизма Исповедник всегда будет держаться одной и той же линии 
и постоянно будет ставить во главу угла следующее основное положение: энер-
гия является свойством природы и как таковая неотделима от нее; поскольку 
в Иисусе Христе две природы, необходимо, чтобы в Нем были также и две энер-
гии. Безусловно, существует один-единственный субъект: Божественные и 
 человеческие деяния Христа происходят «от одного и того же воплощенного 
Бога-Слова», но это единство есть явление ипостасного порядка, и оно не мо-
жет дать повода думать об общей энергии, поскольку энергия относится к по-
рядку природному. Общим может быть лишь результат обоих действий, Бо-
жественного и человеческого, воплощенного Слова, деяние (ἐνέργημα) или 
дело (ἔργον), а не действие (ἐνέργεια). Утверждая в конце своего письма: 
«Ведь я до сих пор не смог понять в точности, в каком смысле и как следует го-
ворить и мыслить о едином действии», — св. Максим проявляет ложную скром-
ность и через это подтверждает свое сделанное Пирру предложение уточнить, 

1 Grumel V. Recherches sur l’histoire du monothélisme//Échos d’Orient, 28. 1929. 
Р. 33.

2 См.: PG 91. 592С.
3 Богословско-полемические трактаты, 9//PG 91. 129С — 132С.
4 Col. 132В.
5 Date-List. Р. 11.



28 Ж.-К. Ларше 29Введение

Император Ираклий (610–641 гг.), стремясь к объединению с монофизит-
ской Церковью севириан Сирии и Египта, искал формулу, которая позволила 
бы выразить мысль о единстве во Христе так, чтобы удовлетворить отколов-
шихся, не принося при этом в жертву халкидонского определения о двух при-
родах. По его просьбе Константинопольский патриарх Сергий (610–638 гг.) 
взялся за решение этой задачи. В 619 г. ему пришла в голову мысль, что мож-
но, взяв за основу ипостасное соединение, согласиться с наличием во Христе 
лишь единой Богочеловеческой энергии (μία θεανδρικὴ ἐνέργεια). Он при-
влек к своему мнению Кира, митрополита Фасиса в Лазике, который в 631 г. 
был поставлен патриархом Александрийским. В 633 г. Сергий составил Пакт 
объединения, в котором исповедовалась «единая энергия» Христа, и догово-
рился с Киром провозгласить вместе с севирианами, что «единый Сын и Хрис-
тос совершал как Божественное, так и человеческое единой Богомужней энер-
гией». Это позволило присоединить к Церкви александрийских монофизитов, 
но в то же время вызвало резкое противодействие со стороны Софрония, ко-
торый в это время находился в Александрии. Софроний (монах палестинско-
го происхождения, который был игуменом Евкратидского монастыря, где пре-
бывал Максим с момента своего приезда в Карфаген, и который будет избран 
патриархом Иерусалимским в 634 г.) подверг критике Кира, а затем и Сергия 
за это учение как воскрешавшее монофизитство и аполлинаризм1. Сергий был 
вынужден отступить перед этими возражениями и в конце того же 633 г. ис-
пользовал свой авторитет для торжественного постановления — Псифоса, где 
умолял Кира «более не позволять кому-либо говорить об одной или о двух энер-
гиях во Христе», в то же время давая понять, что сам он предпочитает первую 
формулу.

Похоже, Сергий самолично поручил своему другу, игумену Пирру (кото-
рый станет его преемником на патриаршем престоле Константинополя), изло-
жить Максиму содержание Псифоса, сопроводив это изложение рядом уточ-
нений. В нем Пирр показывает, что он, как и Сергий, предпочитает формулу 
об одной энергии, и он явным образом стремится получить согласие своего уже 
в то время знаменитого адресата.

Ответ св. Максима, который можно прочесть в Ер XIX, весьма осторожен. 
Он восхищается личностью Пирра, выказывает большое почтение по отноше-
нию к Сергию и очень уважительно отзывается о соборном постановлении, 
 которым является Псифос. Однако не следует из этого делать вывод, подобно 

1 Максим кратко рассказывает об этом в двенадцатом из Богословско-поле ми-
ческих трактатов (PG 91. 143CD).

В. Грюмелю, что «св. монах, таким образом, признал, что не расходится в уче-
нии с будущим вождем монофелитов»1. Св. Максим всего лишь радуется, что 
соборное постановление Сергия, запрещая «говорить об одной или о двух энер-
гиях во Христе», полагает конец волнениям, и удовлетворяется им в той мере, 
в какой оно отменяет еретическое нововведение, сделанное в александрийском 
Пакте объединения, а значит, охраняет неприкосновенность православной 
веры, переданной св. отцами2.

Через двенадцать лет, когда спор возобновится и разгорится уже вокруг мо-
нофелитства, св. Максиму придется высказаться по поводу примирительного 
и местами хвалебного тона, свойственного этому письму3, поскольку монофе-
ли ты будут извлекать из него выгоду для себя. Впрочем, Максиму не  придется 
отказываться от своих слов, и он подчеркнет православный характер содержа-
ния письма4, поскольку очевидно, что он не соглашается с моноэнергистской 
тенденцией, сокрытой в Псифосе и в комментариях к нему Пирра: он ясно 
утверждает, что при ипостасном соединении две природы пребывают неизмен-
ными и что присущие им особенности сохраняются; как замечает П. Шервуд, 
если «различие действий здесь и не утверждается прямо, оно по необходимо-
сти предполагается»5. Действительно, в своей защите православной веры про-
тив моноэнергизма Исповедник всегда будет держаться одной и той же линии 
и постоянно будет ставить во главу угла следующее основное положение: энер-
гия является свойством природы и как таковая неотделима от нее; поскольку 
в Иисусе Христе две природы, необходимо, чтобы в Нем были также и две энер-
гии. Безусловно, существует один-единственный субъект: Божественные и 
 человеческие деяния Христа происходят «от одного и того же воплощенного 
Бога-Слова», но это единство есть явление ипостасного порядка, и оно не мо-
жет дать повода думать об общей энергии, поскольку энергия относится к по-
рядку природному. Общим может быть лишь результат обоих действий, Бо-
жественного и человеческого, воплощенного Слова, деяние (ἐνέργημα) или 
дело (ἔργον), а не действие (ἐνέργεια). Утверждая в конце своего письма: 
«Ведь я до сих пор не смог понять в точности, в каком смысле и как следует го-
ворить и мыслить о едином действии», — св. Максим проявляет ложную скром-
ность и через это подтверждает свое сделанное Пирру предложение уточнить, 

1 Grumel V. Recherches sur l’histoire du monothélisme//Échos d’Orient, 28. 1929. 
Р. 33.

2 См.: PG 91. 592С.
3 Богословско-полемические трактаты, 9//PG 91. 129С — 132С.
4 Col. 132В.
5 Date-List. Р. 11.



30 Ж.-К. Ларше 31Введение

в каком смысле тот понимает термины ἐνέργεια (действие) и ἐνέργημα (дея-
ние), а также различие между этими терминами и понятиями «дело» (ἔργον) 
и «делание» (πρᾶξις), надеясь, что изучение этих понятий поможет ему вновь 
встать на путь православия. Говоря Пирру: «[Прошу] разъяснить мне посред-
ством определения, чтó есть действие», — Максим, по-видимому, указывает 
на то, что понятие «единое действие» может быть истолковано в православном 
смысле. Именно этот смысл он выявляет всякий раз, когда объясняет форму-
лу, приписываемую Дионисию Ареопагиту: «новое Богомужнее действие», ко-
торую использовали моноэнергисты и монофелиты для подкрепления своих 
положений; подобная формула обозначает согласие и взаимопроникновение 
энергий двух природ Христа при сохранении присущих им свойств, а не их сме-
шение или тождество1. Это православное истолкование и подразумевается в 
письме Максима. В Пакте объединения говорилось, что «один и тот же Хрис-
тос и Сын совершал как Божественное, так и человеческое единым Богомуж-
ним действием»2, и моноэнергисты считали, что человеческая деятельность 
была пассивна и полностью подчинена деятельности Божественной, которую 
они связывали с лицом Слова. Св. Максим неявно возражает против этого оши-
бочного мнения, уточняя: «Божественное совершал Он плотски… а человече-
ское — Божественно» (593А), и приводит пример «раскаленного меча, реза-
ние которым, как мы знаем, жжет, а жжение, как ведаем, режет»: «ибо огня и 
железа состоялось ипостасное схождение, причем ни один, ни другое из-за со-
единения с иным не потеряло своей природной способности, и после соедине-
ния содержит ее неотлучно и без отделения от сопряженного и сосуществую-
щего» (593ВС). Это полностью согласуется с определением Халкидонского 
 собора, которое гласит: «Один и тот же Христос, Сын, Господь Единородный, 
признаваемый в двух природах неслиянно, неизменно, нераздельно и нераз-
лучно, так что соединение никак не упраздняет различия природ, но каждая 
природа, сохраняя свой собственный образ бытия, соединяется с другой в еди-
ное Лицо и единую ипостась». 

Эти соображения позволяют не согласиться с утверждением, выдвинутым 
некоторыми комментаторами, вслед за В. Грюмелем, будто Максим с опозда-
нием — и, во всяком случае, гораздо позже написания Ер XIX — вступил в 
борьбу против моноэнергизма3, после колебаний, которые свидетельствуют о 

1 См.: Амбигва к Фоме, 5//PG 91. 1056B; Богословско-полемические тракта-
ты, 7//Ibid. 85А.

2 Mansi. Р. 565.
3 Grumel V. Maxime de Chrysopolis ou Maxime le Confesseur//Dictionnaire de 

théologie catholique. Т. X. Paris, 1928. Col. 449. В. Грюмель в своей статье Recherches 

моноэнергистских тенденциях, якобы заметных в его первых произведениях1. 
Если некоторые отрывки из Трудностей к Иоанну2 и Вопросов к Фалассию3 
(произведений, написанных в 628–634 гг.) действительно поддаются истолко-
ванию в духе моноэнергизма, они равным образом могут быть поняты и право-
славно. Стремясь исключить всякую двусмысленность, которую еретики  могли 
бы использовать для своей выгоды, и одновременно понуждаемый необходи-
мостью вести спор, становившийся все более и более ожесточенным, св. Мак-
сим позднее будет вынужден не внести поправки4 и не отказаться a fortiori5 от 
своих прежних взглядов, но разъяснить и уточнить их (он делает это в Труд-
ностях к Фоме, в примыкающем к ним 2-м Письме к Фоме и во многих из 
Богословско-полемических трактатов). Л. Тунберг справедливо замечает: 
«Против этой тенденции отмечать различие центра тяжести и интересов в бо-
гословии Максима первого и второго периодов нужно выдвинуть довод, что 
две воли во Христе, на самом деле, играли очень важную роль уже в первых 
писаниях Максима (таких как, например, Ер II), хотя они в некотором смысле 
рассматривались как нечто само собой разумеющееся. Помещенное в более 
широкий контекст его общего богословия освящения и обожения человека, 
мнение Максима по данному вопросу можно ясно вычленить уже с самого на-

sur l’histoire du monothélisme (Échos d’Orient. 29. 1930. Р. 24) предлагает дату 640 г. 
Положение В. Грюмеля опровергли Sherwood P. St. Maximus the Confessor. London, 
1955. Р. 14–18, а также Thunberg L. Microcosm and Mediator… Р. 10–11 (2-е изд.: 
Р. 9–10). Последний автор, напротив, настаивает на том, что мышлению Максима 
свойственны преемственность и однородность. 

1 Это положение поддержали A. Riou (Le Monde et l’Église selon Maxime le Confes-
seur. Paris, 1973. Р. 68, 70, 129) и J.-M. Garrigues (Maxime le Confesseur. La charité, 
avenir divin de l’homme. Paris, 1976. Р. 97–98). Точку зрения А. Риу и Ж.-М. Гарри-
га по данному вопросу подверг существенной критике M. Doucet (Vues récentes sur 
les «métamorphoses» de la pensée de saint Maxime le Confesseur//Sience et esprit. 
XXXI/3. 1979. Р. 291–298). См. также нашу работу: La Divinisation de l’homme selon 
saint Maxime le Confesseur. Р. 299 ff.

2 Особенно PG 91. 1076BC.
3 В русской переводческой традиции, восходящей к С. Л. Епифановичу, это про-

изведение называется Вопросоответы к Фалассию. — Прим. сост.
4 Как утверждает А. Riou. (Le Monde et l’Église selon Maxime le Confesseur. Р. 68, 

129).
5 Как считает J.-M. Garrigues (Le Christ dans la théologie Byzantine. Réflexions sur 

un ouvrage du Père Meyendorff//Istina. 3, 1970. Р. 357–358). Автор повторяет это 
утверждение в своих последующих работах. Хорошую критику «эволюционистских» 
толкований А. Риу и Ж.-М. Гаррига можно найти в статье: Doucet М. Vues récentes 
sur les «métamorphoses» de la pensée de saint Maxime le Confesseur. Р. 269–302. См. 
и нашу работу: La Divinisation de l’homme selon saint Maxime le Confesseur. Р. 299ff.



30 Ж.-К. Ларше 31Введение

в каком смысле тот понимает термины ἐνέργεια (действие) и ἐνέργημα (дея-
ние), а также различие между этими терминами и понятиями «дело» (ἔργον) 
и «делание» (πρᾶξις), надеясь, что изучение этих понятий поможет ему вновь 
встать на путь православия. Говоря Пирру: «[Прошу] разъяснить мне посред-
ством определения, чтó есть действие», — Максим, по-видимому, указывает 
на то, что понятие «единое действие» может быть истолковано в православном 
смысле. Именно этот смысл он выявляет всякий раз, когда объясняет форму-
лу, приписываемую Дионисию Ареопагиту: «новое Богомужнее действие», ко-
торую использовали моноэнергисты и монофелиты для подкрепления своих 
положений; подобная формула обозначает согласие и взаимопроникновение 
энергий двух природ Христа при сохранении присущих им свойств, а не их сме-
шение или тождество1. Это православное истолкование и подразумевается в 
письме Максима. В Пакте объединения говорилось, что «один и тот же Хрис-
тос и Сын совершал как Божественное, так и человеческое единым Богомуж-
ним действием»2, и моноэнергисты считали, что человеческая деятельность 
была пассивна и полностью подчинена деятельности Божественной, которую 
они связывали с лицом Слова. Св. Максим неявно возражает против этого оши-
бочного мнения, уточняя: «Божественное совершал Он плотски… а человече-
ское — Божественно» (593А), и приводит пример «раскаленного меча, реза-
ние которым, как мы знаем, жжет, а жжение, как ведаем, режет»: «ибо огня и 
железа состоялось ипостасное схождение, причем ни один, ни другое из-за со-
единения с иным не потеряло своей природной способности, и после соедине-
ния содержит ее неотлучно и без отделения от сопряженного и сосуществую-
щего» (593ВС). Это полностью согласуется с определением Халкидонского 
 собора, которое гласит: «Один и тот же Христос, Сын, Господь Единородный, 
признаваемый в двух природах неслиянно, неизменно, нераздельно и нераз-
лучно, так что соединение никак не упраздняет различия природ, но каждая 
природа, сохраняя свой собственный образ бытия, соединяется с другой в еди-
ное Лицо и единую ипостась». 

Эти соображения позволяют не согласиться с утверждением, выдвинутым 
некоторыми комментаторами, вслед за В. Грюмелем, будто Максим с опозда-
нием — и, во всяком случае, гораздо позже написания Ер XIX — вступил в 
борьбу против моноэнергизма3, после колебаний, которые свидетельствуют о 

1 См.: Амбигва к Фоме, 5//PG 91. 1056B; Богословско-полемические тракта-
ты, 7//Ibid. 85А.

2 Mansi. Р. 565.
3 Grumel V. Maxime de Chrysopolis ou Maxime le Confesseur//Dictionnaire de 

théologie catholique. Т. X. Paris, 1928. Col. 449. В. Грюмель в своей статье Recherches 

моноэнергистских тенденциях, якобы заметных в его первых произведениях1. 
Если некоторые отрывки из Трудностей к Иоанну2 и Вопросов к Фалассию3 
(произведений, написанных в 628–634 гг.) действительно поддаются истолко-
ванию в духе моноэнергизма, они равным образом могут быть поняты и право-
славно. Стремясь исключить всякую двусмысленность, которую еретики  могли 
бы использовать для своей выгоды, и одновременно понуждаемый необходи-
мостью вести спор, становившийся все более и более ожесточенным, св. Мак-
сим позднее будет вынужден не внести поправки4 и не отказаться a fortiori5 от 
своих прежних взглядов, но разъяснить и уточнить их (он делает это в Труд-
ностях к Фоме, в примыкающем к ним 2-м Письме к Фоме и во многих из 
Богословско-полемических трактатов). Л. Тунберг справедливо замечает: 
«Против этой тенденции отмечать различие центра тяжести и интересов в бо-
гословии Максима первого и второго периодов нужно выдвинуть довод, что 
две воли во Христе, на самом деле, играли очень важную роль уже в первых 
писаниях Максима (таких как, например, Ер II), хотя они в некотором смысле 
рассматривались как нечто само собой разумеющееся. Помещенное в более 
широкий контекст его общего богословия освящения и обожения человека, 
мнение Максима по данному вопросу можно ясно вычленить уже с самого на-

sur l’histoire du monothélisme (Échos d’Orient. 29. 1930. Р. 24) предлагает дату 640 г. 
Положение В. Грюмеля опровергли Sherwood P. St. Maximus the Confessor. London, 
1955. Р. 14–18, а также Thunberg L. Microcosm and Mediator… Р. 10–11 (2-е изд.: 
Р. 9–10). Последний автор, напротив, настаивает на том, что мышлению Максима 
свойственны преемственность и однородность. 

1 Это положение поддержали A. Riou (Le Monde et l’Église selon Maxime le Confes-
seur. Paris, 1973. Р. 68, 70, 129) и J.-M. Garrigues (Maxime le Confesseur. La charité, 
avenir divin de l’homme. Paris, 1976. Р. 97–98). Точку зрения А. Риу и Ж.-М. Гарри-
га по данному вопросу подверг существенной критике M. Doucet (Vues récentes sur 
les «métamorphoses» de la pensée de saint Maxime le Confesseur//Sience et esprit. 
XXXI/3. 1979. Р. 291–298). См. также нашу работу: La Divinisation de l’homme selon 
saint Maxime le Confesseur. Р. 299 ff.

2 Особенно PG 91. 1076BC.
3 В русской переводческой традиции, восходящей к С. Л. Епифановичу, это про-

изведение называется Вопросоответы к Фалассию. — Прим. сост.
4 Как утверждает А. Riou. (Le Monde et l’Église selon Maxime le Confesseur. Р. 68, 

129).
5 Как считает J.-M. Garrigues (Le Christ dans la théologie Byzantine. Réflexions sur 

un ouvrage du Père Meyendorff//Istina. 3, 1970. Р. 357–358). Автор повторяет это 
утверждение в своих последующих работах. Хорошую критику «эволюционистских» 
толкований А. Риу и Ж.-М. Гаррига можно найти в статье: Doucet М. Vues récentes 
sur les «métamorphoses» de la pensée de saint Maxime le Confesseur. Р. 269–302. См. 
и нашу работу: La Divinisation de l’homme selon saint Maxime le Confesseur. Р. 299ff.



32 Ж.-К. Ларше 33Введение

чала. Впоследствии определилась яснее его терминология, но отнюдь не бого-
словие»1.

III. Ер II к кубикуларию Иоанну, «О любви»

Другое письмо большой важности — это очень известное Ер II к кубикула-
рию Иоанну, «О любви» (392В — 408В)2. То, что является для св. Максима 
одной из основных тем (вокруг которой сосредоточиваются четыре Сотницы 
о любви3), представляет здесь предмет подробного изложения, который ц еликом 
охватывает духовную историю человека, от его сотворения до обожения, рас-
сматривая его начальное грехопадение и его спасение воплотившимся Словом.

Бог создал человека, чтобы он соединился с Ним и стал богом по благода-
ти. Бог включил это предназначение в саму природу человека, в его логос (или 
сущностное начало), побуждая его стремиться к Себе всем существом, всеми 
силами и способностями. Деятельность этих различных способностей, направ-
ляясь в согласии с природой, соответствует равночисленным им добродете-
лям, данным человеку в зачатке, которые ему поручено преумножать до тех 
пор, пока его состояние не сделает его достойным принять от Бога благодать 
Его вéдения и — обожиться.

Любовь в этом отношении играет первостепенную роль, что св. Максим 
сразу же подчеркивает: «Ведь воистину нет ничего богоподобнее Божествен-
ной любви… ничто так не возвышает людей к обожению, потому что она со-
единяет в себе все блага, какие слово правды числит в добродетелях» (393ВС). 
Но в то же самое время Бог наделил человека свободной волей: он может, в со-
ответствии с расположением своего хотения (γνώμη4), жить в согласии с дви-
жением своей природы и предпочесть образ бытия, сообразный с логосом сво-
его естества, пребывая, таким образом, в единении с Богом и другими людьми 
и имея с Ним и с ними одинаковое расположение хотения и одну и ту же волю. 
Но он может и, напротив, уклониться от логоса своего естества — и, таким об-

1 Thunberg L. Microcosm and Mediator… Р. 11 (2-е изд.: Р. 10).
2 Оно было издано и переведено в изд.: Dalmais I.-H. Saint Maxime le Confesseur, 

docteur de la charité//La Vie spirituelle. 79 (1948). Р. 296–303.
3 PG 90. 960–1080. Критическое издание см.: Massimo Confessore. Capitoli sulla 

carità/Ed. A. Ceresa-Gastaldo. Rome, 1963. Перевод сделан J. Pégon в серии Sources 
chrétiennes, 9 (Paris, 1945) и J. Touraille в Philocalie des Pères neptiques, VI (Bellefon-
taine, 1985. Р. 19–77), и 2-е изд.: Paris, 1995. Р. 373–420.

4 Об этом понятии см. наши введения к Вопросам к Фалассию и Амбигвам и 
нашу работу: La Divinisation de l’homme selon saint Maxime le Confesseur. Р. 137–141.

разом, действовать против природы и неразумно, удаляясь, вследствие этого, 
от Бога и от своих братьев.

Именно это диавол внушил сделать первому человеку. Человек, отвратив 
свои способности от их естественного движения к Богу, обратил их к себе са-
мому и к миру, думая найти там чувственное удовольствие, и заменил добро-
детели страстями, — прежде всего, породив три страсти, из которых происте-
кают все прочие: невéдение, происходящее вследствие противоестественного 
употребления умственной способности; порожденное невéдением себялюбие 
(или эгоистическая любовь к самому себе), происходящее вследствие злоупо-
требления желательной способностью; и, наконец, порожденное себялюбием 
господство над ближним, происходящее вследствие извращения раздражи-
тельной способности (или «пыла»). Максим особенно настаивает на катастро-
фических последствиях себялюбия для отношений человека с ближними: из-за 
него общая человеческая природа потеряла единство и гармонию, которая в 
ней была, и оказалась разделенной, раздробленной на множество соперни-
чающих и противодействующих частей. 

Человек не мог вновь обрести Бога иначе, нежели через обращение своих 
подобным образом извращенных способностей, прекратив использовать их 
противоестественным путем и начав пользоваться ими согласно с природой, 
перенаправляя их к Богу: нужно было, чтобы его разум вместо невéдения Бога 
обратился к Его познанию и взыскал Его, Его одного; чтобы желательная спо-
собность, свободная от страсти себялюбия, направила бы свое желание исклю-
чительно к Нему; чтобы раздражительная способность, свободная от склон-
ности господствовать над другим, боролась бы за одного только Бога.

Но человеческая природа была повреждена грехом, и нужно было исцелить 
ее, чтобы было возможно осуществить такое обращение и вернуться в перво-
начальное состояние. Ради этого и воплотилось Слово, подвигнутое любовью 
к человеку. Восприняв человеческую природу во всем, кроме греха, Оно исце-
лило ее от всех болезней, причиненных ей грехом; Оно возвратило ей непо-
врежденными ее способности (или свойства); чтобы соединить нас с Ним и с 
другими людьми, Оно обновило способность любить и соделало любовь дей-
ственным противоядием против себялюбия; Оно уничтожило разом все стра-
сти, которые проистекали из себялюбия, и ввело на их место все добродетели, 
ибо как себялюбие есть совокупность и мать всех страстей, так и любовь есть 
совокупность и мать всех добродетелей.

Благодаря спасительному деянию воплощенного Слова и по любви, кото-
рая в избытке была возвращена человеку, он обрел единство с Богом и с дру-
гими людьми.



32 Ж.-К. Ларше 33Введение

чала. Впоследствии определилась яснее его терминология, но отнюдь не бого-
словие»1.

III. Ер II к кубикуларию Иоанну, «О любви»

Другое письмо большой важности — это очень известное Ер II к кубикула-
рию Иоанну, «О любви» (392В — 408В)2. То, что является для св. Максима 
одной из основных тем (вокруг которой сосредоточиваются четыре Сотницы 
о любви3), представляет здесь предмет подробного изложения, который ц еликом 
охватывает духовную историю человека, от его сотворения до обожения, рас-
сматривая его начальное грехопадение и его спасение воплотившимся Словом.

Бог создал человека, чтобы он соединился с Ним и стал богом по благода-
ти. Бог включил это предназначение в саму природу человека, в его логос (или 
сущностное начало), побуждая его стремиться к Себе всем существом, всеми 
силами и способностями. Деятельность этих различных способностей, направ-
ляясь в согласии с природой, соответствует равночисленным им добродете-
лям, данным человеку в зачатке, которые ему поручено преумножать до тех 
пор, пока его состояние не сделает его достойным принять от Бога благодать 
Его вéдения и — обожиться.

Любовь в этом отношении играет первостепенную роль, что св. Максим 
сразу же подчеркивает: «Ведь воистину нет ничего богоподобнее Божествен-
ной любви… ничто так не возвышает людей к обожению, потому что она со-
единяет в себе все блага, какие слово правды числит в добродетелях» (393ВС). 
Но в то же самое время Бог наделил человека свободной волей: он может, в со-
ответствии с расположением своего хотения (γνώμη4), жить в согласии с дви-
жением своей природы и предпочесть образ бытия, сообразный с логосом сво-
его естества, пребывая, таким образом, в единении с Богом и другими людьми 
и имея с Ним и с ними одинаковое расположение хотения и одну и ту же волю. 
Но он может и, напротив, уклониться от логоса своего естества — и, таким об-

1 Thunberg L. Microcosm and Mediator… Р. 11 (2-е изд.: Р. 10).
2 Оно было издано и переведено в изд.: Dalmais I.-H. Saint Maxime le Confesseur, 

docteur de la charité//La Vie spirituelle. 79 (1948). Р. 296–303.
3 PG 90. 960–1080. Критическое издание см.: Massimo Confessore. Capitoli sulla 

carità/Ed. A. Ceresa-Gastaldo. Rome, 1963. Перевод сделан J. Pégon в серии Sources 
chrétiennes, 9 (Paris, 1945) и J. Touraille в Philocalie des Pères neptiques, VI (Bellefon-
taine, 1985. Р. 19–77), и 2-е изд.: Paris, 1995. Р. 373–420.

4 Об этом понятии см. наши введения к Вопросам к Фалассию и Амбигвам и 
нашу работу: La Divinisation de l’homme selon saint Maxime le Confesseur. Р. 137–141.

разом, действовать против природы и неразумно, удаляясь, вследствие этого, 
от Бога и от своих братьев.

Именно это диавол внушил сделать первому человеку. Человек, отвратив 
свои способности от их естественного движения к Богу, обратил их к себе са-
мому и к миру, думая найти там чувственное удовольствие, и заменил добро-
детели страстями, — прежде всего, породив три страсти, из которых происте-
кают все прочие: невéдение, происходящее вследствие противоестественного 
употребления умственной способности; порожденное невéдением себялюбие 
(или эгоистическая любовь к самому себе), происходящее вследствие злоупо-
требления желательной способностью; и, наконец, порожденное себялюбием 
господство над ближним, происходящее вследствие извращения раздражи-
тельной способности (или «пыла»). Максим особенно настаивает на катастро-
фических последствиях себялюбия для отношений человека с ближними: из-за 
него общая человеческая природа потеряла единство и гармонию, которая в 
ней была, и оказалась разделенной, раздробленной на множество соперни-
чающих и противодействующих частей. 

Человек не мог вновь обрести Бога иначе, нежели через обращение своих 
подобным образом извращенных способностей, прекратив использовать их 
противоестественным путем и начав пользоваться ими согласно с природой, 
перенаправляя их к Богу: нужно было, чтобы его разум вместо невéдения Бога 
обратился к Его познанию и взыскал Его, Его одного; чтобы желательная спо-
собность, свободная от страсти себялюбия, направила бы свое желание исклю-
чительно к Нему; чтобы раздражительная способность, свободная от склон-
ности господствовать над другим, боролась бы за одного только Бога.

Но человеческая природа была повреждена грехом, и нужно было исцелить 
ее, чтобы было возможно осуществить такое обращение и вернуться в перво-
начальное состояние. Ради этого и воплотилось Слово, подвигнутое любовью 
к человеку. Восприняв человеческую природу во всем, кроме греха, Оно исце-
лило ее от всех болезней, причиненных ей грехом; Оно возвратило ей непо-
врежденными ее способности (или свойства); чтобы соединить нас с Ним и с 
другими людьми, Оно обновило способность любить и соделало любовь дей-
ственным противоядием против себялюбия; Оно уничтожило разом все стра-
сти, которые проистекали из себялюбия, и ввело на их место все добродетели, 
ибо как себялюбие есть совокупность и мать всех страстей, так и любовь есть 
совокупность и мать всех добродетелей.

Благодаря спасительному деянию воплощенного Слова и по любви, кото-
рая в избытке была возвращена человеку, он обрел единство с Богом и с дру-
гими людьми.



34 Ж.-К. Ларше 35Введение

Итак, любовь останавливает процесс грехопадения, она становится глав-
ным орудием спасения, восхождения к Богу, обожения человека. Человек, очи-
щенный от страстей и обладающий заключающимися в любви  добродетелями, 
может восходить к Богу в созерцании и, в конце концов, узреть Его в открове-
нии от Него Самого, которое Он дарует достойным этого.

Любовь есть условие познания Бога, превышающее всякое познание, — не 
только потому, что она означает обладание всеми добродетелями и, соответ-
ственно, предполагает очищение от страстей, которое находит завершение в 
бесстрастии (ἀπάθεια), но и потому, что она объединяет человека самого по 
себе с Богом и с другими людьми, а также позволяет ему достичь того единства 
и той простоты, без которых невозможно приблизиться к Тому, Кто  совершенно 
прост.

Св. Максим особенно настаивает на этом объединяющем действии любви, 
которое сглаживает и выравнивает всякое неравенство и всякое расхождение 
расположения воли в отношении Бога и в отношении всех людей.

Любовь к Богу и любовь к ближнему в глазах Максима совершенно нераз-
дельны. Здесь он подчеркивает с особой силой и не скупясь на слова важность 
любви к ближнему, которая есть условие и доказательство любви к Богу: че-
рез любовь к ближнему во всех ее формах — любовь ко всем, любовь к бед-
ным, милостыню, кротость, терпение, сострадание, милосердие, мир, доброту, 
доброжелательство, радость обо всех — проявляется, как говорит св. Максим, 
«благодать любви, которая ведет к Богу». Тогда как через себялюбие расположе-
ние воли каждого находится в разногласии с волей других (поскольку  каждый 
личностно самоутверждается в ущерб другим), и, таким образом, природа дро-
бится на множество противоборствующих частей, через любовь осуществля-
ется гармония расположений воли всех и достигается объединение человече-
ской природы, что приводит ее в естественное единство ее логоса. Вследствие 
этого люди перестают принимать во внимание то, что они имеют как собствен-
ность, и то, что их разделяет, — и видят только то, что у них общего и что их 
объединяет; и вместо того дурного неравенства, сообразно которому каждый 
стремится господствовать над другим, является то похвальное неравенство, 
согласно которому каждый ставит своего ближнего выше себя. Тогда через лю-
бовь между людьми происходит обмен качествами, которые переходят от одно-
го к другому, и всё, что принадлежит каждому, принадлежит также и его ближ-
нему, «ради Бога становясь всем для всех» (465А).

Когда человек через любовь восстанавливает в своем общении с другими 
единство общей человеческой природы и таким образом сообразовывается с ее 
логосом, он становится достойным посещения и обитания в нем Бога, как за-

свидетельствовано о патриархе Аврааме: «Удостоился видеть Бога, будучи че-
ловеком (Быт. 18, 1), и попросту принимать Его у себя, благодаря совершен-
ному по человеколюбию природному логосу бытия, к которому он возвысился, 
отринув свойство разделенного и делимого и никакого человека не считая бо-
лее другим и отличным от себя, но узнавая всех в одном и одного во всех1» (400С).

Когда человек любит Бога всем сердцем, всей душой, всей крепостью  своей 
и любит ближнего, как самого себя, тогда действительно достигается по благо-
дати его подобие Богу и обожение. Тогда-то между человеком и Самим Богом, 
а также между человеком и его ближним происходит таинственный обмен: 
когда человек любит брата своего, любит Самого Бога и уподобляется Ему, Бог 
сообразовывает Себя с его собственной добродетелью и подает Себя ему: «Ведь 
совершеннейшее дело любви и предел действия по любви — сделать так, что-
бы по привычной взаимности всё, с ней связанное, пристойно сообщало свои 
свойства и именования одно другому, так что и человек делается богом, и Бог 
человеком именуется и является» (401В).

Таким образом, любовь ведет человека к наивысшим пределам духовной 
жизни, и св. Максим не находит определений, достаточных для описания ее 
величия.

Он повторяет, что именно такой любви совершеннейший пример показал 
нам Сам Бог в лице Сына, согласившись облечься в наше естество, чтобы спас-
ти его от погибели. Именно Он во время Своей жизни среди нас устроил «удоб-
ным всеславный путь любви, истинно Божественной и обоживающей, и веду-
щей к Богу», и даровал «его всем свободным от препятствий» (404С).

IV. Особенный интерес, который представляют
некоторые другие письма

Другие письма сборника, даже если они менее известны, чем только что 
рассмотренные нами, представляют большой интерес. Особенно надо оценить 
духовное богатство Ер I (об ответственности христианина в духовной жизни), 
III (о любви к ближнему), IV (о печали по Богу), ХХ (о страхе Божием) и XXIV 

1 Здесь невозможно удержаться от мысли о той главе Сотниц о любви (I. 17: 
Capitoli sulla carità… Р. 56), которая вкратце излагает дорогую для св. Максима идею: 
«Блажен тот, кто может любить всех людей равно». Это одна из общих для обоих 
произведений тем, указывающая нам на то, что оба они были написаны в один и тот 
же период.



34 Ж.-К. Ларше 35Введение

Итак, любовь останавливает процесс грехопадения, она становится глав-
ным орудием спасения, восхождения к Богу, обожения человека. Человек, очи-
щенный от страстей и обладающий заключающимися в любви  добродетелями, 
может восходить к Богу в созерцании и, в конце концов, узреть Его в открове-
нии от Него Самого, которое Он дарует достойным этого.

Любовь есть условие познания Бога, превышающее всякое познание, — не 
только потому, что она означает обладание всеми добродетелями и, соответ-
ственно, предполагает очищение от страстей, которое находит завершение в 
бесстрастии (ἀπάθεια), но и потому, что она объединяет человека самого по 
себе с Богом и с другими людьми, а также позволяет ему достичь того единства 
и той простоты, без которых невозможно приблизиться к Тому, Кто  совершенно 
прост.

Св. Максим особенно настаивает на этом объединяющем действии любви, 
которое сглаживает и выравнивает всякое неравенство и всякое расхождение 
расположения воли в отношении Бога и в отношении всех людей.

Любовь к Богу и любовь к ближнему в глазах Максима совершенно нераз-
дельны. Здесь он подчеркивает с особой силой и не скупясь на слова важность 
любви к ближнему, которая есть условие и доказательство любви к Богу: че-
рез любовь к ближнему во всех ее формах — любовь ко всем, любовь к бед-
ным, милостыню, кротость, терпение, сострадание, милосердие, мир, доброту, 
доброжелательство, радость обо всех — проявляется, как говорит св. Максим, 
«благодать любви, которая ведет к Богу». Тогда как через себялюбие расположе-
ние воли каждого находится в разногласии с волей других (поскольку  каждый 
личностно самоутверждается в ущерб другим), и, таким образом, природа дро-
бится на множество противоборствующих частей, через любовь осуществля-
ется гармония расположений воли всех и достигается объединение человече-
ской природы, что приводит ее в естественное единство ее логоса. Вследствие 
этого люди перестают принимать во внимание то, что они имеют как собствен-
ность, и то, что их разделяет, — и видят только то, что у них общего и что их 
объединяет; и вместо того дурного неравенства, сообразно которому каждый 
стремится господствовать над другим, является то похвальное неравенство, 
согласно которому каждый ставит своего ближнего выше себя. Тогда через лю-
бовь между людьми происходит обмен качествами, которые переходят от одно-
го к другому, и всё, что принадлежит каждому, принадлежит также и его ближ-
нему, «ради Бога становясь всем для всех» (465А).

Когда человек через любовь восстанавливает в своем общении с другими 
единство общей человеческой природы и таким образом сообразовывается с ее 
логосом, он становится достойным посещения и обитания в нем Бога, как за-

свидетельствовано о патриархе Аврааме: «Удостоился видеть Бога, будучи че-
ловеком (Быт. 18, 1), и попросту принимать Его у себя, благодаря совершен-
ному по человеколюбию природному логосу бытия, к которому он возвысился, 
отринув свойство разделенного и делимого и никакого человека не считая бо-
лее другим и отличным от себя, но узнавая всех в одном и одного во всех1» (400С).

Когда человек любит Бога всем сердцем, всей душой, всей крепостью  своей 
и любит ближнего, как самого себя, тогда действительно достигается по благо-
дати его подобие Богу и обожение. Тогда-то между человеком и Самим Богом, 
а также между человеком и его ближним происходит таинственный обмен: 
когда человек любит брата своего, любит Самого Бога и уподобляется Ему, Бог 
сообразовывает Себя с его собственной добродетелью и подает Себя ему: «Ведь 
совершеннейшее дело любви и предел действия по любви — сделать так, что-
бы по привычной взаимности всё, с ней связанное, пристойно сообщало свои 
свойства и именования одно другому, так что и человек делается богом, и Бог 
человеком именуется и является» (401В).

Таким образом, любовь ведет человека к наивысшим пределам духовной 
жизни, и св. Максим не находит определений, достаточных для описания ее 
величия.

Он повторяет, что именно такой любви совершеннейший пример показал 
нам Сам Бог в лице Сына, согласившись облечься в наше естество, чтобы спас-
ти его от погибели. Именно Он во время Своей жизни среди нас устроил «удоб-
ным всеславный путь любви, истинно Божественной и обоживающей, и веду-
щей к Богу», и даровал «его всем свободным от препятствий» (404С).

IV. Особенный интерес, который представляют
некоторые другие письма

Другие письма сборника, даже если они менее известны, чем только что 
рассмотренные нами, представляют большой интерес. Особенно надо оценить 
духовное богатство Ер I (об ответственности христианина в духовной жизни), 
III (о любви к ближнему), IV (о печали по Богу), ХХ (о страхе Божием) и XXIV 

1 Здесь невозможно удержаться от мысли о той главе Сотниц о любви (I. 17: 
Capitoli sulla carità… Р. 56), которая вкратце излагает дорогую для св. Максима идею: 
«Блажен тот, кто может любить всех людей равно». Это одна из общих для обоих 
произведений тем, указывающая нам на то, что оба они были написаны в один и тот 
же период.



36 Ж.-К. Ларше 37Введение

(о предназначении души). В Ер VI можно найти маленький трактат о природе 
души, в Ер VII — важный вклад в решение вопроса о состоянии и о связи души 
и тела после смерти, а в Ер Х — попытку кратко, но оригинально дать, с хрис-
тианской точки зрения, определение обязанностей политической власти.

V. Адресаты писем и биографические
и исторические сведения о них

Кубикуларий Иоанн

Близким другом св. Максима являлся кубикуларий Иоанн; титул кубику-
лария (или постельничего) при византийском императорском дворе обозначал 
высокого сановника, назначенного на личную службу к императору, в его пер-
сональный штат и военную свиту (cubiculum1). Иоанну адресованы Ер II–IV, 
X, XII, XXVII, XLIV–XLV.

Похоже, Максим поддерживал с ним регулярную и обширную переписку 
(см.: Ер II, 393A; III, 408C; IV, 413A, 420B), но в настоящем сборнике сохране-
на лишь малая ее часть. Эта переписка началась очень рано, поскольку первые 
письма сборника, адресованные кубикуларию (II, III и IV), датируются време-
нем до 626 г.2, когда поход персов и аваров на Константинополь заставил Мак-
сима бежать из Свято-Георгиева монастыря в Кизике. Св. Максим, по-видимому, 
также часто посещал Иоанна (см.: Ер II, 393А), пока не произошли события, 
вынудившие его переселиться в Северную Африку. Старые и тесные дружес-
кие связи и близость, которые, по свидетельству этих писем, связывают Макси-
ма и Иоанна, на наш взгляд, свидетельствуют о том, что наш автор знал Иоан-
на еще в то время, когда сам находился в ближайшем окружении императора: 
известно, что Максим, согласно его наиболее традиционной биографии3, был 
секретарем императора Ираклия4, вероятно, в 610–613 гг., до того, как стал 
монахом (в 613 или 614 г.)5. В 656 г. император Констант писал о Максиме: 

1 См.: Bréhier L. Les Institutions de l’Empire byzantin. Paris, 1970. Р. 80–81.
2 См.: Date-List. Р. 25.
3 Мы показали, почему она кажется нам более правдоподобной, чем сирийское 

Житие, опубликованное С. Броком, см. нашу работу: La Divinisation de l’homme 
selon saint Maxime le Confesseur. Р. 8–12.

4 См.: Житие, IV//PG 90. 72C.
5 См.: Grumel V. Notes d’histoire et de chronologie sur la vie de saint Maxime le 

Confesseur//Échos d’Orient. 26. 1927. Р. 25; Date-List. Р. 2.

«Он был близок к моим предкам и почтен ими»1. Можно также видеть намек 
св. Максима на свою прежнюю должность в одном отрывке из его Ер XII, где 
он иносказательно упоминает — как раз обращаясь к Иоанну — о причинах, 
которые привели его к принятию монашеской жизни: он почитает «намного 
лучшим и ценным последний чин у Бога, нежели первое достоинство при  дворе 
земного царя»2 (505В).

Отношения Максима с Ираклием и его преемниками стали  конфликтными 
после того, как последние из политических соображений — речь шла, преж-
де всего, о восстановлении единства Империи пред лицом различных угрожав-
ших ей нашествий — устремились к воссоединению с монофизитами Египта 
и Сирии, поддерживая вероучительные компромиссы, которыми являлись мо-
ноэнергизм и монофелитство. Но Максим сохранил хорошие отношения со 
многими придворными сановниками, особенно с кубикуларием Иоанном. 
В Ер XXVII (617В — 620С), которое, по-видимому, относится к 628–629 гг., 
т. е. написано немного времени спустя после приезда Максима в Африку3, мы 
видим, что он противопоставляет тем, которых объединяет мирская любовь, 
не переносящая физического разлучения и продолжительного времени, тех, 
которые, как он с Иоанном, неразрывно связаны любовью к Богу. Эта связь 
упоминается почти во всех письмах Максима к Иоанну, но особенно видна ее 
глубина и сила здесь, когда Максим пишет своему другу: «Таким вот именно 
образом любя тебя, многолюбимый, я в душе постоянно содержу тебя неот-
лучно присутствующим и запечатленным в глубине духа, и хоть большая про-
должительность времени и дальнее расстояние разделяют нас, никогда не 
пере стаю видеть и обнимать тебя умом. Веря, что и тобой любим равным об-
разом, если не больше…» (620А).

В случае нужды Максим всегда находил у Иоанна могущественную под-
держку. Мы видим, что в том же самом Ер XXVII он просит Иоанна прийти на 
помощь доставившему это послание письмоносцу, который испытывает неко-
торые затруднения (620АС). Спустя более десяти лет, Максим побудил его хо-
датайствовать перед влиятельными придворными и самим императором, когда 
его друг Георгий, префект провинции Африка, был в 641 г. несправедливо нака-

1 DsB, XXIV//PG 90. 160D — 161A. Гипотеза Ж.-М. Гаррига (Garri gues J.-M. 
La Personne composée du Christ d’après saint Maxime le Confesseur. Р. 183), согласно 
которой Максим вступил в контакты с императорским двором через посредство сво-
его ученика Анастасия-апокрисиария, лишена основания.

2 См. примечание Ф. Комбефиса в PG 91. 505; Grumel V. Notes d’histoire et de 
chronologie sur la vie de saint Maxime le Confesseur. Р. 25.

3 См.: Date-List. Р. 32.



36 Ж.-К. Ларше 37Введение

(о предназначении души). В Ер VI можно найти маленький трактат о природе 
души, в Ер VII — важный вклад в решение вопроса о состоянии и о связи души 
и тела после смерти, а в Ер Х — попытку кратко, но оригинально дать, с хрис-
тианской точки зрения, определение обязанностей политической власти.

V. Адресаты писем и биографические
и исторические сведения о них

Кубикуларий Иоанн

Близким другом св. Максима являлся кубикуларий Иоанн; титул кубику-
лария (или постельничего) при византийском императорском дворе обозначал 
высокого сановника, назначенного на личную службу к императору, в его пер-
сональный штат и военную свиту (cubiculum1). Иоанну адресованы Ер II–IV, 
X, XII, XXVII, XLIV–XLV.

Похоже, Максим поддерживал с ним регулярную и обширную переписку 
(см.: Ер II, 393A; III, 408C; IV, 413A, 420B), но в настоящем сборнике сохране-
на лишь малая ее часть. Эта переписка началась очень рано, поскольку первые 
письма сборника, адресованные кубикуларию (II, III и IV), датируются време-
нем до 626 г.2, когда поход персов и аваров на Константинополь заставил Мак-
сима бежать из Свято-Георгиева монастыря в Кизике. Св. Максим, по-видимому, 
также часто посещал Иоанна (см.: Ер II, 393А), пока не произошли события, 
вынудившие его переселиться в Северную Африку. Старые и тесные дружес-
кие связи и близость, которые, по свидетельству этих писем, связывают Макси-
ма и Иоанна, на наш взгляд, свидетельствуют о том, что наш автор знал Иоан-
на еще в то время, когда сам находился в ближайшем окружении императора: 
известно, что Максим, согласно его наиболее традиционной биографии3, был 
секретарем императора Ираклия4, вероятно, в 610–613 гг., до того, как стал 
монахом (в 613 или 614 г.)5. В 656 г. император Констант писал о Максиме: 

1 См.: Bréhier L. Les Institutions de l’Empire byzantin. Paris, 1970. Р. 80–81.
2 См.: Date-List. Р. 25.
3 Мы показали, почему она кажется нам более правдоподобной, чем сирийское 

Житие, опубликованное С. Броком, см. нашу работу: La Divinisation de l’homme 
selon saint Maxime le Confesseur. Р. 8–12.

4 См.: Житие, IV//PG 90. 72C.
5 См.: Grumel V. Notes d’histoire et de chronologie sur la vie de saint Maxime le 

Confesseur//Échos d’Orient. 26. 1927. Р. 25; Date-List. Р. 2.

«Он был близок к моим предкам и почтен ими»1. Можно также видеть намек 
св. Максима на свою прежнюю должность в одном отрывке из его Ер XII, где 
он иносказательно упоминает — как раз обращаясь к Иоанну — о причинах, 
которые привели его к принятию монашеской жизни: он почитает «намного 
лучшим и ценным последний чин у Бога, нежели первое достоинство при  дворе 
земного царя»2 (505В).

Отношения Максима с Ираклием и его преемниками стали  конфликтными 
после того, как последние из политических соображений — речь шла, преж-
де всего, о восстановлении единства Империи пред лицом различных угрожав-
ших ей нашествий — устремились к воссоединению с монофизитами Египта 
и Сирии, поддерживая вероучительные компромиссы, которыми являлись мо-
ноэнергизм и монофелитство. Но Максим сохранил хорошие отношения со 
многими придворными сановниками, особенно с кубикуларием Иоанном. 
В Ер XXVII (617В — 620С), которое, по-видимому, относится к 628–629 гг., 
т. е. написано немного времени спустя после приезда Максима в Африку3, мы 
видим, что он противопоставляет тем, которых объединяет мирская любовь, 
не переносящая физического разлучения и продолжительного времени, тех, 
которые, как он с Иоанном, неразрывно связаны любовью к Богу. Эта связь 
упоминается почти во всех письмах Максима к Иоанну, но особенно видна ее 
глубина и сила здесь, когда Максим пишет своему другу: «Таким вот именно 
образом любя тебя, многолюбимый, я в душе постоянно содержу тебя неот-
лучно присутствующим и запечатленным в глубине духа, и хоть большая про-
должительность времени и дальнее расстояние разделяют нас, никогда не 
пере стаю видеть и обнимать тебя умом. Веря, что и тобой любим равным об-
разом, если не больше…» (620А).

В случае нужды Максим всегда находил у Иоанна могущественную под-
держку. Мы видим, что в том же самом Ер XXVII он просит Иоанна прийти на 
помощь доставившему это послание письмоносцу, который испытывает неко-
торые затруднения (620АС). Спустя более десяти лет, Максим побудил его хо-
датайствовать перед влиятельными придворными и самим императором, когда 
его друг Георгий, префект провинции Африка, был в 641 г. несправедливо нака-

1 DsB, XXIV//PG 90. 160D — 161A. Гипотеза Ж.-М. Гаррига (Garri gues J.-M. 
La Personne composée du Christ d’après saint Maxime le Confesseur. Р. 183), согласно 
которой Максим вступил в контакты с императорским двором через посредство сво-
его ученика Анастасия-апокрисиария, лишена основания.

2 См. примечание Ф. Комбефиса в PG 91. 505; Grumel V. Notes d’histoire et de 
chronologie sur la vie de saint Maxime le Confesseur. Р. 25.

3 См.: Date-List. Р. 32.



38 Ж.-К. Ларше 39Введение

зан1 (Ер XII, XLIV–XLV); Максим выражал удивление, что Иоанн не поставил 
его лично в известность об этом наказании (Ер XII, 459BC). В Ер XII, которое 
представляет собой настоящий антимонофизитский трактат и апологию право-
славной веры против этой ереси, св. Максим, нисколько не сомневаясь, ожида-
ет, что Иоанн, вооруженный вероучительными доводами, ко торыми он его снаб-
дил, убедит императора и его окружение — которые, как Максим подозревает, 
частично побеждены севирианскими мнениями — хранить правую веру. 

Можно сделать вывод, что связь, соединявшая Максима и Иоанна, была 
не только узами старой дружбы: это также была очень глубокая духовная связь 
(см.: Ер II, 393B). Именно Иоанну адресовано одно из важнейших писем сбор-
ника — великолепное Ер II (392В — 408В), посвященное любви, которое пред-
ставляет собой настоящий трактат о духовной жизни, — быть может, самый 
ранний из написанных Максимом2. В этом письме Иоанн предстает как  человек 
благочестивый и добродетельный, великодушный и милосердный (392В — 
393В), и Максим рассматривает описание любви, сделанное им в этом пись-
ме, как отражение человеколюбия, свойственного его другу (см.: 408АВ).

Это человеколюбие похваляется и выставляется как образец и в Ер III 
(408С — 412С)3, где Максим подчеркивает, что оно проявляется на деле в по-
стоянной помощи, которую Иоанн оказывает находящимся в нищете, снабжая 
их, прежде всего, пищей, в которой они нуждаются (408CD, 412A), и соделы-
ваясь в своей любви к людям «подражателем и соработником Бога» (409АС). 
В том же письме Максим особенно благодарит Иоанна за дар, посланный им 
для монахов Свято-Георгиевой обители, где святой в то время жил.

В Ер IV Максим хвалит другую добродетель, которой его друг обладает в 
высокой степени, — печаль по Богу. Это дает Максиму повод рассказать о ее 
природе и духовных благах, проистекающих из этой добродетели, которая по-
читается основополагающей в аскетической традиции христианского Восто-
ка. В этом письме утверждается, что Иоанн, хотя и был чиновником высокого 
ранга при императорском дворе, вел глубокую духовную жизнь, очень близ-
кую к традиционной монашеской.

Можно задаться вопросом: не является ли для Максима этот маленький 
трактат, так же как и содержащийся в Ер II, способом незаметно подать сво -
ему другу советы или, по крайней мере, утвердить и ободрить его на духовном 
пути? Можно предположить, что Максим, с тех пор как постригся в монахи, 

1 См. ниже, в разделе, посвященном префекту Георгию.
2 См.: Date-List. Р. 25.
3 Это письмо относится к тому же периоду, что и предыдущее.

стал для Иоанна духовным отцом. Во всяком случае, Иоанн советовался с Мак-
симом по разным вопросам. Например, в Ер Х (449А — 453А) мы видим, что 
он спрашивает у своего друга, почему Бог установил, несмотря на равенство 
людей по природе, что некоторые должны подчиняться другим; это дает Мак-
симу повод подробно изложить свое мнение о причинах, природе и конечной 
цели политической власти.

Сакелларий Константин

Сакелларию Константину адресовано Ер V (420C — 424C)1, а также, воз-
можно, Ер XXIV/XLIII2. В эпоху Максима сакелларий являлся чиновником 
очень высокого ранга: он осуществлял контроль над денежными средствами 
не только императорского дома, но и всех служб, и играл роль фискального 
уполномоченного/прокурора (procureur fiscal) на политических процессах 
(как это видно на примере судебного процесса, возбужденного против папы 
Мартина I, друга Максима, в 654 г.)3.

В Ер V (421D — 422B) и Ер XXIV/XLIII (608В — 613А, 637В — 641С)4 
упоминается о присутствии и об отсутствии Константина, а в последнем пись-
ме Максим говорит о законе любви, «по которому люди, как должно пекущие-
ся о семенах любви, не могут никогда разлучиться друг с другом» (608С). По-
сещал ли Константин Максима, когда последний нашел убежище в Северной 
Африке? Встречались ли они в то время, когда Максим жил недалеко от Кон-
стантинополя? Или же они познакомились, когда Максим был секретарем им-
ператора Ираклия? Во всяком случае, можно заключить, что тон обоих писем 
свидетельствует об относительной близости, а обращение «господин», употреб-
ляемое по отношению к Константину, достаточно характерно для Максима 
при переписке с людьми более высокого общественного или церковного поло-
жения, нежели его собственное, и является обычным знаком его смирения.

1 Дата этого письма неопределенна; см.: Date-List. Р. 24.
2 См. ниже прим. 4.
3 См.: Bréhier L. Les Institutions de l’Empire byzantin. Р. 210.
4 Ер XLIII, согласно изданию PG адресованное кубикуларию Иоанну, совершен-

но идентично Ер XXIV (608В — 613А), адресованному сакелларию Константину. 
Издатель, Ф. Комбефис, справедливо считает маловероятным, чтобы Максим на-
правил одно и то же письмо двум разным людям, и полагает, что переписчик, по-
видимому, перепутал адресатов (PG 91. 607). Таким образом, два письма, на самом 
деле, представляют собой одно, адресованное то ли кубикуларию Иоанну, то ли са-
келларию Константину. Мы склоняемся ко второму; см. подробную аргументацию 
в следующем абзаце.



38 Ж.-К. Ларше 39Введение

зан1 (Ер XII, XLIV–XLV); Максим выражал удивление, что Иоанн не поставил 
его лично в известность об этом наказании (Ер XII, 459BC). В Ер XII, которое 
представляет собой настоящий антимонофизитский трактат и апологию право-
славной веры против этой ереси, св. Максим, нисколько не сомневаясь, ожида-
ет, что Иоанн, вооруженный вероучительными доводами, ко торыми он его снаб-
дил, убедит императора и его окружение — которые, как Максим подозревает, 
частично побеждены севирианскими мнениями — хранить правую веру. 

Можно сделать вывод, что связь, соединявшая Максима и Иоанна, была 
не только узами старой дружбы: это также была очень глубокая духовная связь 
(см.: Ер II, 393B). Именно Иоанну адресовано одно из важнейших писем сбор-
ника — великолепное Ер II (392В — 408В), посвященное любви, которое пред-
ставляет собой настоящий трактат о духовной жизни, — быть может, самый 
ранний из написанных Максимом2. В этом письме Иоанн предстает как  человек 
благочестивый и добродетельный, великодушный и милосердный (392В — 
393В), и Максим рассматривает описание любви, сделанное им в этом пись-
ме, как отражение человеколюбия, свойственного его другу (см.: 408АВ).

Это человеколюбие похваляется и выставляется как образец и в Ер III 
(408С — 412С)3, где Максим подчеркивает, что оно проявляется на деле в по-
стоянной помощи, которую Иоанн оказывает находящимся в нищете, снабжая 
их, прежде всего, пищей, в которой они нуждаются (408CD, 412A), и соделы-
ваясь в своей любви к людям «подражателем и соработником Бога» (409АС). 
В том же письме Максим особенно благодарит Иоанна за дар, посланный им 
для монахов Свято-Георгиевой обители, где святой в то время жил.

В Ер IV Максим хвалит другую добродетель, которой его друг обладает в 
высокой степени, — печаль по Богу. Это дает Максиму повод рассказать о ее 
природе и духовных благах, проистекающих из этой добродетели, которая по-
читается основополагающей в аскетической традиции христианского Восто-
ка. В этом письме утверждается, что Иоанн, хотя и был чиновником высокого 
ранга при императорском дворе, вел глубокую духовную жизнь, очень близ-
кую к традиционной монашеской.

Можно задаться вопросом: не является ли для Максима этот маленький 
трактат, так же как и содержащийся в Ер II, способом незаметно подать сво -
ему другу советы или, по крайней мере, утвердить и ободрить его на духовном 
пути? Можно предположить, что Максим, с тех пор как постригся в монахи, 

1 См. ниже, в разделе, посвященном префекту Георгию.
2 См.: Date-List. Р. 25.
3 Это письмо относится к тому же периоду, что и предыдущее.

стал для Иоанна духовным отцом. Во всяком случае, Иоанн советовался с Мак-
симом по разным вопросам. Например, в Ер Х (449А — 453А) мы видим, что 
он спрашивает у своего друга, почему Бог установил, несмотря на равенство 
людей по природе, что некоторые должны подчиняться другим; это дает Мак-
симу повод подробно изложить свое мнение о причинах, природе и конечной 
цели политической власти.

Сакелларий Константин

Сакелларию Константину адресовано Ер V (420C — 424C)1, а также, воз-
можно, Ер XXIV/XLIII2. В эпоху Максима сакелларий являлся чиновником 
очень высокого ранга: он осуществлял контроль над денежными средствами 
не только императорского дома, но и всех служб, и играл роль фискального 
уполномоченного/прокурора (procureur fiscal) на политических процессах 
(как это видно на примере судебного процесса, возбужденного против папы 
Мартина I, друга Максима, в 654 г.)3.

В Ер V (421D — 422B) и Ер XXIV/XLIII (608В — 613А, 637В — 641С)4 
упоминается о присутствии и об отсутствии Константина, а в последнем пись-
ме Максим говорит о законе любви, «по которому люди, как должно пекущие-
ся о семенах любви, не могут никогда разлучиться друг с другом» (608С). По-
сещал ли Константин Максима, когда последний нашел убежище в Северной 
Африке? Встречались ли они в то время, когда Максим жил недалеко от Кон-
стантинополя? Или же они познакомились, когда Максим был секретарем им-
ператора Ираклия? Во всяком случае, можно заключить, что тон обоих писем 
свидетельствует об относительной близости, а обращение «господин», употреб-
ляемое по отношению к Константину, достаточно характерно для Максима 
при переписке с людьми более высокого общественного или церковного поло-
жения, нежели его собственное, и является обычным знаком его смирения.

1 Дата этого письма неопределенна; см.: Date-List. Р. 24.
2 См. ниже прим. 4.
3 См.: Bréhier L. Les Institutions de l’Empire byzantin. Р. 210.
4 Ер XLIII, согласно изданию PG адресованное кубикуларию Иоанну, совершен-

но идентично Ер XXIV (608В — 613А), адресованному сакелларию Константину. 
Издатель, Ф. Комбефис, справедливо считает маловероятным, чтобы Максим на-
правил одно и то же письмо двум разным людям, и полагает, что переписчик, по-
видимому, перепутал адресатов (PG 91. 607). Таким образом, два письма, на самом 
деле, представляют собой одно, адресованное то ли кубикуларию Иоанну, то ли са-
келларию Константину. Мы склоняемся ко второму; см. подробную аргументацию 
в следующем абзаце.



40 Ж.-К. Ларше 41Введение

Оба письма являются как бы духовными наставлениями, и это, по-видимому, 
указывает на то, что Максим стал духовным отцом Константина. Ер XXIV/
XLIII более непосредственно представляет собой сборник духовных советов, 
данных по случаю одного политического события: заключенный мир1 нужно 
использовать для того, чтобы воздать благодарение Богу через усугубление 
стараний в духовной жизни. Борьба отныне должна полностью направляться 
против страстей, и теперь необходимо достичь через победу над грехом и внут-
реннего мира, плодом которого является множество добродетелей и Царствие 
Божие (637В — 640С). В этом письме Максим особенно настаивает, что «па-
мять смертная» и размышление о грядущем Суде (два классических делания 
восточно-христианской аскетики) являются движущими силами духовной жиз-
ни, — в надежде на конечное обожение по благодати Божией (640D — 641С). 
Последнее свидетельствует о том, что письмо адресовано ревностному хрис-
тианину, глубоко продвинувшемуся в духовной жизни. Тематика Ер V более ши-
рока, это письмо касается духовной жизни в целом. Однако нужно отметить, 
что темы памятования о смерти и Суде в нем тоже присутствуют. Данной темы 
св. Максим касается редко, и это позволяет предположить, что речь идет о ду-
ховном совете, подходящем для духовного состояния его корреспондента. Нам 
видится здесь подтверждение тому, что Ер XXIV/XLIII адресовано скорее са-
келларию Константину, чем кубикуларию Иоанну. Другой довод в пользу этой 
гипотезы состоит в том, что тон Максима в обоих письмах более сдержанный 
и менее дружеский, чем в его письмах к кубикуларию Иоанну. Если эта гипо-
теза верна, то тематическая близость позволяет датировать Ер V временем ок. 
638 г., т. е. даты Ер XXIV/XLIII.

Авксентий

Авксентий, которому адресовано Ер XXII (605ВС), является другом Мак-
сима, удалившимся от него; святой упрекает его в том, что он ему не пишет. 
Ничто не указывает на то, что речь идет о монахе или о духовном лице; возмож-
но, Авксентий был простым мирянином. Определить дату этого письма совер-
шенно невозможно2.

1 Здесь, по-видимому, содержится намек на мир, заключенный 3 апреля 628 г. 
между Ираклием и Кавадом, одним из сыновей персидского царя Хосрова, после ги-
бели последнего и ряда побед, одержанных византийским войском над персами.

2 См.: Date-List. Р. 25.

Иоанн Кизический

Иоанн, которому адресованы Ер VI, VIII, XXVIII–XXXI1, был епископом 
Кизика2. Максим жил в этом городе (точнее, в монастыре Св. Георгия3) в 624–
626 гг. Там Максим многократно беседовал с епископом Иоанном4. Многие из 
этих бесед представляли собой что-то вроде истолкований разных отрывков 
из св. Григория Назианзина и Псевдо-Дионисия, которые оригенисты цитиро-
вали в поддержку своих теорий. Эти беседы составили материал для части Ам-
бигв, которые посвящены Иоанну (Трудности к Иоанну) и были составлены 
Максимом по его просьбе в начале пребывания Исповедника в Северной Аф-
рике (ок. 628–630 гг.). 

Ер VI (424С — 433А) также было написано по просьбе епископа Иоанна: 
речь идет о небольшом трактате, цель которого — показать, что душа являет-
ся сотворенной и бестелесной, и возразить защитникам противоположного 
мнения, которые здесь не идентифицированы. П. Шервуд склонен датировать 
Ер VI временем до прибытия Максима в Свято-Георгиев монастырь в Кизике, 
или временем до 624–625 гг., на том основании, что в письмах к Иоанну, кото-
рые написаны после пребывания Максима в Кизике, видно, что он озабочен 
тем, чтобы вернуться туда, в то время как в данном письме нет следов подоб-
ной озабоченности5. Но можно заметить, что таких следов нет и в Прологе к 
Амбигвам к Иоанну, где Максим дает ответы на сходные просьбы (на сей раз 
для возражений оригенистам). Кроме того, следует отметить, что в Ер VI Мак-
сим не оставляет места для рассуждений личного плана и, исполнив требова-
ния вежливости, переходит прямо к теме, придавая этому сочинению  характер 
скорее трактата, чем письма. Из гипотезы П. Шервуда следует предположе-
ние, что Максим был знаком с епископом Иоанном до своего приезда в Кизик, 
в пользу чего у нас нет прямых указаний. Ер VI представляет собой произве-
дение с изложением такой разработанной метафизики сущности, энергии и 
движения, какой нельзя найти в духовных писаниях периода, предшествую-
щего жизни св. Максима в Кизике, но каковая, напротив, подробно и простран-

1 Ер VI представлено Ф. Комбефисом в PG как адресованное также Иоанну, но 
в большинстве рукописей его адресатом значится некий Иордан; письмо датирует-
ся, вероятно, 628 г. (см.: Date-List. Р. 31).

2 Ныне Эрдек, находится на юго-западе одноименного полуострова, на краю Мра-
морного моря.

3 Это название известно из Ер III (408С).
4 Намек на это содержится в Прологе к Амбигвам (PG 91. 1064В).
5 Date-List. Р. 25.



40 Ж.-К. Ларше 41Введение

Оба письма являются как бы духовными наставлениями, и это, по-видимому, 
указывает на то, что Максим стал духовным отцом Константина. Ер XXIV/
XLIII более непосредственно представляет собой сборник духовных советов, 
данных по случаю одного политического события: заключенный мир1 нужно 
использовать для того, чтобы воздать благодарение Богу через усугубление 
стараний в духовной жизни. Борьба отныне должна полностью направляться 
против страстей, и теперь необходимо достичь через победу над грехом и внут-
реннего мира, плодом которого является множество добродетелей и Царствие 
Божие (637В — 640С). В этом письме Максим особенно настаивает, что «па-
мять смертная» и размышление о грядущем Суде (два классических делания 
восточно-христианской аскетики) являются движущими силами духовной жиз-
ни, — в надежде на конечное обожение по благодати Божией (640D — 641С). 
Последнее свидетельствует о том, что письмо адресовано ревностному хрис-
тианину, глубоко продвинувшемуся в духовной жизни. Тематика Ер V более ши-
рока, это письмо касается духовной жизни в целом. Однако нужно отметить, 
что темы памятования о смерти и Суде в нем тоже присутствуют. Данной темы 
св. Максим касается редко, и это позволяет предположить, что речь идет о ду-
ховном совете, подходящем для духовного состояния его корреспондента. Нам 
видится здесь подтверждение тому, что Ер XXIV/XLIII адресовано скорее са-
келларию Константину, чем кубикуларию Иоанну. Другой довод в пользу этой 
гипотезы состоит в том, что тон Максима в обоих письмах более сдержанный 
и менее дружеский, чем в его письмах к кубикуларию Иоанну. Если эта гипо-
теза верна, то тематическая близость позволяет датировать Ер V временем ок. 
638 г., т. е. даты Ер XXIV/XLIII.

Авксентий

Авксентий, которому адресовано Ер XXII (605ВС), является другом Мак-
сима, удалившимся от него; святой упрекает его в том, что он ему не пишет. 
Ничто не указывает на то, что речь идет о монахе или о духовном лице; возмож-
но, Авксентий был простым мирянином. Определить дату этого письма совер-
шенно невозможно2.

1 Здесь, по-видимому, содержится намек на мир, заключенный 3 апреля 628 г. 
между Ираклием и Кавадом, одним из сыновей персидского царя Хосрова, после ги-
бели последнего и ряда побед, одержанных византийским войском над персами.

2 См.: Date-List. Р. 25.

Иоанн Кизический

Иоанн, которому адресованы Ер VI, VIII, XXVIII–XXXI1, был епископом 
Кизика2. Максим жил в этом городе (точнее, в монастыре Св. Георгия3) в 624–
626 гг. Там Максим многократно беседовал с епископом Иоанном4. Многие из 
этих бесед представляли собой что-то вроде истолкований разных отрывков 
из св. Григория Назианзина и Псевдо-Дионисия, которые оригенисты цитиро-
вали в поддержку своих теорий. Эти беседы составили материал для части Ам-
бигв, которые посвящены Иоанну (Трудности к Иоанну) и были составлены 
Максимом по его просьбе в начале пребывания Исповедника в Северной Аф-
рике (ок. 628–630 гг.). 

Ер VI (424С — 433А) также было написано по просьбе епископа Иоанна: 
речь идет о небольшом трактате, цель которого — показать, что душа являет-
ся сотворенной и бестелесной, и возразить защитникам противоположного 
мнения, которые здесь не идентифицированы. П. Шервуд склонен датировать 
Ер VI временем до прибытия Максима в Свято-Георгиев монастырь в Кизике, 
или временем до 624–625 гг., на том основании, что в письмах к Иоанну, кото-
рые написаны после пребывания Максима в Кизике, видно, что он озабочен 
тем, чтобы вернуться туда, в то время как в данном письме нет следов подоб-
ной озабоченности5. Но можно заметить, что таких следов нет и в Прологе к 
Амбигвам к Иоанну, где Максим дает ответы на сходные просьбы (на сей раз 
для возражений оригенистам). Кроме того, следует отметить, что в Ер VI Мак-
сим не оставляет места для рассуждений личного плана и, исполнив требова-
ния вежливости, переходит прямо к теме, придавая этому сочинению  характер 
скорее трактата, чем письма. Из гипотезы П. Шервуда следует предположе-
ние, что Максим был знаком с епископом Иоанном до своего приезда в Кизик, 
в пользу чего у нас нет прямых указаний. Ер VI представляет собой произве-
дение с изложением такой разработанной метафизики сущности, энергии и 
движения, какой нельзя найти в духовных писаниях периода, предшествую-
щего жизни св. Максима в Кизике, но каковая, напротив, подробно и простран-

1 Ер VI представлено Ф. Комбефисом в PG как адресованное также Иоанну, но 
в большинстве рукописей его адресатом значится некий Иордан; письмо датирует-
ся, вероятно, 628 г. (см.: Date-List. Р. 31).

2 Ныне Эрдек, находится на юго-западе одноименного полуострова, на краю Мра-
морного моря.

3 Это название известно из Ер III (408С).
4 Намек на это содержится в Прологе к Амбигвам (PG 91. 1064В).
5 Date-List. Р. 25.



42 Ж.-К. Ларше 43Введение

но излагается в Амбигвах к Иоанну, поэтому нам представляется, что следу-
ет, скорее, отнести это письмо к началу пребывания св. Максима в Африке 
(628–630 гг.).

Другие письма Максима к епископу Иоанну показывают, что последний 
был для него духовным отцом и другом, а для всей братии монастыря Св. Геор-
гия — любимым пастырем и учителем в догматике и духовной жизни.

Известно, что монахи этого монастыря, вследствие похода аваров и персов 
на Константинополь весной 626 г., убежали и рассеялись, и что Максим после 
пребывания на Крите (и, возможно, проезда через Кипр) поселился близ Кар-
фагена, в Евкратидском монастыре, который объединил и прочих беженцев, и 
где игуменом был св. Софроний, будущий патриарх Иерусалимский.

Ер XXVIII и XXXI, написанные между 626 и 632 гг. и также адресованные 
Иоанну1, свидетельствуют о тоске Максима по жизни в Кизике, о его грусти 
из-за разлуки с епископом Иоанном, о его скорби по поводу рассеяния своих 
братьев, о его желании вновь собраться с ними в монастырь Св. Георгия, как 
только позволят обстоятельства. В Ер XXVIII Максим просит Иоанна забо-
титься о единстве его рассеявшихся чад и вновь призвать их к себе, если толь-
ко страх перед вражеским нашествием более не тревожит их (621А). В Ер 
ХХIХ (которое, похоже, хронологически следует за Ер XXVIII) он упоминает 
о тех, которые желают возвратиться к Иоанну и молятся о том, чтобы вновь 
пастись под его посохом, поскольку вражеская угроза уже не принуждает их 
к бегству; Максим просит епископа принять их под покровительство и вверить 
их «освященному авве Георгию» — вероятно, прежнему игумену Свято-
Георгиева монастыря (621D — 624А)2. В Ер XXXI упоминается возвращение 
к епископу Иоанну матери Евдокии и ее монашеской общины; Максим счи-
тает, что Иоанн теперь получит обратно лучшую часть своей паствы, помимо 
только что упомянутого игумена Георгия, но печалится о том, что не может 
сам присоединиться к этому собранию (625BD).

Вероятно, Иоанну Кизическому3 адресовано и Ер VIII (440С — 445В), кото-
рое датируется 632 г.4 В нем Максим снова с тоской вспоминает о своей  жизни 

1 Ер XXVIII, согласно тексту в PG, адресовано некоему Кирисикию. Но, как от-
метил еще Ф. Комбефис (PG 91. 619), здесь мы имеем дело с порчей слова Κυζικηνός, 
т. е. речь идет об [Иоанне] Кизическом (см.: Date-List. Р. 27).

2 Пресвитеру и игумену Георгию адресованы четыре Богословско-полемических 
трактата (датируемые временем между 634 и 640 гг.).

3 А не Иордану или Софронию, как указано в некоторых рукописях.  Убедительные 
доводы см. в: Date-List. Р. 28–30.

4 См. ниже.

рядом с Иоанном и братией монастыря Св. Георгия, и о разговорах, которые 
он вел с епископом (441А). Он просит Иоанна призвать его и вновь принять 
под свое покровительство, если варваров можно будет больше не бояться1, и 
по этому случаю намекает на то, что ему пришлось пересечь большое морское 
пространство, чтобы убежать от их наступления (445А). В этом письме Мак-
сим совершенно явно обращается к Иоанну как к своему духовному отцу. То, 
что он сохранил с епископом Иоанном глубокую духовную связь, не противо-
речит тому, что Софроний стал для него другим отцом и руководителем после 
его приезда в Северную Африку (св. Софроний действительно был таковым, 
поскольку являлся игуменом монастыря, где пребывал Максим), и, следова-
тельно, не обязывает видеть в св. Софронии адресата этого послания, как по-
лагали некоторые. Среди доводов, которые подтверждают мысль, что это пись-
мо адресовано именно Иоанну, — наличие в нем выражений, одинаковых со 
словами, встречающимися в Ер XXIX, о котором точно известно, что оно адре-
совано епископу Кизическому2. По мнению П. Шервуда, такая близость выра-
жений проистекает из того, что Максим написал Ер VIII спустя немного вре-
мени после Ер XXIX и помнил о последнем при написании первого. Если св. 
Максим написал два похожих письма за короткий промежуток времени  одному 
и тому же корреспонденту, то это потому, что он торопился во втором письме 
сообщить Иоанну о важном событии, только что происшедшем в Карфагене и 
глубоко возмутившем его, — насильственном крещении, по приказу импера-
тора, иудеев и самарян3. Об этом рассказывается в конце Ер VIII, которое от-

1 Персы и авары, вынудившие св. Максима покинуть монастырь.
2 Напр., упоминание «волков» (444С, 621D), а также прилагаемое к адресату на-

именование «свирель учения» (441D, 621С), не встречающееся в других местах, что 
отметили Ф. Комбефис и П. Шервуд.

3 Иудеи, понимая, что арабы угрожают христианам отовсюду, подняли мятежи 
во многих городах Ближнего Востока (см.: Garrigues J.-M. Maxime le Confesseur. La 
charité, avenir divin de l’homme. Р. 42). Перед этим они оказывали активную поддерж-
ку персидским войскам под предводительством Хосрова (см.: Devreesse R. La Fin 
inédite d’une lettre de saint Maxime: un baptême force de Juifs et de Samaritains à Carthage 
en 632//Revue des sciences religieuses, 17. 1937. Р. 28). Что касается самарян, то они 
восставали много раз, причем некоторые из мятежей были кровавыми (см.: Ibid. 
Р. 26–28). Похоже, чтобы избежать новых побоищ, император и приказал  совершить 
насильственное крещение по всей Империи (см.: Garrigues J.-M. Maxime le Con fes-
seur. La charité, avenir divin de l’homme. Р. 42). Максим в Ер XIV в резких  выражениях 
критикует «склонность» иудеев принять «супротивную власть» и даже идти  навстречу 
желаниям захватчиков (540АВ). Их поведение, впрочем, объяснимо: подчиненные 
суровому законодательству и подвергавшиеся в Византийской империи различным 
притеснениям (см.: Devreesse R. La Fin inédite d’une lettre de saint Maxime… Р. 26–28), 



42 Ж.-К. Ларше 43Введение

но излагается в Амбигвах к Иоанну, поэтому нам представляется, что следу-
ет, скорее, отнести это письмо к началу пребывания св. Максима в Африке 
(628–630 гг.).

Другие письма Максима к епископу Иоанну показывают, что последний 
был для него духовным отцом и другом, а для всей братии монастыря Св. Геор-
гия — любимым пастырем и учителем в догматике и духовной жизни.

Известно, что монахи этого монастыря, вследствие похода аваров и персов 
на Константинополь весной 626 г., убежали и рассеялись, и что Максим после 
пребывания на Крите (и, возможно, проезда через Кипр) поселился близ Кар-
фагена, в Евкратидском монастыре, который объединил и прочих беженцев, и 
где игуменом был св. Софроний, будущий патриарх Иерусалимский.

Ер XXVIII и XXXI, написанные между 626 и 632 гг. и также адресованные 
Иоанну1, свидетельствуют о тоске Максима по жизни в Кизике, о его грусти 
из-за разлуки с епископом Иоанном, о его скорби по поводу рассеяния своих 
братьев, о его желании вновь собраться с ними в монастырь Св. Георгия, как 
только позволят обстоятельства. В Ер XXVIII Максим просит Иоанна забо-
титься о единстве его рассеявшихся чад и вновь призвать их к себе, если толь-
ко страх перед вражеским нашествием более не тревожит их (621А). В Ер 
ХХIХ (которое, похоже, хронологически следует за Ер XXVIII) он упоминает 
о тех, которые желают возвратиться к Иоанну и молятся о том, чтобы вновь 
пастись под его посохом, поскольку вражеская угроза уже не принуждает их 
к бегству; Максим просит епископа принять их под покровительство и вверить 
их «освященному авве Георгию» — вероятно, прежнему игумену Свято-
Георгиева монастыря (621D — 624А)2. В Ер XXXI упоминается возвращение 
к епископу Иоанну матери Евдокии и ее монашеской общины; Максим счи-
тает, что Иоанн теперь получит обратно лучшую часть своей паствы, помимо 
только что упомянутого игумена Георгия, но печалится о том, что не может 
сам присоединиться к этому собранию (625BD).

Вероятно, Иоанну Кизическому3 адресовано и Ер VIII (440С — 445В), кото-
рое датируется 632 г.4 В нем Максим снова с тоской вспоминает о своей  жизни 

1 Ер XXVIII, согласно тексту в PG, адресовано некоему Кирисикию. Но, как от-
метил еще Ф. Комбефис (PG 91. 619), здесь мы имеем дело с порчей слова Κυζικηνός, 
т. е. речь идет об [Иоанне] Кизическом (см.: Date-List. Р. 27).

2 Пресвитеру и игумену Георгию адресованы четыре Богословско-полемических 
трактата (датируемые временем между 634 и 640 гг.).

3 А не Иордану или Софронию, как указано в некоторых рукописях.  Убедительные 
доводы см. в: Date-List. Р. 28–30.

4 См. ниже.

рядом с Иоанном и братией монастыря Св. Георгия, и о разговорах, которые 
он вел с епископом (441А). Он просит Иоанна призвать его и вновь принять 
под свое покровительство, если варваров можно будет больше не бояться1, и 
по этому случаю намекает на то, что ему пришлось пересечь большое морское 
пространство, чтобы убежать от их наступления (445А). В этом письме Мак-
сим совершенно явно обращается к Иоанну как к своему духовному отцу. То, 
что он сохранил с епископом Иоанном глубокую духовную связь, не противо-
речит тому, что Софроний стал для него другим отцом и руководителем после 
его приезда в Северную Африку (св. Софроний действительно был таковым, 
поскольку являлся игуменом монастыря, где пребывал Максим), и, следова-
тельно, не обязывает видеть в св. Софронии адресата этого послания, как по-
лагали некоторые. Среди доводов, которые подтверждают мысль, что это пись-
мо адресовано именно Иоанну, — наличие в нем выражений, одинаковых со 
словами, встречающимися в Ер XXIX, о котором точно известно, что оно адре-
совано епископу Кизическому2. По мнению П. Шервуда, такая близость выра-
жений проистекает из того, что Максим написал Ер VIII спустя немного вре-
мени после Ер XXIX и помнил о последнем при написании первого. Если св. 
Максим написал два похожих письма за короткий промежуток времени  одному 
и тому же корреспонденту, то это потому, что он торопился во втором письме 
сообщить Иоанну о важном событии, только что происшедшем в Карфагене и 
глубоко возмутившем его, — насильственном крещении, по приказу импера-
тора, иудеев и самарян3. Об этом рассказывается в конце Ер VIII, которое от-

1 Персы и авары, вынудившие св. Максима покинуть монастырь.
2 Напр., упоминание «волков» (444С, 621D), а также прилагаемое к адресату на-

именование «свирель учения» (441D, 621С), не встречающееся в других местах, что 
отметили Ф. Комбефис и П. Шервуд.

3 Иудеи, понимая, что арабы угрожают христианам отовсюду, подняли мятежи 
во многих городах Ближнего Востока (см.: Garrigues J.-M. Maxime le Confesseur. La 
charité, avenir divin de l’homme. Р. 42). Перед этим они оказывали активную поддерж-
ку персидским войскам под предводительством Хосрова (см.: Devreesse R. La Fin 
inédite d’une lettre de saint Maxime: un baptême force de Juifs et de Samaritains à Carthage 
en 632//Revue des sciences religieuses, 17. 1937. Р. 28). Что касается самарян, то они 
восставали много раз, причем некоторые из мятежей были кровавыми (см.: Ibid. 
Р. 26–28). Похоже, чтобы избежать новых побоищ, император и приказал  совершить 
насильственное крещение по всей Империи (см.: Garrigues J.-M. Maxime le Con fes-
seur. La charité, avenir divin de l’homme. Р. 42). Максим в Ер XIV в резких  выражениях 
критикует «склонность» иудеев принять «супротивную власть» и даже идти  навстречу 
желаниям захватчиков (540АВ). Их поведение, впрочем, объяснимо: подчиненные 
суровому законодательству и подвергавшиеся в Византийской империи различным 
притеснениям (см.: Devreesse R. La Fin inédite d’une lettre de saint Maxime… Р. 26–28), 



44 Ж.-К. Ларше 45Введение

сутствует в издании PG, но было издано Р. Девреессом1. Это событие, которое 
произошло, как указывает сам св. Максим, на Пятидесятницу 632 г., позволя-
ет точно датировать Ер VIII. В нем мы также встречаем первое определенное 
упоминание о пребывании Максима в Северной Африке. Он находился там, 
вероятно, много лет, но из этого письма видно, что он не смирился со своим из-
гнанием и все время надеялся, что сможет вернуться в прежний монастырь.

Епископ Кидонийский

Максим, по-видимому, познакомился с епископом (не названным по име-
ни) Кидонии (ныне г. Ханья) во время своего краткого пребывания на Крите2, 
после того как бежал из монастыря Св. Георгия в Кизике и до отъезда в Север-
ную Африку (вероятно, в 626–627 гг.). Следовательно, Ер XXI (604В — 605В), 
адресованное этому епископу, датируется временем после 627 г. и, возможно, 
было написано в тот же период, когда Максим работал над Трудностями к 
Иоанну (628–630 гг.), поскольку в письме странным образом попадаются по-
нятия «беспредельность» и «предел» (604В), которые часто встречаются в Труд-
ностях. Его содержание в целом можно понять как тонкий комплимент; лич-
ность епископа и его священническая деятельность здесь представлены в виде 
образа Христа. Мы также узнаем из письма, что епископ часто письменно об-
ращался к Максиму с вопросами (605А), касающимися духовной жизни или 
богословия. Это лишний раз показывает, какими уважением и репутацией 
пользовался Максим в разных концах Империи у авторитетных лиц — деяте-
лей как церковных, так и политических.

Марин

Монах Марин, которому адресовано Ер ХХ (597В — 604В), это, по-
видимому, тот же самый человек, которому Максим будет писать после 640 г. 
множество писем и богословских сочинений, имеющихся среди Богословско-
по лемических трактатов (1–3, 7, 10, 19–20)3. Марин жил на Кипре, и, ве-

они видели в завоевателе своего рода освободителя. Суровое порицание иудеев, од-
нако, не мешает св. Максиму возмущаться мерами, принятыми императором.

1 Devreesse R. La Fin inédite d’une lettre de saint Maxime… Р. 34–35.
2 Факт пребывания там св. Максима засвидетельствован им самим: он сообща-

ет, что вел на этом острове дискуссии с севирианскими епископами (Богословско-
по лемические трактаты, 3//PG 91. 49C).

3 Марин, тем временем, стал священником. См.: Date-List. Р. 34.

роятно, именно там Максим познакомился с ним, если допустить, что он делал 
остановку на этом острове1, очевидно, в 627 или 628 г., после бегства из сво-
его монастыря в Кизике и пребывания в течение некоторого времени на  Крите, 
перед тем, как обосноваться в Северной Африке. Ер ХХ, касающееся чисто ду-
ховных вопросов, было написано по просьбе Марина (597D); основная его те-
ма — страх Божий. Оно, по-видимому, было написано в начале пребывания 
Максима в Африке (628–630 гг.)2. Максим являет в нем большое смирение, 
признаваясь, что он намеревался отказаться говорить и писать о Боге, но что 
его игумен (вероятно, Софроний) сломил его обет молчания (597СD). Это пись-
мо свидетельствует о глубоких духовных связях, которые установились и со-
хранялись у Максима с Марином.

Стефан

Пресвитеру Стефану адресованы Ер XXIII и XL3, так же как и еще одно 
письмо, не вошедшее в данный сборник, которое было издано С. Л. Епифано-
вичем (Ер В)4. Намек на отдаленность, на физическое отсутствие и на духов-
ную близость в Ер XXIII (605D — 608В) наводит на мысль, что оно, возмож-
но, было написано в течение первых лет пребывания св. Максима в Африке 
(628–629 гг.)5. Максим обращается не только к Стефану, но и ко многим мона-
хам, которых он зовет «честными отцами» и «учителями», называя себя их «ча-
дом и учеником» (608А), проявляя перед ними глубокое смирение. Итак, мож-
но предположить, что речь идет о братии монастыря в Хрисополе, которые 
были его наставниками в течение первых лет его монашеской жизни. Ер В, к 
тому же, указывает на то, что Стефан часто бывает в Константинополе, а это 
позволяет думать, что место, где он живет, расположено близко от Города6 (что 
как раз верно для Хрисополя, ныне Ускудар, который находится в нескольких 
километрах от столицы, на азиатском берегу Босфора). В надписании адреса-
та Ер XL (633С — 636А) указано, что Стефан является не только священни-
ком, но и игуменом7. В Ер XXIII последний титул не упомянут, и Стефан ничем 

1 См.: Ibid. Р. 5.
2 Ibid. Р. 34.
3 См. прим. ___.
4 Епифанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима 

Исповедника. С. 84–85.
5 См.: Date-List. Р. 33.
6 См.: Ibid.
7 Это подтверждает Ер В, датируемое зимой 642 г. (см.: Ibid. Р. 50).



44 Ж.-К. Ларше 45Введение

сутствует в издании PG, но было издано Р. Девреессом1. Это событие, которое 
произошло, как указывает сам св. Максим, на Пятидесятницу 632 г., позволя-
ет точно датировать Ер VIII. В нем мы также встречаем первое определенное 
упоминание о пребывании Максима в Северной Африке. Он находился там, 
вероятно, много лет, но из этого письма видно, что он не смирился со своим из-
гнанием и все время надеялся, что сможет вернуться в прежний монастырь.

Епископ Кидонийский

Максим, по-видимому, познакомился с епископом (не названным по име-
ни) Кидонии (ныне г. Ханья) во время своего краткого пребывания на Крите2, 
после того как бежал из монастыря Св. Георгия в Кизике и до отъезда в Север-
ную Африку (вероятно, в 626–627 гг.). Следовательно, Ер XXI (604В — 605В), 
адресованное этому епископу, датируется временем после 627 г. и, возможно, 
было написано в тот же период, когда Максим работал над Трудностями к 
Иоанну (628–630 гг.), поскольку в письме странным образом попадаются по-
нятия «беспредельность» и «предел» (604В), которые часто встречаются в Труд-
ностях. Его содержание в целом можно понять как тонкий комплимент; лич-
ность епископа и его священническая деятельность здесь представлены в виде 
образа Христа. Мы также узнаем из письма, что епископ часто письменно об-
ращался к Максиму с вопросами (605А), касающимися духовной жизни или 
богословия. Это лишний раз показывает, какими уважением и репутацией 
пользовался Максим в разных концах Империи у авторитетных лиц — деяте-
лей как церковных, так и политических.

Марин

Монах Марин, которому адресовано Ер ХХ (597В — 604В), это, по-
видимому, тот же самый человек, которому Максим будет писать после 640 г. 
множество писем и богословских сочинений, имеющихся среди Богословско-
по лемических трактатов (1–3, 7, 10, 19–20)3. Марин жил на Кипре, и, ве-

они видели в завоевателе своего рода освободителя. Суровое порицание иудеев, од-
нако, не мешает св. Максиму возмущаться мерами, принятыми императором.

1 Devreesse R. La Fin inédite d’une lettre de saint Maxime… Р. 34–35.
2 Факт пребывания там св. Максима засвидетельствован им самим: он сообща-

ет, что вел на этом острове дискуссии с севирианскими епископами (Богословско-
по лемические трактаты, 3//PG 91. 49C).

3 Марин, тем временем, стал священником. См.: Date-List. Р. 34.

роятно, именно там Максим познакомился с ним, если допустить, что он делал 
остановку на этом острове1, очевидно, в 627 или 628 г., после бегства из сво-
его монастыря в Кизике и пребывания в течение некоторого времени на  Крите, 
перед тем, как обосноваться в Северной Африке. Ер ХХ, касающееся чисто ду-
ховных вопросов, было написано по просьбе Марина (597D); основная его те-
ма — страх Божий. Оно, по-видимому, было написано в начале пребывания 
Максима в Африке (628–630 гг.)2. Максим являет в нем большое смирение, 
признаваясь, что он намеревался отказаться говорить и писать о Боге, но что 
его игумен (вероятно, Софроний) сломил его обет молчания (597СD). Это пись-
мо свидетельствует о глубоких духовных связях, которые установились и со-
хранялись у Максима с Марином.

Стефан

Пресвитеру Стефану адресованы Ер XXIII и XL3, так же как и еще одно 
письмо, не вошедшее в данный сборник, которое было издано С. Л. Епифано-
вичем (Ер В)4. Намек на отдаленность, на физическое отсутствие и на духов-
ную близость в Ер XXIII (605D — 608В) наводит на мысль, что оно, возмож-
но, было написано в течение первых лет пребывания св. Максима в Африке 
(628–629 гг.)5. Максим обращается не только к Стефану, но и ко многим мона-
хам, которых он зовет «честными отцами» и «учителями», называя себя их «ча-
дом и учеником» (608А), проявляя перед ними глубокое смирение. Итак, мож-
но предположить, что речь идет о братии монастыря в Хрисополе, которые 
были его наставниками в течение первых лет его монашеской жизни. Ер В, к 
тому же, указывает на то, что Стефан часто бывает в Константинополе, а это 
позволяет думать, что место, где он живет, расположено близко от Города6 (что 
как раз верно для Хрисополя, ныне Ускудар, который находится в нескольких 
километрах от столицы, на азиатском берегу Босфора). В надписании адреса-
та Ер XL (633С — 636А) указано, что Стефан является не только священни-
ком, но и игуменом7. В Ер XXIII последний титул не упомянут, и Стефан ничем 

1 См.: Ibid. Р. 5.
2 Ibid. Р. 34.
3 См. прим. ___.
4 Епифанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима 

Исповедника. С. 84–85.
5 См.: Date-List. Р. 33.
6 См.: Ibid.
7 Это подтверждает Ер В, датируемое зимой 642 г. (см.: Ibid. Р. 50).



46 Ж.-К. Ларше 47Введение

не выделяется среди других отцов. Следовательно, как раз в промежуток меж-
ду написанием этих двух писем он стал игуменом. В Ер XL, где добродетелям 
Стефана Максим расточает большие похвалы, сделан намек на просьбу, кото-
рую он получил, и на усилия, приложенные им для ее выполнения, из послу-
шания «господину авве1 Фоме». Эта просьба, вероятно, касалась ряда Амбигв, 
озаглавленных «к Фоме», которые Максим написал в 634 г. или чуть позже2. 
Фома писал Максиму (возможно, по просьбе Стефана3 и других хрисополь-
ских отцов), желая узнать его мнение по поводу Псифоса (конец 633 г.) и пись-
ма4 (сопровожденного обширным комментарием5), в котором Пирр приглашал 
Максима высказаться о содержании патриаршего постановления. Поскольку 
Ер XIX датируется концом 633 или началом 634 г., нам представляется, что Ер 
XL могло быть написано в течение 634 г.

Конон

Конон был священником и игуменом. Ер XXV (613AD), адресованное ему, 
преисполнено почтения и показывает, что Максим считает его духовным от-
цом (613ВС). Похоже, Максим с Кононом были близко знакомы (613В), и их 
связывали глубокие духовные узы. Максим просит у своего корреспондента 
прощения за то, что он не может навестить Конона и братию его обители, по 
причине расстройства здоровья. П. Шервуд полагает, что Конон мог быть игу-
меном Максима после отъезда Софрония6, и по этим соображениям предлага-
ет датировать данное письмо 633 г. или немногим позже. Эта гипотеза не ра-
ботает, поскольку, в таком случае, игумен жил бы в монастыре, и Максиму не 
было бы нужды перемещаться, чтобы увидеться с ним. С другой стороны, из-
вестно, что Максим обычно выказывает знаки почтения в отношении своих 
корреспондентов, которые занимают значимые должности в церковной или 
политической иерархии. Конон, как нам кажется, был другом Максима, игу-

1 Этот титул не обязательно подразумевает игуменство, он может быть и зна-
ком уважения по отношению к простому монаху. Так, св. Максим, всю жизнь оста-
вавшийся простым монахом, в Диспуте с Пирром, тем не менее, называется «ав-
вой». 

2 См. наше Введение к: Saint Maxime le Confesseur. Ambigua. Paris: Suresnes, 
1994. Р. 13–14.

3 Как склонен думать J.-M. Garrigues (Maxime le Confesseur. La charité, avenir divin 
de l’homme. Р. 52–53).

4 См.: Ер XIX, 589С.
5 См.: Богословско-полемические трактаты, 9//PG 91. 129С.
6 Date-List. Р. 11.

меном монастыря, располагавшегося по соседству или, по крайней мере, не 
слишком далеко, поскольку употребленные в письме выражения наводят на 
мысль, скорее, о сухопутном путешествии, чем о морском, и к тому же не пред-
ставляющем проблем в отношении трудностей, расстояния или политических 
обстоятельств. Последние доводы исключают вариант, что это письмо было 
написано из Африки игумену, жившему в районе Константинополя или Кизи-
ка; оно могло быть послано из Евкратидского монастыря игумену одного из мо-
настырей в Северной Африке (подобный случай представляют отношения, ко-
торые Максим поддерживал с Фалассием, игуменом монастыря в Ливии1), но 
также и из обители в Кизике игумену одного из монастырей, расположенных 
в той же области или в районе Константинополя.

Фалассий

Фалассий, которому адресованы Ер IX, XXVI, XLI и XLII2, был священни-
ком и игуменом монастыря, расположенного в Ливийской пустыни (поэтому 
он часто называется «ливийцем» или «африканцем»)3. Он известен тем, что на-
писал Четыре сотницы о любви, воздержании и разумном поведении, текст 
которых помещен в 91-м томе PG сразу после творений св. Максима (1428А — 
1469С)4. Он также известен как лицо, которому посвящены Вопросы к Фалас-
сию, которые следовало бы, скорее, озаглавить Ответы Фалассию,  поскольку 
Максим написал это произведение, чтобы ответить на ряд вопросов, которые 
задал ему Фалассий, — вопросов, которые находятся в начале каждой из глав 
произведения и вкратце изложены в прологе к нему. Поскольку Вопросы к Фа-
лассию составлены Максимом в течение первых лет его пребывания в Афри-

1 См. следующий подраздел.
2 Ер XL, адресатом которого в PG значится Фалассий, на самом деле написано 

Стефану, священнику и игумену. См.: Manieu G. Travaux préparatoires à une édition 
critique des Ouvres de saint Maxime le Confesseur. Thèse dactylographiée. Louvain, 1967. 
Р. 144–145; Canart R. La «Deuxième Lettre à Thomas» de saint Maxime le Confesseur. 
Р. 425–426.

3 О Фалассии см.: Disdier M.-Th. Le Témoignage spirituel de Thalassios le Libyen//
Études Byzantines. 2. 1944. Р. 79–118; Gouillard J. Thalassius//Dictionnaire de théo-
logie catholique Т. 15. Paris, 1946. Col. 202–203; Parijs M., van. Un maître spirituel 
ou blié: Thalassios de Libye//Irénikon. 52. 1979. Р. 214–240.

4 Они переведены J. Touraille в Philocalie des Pères neptiques: 1-е изд.: T. VII. 
Bellefontaine, 1986. Р. 17–45; 2-е изд.: T. I. Paris, 1995. Р. 569–590. [Русский перевод 
их находится в 3-м томе русского «Добротолюбия» под заглавием О любви, воздер-
жании и духовной жизни, к пресвитеру Павлу.]



46 Ж.-К. Ларше 47Введение

не выделяется среди других отцов. Следовательно, как раз в промежуток меж-
ду написанием этих двух писем он стал игуменом. В Ер XL, где добродетелям 
Стефана Максим расточает большие похвалы, сделан намек на просьбу, кото-
рую он получил, и на усилия, приложенные им для ее выполнения, из послу-
шания «господину авве1 Фоме». Эта просьба, вероятно, касалась ряда Амбигв, 
озаглавленных «к Фоме», которые Максим написал в 634 г. или чуть позже2. 
Фома писал Максиму (возможно, по просьбе Стефана3 и других хрисополь-
ских отцов), желая узнать его мнение по поводу Псифоса (конец 633 г.) и пись-
ма4 (сопровожденного обширным комментарием5), в котором Пирр приглашал 
Максима высказаться о содержании патриаршего постановления. Поскольку 
Ер XIX датируется концом 633 или началом 634 г., нам представляется, что Ер 
XL могло быть написано в течение 634 г.

Конон

Конон был священником и игуменом. Ер XXV (613AD), адресованное ему, 
преисполнено почтения и показывает, что Максим считает его духовным от-
цом (613ВС). Похоже, Максим с Кононом были близко знакомы (613В), и их 
связывали глубокие духовные узы. Максим просит у своего корреспондента 
прощения за то, что он не может навестить Конона и братию его обители, по 
причине расстройства здоровья. П. Шервуд полагает, что Конон мог быть игу-
меном Максима после отъезда Софрония6, и по этим соображениям предлага-
ет датировать данное письмо 633 г. или немногим позже. Эта гипотеза не ра-
ботает, поскольку, в таком случае, игумен жил бы в монастыре, и Максиму не 
было бы нужды перемещаться, чтобы увидеться с ним. С другой стороны, из-
вестно, что Максим обычно выказывает знаки почтения в отношении своих 
корреспондентов, которые занимают значимые должности в церковной или 
политической иерархии. Конон, как нам кажется, был другом Максима, игу-

1 Этот титул не обязательно подразумевает игуменство, он может быть и зна-
ком уважения по отношению к простому монаху. Так, св. Максим, всю жизнь оста-
вавшийся простым монахом, в Диспуте с Пирром, тем не менее, называется «ав-
вой». 

2 См. наше Введение к: Saint Maxime le Confesseur. Ambigua. Paris: Suresnes, 
1994. Р. 13–14.

3 Как склонен думать J.-M. Garrigues (Maxime le Confesseur. La charité, avenir divin 
de l’homme. Р. 52–53).

4 См.: Ер XIX, 589С.
5 См.: Богословско-полемические трактаты, 9//PG 91. 129С.
6 Date-List. Р. 11.

меном монастыря, располагавшегося по соседству или, по крайней мере, не 
слишком далеко, поскольку употребленные в письме выражения наводят на 
мысль, скорее, о сухопутном путешествии, чем о морском, и к тому же не пред-
ставляющем проблем в отношении трудностей, расстояния или политических 
обстоятельств. Последние доводы исключают вариант, что это письмо было 
написано из Африки игумену, жившему в районе Константинополя или Кизи-
ка; оно могло быть послано из Евкратидского монастыря игумену одного из мо-
настырей в Северной Африке (подобный случай представляют отношения, ко-
торые Максим поддерживал с Фалассием, игуменом монастыря в Ливии1), но 
также и из обители в Кизике игумену одного из монастырей, расположенных 
в той же области или в районе Константинополя.

Фалассий

Фалассий, которому адресованы Ер IX, XXVI, XLI и XLII2, был священни-
ком и игуменом монастыря, расположенного в Ливийской пустыни (поэтому 
он часто называется «ливийцем» или «африканцем»)3. Он известен тем, что на-
писал Четыре сотницы о любви, воздержании и разумном поведении, текст 
которых помещен в 91-м томе PG сразу после творений св. Максима (1428А — 
1469С)4. Он также известен как лицо, которому посвящены Вопросы к Фалас-
сию, которые следовало бы, скорее, озаглавить Ответы Фалассию,  поскольку 
Максим написал это произведение, чтобы ответить на ряд вопросов, которые 
задал ему Фалассий, — вопросов, которые находятся в начале каждой из глав 
произведения и вкратце изложены в прологе к нему. Поскольку Вопросы к Фа-
лассию составлены Максимом в течение первых лет его пребывания в Афри-

1 См. следующий подраздел.
2 Ер XL, адресатом которого в PG значится Фалассий, на самом деле написано 

Стефану, священнику и игумену. См.: Manieu G. Travaux préparatoires à une édition 
critique des Ouvres de saint Maxime le Confesseur. Thèse dactylographiée. Louvain, 1967. 
Р. 144–145; Canart R. La «Deuxième Lettre à Thomas» de saint Maxime le Confesseur. 
Р. 425–426.

3 О Фалассии см.: Disdier M.-Th. Le Témoignage spirituel de Thalassios le Libyen//
Études Byzantines. 2. 1944. Р. 79–118; Gouillard J. Thalassius//Dictionnaire de théo-
logie catholique Т. 15. Paris, 1946. Col. 202–203; Parijs M., van. Un maître spirituel 
ou blié: Thalassios de Libye//Irénikon. 52. 1979. Р. 214–240.

4 Они переведены J. Touraille в Philocalie des Pères neptiques: 1-е изд.: T. VII. 
Bellefontaine, 1986. Р. 17–45; 2-е изд.: T. I. Paris, 1995. Р. 569–590. [Русский перевод 
их находится в 3-м томе русского «Добротолюбия» под заглавием О любви, воздер-
жании и духовной жизни, к пресвитеру Павлу.]



48 Ж.-К. Ларше 49Введение

ке, между 630 и 634 гг.1, так же как две Сотницы о богословии и домострои-
тельстве, тоже посвященные Фалассию, можно предположить, что Максим 
встретился и подружился с ливийским игуменом вскоре после своего прибы-
тия в Карфаген. По-видимому, Фалассий был моложе возрастом, и если Мак-
сим называет себя его «рабом и учеником» (Ер IX, 448D — 449A), то это, веро-
ятно, потому, что он обращается к священнику и игумену, будучи сам только 
простым монахом2, а возможно, и потому, что Фалассий в это время уже пользо-
вался большой славой за свою ученость и добродетели3. На самом деле,  похоже, 
инициатива обращения к Максиму с вопросами принадлежала ливийскому 
 игумену, как можно заключить из пролога к Вопросам к Фалассию.

Это обращение имело целью разъяснение вероучительных вопросов, отве-
ты на которые давались в форме истолкования различных мест Писания, как 
показывают Вопросы к Фалассию, а также Ер XXVI и XLII. Последнее пись-
мо дошло до нас во фрагментах, но его первая часть (636С — 637А), в которой, 
по-видимому, в аллегорической манере комментируется один отрывок из Пи-
сания, по своему замыслу и стилю близок к главам из Вопросов к Фалассию. 
Имеем ли мы дело с текстом, который предваряет это произведение, или, на-
против, представляет собой дополнение, посланное после его составления? 
Невозможно сказать это определенно, а значит, точно датировать это письмо. 
Ер XXVI, не содержащее никаких замечаний личного характера, по стилю по-
хоже на главу из Вопросов. Как и предыдущее, оно, несомненно, было написа-
но после 628 г., но более точно определить дату его написания невозможно.

Ясно, однако, что Фалассий советовался с Максимом не только по теорети-
ческим вопросам. Из Ер IX, написанного до Вопросов к Фалассию, вероятно, 
между 628 и 630 гг.4, мы видим, что Максим очень рано стал иметь для  Фалассия 
значение духовного отца: действительно, в этом письме Максим совершенно 
прямо указывает ему, как следует вести себя по отношению к лицам, которые 
неприязненно к нему относятся или преследуют его (448ВD). Подтверждение 
этому мы находим и в Ер XLII, во второй части также содержащем  изложенные 
без обиняков духовные советы (637А).

1 См.: J.-M. Р. 31–32, 34–35. [Частичный рус. пер. Вопросов к Фалассию см.: 
Творения преп. Максима Исповедника. Кн. II: Вопросоответы к Фалассию. Ч. 1: 
Вопросы I–LV/Пер. и комм. С. Л. Епифановича, А. И. Сидорова. М., 1994.]

2 См.: Ibid. Р. 33.
3 См.: Διήγησις ψυχοφελής, изданный F. Combefis’ом (Auctarium novissimum. 

T. I. 1672. Р. 325). Этот текст называет его «великим Фалассием Богоносцем» и го-
ворит, что он был «украшением всей Африки».

4 См.: J.-M. Р. 33.

Полихроний

Нам ничего не известно об авве Полихронии, которому адресованы Ер 
XXXII–XXXIX, и их невозможно датировать. Впрочем, они, похоже, распада-
ются на две группы: первую образуют Ер с XXXII по XXXV (625D — 629В), 
где Максим выступает как духовный отец Полихрония, расточая ему самым 
прямым образом разные советы, касающиеся внутренней жизни; вторая со-
стоит из Ер с XXXVI по XXXIX (629С — 633В), в которых Максим предстает 
должником своего корреспондента, благодаря его за различные подарки, кото-
рые тот сделал его обители, весьма хвалит добродетели своего адресата и ви-
дит в нем наставника в духовной жизни. Вполне возможно, следовательно, что 
мы имеем дело с двумя различными адресатами1. Но возможно также, что По-
лихроний через какое-то время стал игуменом или епископом.

Иллюстрий Петр

Иллюстрий Петр, экзарх провинции Африка, был послан в Египет в 632 г., 
когда Ираклий, чтобы противостоять угрозе арабского нашествия, собирал все 
наличные войска в Северной Африке2.

Из Ер XIII (509В — 533А), адресованного Петру, мы узнаем, что он в доб -
ром здравии прибыл после морского путешествия (509С) в некое место — по-
видимому, в Александрию. Максим отвечает на послание, в котором Петр со-
общил ему, что монофизиты-севириане, которые недавно были не достаточно 
полно обращены в православие, возвратились к своей ереси, как и предчув-
ствовал Максим (512ВС). Ер XIII содержит небольшой антимонофизитский 
трактат и, вероятно, предназначалось для того, чтобы помочь Петру защитить 
православную веру (см.: 512В), возразить на доводы севириан и убедить их воз-
вратится к вере Отцов и Церкви (532С, 533А)3. Максиму не хватает книг, и он 

1 См.: Ibid. Р. 43.
2 См.: Изложение прения, I//PG 90. 112AB. В этом отрывке, где Петр предста-

ет как «бывший военачальник Нумидии», св. Максим ложно обвиняется в том, что 
отговорил его от выполнения этой миссии. См. также: Diehl Ch. L’Afrique Byzantine. 
Histoire de la domination Byzantine en Afrique. T. II. Paris, 1896. Р. 537.

3 В провинции Африка экзарх, который делил власть с префектом, был главно-
командующим военных сил, а также имел поручение надзирать за клиром и следить 
за соблюдением церковных канонов. Верный хранитель догматов, он даже иногда 
руководил религиозными дискуссиями (см.: Diehl Ch. L’Afrique Byzantine… Р. 484–
489). Это объясняет двойную миссию — военную и церковную — Петра в Египте.



48 Ж.-К. Ларше 49Введение

ке, между 630 и 634 гг.1, так же как две Сотницы о богословии и домострои-
тельстве, тоже посвященные Фалассию, можно предположить, что Максим 
встретился и подружился с ливийским игуменом вскоре после своего прибы-
тия в Карфаген. По-видимому, Фалассий был моложе возрастом, и если Мак-
сим называет себя его «рабом и учеником» (Ер IX, 448D — 449A), то это, веро-
ятно, потому, что он обращается к священнику и игумену, будучи сам только 
простым монахом2, а возможно, и потому, что Фалассий в это время уже пользо-
вался большой славой за свою ученость и добродетели3. На самом деле,  похоже, 
инициатива обращения к Максиму с вопросами принадлежала ливийскому 
 игумену, как можно заключить из пролога к Вопросам к Фалассию.

Это обращение имело целью разъяснение вероучительных вопросов, отве-
ты на которые давались в форме истолкования различных мест Писания, как 
показывают Вопросы к Фалассию, а также Ер XXVI и XLII. Последнее пись-
мо дошло до нас во фрагментах, но его первая часть (636С — 637А), в которой, 
по-видимому, в аллегорической манере комментируется один отрывок из Пи-
сания, по своему замыслу и стилю близок к главам из Вопросов к Фалассию. 
Имеем ли мы дело с текстом, который предваряет это произведение, или, на-
против, представляет собой дополнение, посланное после его составления? 
Невозможно сказать это определенно, а значит, точно датировать это письмо. 
Ер XXVI, не содержащее никаких замечаний личного характера, по стилю по-
хоже на главу из Вопросов. Как и предыдущее, оно, несомненно, было написа-
но после 628 г., но более точно определить дату его написания невозможно.

Ясно, однако, что Фалассий советовался с Максимом не только по теорети-
ческим вопросам. Из Ер IX, написанного до Вопросов к Фалассию, вероятно, 
между 628 и 630 гг.4, мы видим, что Максим очень рано стал иметь для  Фалассия 
значение духовного отца: действительно, в этом письме Максим совершенно 
прямо указывает ему, как следует вести себя по отношению к лицам, которые 
неприязненно к нему относятся или преследуют его (448ВD). Подтверждение 
этому мы находим и в Ер XLII, во второй части также содержащем  изложенные 
без обиняков духовные советы (637А).

1 См.: J.-M. Р. 31–32, 34–35. [Частичный рус. пер. Вопросов к Фалассию см.: 
Творения преп. Максима Исповедника. Кн. II: Вопросоответы к Фалассию. Ч. 1: 
Вопросы I–LV/Пер. и комм. С. Л. Епифановича, А. И. Сидорова. М., 1994.]

2 См.: Ibid. Р. 33.
3 См.: Διήγησις ψυχοφελής, изданный F. Combefis’ом (Auctarium novissimum. 

T. I. 1672. Р. 325). Этот текст называет его «великим Фалассием Богоносцем» и го-
ворит, что он был «украшением всей Африки».

4 См.: J.-M. Р. 33.

Полихроний

Нам ничего не известно об авве Полихронии, которому адресованы Ер 
XXXII–XXXIX, и их невозможно датировать. Впрочем, они, похоже, распада-
ются на две группы: первую образуют Ер с XXXII по XXXV (625D — 629В), 
где Максим выступает как духовный отец Полихрония, расточая ему самым 
прямым образом разные советы, касающиеся внутренней жизни; вторая со-
стоит из Ер с XXXVI по XXXIX (629С — 633В), в которых Максим предстает 
должником своего корреспондента, благодаря его за различные подарки, кото-
рые тот сделал его обители, весьма хвалит добродетели своего адресата и ви-
дит в нем наставника в духовной жизни. Вполне возможно, следовательно, что 
мы имеем дело с двумя различными адресатами1. Но возможно также, что По-
лихроний через какое-то время стал игуменом или епископом.

Иллюстрий Петр

Иллюстрий Петр, экзарх провинции Африка, был послан в Египет в 632 г., 
когда Ираклий, чтобы противостоять угрозе арабского нашествия, собирал все 
наличные войска в Северной Африке2.

Из Ер XIII (509В — 533А), адресованного Петру, мы узнаем, что он в доб -
ром здравии прибыл после морского путешествия (509С) в некое место — по-
видимому, в Александрию. Максим отвечает на послание, в котором Петр со-
общил ему, что монофизиты-севириане, которые недавно были не достаточно 
полно обращены в православие, возвратились к своей ереси, как и предчув-
ствовал Максим (512ВС). Ер XIII содержит небольшой антимонофизитский 
трактат и, вероятно, предназначалось для того, чтобы помочь Петру защитить 
православную веру (см.: 512В), возразить на доводы севириан и убедить их воз-
вратится к вере Отцов и Церкви (532С, 533А)3. Максиму не хватает книг, и он 

1 См.: Ibid. Р. 43.
2 См.: Изложение прения, I//PG 90. 112AB. В этом отрывке, где Петр предста-

ет как «бывший военачальник Нумидии», св. Максим ложно обвиняется в том, что 
отговорил его от выполнения этой миссии. См. также: Diehl Ch. L’Afrique Byzantine. 
Histoire de la domination Byzantine en Afrique. T. II. Paris, 1896. Р. 537.

3 В провинции Африка экзарх, который делил власть с префектом, был главно-
командующим военных сил, а также имел поручение надзирать за клиром и следить 
за соблюдением церковных канонов. Верный хранитель догматов, он даже иногда 
руководил религиозными дискуссиями (см.: Diehl Ch. L’Afrique Byzantine… Р. 484–
489). Это объясняет двойную миссию — военную и церковную — Петра в Египте.



50 Ж.-К. Ларше 51Введение

не может снабдить Петра цитатами из св. отцов, которые пригодились бы ему; 
он препоручает адресата учености Софрония (будущего патриарха Иеруса-
лимского), который все еще находился в Александрии после того, как проти-
востал принятому в этом городе в июне 633 г. Пакту объединения, заключен-
ному между Константинопольским патриархом Сергием и Александрийским 
патриархом Киром, с одной стороны, и монофизитской общиной Египта — с 
другой1. Это одно из редких упоминаний о св. Софронии, которые встреча-
ются в творениях Максима.

В Ер XIV (533В — 544С) Максим рекомендует Петру принесшего это по-
слание диакона Косьму. Он призывает Петра во что бы то ни стало хранить 
пред лицом монофизитской ереси православную веру относительно двух при-
род Христа (541С — 544В). Излагая ее здесь лишь вкратце (536А — 537В), он 
просит Петра дополнить недостающее в этом изложении, чтобы подать ново-
обращенному Косьме научение и утверждение, в которых он еще нуждается 
(537С). Это письмо было написано между 634 и 639 гг.2 Петр в то время про-
живал в Александрии, где он, вероятно, выполнял двойную миссию, военную 
и церковную, как было ему поручено. Максим в том же письме упоминает об 
опасности арабского нашествия (540АВ)3, которое вскоре достигнет Египта4.

Очень вероятно, что Максим встретился с Петром в то время, когда тот по 
долгу службы находился в Карфагене, столице экзархата. Он намекает на его 
присутствие и отсутствие, причем отсутствие не мешает ему быть любимым 
всеми (Ер XIII, 509С). Но, быть может, Максим был знаком с ним еще раньше, 
в то время, когда находился в окружении императора, поскольку он в выраже-

1 Этот эпизод частично описан Максимом в Богословско-полемических трак-
татах, 12 (PG 91. 143CD). Поскольку св. Софроний, по-видимому, осенью 633 г. 
отправился в Иерусалим, где стал патриархом в конце того же года или в начале сле-
дующего (см.: Schönborn С., von. Sophrone de Jérusalem. Vie monastique et confession 
dogmatique. Paris, 1972. Р. 83, 85), письмо св. Максима может быть датировано точ-
нее, чем это делает П. Шервуд, предложивший дату 633/634 г. (Date-List. Р. 39), а 
именно — последней третью 633 г.

2 П. Шервуд предлагает дату 634–640 гг. (Ibid. Р. 41). Но см. прим. ___.
3 В этом же письме Максим в довольно суровых выражениях упоминает о «го-

товности» иудеев «перейти под вражеское владычество» и даже исполнять желания 
захватчиков (540АВ). По-видимому, они хотели таким образом отомстить за много-
численные оскорбления, которые претерпели ранее, как отмечает Ж.-М. Гарриг 
(Ma xime le Confesseur. La charité, avenir divin de l’homme. Р. 41).

4 Арабские войска проникли в Египет лишь в декабре 639 г. Немыслимо предполо-
жить, что в Ер XIV, если бы оно было написано позднее, не было упомянуто об этом 
событии. Итак, нам кажется, что следует сузить пределы, предложенные П. Шерву-
дом, и установить конец 639 г. в качестве terminus ad quem.

ниях, похожих на те, которые встречаются в письмах к кубикуларию Иоанну, 
намекает на «телесное разлучение друг от друга», которое «никак не может 
уменьшить духовную любовь» (Ер XIII, 509В).

Во всяком случае, Максим, как кажется, несмотря на проявляемое им пе-
ред Петром смирение, и на то, что он называет своего адресата, как и всех цер-
ковных и политических деятелей, «господин мой» (Ер XIII, 509ВD), является 
советником Петра в догматических вопросах, хотя при этом признает, что ил-
люстрий, несомненно, уже обладает богословскими познаниями (см.: Ер XIV, 
537C)1. Однако, к советам вероучительного характера Максим прибавляет и 
духовные советы, поскольку хранение истинной веры, по его мнению, зависит 
от духовной жизни, и особенно от молитвы (Ер XIV, 537C). Петр, который, 
по-видимому, был весьма предан православной вере, в Ер XIII и XIV предста-
ет и как человек добродетельный, исполненный кротости и смирения (Ер XIII, 
509–512А).

Косьма, александрийский диакон

Диакон Косьма занимает в Письмах довольно значительное место, посколь-
ку именно ему адресовано Ер XV (544С — 576В), датируемое 634–640 гг.2, в 
котором содержится длинный антисевирианский трактат. Из Ер XIV (датируе-
мого тем же периодом3) мы знаем, что он был рукоположен в диакона Александ-
рийской церкви. Максим просит Петра принять его как друга и походатайство-
вать перед Александрийским патриархом (им тогда был Кир), чтобы Косьма 
мог снова занять свое место, если оно за ним не сохранилось (Ер XIV, 533С — 
536А)4. В этом письме Косьма представлен как «муж добродетельный и благо-
разумный, и украшенный богоугодным нравом», и как пламенный защитник 
православной веры в области христологии (536А). Косьма посетил Максима, 
чтобы получить от него наставление в богословии, и святой просит Петра до-
полнить это наставление (537С). Вероятно, Косьма посвятил себя делу защи-

1 Одно из более поздних писем св. Максима, датируемое 643–644 гг. и помещен-
ное среди Богословско-полемических трактатов, указывает, что Петр  спрашивал 
его, как вести себя по отношению к бывшему патриарху Пирру, который продолжал 
носить титул «святейший» и требовал его признания за собой (Богослов ско-поле-
мические трактаты, 12//PG 91. 141A — 146A).

2 См.: Date-List. Р. 40.
3 См.: Ibid. Р. 40–41.
4 Поступок неожиданный, но объяснимый тем, что Кир, хотя и увлекся монофе-

литством, официально продолжал исповедовать халкидонское православие пред ли-
цом монофизитских епископов (у которых патриархом в то время был Вениамин).



50 Ж.-К. Ларше 51Введение

не может снабдить Петра цитатами из св. отцов, которые пригодились бы ему; 
он препоручает адресата учености Софрония (будущего патриарха Иеруса-
лимского), который все еще находился в Александрии после того, как проти-
востал принятому в этом городе в июне 633 г. Пакту объединения, заключен-
ному между Константинопольским патриархом Сергием и Александрийским 
патриархом Киром, с одной стороны, и монофизитской общиной Египта — с 
другой1. Это одно из редких упоминаний о св. Софронии, которые встреча-
ются в творениях Максима.

В Ер XIV (533В — 544С) Максим рекомендует Петру принесшего это по-
слание диакона Косьму. Он призывает Петра во что бы то ни стало хранить 
пред лицом монофизитской ереси православную веру относительно двух при-
род Христа (541С — 544В). Излагая ее здесь лишь вкратце (536А — 537В), он 
просит Петра дополнить недостающее в этом изложении, чтобы подать ново-
обращенному Косьме научение и утверждение, в которых он еще нуждается 
(537С). Это письмо было написано между 634 и 639 гг.2 Петр в то время про-
живал в Александрии, где он, вероятно, выполнял двойную миссию, военную 
и церковную, как было ему поручено. Максим в том же письме упоминает об 
опасности арабского нашествия (540АВ)3, которое вскоре достигнет Египта4.

Очень вероятно, что Максим встретился с Петром в то время, когда тот по 
долгу службы находился в Карфагене, столице экзархата. Он намекает на его 
присутствие и отсутствие, причем отсутствие не мешает ему быть любимым 
всеми (Ер XIII, 509С). Но, быть может, Максим был знаком с ним еще раньше, 
в то время, когда находился в окружении императора, поскольку он в выраже-

1 Этот эпизод частично описан Максимом в Богословско-полемических трак-
татах, 12 (PG 91. 143CD). Поскольку св. Софроний, по-видимому, осенью 633 г. 
отправился в Иерусалим, где стал патриархом в конце того же года или в начале сле-
дующего (см.: Schönborn С., von. Sophrone de Jérusalem. Vie monastique et confession 
dogmatique. Paris, 1972. Р. 83, 85), письмо св. Максима может быть датировано точ-
нее, чем это делает П. Шервуд, предложивший дату 633/634 г. (Date-List. Р. 39), а 
именно — последней третью 633 г.

2 П. Шервуд предлагает дату 634–640 гг. (Ibid. Р. 41). Но см. прим. ___.
3 В этом же письме Максим в довольно суровых выражениях упоминает о «го-

товности» иудеев «перейти под вражеское владычество» и даже исполнять желания 
захватчиков (540АВ). По-видимому, они хотели таким образом отомстить за много-
численные оскорбления, которые претерпели ранее, как отмечает Ж.-М. Гарриг 
(Ma xime le Confesseur. La charité, avenir divin de l’homme. Р. 41).

4 Арабские войска проникли в Египет лишь в декабре 639 г. Немыслимо предполо-
жить, что в Ер XIV, если бы оно было написано позднее, не было упомянуто об этом 
событии. Итак, нам кажется, что следует сузить пределы, предложенные П. Шерву-
дом, и установить конец 639 г. в качестве terminus ad quem.

ниях, похожих на те, которые встречаются в письмах к кубикуларию Иоанну, 
намекает на «телесное разлучение друг от друга», которое «никак не может 
уменьшить духовную любовь» (Ер XIII, 509В).

Во всяком случае, Максим, как кажется, несмотря на проявляемое им пе-
ред Петром смирение, и на то, что он называет своего адресата, как и всех цер-
ковных и политических деятелей, «господин мой» (Ер XIII, 509ВD), является 
советником Петра в догматических вопросах, хотя при этом признает, что ил-
люстрий, несомненно, уже обладает богословскими познаниями (см.: Ер XIV, 
537C)1. Однако, к советам вероучительного характера Максим прибавляет и 
духовные советы, поскольку хранение истинной веры, по его мнению, зависит 
от духовной жизни, и особенно от молитвы (Ер XIV, 537C). Петр, который, 
по-видимому, был весьма предан православной вере, в Ер XIII и XIV предста-
ет и как человек добродетельный, исполненный кротости и смирения (Ер XIII, 
509–512А).

Косьма, александрийский диакон

Диакон Косьма занимает в Письмах довольно значительное место, посколь-
ку именно ему адресовано Ер XV (544С — 576В), датируемое 634–640 гг.2, в 
котором содержится длинный антисевирианский трактат. Из Ер XIV (датируе-
мого тем же периодом3) мы знаем, что он был рукоположен в диакона Александ-
рийской церкви. Максим просит Петра принять его как друга и походатайство-
вать перед Александрийским патриархом (им тогда был Кир), чтобы Косьма 
мог снова занять свое место, если оно за ним не сохранилось (Ер XIV, 533С — 
536А)4. В этом письме Косьма представлен как «муж добродетельный и благо-
разумный, и украшенный богоугодным нравом», и как пламенный защитник 
православной веры в области христологии (536А). Косьма посетил Максима, 
чтобы получить от него наставление в богословии, и святой просит Петра до-
полнить это наставление (537С). Вероятно, Косьма посвятил себя делу защи-

1 Одно из более поздних писем св. Максима, датируемое 643–644 гг. и помещен-
ное среди Богословско-полемических трактатов, указывает, что Петр  спрашивал 
его, как вести себя по отношению к бывшему патриарху Пирру, который продолжал 
носить титул «святейший» и требовал его признания за собой (Богослов ско-поле-
мические трактаты, 12//PG 91. 141A — 146A).

2 См.: Date-List. Р. 40.
3 См.: Ibid. Р. 40–41.
4 Поступок неожиданный, но объяснимый тем, что Кир, хотя и увлекся монофе-

литством, официально продолжал исповедовать халкидонское православие пред ли-
цом монофизитских епископов (у которых патриархом в то время был Вениамин).



52 Ж.-К. Ларше 53Введение

ты православной веры пред лицом севирианской ереси, которую усердно под-
держивали александрийские монофизиты. Максим говорит, что дал Косьме 
«вкратце письменный ответ» относительно «вопросов о вероучении» (537С), 
но, похоже, здесь речь идет не о Ер XV1, поскольку в конце этого последнего 
указано, что оно было послано, и Максим вместо ответа просит молитв диако-
на; тем не менее, оно относится к тому же периоду, что и Ер XIV (634–639 гг.).

В то время как Ер XV полностью состоит из богословских рассуждений, в 
Ер XVI (576D — 580B), адресованном тому же Косьме, хотя и содержится 
краткое исповедание веры (577AD), наибольшее место занимают замечания 
личного характера. Максим радуется, что его протеже пребывает в добром 
здравии и засвидетельствовал свою твердость в исповедании истинной веры 
во Христа, несмотря на испытания, которые ему пришлось вытерпеть, — по-
видимому, со стороны севириан (а может быть, со стороны патриарха Кира) 
(576D). Его неприятности еще не окончились, и письмо Максима, похоже, 
 имеет целью, прежде всего, помочь ему перенести испытания, не пасть духом, 
быть терпеливым и надеяться, напомнить ему пример Христа и указать, что со-
блюдение заповедей есть один из лучших оплотов против сил зла (580АВ).

Юлиан, александрийский схоластик
(т. е. придворный адвокат или юрист)

О Юлиане, александрийском схоластике (юристе или адвокате), которому 
адресовано Ер XVII (580C — 584D), неизвестно ничего, кроме того факта, что 
он, как и его товарищ Христопемпт, о котором упоминается в этом письме 
(580С), был человеком ученым и остался верен православию.

Максим намекает на некую просьбу, которую эти схоластики через его по-
средство адресовали префекту; Максим сообщает им, что передал ее префек-
ту, и будет следить за их делом до тех пор, пока оно не будет доведено до бла-
гоприятного завершения (584ВС). Можно предположить, что оба схоластика 
находились вдали от Максима, и что префект, о котором идет речь, это префект 
провинции Африка, а точнее — Георгий, друг Максима (см. ниже подраздел, 
посвященный ему). Но находятся ли они по-прежнему в Александрии или бе-
жали в Африку, как предполагает П. Шервуд2, замечая, что в Ер XVIII упомя-
нуто о присутствии там других беженцев из Александрии? То, что они пишут 
Максиму, похоже, свидетельствует об их удаленности от него. А то, что Мак-

1 Как полагает П. Шервуд (Date-List. Р. 40), вслед за Ф. Комбефисом.
2 См.: Ibid. Р. 36.

сим в этом письме ставит своей целью навсегда утвердить их в истинной вере, 
«недвижно и неколебимо», указывает на их жизнь в окружении, где царит ересь 
(богословские замечания наводят на мысль о севирианском монофизитстве), 
и на то, что их вера подвергается воздействию и сталкивается с различного 
рода давлением. Итак, мы склонны думать, что они жили в Александрии и на-
ходились в таком же положении, как и диакон Косьма (см. выше). При этих 
условиях, однако, остается неясным, какого рода помощи они просили у пра-
вителя (если предположить, что речь идет о префекте Африки). На основании 
того, что изложение веры, сделанное Максимом, имеет чисто антимонофизит-
скую направленность, П. Шервуд склонен датировать этого письмо временем, 
предшествующим александрийскому Пакту объединения (июнь 633 г.). Но 
этот довод нам не представляется убедительным: у Максима можно найти пи-
сания подобного рода, созданные гораздо позднее этой даты; даже когда борь-
ба с моноэнергизмом и монофелитством составляла его главную заботу, Мак-
сим не переставал сражаться и с севирианским монофизитством, поскольку 
видел в этой ереси глубинный источник моноэнергизма и монофелитства.

Неназванная игуменья

Ер XI (453A — 457D) написано одной игуменье, чья личность не установ-
лена; это могла быть игуменья Иоанния, которой, согласно Фотию1, Максим 
адресовал одно письмо2. В письме говорится о монахине, которая покинула мо-
настырь, но потом раскаялась, и оно датируется, вероятно, временем пребыва-
ния Максима в Африке3. По-видимому, его можно связать с Ер XVIII, в  котором 
упомянуты отколовшиеся монахини, которые присоединились к монофизи-
там. В таком случае, его можно было бы датировать 641–642 гг. Но если мона-
хиня, о которой идет речь, ушла из монастыря по причине разногласий в вере, 
в письме содержался бы, по меньшей мере, намек на вероучение. Но Максим 
здесь сосредоточивается на теме покаяния и Божественного милосердия.

Георгий, префект провинции Африка

Георгию, префекту провинции Африка, адресовано одно-единственное пись-
мо (Ер I), хотя его имя упоминается в других Письмах (XVI, XVII, XVIII, XLIV, 
XLV), и этот человек, несомненно, играл важную роль в жизни св. Максима.

1 Библиотека. Кодекс 192 (PG 103. 648D).
2 См.: Date-List. Р. 43.
3 Ibid.



52 Ж.-К. Ларше 53Введение

ты православной веры пред лицом севирианской ереси, которую усердно под-
держивали александрийские монофизиты. Максим говорит, что дал Косьме 
«вкратце письменный ответ» относительно «вопросов о вероучении» (537С), 
но, похоже, здесь речь идет не о Ер XV1, поскольку в конце этого последнего 
указано, что оно было послано, и Максим вместо ответа просит молитв диако-
на; тем не менее, оно относится к тому же периоду, что и Ер XIV (634–639 гг.).

В то время как Ер XV полностью состоит из богословских рассуждений, в 
Ер XVI (576D — 580B), адресованном тому же Косьме, хотя и содержится 
краткое исповедание веры (577AD), наибольшее место занимают замечания 
личного характера. Максим радуется, что его протеже пребывает в добром 
здравии и засвидетельствовал свою твердость в исповедании истинной веры 
во Христа, несмотря на испытания, которые ему пришлось вытерпеть, — по-
видимому, со стороны севириан (а может быть, со стороны патриарха Кира) 
(576D). Его неприятности еще не окончились, и письмо Максима, похоже, 
 имеет целью, прежде всего, помочь ему перенести испытания, не пасть духом, 
быть терпеливым и надеяться, напомнить ему пример Христа и указать, что со-
блюдение заповедей есть один из лучших оплотов против сил зла (580АВ).

Юлиан, александрийский схоластик
(т. е. придворный адвокат или юрист)

О Юлиане, александрийском схоластике (юристе или адвокате), которому 
адресовано Ер XVII (580C — 584D), неизвестно ничего, кроме того факта, что 
он, как и его товарищ Христопемпт, о котором упоминается в этом письме 
(580С), был человеком ученым и остался верен православию.

Максим намекает на некую просьбу, которую эти схоластики через его по-
средство адресовали префекту; Максим сообщает им, что передал ее префек-
ту, и будет следить за их делом до тех пор, пока оно не будет доведено до бла-
гоприятного завершения (584ВС). Можно предположить, что оба схоластика 
находились вдали от Максима, и что префект, о котором идет речь, это префект 
провинции Африка, а точнее — Георгий, друг Максима (см. ниже подраздел, 
посвященный ему). Но находятся ли они по-прежнему в Александрии или бе-
жали в Африку, как предполагает П. Шервуд2, замечая, что в Ер XVIII упомя-
нуто о присутствии там других беженцев из Александрии? То, что они пишут 
Максиму, похоже, свидетельствует об их удаленности от него. А то, что Мак-

1 Как полагает П. Шервуд (Date-List. Р. 40), вслед за Ф. Комбефисом.
2 См.: Ibid. Р. 36.

сим в этом письме ставит своей целью навсегда утвердить их в истинной вере, 
«недвижно и неколебимо», указывает на их жизнь в окружении, где царит ересь 
(богословские замечания наводят на мысль о севирианском монофизитстве), 
и на то, что их вера подвергается воздействию и сталкивается с различного 
рода давлением. Итак, мы склонны думать, что они жили в Александрии и на-
ходились в таком же положении, как и диакон Косьма (см. выше). При этих 
условиях, однако, остается неясным, какого рода помощи они просили у пра-
вителя (если предположить, что речь идет о префекте Африки). На основании 
того, что изложение веры, сделанное Максимом, имеет чисто антимонофизит-
скую направленность, П. Шервуд склонен датировать этого письмо временем, 
предшествующим александрийскому Пакту объединения (июнь 633 г.). Но 
этот довод нам не представляется убедительным: у Максима можно найти пи-
сания подобного рода, созданные гораздо позднее этой даты; даже когда борь-
ба с моноэнергизмом и монофелитством составляла его главную заботу, Мак-
сим не переставал сражаться и с севирианским монофизитством, поскольку 
видел в этой ереси глубинный источник моноэнергизма и монофелитства.

Неназванная игуменья

Ер XI (453A — 457D) написано одной игуменье, чья личность не установ-
лена; это могла быть игуменья Иоанния, которой, согласно Фотию1, Максим 
адресовал одно письмо2. В письме говорится о монахине, которая покинула мо-
настырь, но потом раскаялась, и оно датируется, вероятно, временем пребыва-
ния Максима в Африке3. По-видимому, его можно связать с Ер XVIII, в  котором 
упомянуты отколовшиеся монахини, которые присоединились к монофизи-
там. В таком случае, его можно было бы датировать 641–642 гг. Но если мона-
хиня, о которой идет речь, ушла из монастыря по причине разногласий в вере, 
в письме содержался бы, по меньшей мере, намек на вероучение. Но Максим 
здесь сосредоточивается на теме покаяния и Божественного милосердия.

Георгий, префект провинции Африка

Георгию, префекту провинции Африка, адресовано одно-единственное пись-
мо (Ер I), хотя его имя упоминается в других Письмах (XVI, XVII, XVIII, XLIV, 
XLV), и этот человек, несомненно, играл важную роль в жизни св. Максима.

1 Библиотека. Кодекс 192 (PG 103. 648D).
2 См.: Date-List. Р. 43.
3 Ibid.



54 Ж.-К. Ларше 55Введение

В Ер I (PG 91. 364А — 392В) Максим описывает его как христианина, бли-
стающего добродетелями (364А — 365В, 392А), и выражает ему свое восхи-
щение, а также благодарность за многочисленные благодеяния, которые полу-
чил от него (392А). Поскольку это письмо было адресовано самому префекту 
и во время его написания не предполагались другие читатели, нельзя не отме-
тить, что небольшой трактат о духовной жизни, включенный в него,  направлен 
непосредственно Георгию, причем Максим выступает здесь как его духовный 
отец, выказывая большое уважение к его должности, но в то же время  замечая, 
что «добродетель — устремление воли (γνώμη) , а не свойство чина, и бого-
подобие — качество нрава, а не чести» (364А). В своих советах Максим упо-
требляет слово «мы», как будто он сам должен исполнить то, что советует Ге-
оргию; эта манера выражаться является классической для св. отцов, дающих 
советы духовным чадам, и свидетельствует об их смирении; мы видим, что в 
Письмах Максим прибегает к ней всякий раз, когда дает духовные советы.

В Ер XLIV Максим снова хвалит добродетели Георгия, характеризуя его 
как «человека боголюбивого, верного, благочестивого, добродетельного, бла-
горазумного, скромного, воздержного, терпеливого, кроткого, сострадательно-
го, милосердного, питающего нищих, пекущегося о престарелых, защитника 
вдов, покровителя монахов, нестяжательного, любящего Церковь, короче го-
воря — друга всех, и живых, и мертвых» (645D). Ер XLV прибавляет, что он 
«человеколюбивый, сострадательный, кроткий, терпеливый, стойкий, смирен-
номудрый, благоразумный, незлобивый, нестяжательный, любящий, не пом-
нящий зла, добродеющий, страннолюбивый, нищелюбивый, соболезнующий, 
отзывчивый, усердный, бдительный» (649А).

В Ер XLV Максим представляет его как «пылкого ревнителя  правоверного 
благочестивого учения» (649А). От его имени Максим направляет к александ-
рийским монахиням, увлеченным в монофизитскую ересь, Ер XVIII (584D — 
589B), которое является апологией истинной веры относительно двух природ 
и единой ипостаси Христа. Максим, написавший это письмо (в декабре 641 
или в январе 642 г.1) так, как если бы его автором был сам префект, показыва-
ет здесь, что он был советником Георгия не только в том, что касается жизни 
духовной, но и в богословии и церковной политике. Префект Георгий, действи-
тельно, непосредственно содействовал проведению в жизнь императорской 
политики2 в борьбе против монофизитства (см.: 588С, 589А) и должен был да-

1 Date-List. Р. 48.
2 Об обязанностях префекта см.: Diehl Ch. L’Afrique Byzantine… Р. 489–491. Раз-

деляя власть с экзархом, он занимался государственной казной, гражданским управ-
лением и поддержкой общественного порядка.

вать отчет в своей деятельности лично перед императором и патриархом Кон-
стантинопольским (см.: 589А). Сам Максим в этом письме продолжает гово-
рить о борьбе на богословском фронте, вероятно, потому, что смерть импера-
тора Ираклия в 641 г., воцарение вместо него Константина III и смещение этим 
последним патриарха-еретика Пирра дали Исповеднику некоторую передыш-
ку в борьбе против моноэнергизма и монофелитства, а также потому, что он 
всегда видел в этих двух ересях перевоплощения монофизитства.

Максим также служит посредником между некоторыми из своих коррес-
пондентов и префектом Георгием: из Ер XVII (датируемого временем до июня 
633 г.) видно, что он передал последнему прошение, посланное ему Юлианом, 
схоластиком из Александрии (верным защитником православной веры, — в 
противовес монофизитам и, возможно, патриарху Киру), которого уверяет, что 
доставил все его письма префекту и будет следить за их делом до тех пор, пока 
оно не будет доведено до удачного конца. Это письмо, которое было написано 
до июня 633 г., указывает, что Максим был близок к префекту Георгию с пер-
вых лет своей жизни в Северной Африке. Противостояние по поводу александ-
рийского Пакта объединения (июнь 633 г.) еще не разразилось, и Максим 
пока еще не занял место в первых рядах богословского сопротивления моно-
энергизму. Однако с 626 г. он проявлял себя как горячий противник севириан-
ского монофизитства и написал свои главные произведения на духовные темы. 
Надо ли видеть в этом и в его личном духовном воздействии причины благо-
склонности, которой Максим пользовался у префекта, или же связь между Ге-
оргием и Максимом установилась в то время, когда последний был при дворе 
секретарем императора Ираклия?

Несмотря на все свои личные добродетели и на то, как замечательно он 
справлялся со своими обязанностями префекта, Георгий был вызван в Кон-
стантинополь в регентство Мартины, чтобы быть подвергнутым наказанию.

Причину этого Максим объясняет своему другу кубикуларию Иоанну в на-
чале Ер XII (460А — 465D), датируемого ноябрем-декабрем 641 г.: в ноябре 
этого года в Карфаген приехал некий Феодор, податель послания от регентши 
Мартины, которая требовала освободить монофизитских монахинь двух мо-
настырей, прибывших в Александрию и затем бежавших в Северную Африку 
по причине арабского вторжения в Египет1. Это требование вызвало резкий 

1 Далее в письме сообщается, что префект Георгий поначалу принял сестер, о ко-
торых идет речь, «со свойственным ему участием … так что и дом, стоивший  немало 
золота, подарил им для обитания, вместе с изобильным подношением необходимых 
вещей» (464В). Однако эти монахини вскоре занялись проповедью севирианского 
учения. Это вызвало протесты жителей провинции. Префект сообщил об этом им-



54 Ж.-К. Ларше 55Введение

В Ер I (PG 91. 364А — 392В) Максим описывает его как христианина, бли-
стающего добродетелями (364А — 365В, 392А), и выражает ему свое восхи-
щение, а также благодарность за многочисленные благодеяния, которые полу-
чил от него (392А). Поскольку это письмо было адресовано самому префекту 
и во время его написания не предполагались другие читатели, нельзя не отме-
тить, что небольшой трактат о духовной жизни, включенный в него,  направлен 
непосредственно Георгию, причем Максим выступает здесь как его духовный 
отец, выказывая большое уважение к его должности, но в то же время  замечая, 
что «добродетель — устремление воли (γνώμη) , а не свойство чина, и бого-
подобие — качество нрава, а не чести» (364А). В своих советах Максим упо-
требляет слово «мы», как будто он сам должен исполнить то, что советует Ге-
оргию; эта манера выражаться является классической для св. отцов, дающих 
советы духовным чадам, и свидетельствует об их смирении; мы видим, что в 
Письмах Максим прибегает к ней всякий раз, когда дает духовные советы.

В Ер XLIV Максим снова хвалит добродетели Георгия, характеризуя его 
как «человека боголюбивого, верного, благочестивого, добродетельного, бла-
горазумного, скромного, воздержного, терпеливого, кроткого, сострадательно-
го, милосердного, питающего нищих, пекущегося о престарелых, защитника 
вдов, покровителя монахов, нестяжательного, любящего Церковь, короче го-
воря — друга всех, и живых, и мертвых» (645D). Ер XLV прибавляет, что он 
«человеколюбивый, сострадательный, кроткий, терпеливый, стойкий, смирен-
номудрый, благоразумный, незлобивый, нестяжательный, любящий, не пом-
нящий зла, добродеющий, страннолюбивый, нищелюбивый, соболезнующий, 
отзывчивый, усердный, бдительный» (649А).

В Ер XLV Максим представляет его как «пылкого ревнителя  правоверного 
благочестивого учения» (649А). От его имени Максим направляет к александ-
рийским монахиням, увлеченным в монофизитскую ересь, Ер XVIII (584D — 
589B), которое является апологией истинной веры относительно двух природ 
и единой ипостаси Христа. Максим, написавший это письмо (в декабре 641 
или в январе 642 г.1) так, как если бы его автором был сам префект, показыва-
ет здесь, что он был советником Георгия не только в том, что касается жизни 
духовной, но и в богословии и церковной политике. Префект Георгий, действи-
тельно, непосредственно содействовал проведению в жизнь императорской 
политики2 в борьбе против монофизитства (см.: 588С, 589А) и должен был да-

1 Date-List. Р. 48.
2 Об обязанностях префекта см.: Diehl Ch. L’Afrique Byzantine… Р. 489–491. Раз-

деляя власть с экзархом, он занимался государственной казной, гражданским управ-
лением и поддержкой общественного порядка.

вать отчет в своей деятельности лично перед императором и патриархом Кон-
стантинопольским (см.: 589А). Сам Максим в этом письме продолжает гово-
рить о борьбе на богословском фронте, вероятно, потому, что смерть импера-
тора Ираклия в 641 г., воцарение вместо него Константина III и смещение этим 
последним патриарха-еретика Пирра дали Исповеднику некоторую передыш-
ку в борьбе против моноэнергизма и монофелитства, а также потому, что он 
всегда видел в этих двух ересях перевоплощения монофизитства.

Максим также служит посредником между некоторыми из своих коррес-
пондентов и префектом Георгием: из Ер XVII (датируемого временем до июня 
633 г.) видно, что он передал последнему прошение, посланное ему Юлианом, 
схоластиком из Александрии (верным защитником православной веры, — в 
противовес монофизитам и, возможно, патриарху Киру), которого уверяет, что 
доставил все его письма префекту и будет следить за их делом до тех пор, пока 
оно не будет доведено до удачного конца. Это письмо, которое было написано 
до июня 633 г., указывает, что Максим был близок к префекту Георгию с пер-
вых лет своей жизни в Северной Африке. Противостояние по поводу александ-
рийского Пакта объединения (июнь 633 г.) еще не разразилось, и Максим 
пока еще не занял место в первых рядах богословского сопротивления моно-
энергизму. Однако с 626 г. он проявлял себя как горячий противник севириан-
ского монофизитства и написал свои главные произведения на духовные темы. 
Надо ли видеть в этом и в его личном духовном воздействии причины благо-
склонности, которой Максим пользовался у префекта, или же связь между Ге-
оргием и Максимом установилась в то время, когда последний был при дворе 
секретарем императора Ираклия?

Несмотря на все свои личные добродетели и на то, как замечательно он 
справлялся со своими обязанностями префекта, Георгий был вызван в Кон-
стантинополь в регентство Мартины, чтобы быть подвергнутым наказанию.

Причину этого Максим объясняет своему другу кубикуларию Иоанну в на-
чале Ер XII (460А — 465D), датируемого ноябрем-декабрем 641 г.: в ноябре 
этого года в Карфаген приехал некий Феодор, податель послания от регентши 
Мартины, которая требовала освободить монофизитских монахинь двух мо-
настырей, прибывших в Александрию и затем бежавших в Северную Африку 
по причине арабского вторжения в Египет1. Это требование вызвало резкий 

1 Далее в письме сообщается, что префект Георгий поначалу принял сестер, о ко-
торых идет речь, «со свойственным ему участием … так что и дом, стоивший  немало 
золота, подарил им для обитания, вместе с изобильным подношением необходимых 
вещей» (464В). Однако эти монахини вскоре занялись проповедью севирианского 
учения. Это вызвало протесты жителей провинции. Префект сообщил об этом им-



56 Ж.-К. Ларше 57Введение

отпор со стороны местного населения. Правитель положил конец волнению, 
решив счесть письмо подложным, считая, что подобный приказ не мог исхо-
дить от Мартины, поскольку думал, что она не на стороне монофизитов1. Од-
нако Георгий ошибся: Мартина в течение своего краткого регентства поведет 
политику, благоприятную монофизитам2. То, что Георгий не принял во внима-
ние императорское послание, было, по-видимому, расценено как акт непови-
новения и привело к вызову правителя в столицу3, а потом к его смещению с 
должности и к замене его префектом Григорием.

В Ер I, которое относится, возможно, к началу 642 г.4, упоминается о пла-
вании Георгия в Константинополь5; Максим высказывает пожелание увидеть 
его в добром здравии (392АВ).

В Ер XLV (оно датируется тем же периодом, что и предыдущее) Максим 
просит своего друга кубикулария Иоанна, камергера при константинополь-
ском дворе, посодействовать тому, чтобы представители императорской влас-
ти оценили добродетели Георгия как человека и политика, дабы не возоблада-

ператору (которым был в то время Константин III, недружественный к монофизи-
там) и патриархам Константинополя и Рима, и те приказали ему оставить жить в 
обители монахинь, которые согласятся вернуться к истинной вере, и отослать в раз-
личные православные монастыри тех из них, которые откажутся повиноваться 
(464СD). В целом этот эпизод рассмотрен в: Diehl Ch. L’Afrique Byzantine… T. II. 
Р. 543–547.

1 Что до Максима, то он не знает, что думать (460ВС), и удивляется, что его друг 
Иоанн, придворный камергер, не сообщил ему об этом послании (459С).

2 Так, она позволила Пирру вновь усилить свое влияние и вернула Киру Александ-
рийскую кафедру.

3 Эту гипотезу поддерживают многие авторы, в том числе Ж.-М. Гарриг (Maxime 
le Confesseur. La charité, avenir divin de l’homme… Р. 57). П. Шервуд, однако, в нее не 
верит, так как она предполагает, что новость о пренебрежении Георгия к посланию 
Мартины дошла до Константинополя, а посланный в ответ приказ, вызывавший пре-
фекта в столицу, прибыл в Карфаген еще до прихода в Африку вести о падении Мар-
тины, которое случилось в конце сентября 641 г., т. е. всего за несколько недель до 
того, как Феодор, доставивший письмо Мартины, приехал в Карфаген (в первой по-
ловине ноября). Поэтому П. Шервуд отдает предпочтение гипотезе о клеветниче-
ских доносах (Date-List. Р. 8, 50). Намек на такие клеветы, без уточнения их приро-
ды, содержится в начале Ер XVI (576D), которое датируется началом 642 г., и в Ер 
XLV, где Максим упоминает о «лжи», жертвой которой стал Георгий, со стороны 
«злых языков мужей беззаконных, которые творят обман, будто наточенная брит-
ва, и любят зло больше доброты» (649В), еще до того, по мнению П. Шервуда (Ibid.), 
как началось дело, о котором рассказывается в Ер XII.

4 См.: Date-List. Р. 49.
5 См. Введение Ф. Комбефиса к Письмам (PG 91. 361–362).

ла ложь над истиной и несправедливость над справедливостью (649В). Мож-
но предположить, что кубикуларий Иоанн исполнил просьбу Максима. Но это 
не избавило Георгия от наказания. В Ер XLIV (датируемым зимой 642 г.1) Мак-
сим возмущается несправедливостью, жертвой которой стал Георгий, и беспо-
коится за его судьбу; он просит кубикулария Иоанна задействовать свои  связи, 
чтобы добиться возвращения правителя в Карфаген (648С).

Это письмо, по-видимому, является последним по времени написания из 
всех, входящих в сборник.

Личность Максима

Письма, как мы видим, охватывают не всю жизнь св. Максима, но лишь 
один период, приблизительно со времени его пребывания в Кизике до 642 г.

Они дают нам некоторую информацию о связях Максима в этот период его 
жизни, а также об исторической обстановке, довольно беспокойной как в по-
литическом, так и в догматическом отношении.

Они также сообщают нам ряд драгоценных сведений о жизни и личности 
св. Максима.

Можно видеть, что он, хотя и был простым монахом, очень рано стал ува-
жаемым человеком, почитаемым как за свою богословскую ученость, так и за 
духовную опытность, и что многие политические и церковные деятели совето-
вались с ним.

Что касается личности св. Максима, то он предстает в своих письмах как 
чрезвычайно преданный друг, заботящийся не только о поддержании общения 
с друзьями, но и о том, чтобы в любви, имеющей основание в Боге, хранить 
установившуюся между ними глубокую духовную связь.

Многочисленные отрывки Писем свидетельствуют о глубине его духовной 
жизни и о богатстве его добродетелей. Среди последних нужно особенно от-
метить чуткое внимание, сострадание и духовную любовь, которые он выказы-
вает по отношению к своим адресатам.

Но еще более бросается в глаза его великое смирение. Его внешнее прояв-
ление можно видеть в том, что св. Максим предпочел всю жизнь оставаться 
обычным монахом, не становясь ни священником, ни игуменом, ни епископом, 
каковых должностей он мог бы, при своих личных качествах и связях, легко 
достичь. Более глубинно смирение Максима выражается через высокое ува-
жение и большое почтение, которые он выказывает по отношению к людям, 

1 Date-List. Р. 49.



56 Ж.-К. Ларше 57Введение

отпор со стороны местного населения. Правитель положил конец волнению, 
решив счесть письмо подложным, считая, что подобный приказ не мог исхо-
дить от Мартины, поскольку думал, что она не на стороне монофизитов1. Од-
нако Георгий ошибся: Мартина в течение своего краткого регентства поведет 
политику, благоприятную монофизитам2. То, что Георгий не принял во внима-
ние императорское послание, было, по-видимому, расценено как акт непови-
новения и привело к вызову правителя в столицу3, а потом к его смещению с 
должности и к замене его префектом Григорием.

В Ер I, которое относится, возможно, к началу 642 г.4, упоминается о пла-
вании Георгия в Константинополь5; Максим высказывает пожелание увидеть 
его в добром здравии (392АВ).

В Ер XLV (оно датируется тем же периодом, что и предыдущее) Максим 
просит своего друга кубикулария Иоанна, камергера при константинополь-
ском дворе, посодействовать тому, чтобы представители императорской влас-
ти оценили добродетели Георгия как человека и политика, дабы не возоблада-

ператору (которым был в то время Константин III, недружественный к монофизи-
там) и патриархам Константинополя и Рима, и те приказали ему оставить жить в 
обители монахинь, которые согласятся вернуться к истинной вере, и отослать в раз-
личные православные монастыри тех из них, которые откажутся повиноваться 
(464СD). В целом этот эпизод рассмотрен в: Diehl Ch. L’Afrique Byzantine… T. II. 
Р. 543–547.

1 Что до Максима, то он не знает, что думать (460ВС), и удивляется, что его друг 
Иоанн, придворный камергер, не сообщил ему об этом послании (459С).

2 Так, она позволила Пирру вновь усилить свое влияние и вернула Киру Александ-
рийскую кафедру.

3 Эту гипотезу поддерживают многие авторы, в том числе Ж.-М. Гарриг (Maxime 
le Confesseur. La charité, avenir divin de l’homme… Р. 57). П. Шервуд, однако, в нее не 
верит, так как она предполагает, что новость о пренебрежении Георгия к посланию 
Мартины дошла до Константинополя, а посланный в ответ приказ, вызывавший пре-
фекта в столицу, прибыл в Карфаген еще до прихода в Африку вести о падении Мар-
тины, которое случилось в конце сентября 641 г., т. е. всего за несколько недель до 
того, как Феодор, доставивший письмо Мартины, приехал в Карфаген (в первой по-
ловине ноября). Поэтому П. Шервуд отдает предпочтение гипотезе о клеветниче-
ских доносах (Date-List. Р. 8, 50). Намек на такие клеветы, без уточнения их приро-
ды, содержится в начале Ер XVI (576D), которое датируется началом 642 г., и в Ер 
XLV, где Максим упоминает о «лжи», жертвой которой стал Георгий, со стороны 
«злых языков мужей беззаконных, которые творят обман, будто наточенная брит-
ва, и любят зло больше доброты» (649В), еще до того, по мнению П. Шервуда (Ibid.), 
как началось дело, о котором рассказывается в Ер XII.

4 См.: Date-List. Р. 49.
5 См. Введение Ф. Комбефиса к Письмам (PG 91. 361–362).

ла ложь над истиной и несправедливость над справедливостью (649В). Мож-
но предположить, что кубикуларий Иоанн исполнил просьбу Максима. Но это 
не избавило Георгия от наказания. В Ер XLIV (датируемым зимой 642 г.1) Мак-
сим возмущается несправедливостью, жертвой которой стал Георгий, и беспо-
коится за его судьбу; он просит кубикулария Иоанна задействовать свои  связи, 
чтобы добиться возвращения правителя в Карфаген (648С).

Это письмо, по-видимому, является последним по времени написания из 
всех, входящих в сборник.

Личность Максима

Письма, как мы видим, охватывают не всю жизнь св. Максима, но лишь 
один период, приблизительно со времени его пребывания в Кизике до 642 г.

Они дают нам некоторую информацию о связях Максима в этот период его 
жизни, а также об исторической обстановке, довольно беспокойной как в по-
литическом, так и в догматическом отношении.

Они также сообщают нам ряд драгоценных сведений о жизни и личности 
св. Максима.

Можно видеть, что он, хотя и был простым монахом, очень рано стал ува-
жаемым человеком, почитаемым как за свою богословскую ученость, так и за 
духовную опытность, и что многие политические и церковные деятели совето-
вались с ним.

Что касается личности св. Максима, то он предстает в своих письмах как 
чрезвычайно преданный друг, заботящийся не только о поддержании общения 
с друзьями, но и о том, чтобы в любви, имеющей основание в Боге, хранить 
установившуюся между ними глубокую духовную связь.

Многочисленные отрывки Писем свидетельствуют о глубине его духовной 
жизни и о богатстве его добродетелей. Среди последних нужно особенно от-
метить чуткое внимание, сострадание и духовную любовь, которые он выказы-
вает по отношению к своим адресатам.

Но еще более бросается в глаза его великое смирение. Его внешнее прояв-
ление можно видеть в том, что св. Максим предпочел всю жизнь оставаться 
обычным монахом, не становясь ни священником, ни игуменом, ни епископом, 
каковых должностей он мог бы, при своих личных качествах и связях, легко 
достичь. Более глубинно смирение Максима выражается через высокое ува-
жение и большое почтение, которые он выказывает по отношению к людям, 

1 Date-List. Р. 49.



58 Ж.-К. Ларше

которым пишет, — причем, несмотря на то, что он является их советником или 
духовным отцом, — и через старание отождествить себя с ними, при том, что 
он дает им советы, как если бы он сам имеет нужду в этих советах так же, как 
и они. Его смирение проявляется наиболее отчетливо также в постоянном, глу-
боком и искреннем осознании своего ничтожества, невежества, недостатков, 
которое особенно выражается в многочисленных уничижительных эпитетах, 
которые он прилагает к себе в начале и в конце многих из писем. В области бо-
гословия смирение св. Максима выражается через его старание отойти на зад-
ний план перед теми догматическими истинами, которые он защищает и разъ-
ясняет, через покорность вере Церкви и через верность учению св. отцов. Об 
этом свидетельствует, в особенности, написанное им во введении к одному из 
самых важных богословских писем: «Я от себя вообще ничего не скажу, а чему 
научился у Отцов, то и говорю, ничуть не изменяя их учения» (Ер XV, 544D), 
а также сказанное им в конце того же самого письма: «Я как научен, и мыслю, 
и верю, и от Отцов воспринял, так и говорю» (576А)1.

В своих письмах св. Максим проявляется как настоящий богослов, высоко-
образованный, замечательно одаренный рассудительностью и богословским 
умом; он показывает свою великую привязанность к тем обителям, в которых 
он жил в смиренном подчинении их предстоятелям, хотя ничто его к тому не 
обязывало; он исполнен сострадания, заботливости и любви к братиям, кото-
рых он там посещал; видно также, что он прочно укоренен в аскетической и со-
зерцательной жизни и постоянно старается делом исполнить заповеди Христа.

Впрочем, для св. Максима истинное богословие неотделимо от духовной 
жизни: аскетическая жизнь и ее средоточие — молитва — являются, говорит 
он, лучшим оплотом против заблуждения и невéдения, и позволяют получить 
благодать, которая есть единственный источник истинного познания Бога2.

Жан-Клод Ларше

1 Более подробный анализ см. в работе: Croce V. Tradizione e ricerca. Il metodo 
teo logico di San Massimo il Confessore. Milan, 1974.

2 См.: Ер XIV, 537С — 540А.

Предисловие переводчика

Кажется, рассуждения о сложности и запутанности стиля св. Максима дав-
но уже стали общим местом. Однако в этом бурном потоке, где мысль часто 
опережает слово, есть своего рода charme discret, поступаться которым ради 
плавности языка представлялось мне неуважением к читателю. К особенно-
стям стиля св. Максима, сглаживать и «улучшать» которые мне казалось не-
уместным, относятся, в частности: 1) частое, иногда почти непрерывное повто-
рение одного и того же слова или однокоренных слов (как, например, в первом 
абзаце Ер VIII: «присутств... присутств... присутств...»); 2) неоднозначность 
грамматических (а иногда и смысловых) связей (как, например, в третьем аб-
заце Ер VIII: «А обитать в ней…»; «в ней» может относиться и к «жизни», и к 
«плоти», и к «Аравии» из предыдущего предложения); 3) соединение вопроси-
тельного и восклицательного предложений в одно, и т. д., и т. п. Ради передачи 
в переводе такого рода особенностей приходилось, естественно, идти на опре-
делённое насилие над нормами русского синтаксиса и пунктуации, но я наде-
юсь, что снисходительный читатель простит меня, ощутив подлинный вкус 
речи св. Максима — в той степени, в какой мне удалось его передать.

Цитаты из Св. Писания (часто неточные или сознательно изменённые у ав-
тора) передавались, по возможности, близко к Синодальному переводу, одна-
ко довольно часто от него приходилось отступать. В тех случаях, когда цитаты 
использовались автором как цитаты в собственном смысле, они взяты в кавыч-
ки; там же, где они парафразированы или плотно вплетены в авторскую речь, 
имеется лишь указание на соответствующее место Писания. 

В заключение мне хотелось бы поблагодарить Григория Беневича за мно-
гочисленные ценные замечания и соображения, которые я учитывал в своей 
работе.

Егор Начинкин



58 Ж.-К. Ларше

которым пишет, — причем, несмотря на то, что он является их советником или 
духовным отцом, — и через старание отождествить себя с ними, при том, что 
он дает им советы, как если бы он сам имеет нужду в этих советах так же, как 
и они. Его смирение проявляется наиболее отчетливо также в постоянном, глу-
боком и искреннем осознании своего ничтожества, невежества, недостатков, 
которое особенно выражается в многочисленных уничижительных эпитетах, 
которые он прилагает к себе в начале и в конце многих из писем. В области бо-
гословия смирение св. Максима выражается через его старание отойти на зад-
ний план перед теми догматическими истинами, которые он защищает и разъ-
ясняет, через покорность вере Церкви и через верность учению св. отцов. Об 
этом свидетельствует, в особенности, написанное им во введении к одному из 
самых важных богословских писем: «Я от себя вообще ничего не скажу, а чему 
научился у Отцов, то и говорю, ничуть не изменяя их учения» (Ер XV, 544D), 
а также сказанное им в конце того же самого письма: «Я как научен, и мыслю, 
и верю, и от Отцов воспринял, так и говорю» (576А)1.

В своих письмах св. Максим проявляется как настоящий богослов, высоко-
образованный, замечательно одаренный рассудительностью и богословским 
умом; он показывает свою великую привязанность к тем обителям, в которых 
он жил в смиренном подчинении их предстоятелям, хотя ничто его к тому не 
обязывало; он исполнен сострадания, заботливости и любви к братиям, кото-
рых он там посещал; видно также, что он прочно укоренен в аскетической и со-
зерцательной жизни и постоянно старается делом исполнить заповеди Христа.

Впрочем, для св. Максима истинное богословие неотделимо от духовной 
жизни: аскетическая жизнь и ее средоточие — молитва — являются, говорит 
он, лучшим оплотом против заблуждения и невéдения, и позволяют получить 
благодать, которая есть единственный источник истинного познания Бога2.

Жан-Клод Ларше

1 Более подробный анализ см. в работе: Croce V. Tradizione e ricerca. Il metodo 
teo logico di San Massimo il Confessore. Milan, 1974.

2 См.: Ер XIV, 537С — 540А.

Предисловие переводчика

Кажется, рассуждения о сложности и запутанности стиля св. Максима дав-
но уже стали общим местом. Однако в этом бурном потоке, где мысль часто 
опережает слово, есть своего рода charme discret, поступаться которым ради 
плавности языка представлялось мне неуважением к читателю. К особенно-
стям стиля св. Максима, сглаживать и «улучшать» которые мне казалось не-
уместным, относятся, в частности: 1) частое, иногда почти непрерывное повто-
рение одного и того же слова или однокоренных слов (как, например, в первом 
абзаце Ер VIII: «присутств... присутств... присутств...»); 2) неоднозначность 
грамматических (а иногда и смысловых) связей (как, например, в третьем аб-
заце Ер VIII: «А обитать в ней…»; «в ней» может относиться и к «жизни», и к 
«плоти», и к «Аравии» из предыдущего предложения); 3) соединение вопроси-
тельного и восклицательного предложений в одно, и т. д., и т. п. Ради передачи 
в переводе такого рода особенностей приходилось, естественно, идти на опре-
делённое насилие над нормами русского синтаксиса и пунктуации, но я наде-
юсь, что снисходительный читатель простит меня, ощутив подлинный вкус 
речи св. Максима — в той степени, в какой мне удалось его передать.

Цитаты из Св. Писания (часто неточные или сознательно изменённые у ав-
тора) передавались, по возможности, близко к Синодальному переводу, одна-
ко довольно часто от него приходилось отступать. В тех случаях, когда цитаты 
использовались автором как цитаты в собственном смысле, они взяты в кавыч-
ки; там же, где они парафразированы или плотно вплетены в авторскую речь, 
имеется лишь указание на соответствующее место Писания. 

В заключение мне хотелось бы поблагодарить Григория Беневича за мно-
гочисленные ценные замечания и соображения, которые я учитывал в своей 
работе.

Егор Начинкин



61Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ПИСЬМА, ВОШЕДШИЕ
В СОБРАНИЕ Ф. КОМБЕФИСА

УСЛОВНЫЕ ОБОЗНАЧЕНИЯ

Цифра в угловых скобках < > соответствует пагинации греческого текста 
в издании Миня (PG 91).

Цифра в квадратных скобках [ ] соответствует разметке латинского пере-
вода писем в издании Миня. 

В круглых скобках ( ) — ссылки на схолии к письмам, публикуемым в  конце 
соответствующего письма.

Письмо I. Слово увещевательное в виде письма.
Рабу Божиему господину Георгию,

преблагословенному наместнику Африки1

<364A> Никто, думаю, лишившись каким-либо образом света, не желает 
столь страстно насладиться лучами солнца, сколь мы все, убогие, обильно вспо-

1 Письмо датируется началом 642 г. и связано с «отзывом» наместника Карфаге-
на Георгия в Константинополь по требованию второй жены покойного императора 
Ираклия Мартины. Георгия обвиняли в несправедливости в отношении монахинь-
монофизиток, которым симпатизировала Мартина. Подробнее об этом, как и о  самом 
Георгии, см. в предисловии Ж.-К. Ларше. Недавно Ф. Бут сделал несколько важных 
наблюдений относительно этого исторического лица. «Эпарх или префект Георгий, 
скорее всего, тот самый φιλομόναχος (монахолюбец), которого Иоанн Мосх (или 
Софроний как редактор) описывает как родом из Апамеи и представляет рассказчи-
ком одной из истории в “Луге духовном” (см.: Pratum spirituale, 196//PG 87:3. 3080D: 
“Бывший начальник африканской провинции (ὓπαρχος) Георгий, чело век хрис-
толюбивый, чтивший иноков (φιλομόναχος) и нищелюбец, сорадовавшийся все-
му  доброму и богоугодному”» (Booth 2013. P. 150). Приведем здесь подробности из 
той же истории, где от лица Георгия (и передающего его рассказ) даются сведения

енные твоим доброкрасием (καλοκαγαθίας)1, жаждем снова узреть тебя и на-
сладиться твоей красотой (καλονῆς), отмеченной присущими тебе божествен-

о его происхождении: «На моей ро дине, — он был родом из Апамеи, второй сирий-
ской провинции, из города Торакса». Георгий упоминается неоднократно в Письмах 
преп. Максима, и характеристика, данная ему в «Луге духовном», весьма сходна с 
той, что дает ему преп. Максим (ср.: Ер 1//PG 91. 392A; особенно подчеркивается 
его роль защитника и покровителя монахов (μοναχῶν κηδεμών) в Ер 44//PG 91. 
641C — 648C и 645D; ср.: Ер 45//PG 91. 648C— 649C. См., напр., следующую харак-
теристику: «…наместника этой провинции, сияющего, как светильник в тёмном мес-
те (2 Петр. 1, 19), и избавляющего всех, так или иначе, от страдания слепоты, — 
 человека боголюбивого, верного, благочестивого, добродетельного,  благоразумного, 
скромного, воздержного, терпеливого, кроткого, сострадательного, милосердного, пи-
тающего нищих, пекущегося о престарелых, защитника вдов, покровителя монахов, 
нестяжательного, любящего Церковь, короче говоря — друга всех, и живых, и мёрт-
вых, который живых окружает всяческой любовью, а мёртвых почитает красотой над-
гробных памятников, как Иосиф из Аримафеи — Господа, соблаговолившего уме-
реть за нас во плоти (Мф. 27, 57), да вдобавок ко всему этому ещё и ревностного 
 поборника правого учения, согласного с апостольской верой, и проповедника правед-
ной жизни. И, кратко говоря, разные люди, каждый по своему устремлению, заботят-
ся на земле о разном; Георгия же дело и забота — уход за больными и стариками, и 
пришельцами, и пропитание нищих, и монастыри, и погребение странников, и защи-
та и прокормление великого множества нищих и бедняков, рассеянных по городам, 
и сияние человеколюбия, простирающееся за пределы востока и запада, севе ра и юга» 
(Ер 44//PG 91. 645С — 648А). Преп. Максим везде подчеркивает особую роль Ге-
оргия, предоставившего убежище и покров монахам, бежавшим во время войн с пер-
сами и аварами. Ему же посвящены отрывки Ер 16–17//PG 91. 576D — 577A, 584BC. 

1 Преп. Максим использует здесь важнейший термин античной этики — кало-
кагатия (см.: Солопова М. А. Калокагатия//Античная философия. Энциклопедия. 
Отв. ред. П. П. Гайденко. М., 2008. С. 407–409). Термин в переводе передан так, что-
бы не пропала «перекличка» со следующим за ним далее упоминанием духовной кра-
соты адресата письма. По Аристотелю, «калокагатия, определяемая как “полнота 
добродетели” (1249аI6), как правильное соединение нравственных и мыслительных 
добродетелей, является раскрытием содержания формулы счастья как “полноты 
жизни в полноте добродетели” (1219a38–39); при этом калокагатия открывает путь 
к созерцанию бога (1249b)» (Там же. С. 408). М. А. Солопова замечает, что у хрис-
тианских авторов это понятие встречается редко, сохраняя базовый смысл как «доб-
родетель» (Там же. С. 409). У преп. Максима оно встречается тоже нечасто, тем не 
менее, в весьма интересных контекстах. В трактате К Феомепту схоластику гово-
рится, что «калокагатия» (А. И. Сидоров переводит: «нравственное благородство» 
(PG 90. 1398D — 1400A)), появившаяся у подвижников в результате делания, мо-
жет быть похищена диаволом через самомнение и раздувание тщеславия; а в Thal 
сказано, что Св. Дух промыслительно проникает во всех, пробуждая естественный 
разум (логос); действует Он даже и среди грубых варваров и кочевников, где мож-
но найти многих, усвоивших «высокое нравственное благородство» — калокагатию



61Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ПИСЬМА, ВОШЕДШИЕ
В СОБРАНИЕ Ф. КОМБЕФИСА

УСЛОВНЫЕ ОБОЗНАЧЕНИЯ

Цифра в угловых скобках < > соответствует пагинации греческого текста 
в издании Миня (PG 91).

Цифра в квадратных скобках [ ] соответствует разметке латинского пере-
вода писем в издании Миня. 

В круглых скобках ( ) — ссылки на схолии к письмам, публикуемым в  конце 
соответствующего письма.

Письмо I. Слово увещевательное в виде письма.
Рабу Божиему господину Георгию,

преблагословенному наместнику Африки1

<364A> Никто, думаю, лишившись каким-либо образом света, не желает 
столь страстно насладиться лучами солнца, сколь мы все, убогие, обильно вспо-

1 Письмо датируется началом 642 г. и связано с «отзывом» наместника Карфаге-
на Георгия в Константинополь по требованию второй жены покойного императора 
Ираклия Мартины. Георгия обвиняли в несправедливости в отношении монахинь-
монофизиток, которым симпатизировала Мартина. Подробнее об этом, как и о  самом 
Георгии, см. в предисловии Ж.-К. Ларше. Недавно Ф. Бут сделал несколько важных 
наблюдений относительно этого исторического лица. «Эпарх или префект Георгий, 
скорее всего, тот самый φιλομόναχος (монахолюбец), которого Иоанн Мосх (или 
Софроний как редактор) описывает как родом из Апамеи и представляет рассказчи-
ком одной из истории в “Луге духовном” (см.: Pratum spirituale, 196//PG 87:3. 3080D: 
“Бывший начальник африканской провинции (ὓπαρχος) Георгий, чело век хрис-
толюбивый, чтивший иноков (φιλομόναχος) и нищелюбец, сорадовавшийся все-
му  доброму и богоугодному”» (Booth 2013. P. 150). Приведем здесь подробности из 
той же истории, где от лица Георгия (и передающего его рассказ) даются сведения

енные твоим доброкрасием (καλοκαγαθίας)1, жаждем снова узреть тебя и на-
сладиться твоей красотой (καλονῆς), отмеченной присущими тебе божествен-

о его происхождении: «На моей ро дине, — он был родом из Апамеи, второй сирий-
ской провинции, из города Торакса». Георгий упоминается неоднократно в Письмах 
преп. Максима, и характеристика, данная ему в «Луге духовном», весьма сходна с 
той, что дает ему преп. Максим (ср.: Ер 1//PG 91. 392A; особенно подчеркивается 
его роль защитника и покровителя монахов (μοναχῶν κηδεμών) в Ер 44//PG 91. 
641C — 648C и 645D; ср.: Ер 45//PG 91. 648C— 649C. См., напр., следующую харак-
теристику: «…наместника этой провинции, сияющего, как светильник в тёмном мес-
те (2 Петр. 1, 19), и избавляющего всех, так или иначе, от страдания слепоты, — 
 человека боголюбивого, верного, благочестивого, добродетельного,  благоразумного, 
скромного, воздержного, терпеливого, кроткого, сострадательного, милосердного, пи-
тающего нищих, пекущегося о престарелых, защитника вдов, покровителя монахов, 
нестяжательного, любящего Церковь, короче говоря — друга всех, и живых, и мёрт-
вых, который живых окружает всяческой любовью, а мёртвых почитает красотой над-
гробных памятников, как Иосиф из Аримафеи — Господа, соблаговолившего уме-
реть за нас во плоти (Мф. 27, 57), да вдобавок ко всему этому ещё и ревностного 
 поборника правого учения, согласного с апостольской верой, и проповедника правед-
ной жизни. И, кратко говоря, разные люди, каждый по своему устремлению, заботят-
ся на земле о разном; Георгия же дело и забота — уход за больными и стариками, и 
пришельцами, и пропитание нищих, и монастыри, и погребение странников, и защи-
та и прокормление великого множества нищих и бедняков, рассеянных по городам, 
и сияние человеколюбия, простирающееся за пределы востока и запада, севе ра и юга» 
(Ер 44//PG 91. 645С — 648А). Преп. Максим везде подчеркивает особую роль Ге-
оргия, предоставившего убежище и покров монахам, бежавшим во время войн с пер-
сами и аварами. Ему же посвящены отрывки Ер 16–17//PG 91. 576D — 577A, 584BC. 

1 Преп. Максим использует здесь важнейший термин античной этики — кало-
кагатия (см.: Солопова М. А. Калокагатия//Античная философия. Энциклопедия. 
Отв. ред. П. П. Гайденко. М., 2008. С. 407–409). Термин в переводе передан так, что-
бы не пропала «перекличка» со следующим за ним далее упоминанием духовной кра-
соты адресата письма. По Аристотелю, «калокагатия, определяемая как “полнота 
добродетели” (1249аI6), как правильное соединение нравственных и мыслительных 
добродетелей, является раскрытием содержания формулы счастья как “полноты 
жизни в полноте добродетели” (1219a38–39); при этом калокагатия открывает путь 
к созерцанию бога (1249b)» (Там же. С. 408). М. А. Солопова замечает, что у хрис-
тианских авторов это понятие встречается редко, сохраняя базовый смысл как «доб-
родетель» (Там же. С. 409). У преп. Максима оно встречается тоже нечасто, тем не 
менее, в весьма интересных контекстах. В трактате К Феомепту схоластику гово-
рится, что «калокагатия» (А. И. Сидоров переводит: «нравственное благородство» 
(PG 90. 1398D — 1400A)), появившаяся у подвижников в результате делания, мо-
жет быть похищена диаволом через самомнение и раздувание тщеславия; а в Thal 
сказано, что Св. Дух промыслительно проникает во всех, пробуждая естественный 
разум (логос); действует Он даже и среди грубых варваров и кочевников, где мож-
но найти многих, усвоивших «высокое нравственное благородство» — калокагатию



62 Преп. Максим Исповедник 63Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ными добродетелями1, которыми мы тебя, жившего здесь и прежде, призна вали 
великолепно сияющим, которые ещё яснее показали нам, что добродетель от-
носится к воле (γνώμης)2, а не к чину, и богоподражание (τὸ θεομίμητον)3 — 
к нраву, а не к чести.

(Thal 15, пер. по: Максим Исповедник 1993. Кн. II. С. 49), так что они отвергают ди-
кие нравы своего народа и живут в соответствии с логосом природы. Итак, с одной 
стороны, «калокагатия» христианина, по преп. Максиму, может быть похищена ди-
аволом, а с другой — среди варваров и, очевидно, не-христиан встречаются люди 
нравственно прекрасные. Из этих примеров видно, что Преподобный не связывает 
необходимой связью калокагатию с христианством как религией и даже со среди-
земноморской эллинско-римской цивилизацией, но, тем не менее, считает всякое 
проявление калокагатии результатом действия Св. Духа в достойных, какому бы на-
роду и вере они ни принадлежали по рождению. Вместе с тем, он отличает такое дей-
ствие Св. Духа от «усыновления», которое даруется во Христе (см.: Thal 15). 

1 Букв.: «способами (τρόποις) [совершения] добродетелей».
2 Как мы видим, даже в период начавшейся полемики с монофелитами (преп. 

Максим вступил в нее в 640 г.) γνώμη употребляется им в самых разных смыслах. 
Так, в Ер 1 γνώμη переводится, в зависимости от контекста, то как «воля», то как «со-
знание» или «намерение». Одновременно, как отмечает Е. Начинкин в прим. 1 на 
с. 86 к Ер 2, это понятие у преп. Максима можно было бы перевести как «сознатель-
ное устремление свободной воли», т. е. оно имеет некое синтетическое значение, в 
котором важен каждый из перечисленных в этом «определении» аспектов. Посколь-
ку переводить каждый раз такой громоздкой фразой это слово было бы неуместно, 
в тех или иных контекстах в переводе выделяются те или иные аспекты данного по-
нятия. Отсюда и соответствующие переводы: «воля», «сознание», «намерение». При 
этом всякий раз нужно помнить, что речь идет о сознательной воле, об  устремленном 
на то или иное сознании, о сознательном намерении. 

3 Понятие богоподражания часто встречается в Ареопагитиках и, вероятно, вос-
принято преп. Максимом из них. Ср.: «Иерархия, по-моему, есть священная органи-
зация, знание и деятельность, воспринимающие, насколько это доступно, богообра-
зие, и к являемым от Бога осияниям соразмерно для богоподражания (τὸ θεομίμητον) 
возводимые» (О небесной иерархии 3. 1, пер. Г. М. Прохорова. См.: Дионисий Арео-
пагит, Максим Исповедник 2002. С. 70). Ареопагит напрямую связывает место в 
иерархии (в данном случае, в ангельской) с мерой восприятия Божественных осия-
ний, т. е. мерой обожения и соответствующего «подражания Богу». Преп. Максим, 
обращаясь к префекту Карфагена Георгию, которому грозит потеря его места в свет-
ской иерархии Империи, подчеркивает его высокое место в иерархии «богоподража-
ния», — место, определяющееся не чинами и званиями, а устремлением воли, доб-
родетелью и духовным устроением. Метафора, которую использует Преподобный, 
сравнивая лишение общения с Георгием с лишением видения света, тоже восходит 
к «поэтике» Ареопагитик, где богоподражание состоит в восприятии осияний (Бо-
жественного света, света добродетелей и вéдения) и передаче этого света далее в ду-
ховной иерархии (см., напр.: О небесной иерархии 7. 2). Т. е. само общение между 

<364В> Ведь кому, благословенному, в глубину души вкоренилась сила 
любви к Богу, тому, несомненно, приложилась и неизменность в добре, — как, 
разумеется, охваченному любовью к материальному присуща подверженность 
множеству страстей и удоборассеянность. И вполне основательно: ведь созна-
тельно (γνωμικῶς) стремящийся к Божеству, — Единому, одному и бесстраст-
ному, в Котором от века не соусматривается (συνθεωρούμενον) или не со-
приусматривается (συνεπιθεωρούμενον)1 никакого сущностного различия 
(διάφορον) (ибо ничто из исшедшего из Него Его не достигает), — и сам един 
и один, и бесстрастен, и неизменен благодаря неудержимому рвению к Едино-
му2. <364С> Ибо раз ему желанно [202] единое и одно, которое полностью не-

«подражающими Богу» представляет собой «обмен светом», или Божественными 
осияниями. Как преп. Максим понимал подражание Богу, видно и из его 1-го TP, 
 обращенного к пресвитеру Марину (645–646 гг.): «Достигнув, таким образом, свя-
щенного делания и созерцания, ты удостоился священного предела — спасения. 
Дабы уделить его другим и сделать его явным, — в подражание Богу (τὸ θεομίμη-
τον) — ты пожелал обратиться с честным посланием ко мне» (TP 1//PG 91. 57B, 
пер. А. М. Шуфрина).

1 Понимание тонкого различия между συνθεωρούμενον и συνεπιθεωρούμενον, 
которое, очевидно, предполагает преп. Максим, представляет определенную труд-
ность, как и само употребление приставки «συν» в обоих словах, что затруднитель-
но передать и в переводе без использования неологизма, что и пришлось сделать. 
Как указано в словаре Lampe (см. s.v. συνεπιθεωρέω), слово συνεπιθεωρουμένην 
употреблялось свт. Григорием Нисским в полемике против Евномия (PG 45. 313B). 
Сам преп. Максим использует это редкое слово в Трудностях к Иоанну, говоря об 
отличии Бога от тварных вещей: «Ибо абсолютно ничто сотворенное не является в 
собственном смысле слова простым, потому что оно не есть просто то или это, но 
имеет в сущности, как бы в подлежащем, созерцаемое вместе с ней (συνεπιθεω ρου-
μένην) входящее в его состав и отделяющее [от других субъектов той же сущности] 
различие, которое образует само то, и само же отличает его от другого. А ничто, 
каким-либо образом имеющее для выражения своего существования что-либо су-
щественно созерцаемое вместе с собой (συνεπιθεωρουμένον), не может быть назва-
но в собственном смысле слова простым (PG 91. 1400D — 1401А, пер. архим. Нек-
тария (Яшунского) с изм. по: Максим Исповедник 2006. С. 367). Имея в виду эти 
контексты, можно предположить, что в комментируемом месте Ep 1 преп. Максим 
имеет в виду, что Бог не меняется (или не имеет различия) не только в отношении 
сущности самой по себе, но и в том, что относится к Божественной сущности, созер-
цается окрест нее (т. е. ее качества, энергии), т. е. что в ней нет ничего,  созерцаемого 
вместе с ней, что может меняться.    

2 Для преп. Максима непреложное единство Бога было основанием самой воз-
можности единения тварной «единицы» (т. е. человека, обретающего единство в 
хрис тианской жизни) с Единым Богом. Следуя неоплатонической традиции и Пс.-
Дионисию (см.: Ps-Dionys. De ecclesiastica hierarchia 118, 2–3/Еds. G. Heil, A. M. Ritter, 



62 Преп. Максим Исповедник 63Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ными добродетелями1, которыми мы тебя, жившего здесь и прежде, призна вали 
великолепно сияющим, которые ещё яснее показали нам, что добродетель от-
носится к воле (γνώμης)2, а не к чину, и богоподражание (τὸ θεομίμητον)3 — 
к нраву, а не к чести.

(Thal 15, пер. по: Максим Исповедник 1993. Кн. II. С. 49), так что они отвергают ди-
кие нравы своего народа и живут в соответствии с логосом природы. Итак, с одной 
стороны, «калокагатия» христианина, по преп. Максиму, может быть похищена ди-
аволом, а с другой — среди варваров и, очевидно, не-христиан встречаются люди 
нравственно прекрасные. Из этих примеров видно, что Преподобный не связывает 
необходимой связью калокагатию с христианством как религией и даже со среди-
земноморской эллинско-римской цивилизацией, но, тем не менее, считает всякое 
проявление калокагатии результатом действия Св. Духа в достойных, какому бы на-
роду и вере они ни принадлежали по рождению. Вместе с тем, он отличает такое дей-
ствие Св. Духа от «усыновления», которое даруется во Христе (см.: Thal 15). 

1 Букв.: «способами (τρόποις) [совершения] добродетелей».
2 Как мы видим, даже в период начавшейся полемики с монофелитами (преп. 

Максим вступил в нее в 640 г.) γνώμη употребляется им в самых разных смыслах. 
Так, в Ер 1 γνώμη переводится, в зависимости от контекста, то как «воля», то как «со-
знание» или «намерение». Одновременно, как отмечает Е. Начинкин в прим. 1 на 
с. 86 к Ер 2, это понятие у преп. Максима можно было бы перевести как «сознатель-
ное устремление свободной воли», т. е. оно имеет некое синтетическое значение, в 
котором важен каждый из перечисленных в этом «определении» аспектов. Посколь-
ку переводить каждый раз такой громоздкой фразой это слово было бы неуместно, 
в тех или иных контекстах в переводе выделяются те или иные аспекты данного по-
нятия. Отсюда и соответствующие переводы: «воля», «сознание», «намерение». При 
этом всякий раз нужно помнить, что речь идет о сознательной воле, об  устремленном 
на то или иное сознании, о сознательном намерении. 

3 Понятие богоподражания часто встречается в Ареопагитиках и, вероятно, вос-
принято преп. Максимом из них. Ср.: «Иерархия, по-моему, есть священная органи-
зация, знание и деятельность, воспринимающие, насколько это доступно, богообра-
зие, и к являемым от Бога осияниям соразмерно для богоподражания (τὸ θεομίμητον) 
возводимые» (О небесной иерархии 3. 1, пер. Г. М. Прохорова. См.: Дионисий Арео-
пагит, Максим Исповедник 2002. С. 70). Ареопагит напрямую связывает место в 
иерархии (в данном случае, в ангельской) с мерой восприятия Божественных осия-
ний, т. е. мерой обожения и соответствующего «подражания Богу». Преп. Максим, 
обращаясь к префекту Карфагена Георгию, которому грозит потеря его места в свет-
ской иерархии Империи, подчеркивает его высокое место в иерархии «богоподража-
ния», — место, определяющееся не чинами и званиями, а устремлением воли, доб-
родетелью и духовным устроением. Метафора, которую использует Преподобный, 
сравнивая лишение общения с Георгием с лишением видения света, тоже восходит 
к «поэтике» Ареопагитик, где богоподражание состоит в восприятии осияний (Бо-
жественного света, света добродетелей и вéдения) и передаче этого света далее в ду-
ховной иерархии (см., напр.: О небесной иерархии 7. 2). Т. е. само общение между 

<364В> Ведь кому, благословенному, в глубину души вкоренилась сила 
любви к Богу, тому, несомненно, приложилась и неизменность в добре, — как, 
разумеется, охваченному любовью к материальному присуща подверженность 
множеству страстей и удоборассеянность. И вполне основательно: ведь созна-
тельно (γνωμικῶς) стремящийся к Божеству, — Единому, одному и бесстраст-
ному, в Котором от века не соусматривается (συνθεωρούμενον) или не со-
приусматривается (συνεπιθεωρούμενον)1 никакого сущностного различия 
(διάφορον) (ибо ничто из исшедшего из Него Его не достигает), — и сам един 
и один, и бесстрастен, и неизменен благодаря неудержимому рвению к Едино-
му2. <364С> Ибо раз ему желанно [202] единое и одно, которое полностью не-

«подражающими Богу» представляет собой «обмен светом», или Божественными 
осияниями. Как преп. Максим понимал подражание Богу, видно и из его 1-го TP, 
 обращенного к пресвитеру Марину (645–646 гг.): «Достигнув, таким образом, свя-
щенного делания и созерцания, ты удостоился священного предела — спасения. 
Дабы уделить его другим и сделать его явным, — в подражание Богу (τὸ θεομίμη-
τον) — ты пожелал обратиться с честным посланием ко мне» (TP 1//PG 91. 57B, 
пер. А. М. Шуфрина).

1 Понимание тонкого различия между συνθεωρούμενον и συνεπιθεωρούμενον, 
которое, очевидно, предполагает преп. Максим, представляет определенную труд-
ность, как и само употребление приставки «συν» в обоих словах, что затруднитель-
но передать и в переводе без использования неологизма, что и пришлось сделать. 
Как указано в словаре Lampe (см. s.v. συνεπιθεωρέω), слово συνεπιθεωρουμένην 
употреблялось свт. Григорием Нисским в полемике против Евномия (PG 45. 313B). 
Сам преп. Максим использует это редкое слово в Трудностях к Иоанну, говоря об 
отличии Бога от тварных вещей: «Ибо абсолютно ничто сотворенное не является в 
собственном смысле слова простым, потому что оно не есть просто то или это, но 
имеет в сущности, как бы в подлежащем, созерцаемое вместе с ней (συνεπιθεω ρου-
μένην) входящее в его состав и отделяющее [от других субъектов той же сущности] 
различие, которое образует само то, и само же отличает его от другого. А ничто, 
каким-либо образом имеющее для выражения своего существования что-либо су-
щественно созерцаемое вместе с собой (συνεπιθεωρουμένον), не может быть назва-
но в собственном смысле слова простым (PG 91. 1400D — 1401А, пер. архим. Нек-
тария (Яшунского) с изм. по: Максим Исповедник 2006. С. 367). Имея в виду эти 
контексты, можно предположить, что в комментируемом месте Ep 1 преп. Максим 
имеет в виду, что Бог не меняется (или не имеет различия) не только в отношении 
сущности самой по себе, но и в том, что относится к Божественной сущности, созер-
цается окрест нее (т. е. ее качества, энергии), т. е. что в ней нет ничего,  созерцаемого 
вместе с ней, что может меняться.    

2 Для преп. Максима непреложное единство Бога было основанием самой воз-
можности единения тварной «единицы» (т. е. человека, обретающего единство в 
хрис тианской жизни) с Единым Богом. Следуя неоплатонической традиции и Пс.-
Дионисию (см.: Ps-Dionys. De ecclesiastica hierarchia 118, 2–3/Еds. G. Heil, A. M. Ritter, 



64 Преп. Максим Исповедник 65Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

изменно, так как по своей сущности недвижно из-за природной беспредельно-
сти (ведь недвижному беспредельному некуда двигаться)1, то такой человек, 
возлюбивший Единое, разумеется, сделает своё сознание (γνώμην) совер-
шенно неуклонимым от Единого, и станет един, и один, и <365А> неизменен. 
А тот, кто, по невéдению лучшего и следуя собственной воле (γνώμην), при-
вяжется душевной любовью (ἔρωτα) к материальным вещам, по природе не-
устойчивым и изменчивым, и неспособным к полному постоянству, сам по 
 необходимости нестоек и удобострастен, и переменчив, потому что его душев-
ное расположение (διάθεσιν) увлекается предметами, по своей природе дви-
жимыми и претерпевающими внешние влияния.

Поэтому-то, благословенный мой владыка, ничто сущее не сможет поколе-
бать твоё прекрасное боголюбивое расположение2, <365В> шествующее к 
Богу рука об руку с волей (γνώμην): ни течение времени, изменяющего вмес-
те с собой всё материальное, не замутнит ясности сознания (γνώμης); ни люд-
ская угроза, действующая страхом, не подвигнет основу прекрасного устрое-
ния3; ни доводы льстецов, услаждающих слух души своими речами, не ослабят 
напряжение воли; ни жажда мести, разжигаемая, возможно, могуществом, не 

где задача монаха определяется как созидание себя единым, в соответствии с Еди-
ным, и приближение к священной Единице: μοναχοῖς ὡς πρὸς τὸ ἓν αὐτῶν ὀφειλόν-
των ἑνοποιεῖσθαι καὶ πρὸς ἱερὰν μονάδα, преп. Максим говорит о таком единении 
«единого» с Единым. Напр., в QD 39 он пишет, что Авраам, принявший трех ангелов 
как одного Господа, «был просвещен знанием Святой Троицы и Единицы» (QD 39. 
3–6, éd. Declerck). Здесь же, говоря об Аврааме, приблизившемся к Богу как единый 
к Единому по вéдению (ὡς μόνος τῷ μόνῳ κατὰ τὴν γνῶσιν προσχωρή σας), преп. 
Максим до некоторой степени вторит Плотину (Enn. 6. 9. 11. 51, ed. Henry, Schwy zer: 
φυγὴ μόνου πρὸς μόνον). Эта тема встречается также и в Amb 10/45//PG 91. 
1200AB, в умозрении о добавлении буквы «альфа» к имени Авраама, которое объяс-
няется как символ «единого». Об Аврааме говорится, что «посредством веры таин-
ственно сочетавшись с логосом единицы, по которому он стал единовидным, точнее, 
из многих — одним, единый — к Единому (μόνος πρὸς μόνον), всецело он был ве-
личественно приведен к Богу» (PG 91. 1200B). В свою очередь, постигая логос Еди-
ницы, чему мистагогически в литургии соответствует пение Трисвятого, душа в со-
единении с единством сокровенности Божией и обретает обожение (Myst 23. 86–96, 
éd. R. Cantarella). 

1 Учение о неподвижности Божества характерно для Трудностей к Иоанну (см., 
напр.: Amb 7//PG 91. 1069B; Amb 23//PG 91. 1260A); встречается оно и в Ep 6: 
«…оно ведь неизменно, потому что недвижно, ибо некуда двигаться тому, что и творит, 
и наполняет сущее, и существует надо всем сущим» (Ep 6//PG 91. 432A, пер. Е. На-
чинкина).

2 Или: состояние [ума], ἕξεως.
3 Или: расположения, διαθέσεως.

испортит кротости нрава; ни желание славы властвования не уменьшит стрем-
ление любви к Божественному. Ведь отсутствие власти над людьми — не ума-
ление славы [203] пред Богом и людьми (1), а скорее прибавление славы, 
 поскольку душа становится свободной <365C> от волнения и попечения о 
внешнем, по моему рассуждению, — да и всякий, кто благочестиво обдумает 
надлежащее, согласится с этим, ибо любой истинно добродетельный и бого-
любивый человек обладает всем необходимым1 для полного блаженства 
(εὐδαιμονίαν)2, не имея нужды ни в каких внешних прибавлениях, чтобы его 
достичь. А тот, кто в своей жизни поставил себе образцом свойства3 Божества, 
стяжал полноту всех благ, благодаря которой в людях возникает точное бого-
подобие, с которым ничто, кроме Самого Бога, не может сравниться. Да попро-
сту говоря, ни болезнь, ни здоровье, ни богатство, тянущее к земле, ни недо-
статок тленных благ, ни хула, ни хвала, ни смерть, ни жизнь, ни настоящее, ни 
будущее, <365D> ни вообще что бы то ни было сущее или становящееся не 
может повредить любомудрию (φιλοσοφίαν), взрастившему и столь просла-
вившему тебя пред Богом и людьми.

А мы когда этого достигнем? Когда всё своё вверим Богу (2) и не будем ни 
к чему стремиться, к чему не заповедано стремиться от Бога; а к чему запове-
дано, к тому будем стремиться со всем усердием; и того, что, <368А> по сло-
ву Божиему, подлежит нашей воле (γνώμην) и нашим силам, всячески воз-
желаем и будем стараться осуществить делами, а то, что, по общему мнению, 
от нашей воли не зависит, с благодарностью и верой предоставим Богу совер-
шать, как пожелает (θέλει) и рассудит (βούλεται), безо всякого несогласия с 
логосами4 Его Промысла (προνοίας) и правления (διοικήσεως), по которым 
всё, в невéдении и согласно с неизреченной премудростью, влечётся к предуве-
данному (πρόγνωσιν) Богом концу, и, даже вопреки нашей надежде, соделы-
вает исполнение (ἔκβασιν) таковых логосов.

1 Или: самодостаточен, αὐτάρκης.
2 Общее место античной этики, особенно стоической (ср.: Chrysip. Fragm. 685. 

5); встречается и у христианских авторов (см., напр.: Nemes. De nat. hom. 42. 122, 
еd. Einarson: Αὐτάρκης γὰρ καθ᾿ ἑαυτὴν τῷ ἔχοντι πρὸς εὐδαιμονίαν ἡ ἀρετή (Ибо 
добродетель сама по себе достаточна для счастья обладающего ею). Преп. Максим 
уже цитировал это место из Немесия в составе обширной цитаты из него в  написанных 
до Ep 1 Трудностях к Иоанну (см.: Amb 10/34//PG 91. 1173A). Понимание, пред-
ставленное в русском переводе этого места (см.: Немесий Эмесский 1996. С. 190), 
не совпадает в некоторых деталях с настоящим переводом.

3 Или: особенности, ἰδιώματα.
4 Или: замыслами.



64 Преп. Максим Исповедник 65Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

изменно, так как по своей сущности недвижно из-за природной беспредельно-
сти (ведь недвижному беспредельному некуда двигаться)1, то такой человек, 
возлюбивший Единое, разумеется, сделает своё сознание (γνώμην) совер-
шенно неуклонимым от Единого, и станет един, и один, и <365А> неизменен. 
А тот, кто, по невéдению лучшего и следуя собственной воле (γνώμην), при-
вяжется душевной любовью (ἔρωτα) к материальным вещам, по природе не-
устойчивым и изменчивым, и неспособным к полному постоянству, сам по 
 необходимости нестоек и удобострастен, и переменчив, потому что его душев-
ное расположение (διάθεσιν) увлекается предметами, по своей природе дви-
жимыми и претерпевающими внешние влияния.

Поэтому-то, благословенный мой владыка, ничто сущее не сможет поколе-
бать твоё прекрасное боголюбивое расположение2, <365В> шествующее к 
Богу рука об руку с волей (γνώμην): ни течение времени, изменяющего вмес-
те с собой всё материальное, не замутнит ясности сознания (γνώμης); ни люд-
ская угроза, действующая страхом, не подвигнет основу прекрасного устрое-
ния3; ни доводы льстецов, услаждающих слух души своими речами, не ослабят 
напряжение воли; ни жажда мести, разжигаемая, возможно, могуществом, не 

где задача монаха определяется как созидание себя единым, в соответствии с Еди-
ным, и приближение к священной Единице: μοναχοῖς ὡς πρὸς τὸ ἓν αὐτῶν ὀφειλόν-
των ἑνοποιεῖσθαι καὶ πρὸς ἱερὰν μονάδα, преп. Максим говорит о таком единении 
«единого» с Единым. Напр., в QD 39 он пишет, что Авраам, принявший трех ангелов 
как одного Господа, «был просвещен знанием Святой Троицы и Единицы» (QD 39. 
3–6, éd. Declerck). Здесь же, говоря об Аврааме, приблизившемся к Богу как единый 
к Единому по вéдению (ὡς μόνος τῷ μόνῳ κατὰ τὴν γνῶσιν προσχωρή σας), преп. 
Максим до некоторой степени вторит Плотину (Enn. 6. 9. 11. 51, ed. Henry, Schwy zer: 
φυγὴ μόνου πρὸς μόνον). Эта тема встречается также и в Amb 10/45//PG 91. 
1200AB, в умозрении о добавлении буквы «альфа» к имени Авраама, которое объяс-
няется как символ «единого». Об Аврааме говорится, что «посредством веры таин-
ственно сочетавшись с логосом единицы, по которому он стал единовидным, точнее, 
из многих — одним, единый — к Единому (μόνος πρὸς μόνον), всецело он был ве-
личественно приведен к Богу» (PG 91. 1200B). В свою очередь, постигая логос Еди-
ницы, чему мистагогически в литургии соответствует пение Трисвятого, душа в со-
единении с единством сокровенности Божией и обретает обожение (Myst 23. 86–96, 
éd. R. Cantarella). 

1 Учение о неподвижности Божества характерно для Трудностей к Иоанну (см., 
напр.: Amb 7//PG 91. 1069B; Amb 23//PG 91. 1260A); встречается оно и в Ep 6: 
«…оно ведь неизменно, потому что недвижно, ибо некуда двигаться тому, что и творит, 
и наполняет сущее, и существует надо всем сущим» (Ep 6//PG 91. 432A, пер. Е. На-
чинкина).

2 Или: состояние [ума], ἕξεως.
3 Или: расположения, διαθέσεως.

испортит кротости нрава; ни желание славы властвования не уменьшит стрем-
ление любви к Божественному. Ведь отсутствие власти над людьми — не ума-
ление славы [203] пред Богом и людьми (1), а скорее прибавление славы, 
 поскольку душа становится свободной <365C> от волнения и попечения о 
внешнем, по моему рассуждению, — да и всякий, кто благочестиво обдумает 
надлежащее, согласится с этим, ибо любой истинно добродетельный и бого-
любивый человек обладает всем необходимым1 для полного блаженства 
(εὐδαιμονίαν)2, не имея нужды ни в каких внешних прибавлениях, чтобы его 
достичь. А тот, кто в своей жизни поставил себе образцом свойства3 Божества, 
стяжал полноту всех благ, благодаря которой в людях возникает точное бого-
подобие, с которым ничто, кроме Самого Бога, не может сравниться. Да попро-
сту говоря, ни болезнь, ни здоровье, ни богатство, тянущее к земле, ни недо-
статок тленных благ, ни хула, ни хвала, ни смерть, ни жизнь, ни настоящее, ни 
будущее, <365D> ни вообще что бы то ни было сущее или становящееся не 
может повредить любомудрию (φιλοσοφίαν), взрастившему и столь просла-
вившему тебя пред Богом и людьми.

А мы когда этого достигнем? Когда всё своё вверим Богу (2) и не будем ни 
к чему стремиться, к чему не заповедано стремиться от Бога; а к чему запове-
дано, к тому будем стремиться со всем усердием; и того, что, <368А> по сло-
ву Божиему, подлежит нашей воле (γνώμην) и нашим силам, всячески воз-
желаем и будем стараться осуществить делами, а то, что, по общему мнению, 
от нашей воли не зависит, с благодарностью и верой предоставим Богу совер-
шать, как пожелает (θέλει) и рассудит (βούλεται), безо всякого несогласия с 
логосами4 Его Промысла (προνοίας) и правления (διοικήσεως), по которым 
всё, в невéдении и согласно с неизреченной премудростью, влечётся к предуве-
данному (πρόγνωσιν) Богом концу, и, даже вопреки нашей надежде, соделы-
вает исполнение (ἔκβασιν) таковых логосов.

1 Или: самодостаточен, αὐτάρκης.
2 Общее место античной этики, особенно стоической (ср.: Chrysip. Fragm. 685. 

5); встречается и у христианских авторов (см., напр.: Nemes. De nat. hom. 42. 122, 
еd. Einarson: Αὐτάρκης γὰρ καθ᾿ ἑαυτὴν τῷ ἔχοντι πρὸς εὐδαιμονίαν ἡ ἀρετή (Ибо 
добродетель сама по себе достаточна для счастья обладающего ею). Преп. Максим 
уже цитировал это место из Немесия в составе обширной цитаты из него в  написанных 
до Ep 1 Трудностях к Иоанну (см.: Amb 10/34//PG 91. 1173A). Понимание, пред-
ставленное в русском переводе этого места (см.: Немесий Эмесский 1996. С. 190), 
не совпадает в некоторых деталях с настоящим переводом.

3 Или: особенности, ἰδιώματα.
4 Или: замыслами.



66 Преп. Максим Исповедник 67Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Ибо премудр Хранитель наш и Правитель, потому что не приобрёл мудрость 
извне, а <368В> Сам и есть, и зовётся Мудрость. Возжелаем же искренне со-
блюсти лишь одно — любить Его, как Он заповедал, всем сердцем, всеми си-
лами души, и ближнего, как самих себя (Мф. 22, 37–39; Мк. 12, 30–31; Лк. 
10, 27), стремясь, как только можно, исполнить это Божие веление; и да осу-
ществим, по возможности, полностью эту обширнейшую Божественную цель 
(σκοπός) (3), какими бы ни были наши положение, чин, образ жизни, — на-
чальствуем ли мы, под началом ли находимся, живём ли [204] в богатстве или 
в бедности, здоровы мы, болеем или находимся ещё в каком телесном состоя-
нии; а об остальном, что совершенно не подвластно расположению (διάθεσιν) 
нашего желания, вовсе не будем заботиться. 

Что же действительно наше: не возникшее по природе из необходимости, 
или1 то, что мы обрели по сознательному намерению (κατὰ γνώμην)? Навер-
ное, желая заставить нас об этом задуматься, <368С> Слово [Божие] и не дало 
нам об этом указания в Божественной заповеди, чтобы мы не злоупотребляли 
недостойно силою воли (θέλειν), противоестественно добиваясь того, что не 
в нашей власти (οὐκ ἐφ' ἡμῖν), и не выказали её слабость, раз она не достигла 
того, чего никак достичь не может2. Это ведь насилие над Божественной во-

1 По мнению А. М. Шуфрина, «или» здесь имеет смысл «то есть». Иными слова-
ми, преп. Максим дает определение того, что находится в нашей власти (= наше), и 
одновременно спрашивает, что под это определение подпадает. «Наше» — это то, 
что происходит не из необходимости, но по сознательному намерению. Отметим, 
что в данном случае «по природе» и «из необходимости» имеет, видимо, тождествен-
ный смысл. Чтобы понять совокупность идей преп. Максима по поводу человечес кой 
природы и ее соотношения со свободой, следует помнить, что иногда он говорит о 
природе, имея в виду ее состояние после грехопадения (в таком случае, речь идет 
даже о насилии природы (PN//PG 90. 904A) и о тирании природы (Ibid.//PG 90. 
880B), при этом он связывает природное и необходимое, ср.: Thal 21. 40–43), а ино-
гда о том, какой природу замыслил Бог (т. е. о логосе природы), и о том, что свобода 
и самовластие — в природе человека.

2 Согласно преп. Максиму, повторяющему общее положение этики стоиков, нео-
платоников и некоторых христианских философов (напр., Немесия), человек не 
 может изменить то, что не в его власти. Относительно этих вещей заповеди нет. Но 
в данном отрывке, если мы правильно его понимаем, ставится вопрос о том, почему 
в Писании не дается четкого разграничения того, что в нашей власти, а что — нет. 
Ответ преп. Максима, видимо, состоит в том, что Бог предоставил нам самим раз-
мышлять об этом, чтобы мы не распространяли сферу своей ответственности и уси-
лия воли на то, что не в нашей власти (и зависит от Промысла Божия), но и не ослаб-
ляли бы этих усилий в сфере находящегося в нашей власти. В учении о  находящемся 
и не находящемся в нашей власти преп. Максим следует Немесию Эмесскому, час-
тично повторяя его, а частично развивая, в особенности в том, что касается соотно-

лей — считать своей власть Промысла, которая мудро использует то, что не 
подлежит нашей власти (οὐκ ἐφ' ἡμῖν), для наказания наших пороков, под-
властных нам (ἐφ' ἡμῖν), и для поощрения и облегчения пути подвластных нам 
добродетелей1.

<368D> Итак, отличая то, что в нашей власти (ἐφ' ἡμῖν), от того, что из 
неё изъято2, будем верить, что свершение второго полностью зависит от Божь-
его Промысла, а первого, кроме Божьего Промысла, — ещё и по желанию воли 
(κατὰ θέλησιν γνώμης)3. Итак, подвластное нам (ἐφ' ἡμῖν)4 (4) — я охвачу 

шения находящегося в нашей власти и Божия Промысла (см. далее в Ер 1, а подроб-
нее в: Беневич 2013. С. 161–171). 

1 Ср. учение о Промысле и Суде преп. Максима и их соотношении с находя-
щемся и не находящемся в нашей власти, развитое в написанных ранее Ер 1 Труд-
ностях к Иоанну: «…есть… Промысел и Суд, которые тесно связаны с устрем-
лениями наших произволений. Они различными способами удерживают нас от 
дурного и мудро обращают к благому, и искореняют в нас прошлое, настоящее и 
будущее зло, направляя то, что не зависит от нас [или: не в нашей власти], про-
тив того, что зависит от нас [или: в нашей власти]» (Amb 10/19//PG 91. 1136A). 
Преп. Максим использует здесь категории античной нравственной философии, 
воспринятые им, скорее всего, от Немесия Эмесского (см.: Nem. De Nat. Hom. 
38–39). Таким образом, от нас зависит то, что относится к пороку и добродетели, 
т. е. сфера нравственного выбора; внешние же обстоятельства нашей жизни (точ-
нее, все то, о чем нет заповеди, как говорит преп. Максим в том же Ep 1) — не в 
нашей власти. Очевидно, что когда в Amb 10 говорится об исправляющем дей-
ствии Промысла и Суда, то речь идет об их действии, направленном против 
(ἐναντίως) дурной устремленности нашей воли, препятствующем укоренению в 
нас порока. Ср. у языческого философа-неоплатоника Гиерокла в трактате О Про-
мысле: «Порядок промыслительного фатума (ἡ τῆς προνοητικῆς εἱμαρμένης τάξις) 
воспитывает то, что зависит от нас (ἡ τὸ ἐφ' ἡμῖν), посредством страданий, кото-
рые не зависят от нас (οὐκ ἐφ' ἡμῖν)» (Phot. Biblioth. Cod. 251. 465а. 19–21). Под-
робнее учение преп. Максима о Промысле и Суде и о соотношении его учения с 
предшествующей традицией античной и позднеантичной философии см. в: Бене-
вич 2013, особенно c. 172–189.

2 Букв.: «от того, что не в нашей власти», οὐκ ἐφ' ἡμῖν.
3 Таким образом, находящимся в зависимости от Промысла следует понимать, в 

первую очередь, не находящееся в нашей власти, где он абсолютен (так и у Немесия 
Эмесского), но и в находящемся в нашей власти, т. е. в сфере добродетели или  порока, 
происходит (или не происходит), как видно из этого отрывка, своего рода взаимодей-
ствие нашего произволения с Божиим Промыслом, в результате которого промысл 
о благо-бытии либо усваивается нами, либо нет. Характер этого «взаимодействия», 
по преп. Максиму, однако, отнюдь не сводится к банально понимаемой «синэргии» 
(см. подробнее в: Беневич 2013. С. 162–163).

4 Букв.: «то, что в нашей власти».



66 Преп. Максим Исповедник 67Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Ибо премудр Хранитель наш и Правитель, потому что не приобрёл мудрость 
извне, а <368В> Сам и есть, и зовётся Мудрость. Возжелаем же искренне со-
блюсти лишь одно — любить Его, как Он заповедал, всем сердцем, всеми си-
лами души, и ближнего, как самих себя (Мф. 22, 37–39; Мк. 12, 30–31; Лк. 
10, 27), стремясь, как только можно, исполнить это Божие веление; и да осу-
ществим, по возможности, полностью эту обширнейшую Божественную цель 
(σκοπός) (3), какими бы ни были наши положение, чин, образ жизни, — на-
чальствуем ли мы, под началом ли находимся, живём ли [204] в богатстве или 
в бедности, здоровы мы, болеем или находимся ещё в каком телесном состоя-
нии; а об остальном, что совершенно не подвластно расположению (διάθεσιν) 
нашего желания, вовсе не будем заботиться. 

Что же действительно наше: не возникшее по природе из необходимости, 
или1 то, что мы обрели по сознательному намерению (κατὰ γνώμην)? Навер-
ное, желая заставить нас об этом задуматься, <368С> Слово [Божие] и не дало 
нам об этом указания в Божественной заповеди, чтобы мы не злоупотребляли 
недостойно силою воли (θέλειν), противоестественно добиваясь того, что не 
в нашей власти (οὐκ ἐφ' ἡμῖν), и не выказали её слабость, раз она не достигла 
того, чего никак достичь не может2. Это ведь насилие над Божественной во-

1 По мнению А. М. Шуфрина, «или» здесь имеет смысл «то есть». Иными слова-
ми, преп. Максим дает определение того, что находится в нашей власти (= наше), и 
одновременно спрашивает, что под это определение подпадает. «Наше» — это то, 
что происходит не из необходимости, но по сознательному намерению. Отметим, 
что в данном случае «по природе» и «из необходимости» имеет, видимо, тождествен-
ный смысл. Чтобы понять совокупность идей преп. Максима по поводу человечес кой 
природы и ее соотношения со свободой, следует помнить, что иногда он говорит о 
природе, имея в виду ее состояние после грехопадения (в таком случае, речь идет 
даже о насилии природы (PN//PG 90. 904A) и о тирании природы (Ibid.//PG 90. 
880B), при этом он связывает природное и необходимое, ср.: Thal 21. 40–43), а ино-
гда о том, какой природу замыслил Бог (т. е. о логосе природы), и о том, что свобода 
и самовластие — в природе человека.

2 Согласно преп. Максиму, повторяющему общее положение этики стоиков, нео-
платоников и некоторых христианских философов (напр., Немесия), человек не 
 может изменить то, что не в его власти. Относительно этих вещей заповеди нет. Но 
в данном отрывке, если мы правильно его понимаем, ставится вопрос о том, почему 
в Писании не дается четкого разграничения того, что в нашей власти, а что — нет. 
Ответ преп. Максима, видимо, состоит в том, что Бог предоставил нам самим раз-
мышлять об этом, чтобы мы не распространяли сферу своей ответственности и уси-
лия воли на то, что не в нашей власти (и зависит от Промысла Божия), но и не ослаб-
ляли бы этих усилий в сфере находящегося в нашей власти. В учении о  находящемся 
и не находящемся в нашей власти преп. Максим следует Немесию Эмесскому, час-
тично повторяя его, а частично развивая, в особенности в том, что касается соотно-

лей — считать своей власть Промысла, которая мудро использует то, что не 
подлежит нашей власти (οὐκ ἐφ' ἡμῖν), для наказания наших пороков, под-
властных нам (ἐφ' ἡμῖν), и для поощрения и облегчения пути подвластных нам 
добродетелей1.

<368D> Итак, отличая то, что в нашей власти (ἐφ' ἡμῖν), от того, что из 
неё изъято2, будем верить, что свершение второго полностью зависит от Божь-
его Промысла, а первого, кроме Божьего Промысла, — ещё и по желанию воли 
(κατὰ θέλησιν γνώμης)3. Итак, подвластное нам (ἐφ' ἡμῖν)4 (4) — я охвачу 

шения находящегося в нашей власти и Божия Промысла (см. далее в Ер 1, а подроб-
нее в: Беневич 2013. С. 161–171). 

1 Ср. учение о Промысле и Суде преп. Максима и их соотношении с находя-
щемся и не находящемся в нашей власти, развитое в написанных ранее Ер 1 Труд-
ностях к Иоанну: «…есть… Промысел и Суд, которые тесно связаны с устрем-
лениями наших произволений. Они различными способами удерживают нас от 
дурного и мудро обращают к благому, и искореняют в нас прошлое, настоящее и 
будущее зло, направляя то, что не зависит от нас [или: не в нашей власти], про-
тив того, что зависит от нас [или: в нашей власти]» (Amb 10/19//PG 91. 1136A). 
Преп. Максим использует здесь категории античной нравственной философии, 
воспринятые им, скорее всего, от Немесия Эмесского (см.: Nem. De Nat. Hom. 
38–39). Таким образом, от нас зависит то, что относится к пороку и добродетели, 
т. е. сфера нравственного выбора; внешние же обстоятельства нашей жизни (точ-
нее, все то, о чем нет заповеди, как говорит преп. Максим в том же Ep 1) — не в 
нашей власти. Очевидно, что когда в Amb 10 говорится об исправляющем дей-
ствии Промысла и Суда, то речь идет об их действии, направленном против 
(ἐναντίως) дурной устремленности нашей воли, препятствующем укоренению в 
нас порока. Ср. у языческого философа-неоплатоника Гиерокла в трактате О Про-
мысле: «Порядок промыслительного фатума (ἡ τῆς προνοητικῆς εἱμαρμένης τάξις) 
воспитывает то, что зависит от нас (ἡ τὸ ἐφ' ἡμῖν), посредством страданий, кото-
рые не зависят от нас (οὐκ ἐφ' ἡμῖν)» (Phot. Biblioth. Cod. 251. 465а. 19–21). Под-
робнее учение преп. Максима о Промысле и Суде и о соотношении его учения с 
предшествующей традицией античной и позднеантичной философии см. в: Бене-
вич 2013, особенно c. 172–189.

2 Букв.: «от того, что не в нашей власти», οὐκ ἐφ' ἡμῖν.
3 Таким образом, находящимся в зависимости от Промысла следует понимать, в 

первую очередь, не находящееся в нашей власти, где он абсолютен (так и у Немесия 
Эмесского), но и в находящемся в нашей власти, т. е. в сфере добродетели или  порока, 
происходит (или не происходит), как видно из этого отрывка, своего рода взаимодей-
ствие нашего произволения с Божиим Промыслом, в результате которого промысл 
о благо-бытии либо усваивается нами, либо нет. Характер этого «взаимодействия», 
по преп. Максиму, однако, отнюдь не сводится к банально понимаемой «синэргии» 
(см. подробнее в: Беневич 2013. С. 162–163).

4 Букв.: «то, что в нашей власти».



68 Преп. Максим Исповедник 69Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

как бы определением — это всё то, что по нашей мысли повинуется воле, 
 состоит ли оно в смысле1 добродетели, либо, напротив, в пути2 порока3. Непод-
властное же нам (οὐκ ἐφ' ἡμῖν) (5) — всё то, что создаётся не нашим произво-
лением (προαίρεσιν), и вообще всё, что по природе свободно от <369А> доб-
 родетели и порока, которые возникают — или, точнее говоря, являются4 — от 
употребления, которое дают этим вещам те, кто ими владеют.

Возжелаем же горячо единственно тех благ, находящихся в нашей власти 
(τὰ ἐφ' ἡμῖν), которые с Божией помощью совершаются нашим произволени-
ем (προαίρεσιν) и зависят от нашего намерения (γνώμης), и будем весьма их 
ценить, — и так мы будем, по Божией милости, послушными и кроткими осля-
тами (Мф. 21, 2), несущими на себе Слово и исправно бегущими путём добро-
детелей. Тех же, что не в нашей власти, так как сами по себе они по природе 
не суть ни порок, ни добродетель, а орудия [205] произволения (προαιρέσεως), 
являющие скрытое устремление нашего разума, подвластного нам (ἐφ’ ἡμῖν), 
вовсе желать не будем, чтобы злоупотреблением не повредить естественную 
силу воли, вознамерившуюся овладеть невозможным и для неё неисполни-
мым, <369В> но предоставим эти вещи Богу и примем с благодарностью лю-
бую перемену времён и дел, приключающуюся с нами на пользу, по спаситель-
ной воле Божией, чтобы таким образом исполнить красу добродетели не  только 
через неизменное, но также и через изменчивое, и через неправильное5 — пра-
вильным образом. Ведь никто, подчиняясь Богу и вверяя Ему промысл (προνοία) 
о том и управление (διοίκησιν) тем, в чём сам не властен, не лишается надеж-
ды на добрый исход. И правду изрёк Мудрый где-то в своих речах: «Взгляните 
на древние роды и посмотрите: кто верил Господу — и был постыжен? или кто 
взывал к Нему — и Он презрел его?» (Сир. 2, 10). <369С>

Раз это так, как показал разум, спутник истины, мудро установивший свой-
ства желательного (θελητῶν) и нежелательного (οὐ θελητῶν) и отграничив-

1 Или: логосе.
2 Или: тропосе.
3 Букв.: «состоит ли оно в логосе (λόγῳ) добродетели, либо, напротив, в тропосе 

(τρόπῳ) порока». Возможно, преп. Максим, использовав в одном случае логос, а в 
другом — тропос, хотел подчеркнуть, что добродетель соответствует логосу при-
роды, т. е. природе, какой ее замыслил Бог, а порок — результат извращения  способа 
(тропоса) пользования природой той или иной ипостасью. 

4 Добродетель или порок не возникают в связи с тем или иным пользованием ве-
щами, а проявляются, поскольку они следуют из нашей добродетельности или по-
рочности, а не от самих вещей, которыми мы пользуемся.

5 Букв.: «аномальное», ἀνωμάλων, т. е. отклоняющееся от привычного для нас.

ший друг от друга несовместные вещи, то даже когда нас отрешают от власти1, 
не будем её домогаться, претерпевая это как лишение некоего блага; ведь власть 
вовсе не подчиняется нашим желаниям и далеко отстоит от подвластного нам 
разума, как и богатство, и здоровье, и всё, что морально безразлично2, <369D> 
и нами преобразуется в добродетель или порок; но, с другой стороны, не будем 
и безусловно отвергать власть, когда нам её дают, потому что она может стать 
орудием добродетели для боголюбивых и со всем усердием подносящих Богу, 
кроме всего, зависящего от них, ещё и то, им неподвластно, что попускается 
Им по домостроительству. 

Ведь того, что по природе само по себе не есть ни добро, ни зло, разумеет-
ся, не следует ни любить, ни избегать, потому что для появления и сохранения 
какой-либо добродетели или порока совершенно нет нужды ни в обладании, 
[206] ни в необладании тем, без чего мы можем и стать, и быть, и оставаться 
добродетельными, или же, напротив, дурными и лишёнными всякой добро-
детели, — раз уж одни, лишённые и могущества, и богатства, <372А> и здо-
ровья, обрели многие сокровища вечных благ, а другие, напротив, обладая и мо -
гу ществом, и богатством, и здоровьем, собственною волею (γνώμην) отпадают 
от всех Божественных благ. А свидетельствуют об этом нищий Лазарь и бо-
гач: один, лишённый всякого земного могущества, здоровья и изобилия, вос-
приял на лоне Авраамовом блаженное упокоение; другой же, в избытке осыпан-
ный всеми земными благами, был отделён пропастью от святых и осуждён на 
огненную кару. Да и Давид с Иовом, великие споборники (ἀγωνισταί) истины, 
столь далеко отстоявшие друг от друга и диаметрально противоположные по 
образу жизни, сохранили и приумножили добродетель, подвергшись испыта-
нию. <372В> Добродетель ведь возникает не от богатства и здоровья, да и не 
от противоположной участи, иначе она обращалась бы в порок, изменя ясь с 
обстоятельствами, а от благочестивого расположения (διαθέσεως) души к Бо-
гу и от воли (γνώμης), в высшей степени окачествованной (πεποιωμένης)3 

1 Здесь преп. Максим уже прямо обращается к угрозе отрешить от власти Геор-
гия, которая над ним нависла со стороны властей в Константинополе. 

2 Букв.: «находится посредине» = относится к вещам средним; здесь преп. Мак-
сим использует термин стоиков: «cредними» (media; греч. μέσα) они называли без-
различные вещи, т. е. все, кроме блага (добродетели) и зла (порока) (см.: Диоген 
 Лаэрций VII, 110; SVF III 538, 623, 672, 674, 741, 759–760). Таким образом, в класс 
«средних» вещей, среди прочего, входят естественные вещи (такие, как здоровье, силы 
и т. д.). Очевидно, к ним относится и власть над людьми (ее наличие или отсутствие).

3 Более литературный, но менее точный перевод: «преисполнившейся». Ср. приме-
ры использования понятия «окачественный» преп. Максимом: «Мы же, признавая 
Бога всемогущим, говорим, что Он Творец не качеств только, но и естеств окачество-



68 Преп. Максим Исповедник 69Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

как бы определением — это всё то, что по нашей мысли повинуется воле, 
 состоит ли оно в смысле1 добродетели, либо, напротив, в пути2 порока3. Непод-
властное же нам (οὐκ ἐφ' ἡμῖν) (5) — всё то, что создаётся не нашим произво-
лением (προαίρεσιν), и вообще всё, что по природе свободно от <369А> доб-
 родетели и порока, которые возникают — или, точнее говоря, являются4 — от 
употребления, которое дают этим вещам те, кто ими владеют.

Возжелаем же горячо единственно тех благ, находящихся в нашей власти 
(τὰ ἐφ' ἡμῖν), которые с Божией помощью совершаются нашим произволени-
ем (προαίρεσιν) и зависят от нашего намерения (γνώμης), и будем весьма их 
ценить, — и так мы будем, по Божией милости, послушными и кроткими осля-
тами (Мф. 21, 2), несущими на себе Слово и исправно бегущими путём добро-
детелей. Тех же, что не в нашей власти, так как сами по себе они по природе 
не суть ни порок, ни добродетель, а орудия [205] произволения (προαιρέσεως), 
являющие скрытое устремление нашего разума, подвластного нам (ἐφ’ ἡμῖν), 
вовсе желать не будем, чтобы злоупотреблением не повредить естественную 
силу воли, вознамерившуюся овладеть невозможным и для неё неисполни-
мым, <369В> но предоставим эти вещи Богу и примем с благодарностью лю-
бую перемену времён и дел, приключающуюся с нами на пользу, по спаситель-
ной воле Божией, чтобы таким образом исполнить красу добродетели не  только 
через неизменное, но также и через изменчивое, и через неправильное5 — пра-
вильным образом. Ведь никто, подчиняясь Богу и вверяя Ему промысл (προνοία) 
о том и управление (διοίκησιν) тем, в чём сам не властен, не лишается надеж-
ды на добрый исход. И правду изрёк Мудрый где-то в своих речах: «Взгляните 
на древние роды и посмотрите: кто верил Господу — и был постыжен? или кто 
взывал к Нему — и Он презрел его?» (Сир. 2, 10). <369С>

Раз это так, как показал разум, спутник истины, мудро установивший свой-
ства желательного (θελητῶν) и нежелательного (οὐ θελητῶν) и отграничив-

1 Или: логосе.
2 Или: тропосе.
3 Букв.: «состоит ли оно в логосе (λόγῳ) добродетели, либо, напротив, в тропосе 

(τρόπῳ) порока». Возможно, преп. Максим, использовав в одном случае логос, а в 
другом — тропос, хотел подчеркнуть, что добродетель соответствует логосу при-
роды, т. е. природе, какой ее замыслил Бог, а порок — результат извращения  способа 
(тропоса) пользования природой той или иной ипостасью. 

4 Добродетель или порок не возникают в связи с тем или иным пользованием ве-
щами, а проявляются, поскольку они следуют из нашей добродетельности или по-
рочности, а не от самих вещей, которыми мы пользуемся.

5 Букв.: «аномальное», ἀνωμάλων, т. е. отклоняющееся от привычного для нас.

ший друг от друга несовместные вещи, то даже когда нас отрешают от власти1, 
не будем её домогаться, претерпевая это как лишение некоего блага; ведь власть 
вовсе не подчиняется нашим желаниям и далеко отстоит от подвластного нам 
разума, как и богатство, и здоровье, и всё, что морально безразлично2, <369D> 
и нами преобразуется в добродетель или порок; но, с другой стороны, не будем 
и безусловно отвергать власть, когда нам её дают, потому что она может стать 
орудием добродетели для боголюбивых и со всем усердием подносящих Богу, 
кроме всего, зависящего от них, ещё и то, им неподвластно, что попускается 
Им по домостроительству. 

Ведь того, что по природе само по себе не есть ни добро, ни зло, разумеет-
ся, не следует ни любить, ни избегать, потому что для появления и сохранения 
какой-либо добродетели или порока совершенно нет нужды ни в обладании, 
[206] ни в необладании тем, без чего мы можем и стать, и быть, и оставаться 
добродетельными, или же, напротив, дурными и лишёнными всякой добро-
детели, — раз уж одни, лишённые и могущества, и богатства, <372А> и здо-
ровья, обрели многие сокровища вечных благ, а другие, напротив, обладая и мо -
гу ществом, и богатством, и здоровьем, собственною волею (γνώμην) отпадают 
от всех Божественных благ. А свидетельствуют об этом нищий Лазарь и бо-
гач: один, лишённый всякого земного могущества, здоровья и изобилия, вос-
приял на лоне Авраамовом блаженное упокоение; другой же, в избытке осыпан-
ный всеми земными благами, был отделён пропастью от святых и осуждён на 
огненную кару. Да и Давид с Иовом, великие споборники (ἀγωνισταί) истины, 
столь далеко отстоявшие друг от друга и диаметрально противоположные по 
образу жизни, сохранили и приумножили добродетель, подвергшись испыта-
нию. <372В> Добродетель ведь возникает не от богатства и здоровья, да и не 
от противоположной участи, иначе она обращалась бы в порок, изменя ясь с 
обстоятельствами, а от благочестивого расположения (διαθέσεως) души к Бо-
гу и от воли (γνώμης), в высшей степени окачествованной (πεποιωμένης)3 

1 Здесь преп. Максим уже прямо обращается к угрозе отрешить от власти Геор-
гия, которая над ним нависла со стороны властей в Константинополе. 

2 Букв.: «находится посредине» = относится к вещам средним; здесь преп. Мак-
сим использует термин стоиков: «cредними» (media; греч. μέσα) они называли без-
различные вещи, т. е. все, кроме блага (добродетели) и зла (порока) (см.: Диоген 
 Лаэрций VII, 110; SVF III 538, 623, 672, 674, 741, 759–760). Таким образом, в класс 
«средних» вещей, среди прочего, входят естественные вещи (такие, как здоровье, силы 
и т. д.). Очевидно, к ним относится и власть над людьми (ее наличие или отсутствие).

3 Более литературный, но менее точный перевод: «преисполнившейся». Ср. приме-
ры использования понятия «окачественный» преп. Максимом: «Мы же, признавая 
Бога всемогущим, говорим, что Он Творец не качеств только, но и естеств окачество-



70 Преп. Максим Исповедник 71Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

 добром, неизменно утвержденной в Боге и непреложно хранящей самотож-
дество в противоположностях. 

<372С> Так что будем рады, когда нам дают власть, и примем её, как вспомо-
гательное орудие добродетели, посылаемое нам Богом. А когда нас её лишают, 
не будем её домогаться, как бы слагая с себя страшное бремя забот, скрываю-
щее цель Промысла относительно нас, который человеколюбиво устраивает 
всё каждому на пользу, — ведь говорит Мудрый: «Не домогайся сделаться судь-
ею, чтобы не оказаться тебе бессильным сокрушить неправду, чтобы не убо-
яться когда-либо лица сильного и не положить тени на правоту твою; не греши 
против городского общества, и не роняй себя пред народом; не прилагай греха 
ко греху» (Сир. 7, 6–8). Если только ты в этих делах не захочешь тщеславить-
ся, дорогой мой, то окажешься не в худшем положении, чем окружающие тебя 
люди, <372D> ведь «очи Господа», как сказал сам Мудрый, «призрели на тебя 
во благо тебе, и Он восставил тебя из унижения твоего и вознес голову твою, 
и многие изумлялись, смотря на тебя» (Сир. 11, 12–13), и повествуют народам 
и племенам [207] о твоих добродетелях. И — как через великого Давида про-
рёк об апостолах Дух Святой — «по всей земле прошел звук» (Пс. 18, 5) бла-
гих деяний твоих, «и до пределов вселенной» (Пс. 18, 5) проникло благоухание 
твоих добродетелей. Ведь ты не съедал свой хлеб один, но щедро уделял от него 
сиротам, и от юности их воспитал их как отец, и от чрева матери их <373A> 
руководил их к правде (Иов. 31, 17). Ты не презрел гибнущих без одежды, и 
укрыл их; все немощные благословили тебя, ибо ты согрел их плечи шерстью 
твоих овец (Иов. 31, 19–20). Ты не поместил твоё золото в землю (Иов. 31, 24), 
т. е. в ублажение твоей плоти, а приобрёл твоим богатством небесные блага 
твоей душе. Ты не соблазнился тленным богатством и не приложил твоего серд-
ца его потоку. Ты не сиживал с насмешниками (Иов. 31, 5), чья жизнь позор-
на и исполнена бесчестия. Нога твоя не спешила на лукавство (Иов. 31, 5), и 
ты не радовался падению врагов, и сердце твоё не говорило: «Хорошо!» (Иов. 
31, 29). Не вопияла на тебя земля, — ведь ты не ел плода её без платы и не удру-
чал душу её владельцев (Иов. 31, 38–39). Ты удерживал руки от даров нечес-
тивых и спасал страдальца от руки сильного (Иов. 29, 12), <373B>, и плакал 
о всяком несчастном, и стенал, увидев человека в беде (Иов. 30, 25). Ты  помогал 

ванных (πεποιωμένων) (Char 4. 6); или в Главах о богословии и домостроитель-
стве Сына Божия 2. 3: «Как всякое мышление, конечно, полагается в сущности как 
качество, так и вокруг окачественной (πεποιωμένην) сущности оно имеет движе-
ние» (ср. схолию {38} А. М. Шуфрина к Amb 7, где это место понято так же, как у 
нас). В переводе А. И. Сидорова термин утрачен. Та же утрата этого термина — при 
переводе 5-й схолии к Thal 40 и схолии 13 к Thal 47.

сиротам, лишённым помощника, и уста вдов благословляли тебя (Иов. 29, 
12–13). Ты облачился в правду и облёкся в правый суд, как в плащ (Иов. 29, 
14). Ты стал глазами слепых, ногами хромых и отцом немощных (Иов. 29, 
15–16). Ты сокрушил челюсти беззаконных и исхитил добычу из их зубов (Иов. 
29, 17). И, вообще говоря, голодных ты кормишь, жаждущих поишь, странни-
ков укрываешь, нагих одеваешь, больных призреваешь, заточённым помога-
ешь (Мф. 25, 35–36); главное же, всем этим угождаешь Богу, рассудив, что 
славнее всего — усердно заботиться о всех этих несчастных ради Него1. 
<373C> Поэтому Бог по справедливости сохранил тебя, и светильник Его све-
тит над твоей головой (Иов. 29, 3), т. е. в тебе осуществлением добродетелей 
закон заповедей ярко сияет всем, и в его свете ты идёшь во мраке (Иов. 29, 3), 
т. е., благодаря знанию, полученному благоговейным созерцанием сущего, ты 
безвредно минуешь обман2 века сего и невежество, поспешая к всесветлому 
свету3. Поистине тебе одному, возлюбленный, [208] из всех людей выпало на 
долю сохранить добродетель под бременем власти и даже вмале не подчинить 
золоту закон Христов, — напротив, ты настолько поработил твоё могущество 
(ἐξουσίας) добродетели, что узнаётся оно лишь по ней да по разуму, и всем из-
вестно и всюду прославлено справедливостью. 

<373D> Если же избегая, что естественно, страданий плоти, мы  надеемся 
посредством власти (ἐξουσίας) обеспечить её благополучие (εὐπάθειαν), то 
должны знать, что благополучие плоти было привнесено в жизнь  нарушением 
Божественной заповеди, и человеком, который предпочёл временное  вечному, 
а страдание (δυσπάθειαν) плоти — соблюдением Божественной заповеди4, и 

1 Перечислением различных благодеяний, которые может совершить (в случае 
же префекта Георгия — реально совершал) облеченный властью человек, преп. Мак-
сим, очевидно, хочет подчеркнуть, что добродетельному человеку власть открывает 
множество возможностей проявить свою добродетель. В другом месте Amb 10/1//
PG 91. 1105C — 1105D преп. Максим специально подчеркивает, что добродетель и 
вéдение сами по себе не зависят от таких внешних проявлений, но именно эти про-
явления зависят от добродетели и вéдения, которые стяжаются в душе. Эта же мысль 
просматривается и в Ер 1. В противном случае, власть не была бы чем-то «средним», 
т. е. нейтральным, и к ней следовало бы стремиться или ее избегать. Вместе с тем, 
преп. Максим подчеркивает, что, если по Промыслу Божию человеку дается власть, 
то ею следует воспользоваться для помощи ближним, т. е. избегать ее в этом случае 
тоже было бы неверно (ср.: Ер 1//PG 91. 372С). 

2 Или: прелесть.
3 Или: свету, не имеющему теней.
4 Ср. использование пары «εὐπάθειαν — δυσπάθειαν» у свт. Григория  Богослова 

в несколько ином контексте, где он говорит, что бывает такое, когда, «с одной  стороны, 
посредством бедствий (δυσπαθείᾳ) злых людей останавливается стремление поро-



70 Преп. Максим Исповедник 71Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

 добром, неизменно утвержденной в Боге и непреложно хранящей самотож-
дество в противоположностях. 

<372С> Так что будем рады, когда нам дают власть, и примем её, как вспомо-
гательное орудие добродетели, посылаемое нам Богом. А когда нас её лишают, 
не будем её домогаться, как бы слагая с себя страшное бремя забот, скрываю-
щее цель Промысла относительно нас, который человеколюбиво устраивает 
всё каждому на пользу, — ведь говорит Мудрый: «Не домогайся сделаться судь-
ею, чтобы не оказаться тебе бессильным сокрушить неправду, чтобы не убо-
яться когда-либо лица сильного и не положить тени на правоту твою; не греши 
против городского общества, и не роняй себя пред народом; не прилагай греха 
ко греху» (Сир. 7, 6–8). Если только ты в этих делах не захочешь тщеславить-
ся, дорогой мой, то окажешься не в худшем положении, чем окружающие тебя 
люди, <372D> ведь «очи Господа», как сказал сам Мудрый, «призрели на тебя 
во благо тебе, и Он восставил тебя из унижения твоего и вознес голову твою, 
и многие изумлялись, смотря на тебя» (Сир. 11, 12–13), и повествуют народам 
и племенам [207] о твоих добродетелях. И — как через великого Давида про-
рёк об апостолах Дух Святой — «по всей земле прошел звук» (Пс. 18, 5) бла-
гих деяний твоих, «и до пределов вселенной» (Пс. 18, 5) проникло благоухание 
твоих добродетелей. Ведь ты не съедал свой хлеб один, но щедро уделял от него 
сиротам, и от юности их воспитал их как отец, и от чрева матери их <373A> 
руководил их к правде (Иов. 31, 17). Ты не презрел гибнущих без одежды, и 
укрыл их; все немощные благословили тебя, ибо ты согрел их плечи шерстью 
твоих овец (Иов. 31, 19–20). Ты не поместил твоё золото в землю (Иов. 31, 24), 
т. е. в ублажение твоей плоти, а приобрёл твоим богатством небесные блага 
твоей душе. Ты не соблазнился тленным богатством и не приложил твоего серд-
ца его потоку. Ты не сиживал с насмешниками (Иов. 31, 5), чья жизнь позор-
на и исполнена бесчестия. Нога твоя не спешила на лукавство (Иов. 31, 5), и 
ты не радовался падению врагов, и сердце твоё не говорило: «Хорошо!» (Иов. 
31, 29). Не вопияла на тебя земля, — ведь ты не ел плода её без платы и не удру-
чал душу её владельцев (Иов. 31, 38–39). Ты удерживал руки от даров нечес-
тивых и спасал страдальца от руки сильного (Иов. 29, 12), <373B>, и плакал 
о всяком несчастном, и стенал, увидев человека в беде (Иов. 30, 25). Ты  помогал 

ванных (πεποιωμένων) (Char 4. 6); или в Главах о богословии и домостроитель-
стве Сына Божия 2. 3: «Как всякое мышление, конечно, полагается в сущности как 
качество, так и вокруг окачественной (πεποιωμένην) сущности оно имеет движе-
ние» (ср. схолию {38} А. М. Шуфрина к Amb 7, где это место понято так же, как у 
нас). В переводе А. И. Сидорова термин утрачен. Та же утрата этого термина — при 
переводе 5-й схолии к Thal 40 и схолии 13 к Thal 47.

сиротам, лишённым помощника, и уста вдов благословляли тебя (Иов. 29, 
12–13). Ты облачился в правду и облёкся в правый суд, как в плащ (Иов. 29, 
14). Ты стал глазами слепых, ногами хромых и отцом немощных (Иов. 29, 
15–16). Ты сокрушил челюсти беззаконных и исхитил добычу из их зубов (Иов. 
29, 17). И, вообще говоря, голодных ты кормишь, жаждущих поишь, странни-
ков укрываешь, нагих одеваешь, больных призреваешь, заточённым помога-
ешь (Мф. 25, 35–36); главное же, всем этим угождаешь Богу, рассудив, что 
славнее всего — усердно заботиться о всех этих несчастных ради Него1. 
<373C> Поэтому Бог по справедливости сохранил тебя, и светильник Его све-
тит над твоей головой (Иов. 29, 3), т. е. в тебе осуществлением добродетелей 
закон заповедей ярко сияет всем, и в его свете ты идёшь во мраке (Иов. 29, 3), 
т. е., благодаря знанию, полученному благоговейным созерцанием сущего, ты 
безвредно минуешь обман2 века сего и невежество, поспешая к всесветлому 
свету3. Поистине тебе одному, возлюбленный, [208] из всех людей выпало на 
долю сохранить добродетель под бременем власти и даже вмале не подчинить 
золоту закон Христов, — напротив, ты настолько поработил твоё могущество 
(ἐξουσίας) добродетели, что узнаётся оно лишь по ней да по разуму, и всем из-
вестно и всюду прославлено справедливостью. 

<373D> Если же избегая, что естественно, страданий плоти, мы  надеемся 
посредством власти (ἐξουσίας) обеспечить её благополучие (εὐπάθειαν), то 
должны знать, что благополучие плоти было привнесено в жизнь  нарушением 
Божественной заповеди, и человеком, который предпочёл временное  вечному, 
а страдание (δυσπάθειαν) плоти — соблюдением Божественной заповеди4, и 

1 Перечислением различных благодеяний, которые может совершить (в случае 
же префекта Георгия — реально совершал) облеченный властью человек, преп. Мак-
сим, очевидно, хочет подчеркнуть, что добродетельному человеку власть открывает 
множество возможностей проявить свою добродетель. В другом месте Amb 10/1//
PG 91. 1105C — 1105D преп. Максим специально подчеркивает, что добродетель и 
вéдение сами по себе не зависят от таких внешних проявлений, но именно эти про-
явления зависят от добродетели и вéдения, которые стяжаются в душе. Эта же мысль 
просматривается и в Ер 1. В противном случае, власть не была бы чем-то «средним», 
т. е. нейтральным, и к ней следовало бы стремиться или ее избегать. Вместе с тем, 
преп. Максим подчеркивает, что, если по Промыслу Божию человеку дается власть, 
то ею следует воспользоваться для помощи ближним, т. е. избегать ее в этом случае 
тоже было бы неверно (ср.: Ер 1//PG 91. 372С). 

2 Или: прелесть.
3 Или: свету, не имеющему теней.
4 Ср. использование пары «εὐπάθειαν — δυσπάθειαν» у свт. Григория  Богослова 

в несколько ином контексте, где он говорит, что бывает такое, когда, «с одной  стороны, 
посредством бедствий (δυσπαθείᾳ) злых людей останавливается стремление поро-



72 Преп. Максим Исповедник 73Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Бог, сделавшись ради этого человеком, в Себе выказал его и узаконил; и что пер-
вое — причина отчуждения человека от Рая и тамошних благ, а второе — вос-
становления в Раю и вознесения на небеса; оно же, что всего <376A> уди-
вительнее, содействует тому, чтобы мы Богу стали своими. И поэтому будем 
 всегда держаться телесного страдания, как орудия Божественной благодати, 
не следуя переменам времён и обстоятельств, а благополучием плоти будем 
вовсе пренебрегать, как вещью презренной, неизбежно обречённой полному 
исчезновению, которая, как сказал Христос божественными устами Григория, 
«не преступает собственных пределов»1 и виновна во всех язвах души, — что-
бы мы во всех движениях душевных и телесных излучали Божественное сия-
ние, полностью принадлежа единому Богу. Да попросту говоря, сделаемся вмес-
тилищем всего Бога целиком и сами полностью и во всём станем богами по 
 благодати, — <376B> настолько, чтобы по всему считаться вторым Богом, за 
исключением тождества с Ним по сущности, это вот и есть совершенство для 
нас, не несущих в себе ни малейшего знака века сего, дабы через него не ли-
шиться как-нибудь божественного состояния (ἕξεως) души и не пострадать 
горько из-за осквернения истинной чистоты, не находя средств к исправлению. 

Когда пройдёт для нас этот век деяния, ничто из существующего не оста-
нется в теперешнем виде [209] ни по внешности (σχῆματος), ни по положению 
(θέσεως). Ни в чём из вещей видимых нет для их владельцев ни надёжности, 
ни устойчивости. Ничто из того, что подчиняет себе людей, не сохраняет свою 
неизменность: ни слава, ни богатство, ни власть, ни здоровье, <376С> ни бес-
славие, ни бедность, ни рабство, ни болезнь, ни красота, ни молодость, ни из-
вестность, ни безобразие, ни старость, ни низкое происхождение, — всё про-
ходит, всё исчезает, всё человеческое тает, как тень, и легче пузыря на воде 
пропадает величие всякого человеческого могущества. «Всякий человек, — ска-

ка, а с другой — посредством благоденствия (εὐπαθείᾳ) добрых облегчается путь 
добродетели», но добавляет, что это бывает «не всегда и не вполне» (Greg. Naz. Or. 
14//PG 35. 900. 19). 

1 В издании Миня здесь указывается на Слово XIV свт. Григория Богослова — 
«О любви к бедным» (De pauperum amore). Однако места, соответствующего сло-
вам, приводимым преп. Максимом, в этом Слове нам обнаружить не удалось. Тем 
не менее, это выражение можно найти в другом месте: «…тело, уступив природе и 
не выходя из своих пределов (τοὺς ἰδίους ὅρους οὐχ ὑπερβαίνουσαν), будет разруше-
но или болезнью, или временем» (Greg. Naz. Оr. 2//PG 35. 425. 25). Св. Григорий 
в этом месте рассматривает врачевание тел и душ и говорит, что врачевание тел мо-
жет «работать» до поры до времени, но все равно тело будет разрушено, поскольку 
жизни его положен предел. Этот контекст проливает свет и на использование дан-
ного выражения преп. Максимом. 

зано, — трава, и вся слава человеческая — как полевой цветок: высохла тра-
ва, и цветок увял» (Ис. 40, 6). Ибо воистину, во всём человеческом возмож-
ность гибели (φθοράν) соединена с рождением, а часто кое в чём1 гибель даже 
предшествует рождению, так что среднее (6) между ними может, из-за взаим-
ного схождения крайностей в одно, скрываться, хоть и усматривается в обеих; 
причём, это мудро устраивается Промыслом <376D> для того, чтобы логос2 
изменчивых явлений воспитывал уверенность в вещах вечных3. Всё переменя-
ется в иное, и одно превращается в другое, взаимно находя друг в друге скорее 
разрушение и гибель, нежели рождение. 

Не будем же связывать временными вещами неразрушаемую душу; не бу-
дем отягощать ум, по природе свободный от материи, и заботами о материаль-
ном тянуть его к земле. Но будем, в соответствии с их природой, разумом раз-
делять друг от друга вещи, никоим образом не согласующиеся по сущности; 
<377А> тогда нам не составит труда оторвать душу, несложную (ἀσύνθετον) 
и никоим образом не могущую претерпеть разложения своей природы, от при-
страстия к тленным вещам. Покинем Содом4, т. е. заблуждение и смятение чувств 
относительно чувственно воспринимаемого, чтобы избежать пожара, — я имею 
в виду наказание огнём как их непременное следствие. Спасёмся на горе (Мф. 
24, 16), разумей — на высоте богоугодной жизни, чтобы не оказаться взяты-
ми (Мф. 24, 40–41), не отрешившись ещё полностью от чувственного, даже 
если мы и будем казаться непричастными к пороку, как блаженный Лот, не со-
вершавший того, что творили жители Содома5; т. е. освободимся даже и от той 

1 В схолии сказано, что речь идет о мертворожденных детях. 
2 Или: понятие.
3 Это одна из главных мыслей Amb 71//PG 91. 1408C — 1416D, где преп. Мак-

сим, следуя свт. Григорию Богослову, говорит уже не только о воспитании Богом нас 
через переменчивость и текучесть мира, но о Божественной игре с нами Логоса, воз-
водящего нас от этих временных и преходящих вещей (этих «детских бирюлек») — 
к вечным.

4 Ср.: Greg. Naz. In sanct. baptis. (Оr. 40)//PG 36. 384. 16.
5 Ср. толкование образа Лота по противопоставлению его Аврааму в QD 39 (ed. 

Declerck): «Почему Авраам увидел трех ангелов (Быт. 18, 2), а Лот — двух (Быт. 
19, 1)? Авраам достиг совершенства, поднялся выше явлений и был озарен знанием 
Святой Троицы и Единицы. Потому он и принимает альфу в дополнение к имени, 
ибо он приблизился по знанию, единый — к Единому (Быт. 17, 5). Поэтому, разуме-
ется, [Авраам] видит трех ангелов. А Лот в своем знании еще не вышел за пределы 
видимых вещей. Он служил Божеству в видимых [проявлениях], ничего большего 
не представлял, не возвысился над “двумя”: материей и формой, из коих и [состав-
лены] видимые вещи, и не воспринял знанием слово о Единице и Троице. Поэтому 
[Лот] и видит двух ангелов. Поэтому же, когда ангелы торопили его и побуждали 



72 Преп. Максим Исповедник 73Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Бог, сделавшись ради этого человеком, в Себе выказал его и узаконил; и что пер-
вое — причина отчуждения человека от Рая и тамошних благ, а второе — вос-
становления в Раю и вознесения на небеса; оно же, что всего <376A> уди-
вительнее, содействует тому, чтобы мы Богу стали своими. И поэтому будем 
 всегда держаться телесного страдания, как орудия Божественной благодати, 
не следуя переменам времён и обстоятельств, а благополучием плоти будем 
вовсе пренебрегать, как вещью презренной, неизбежно обречённой полному 
исчезновению, которая, как сказал Христос божественными устами Григория, 
«не преступает собственных пределов»1 и виновна во всех язвах души, — что-
бы мы во всех движениях душевных и телесных излучали Божественное сия-
ние, полностью принадлежа единому Богу. Да попросту говоря, сделаемся вмес-
тилищем всего Бога целиком и сами полностью и во всём станем богами по 
 благодати, — <376B> настолько, чтобы по всему считаться вторым Богом, за 
исключением тождества с Ним по сущности, это вот и есть совершенство для 
нас, не несущих в себе ни малейшего знака века сего, дабы через него не ли-
шиться как-нибудь божественного состояния (ἕξεως) души и не пострадать 
горько из-за осквернения истинной чистоты, не находя средств к исправлению. 

Когда пройдёт для нас этот век деяния, ничто из существующего не оста-
нется в теперешнем виде [209] ни по внешности (σχῆματος), ни по положению 
(θέσεως). Ни в чём из вещей видимых нет для их владельцев ни надёжности, 
ни устойчивости. Ничто из того, что подчиняет себе людей, не сохраняет свою 
неизменность: ни слава, ни богатство, ни власть, ни здоровье, <376С> ни бес-
славие, ни бедность, ни рабство, ни болезнь, ни красота, ни молодость, ни из-
вестность, ни безобразие, ни старость, ни низкое происхождение, — всё про-
ходит, всё исчезает, всё человеческое тает, как тень, и легче пузыря на воде 
пропадает величие всякого человеческого могущества. «Всякий человек, — ска-

ка, а с другой — посредством благоденствия (εὐπαθείᾳ) добрых облегчается путь 
добродетели», но добавляет, что это бывает «не всегда и не вполне» (Greg. Naz. Or. 
14//PG 35. 900. 19). 

1 В издании Миня здесь указывается на Слово XIV свт. Григория Богослова — 
«О любви к бедным» (De pauperum amore). Однако места, соответствующего сло-
вам, приводимым преп. Максимом, в этом Слове нам обнаружить не удалось. Тем 
не менее, это выражение можно найти в другом месте: «…тело, уступив природе и 
не выходя из своих пределов (τοὺς ἰδίους ὅρους οὐχ ὑπερβαίνουσαν), будет разруше-
но или болезнью, или временем» (Greg. Naz. Оr. 2//PG 35. 425. 25). Св. Григорий 
в этом месте рассматривает врачевание тел и душ и говорит, что врачевание тел мо-
жет «работать» до поры до времени, но все равно тело будет разрушено, поскольку 
жизни его положен предел. Этот контекст проливает свет и на использование дан-
ного выражения преп. Максимом. 

зано, — трава, и вся слава человеческая — как полевой цветок: высохла тра-
ва, и цветок увял» (Ис. 40, 6). Ибо воистину, во всём человеческом возмож-
ность гибели (φθοράν) соединена с рождением, а часто кое в чём1 гибель даже 
предшествует рождению, так что среднее (6) между ними может, из-за взаим-
ного схождения крайностей в одно, скрываться, хоть и усматривается в обеих; 
причём, это мудро устраивается Промыслом <376D> для того, чтобы логос2 
изменчивых явлений воспитывал уверенность в вещах вечных3. Всё переменя-
ется в иное, и одно превращается в другое, взаимно находя друг в друге скорее 
разрушение и гибель, нежели рождение. 

Не будем же связывать временными вещами неразрушаемую душу; не бу-
дем отягощать ум, по природе свободный от материи, и заботами о материаль-
ном тянуть его к земле. Но будем, в соответствии с их природой, разумом раз-
делять друг от друга вещи, никоим образом не согласующиеся по сущности; 
<377А> тогда нам не составит труда оторвать душу, несложную (ἀσύνθετον) 
и никоим образом не могущую претерпеть разложения своей природы, от при-
страстия к тленным вещам. Покинем Содом4, т. е. заблуждение и смятение чувств 
относительно чувственно воспринимаемого, чтобы избежать пожара, — я имею 
в виду наказание огнём как их непременное следствие. Спасёмся на горе (Мф. 
24, 16), разумей — на высоте богоугодной жизни, чтобы не оказаться взяты-
ми (Мф. 24, 40–41), не отрешившись ещё полностью от чувственного, даже 
если мы и будем казаться непричастными к пороку, как блаженный Лот, не со-
вершавший того, что творили жители Содома5; т. е. освободимся даже и от той 

1 В схолии сказано, что речь идет о мертворожденных детях. 
2 Или: понятие.
3 Это одна из главных мыслей Amb 71//PG 91. 1408C — 1416D, где преп. Мак-

сим, следуя свт. Григорию Богослову, говорит уже не только о воспитании Богом нас 
через переменчивость и текучесть мира, но о Божественной игре с нами Логоса, воз-
водящего нас от этих временных и преходящих вещей (этих «детских бирюлек») — 
к вечным.

4 Ср.: Greg. Naz. In sanct. baptis. (Оr. 40)//PG 36. 384. 16.
5 Ср. толкование образа Лота по противопоставлению его Аврааму в QD 39 (ed. 

Declerck): «Почему Авраам увидел трех ангелов (Быт. 18, 2), а Лот — двух (Быт. 
19, 1)? Авраам достиг совершенства, поднялся выше явлений и был озарен знанием 
Святой Троицы и Единицы. Потому он и принимает альфу в дополнение к имени, 
ибо он приблизился по знанию, единый — к Единому (Быт. 17, 5). Поэтому, разуме-
ется, [Авраам] видит трех ангелов. А Лот в своем знании еще не вышел за пределы 
видимых вещей. Он служил Божеству в видимых [проявлениях], ничего большего 
не представлял, не возвысился над “двумя”: материей и формой, из коих и [состав-
лены] видимые вещи, и не воспринял знанием слово о Единице и Троице. Поэтому 
[Лот] и видит двух ангелов. Поэтому же, когда ангелы торопили его и побуждали 



74 Преп. Максим Исповедник 75Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

чувственности, что лишь склоняет к страстям (7). Сколько хватит сил, [210] 
будем бежать преходящего, которое никоим образом не может быть нам под-
властно и по самой природе своей течёт1 <377B> и исчезает; оно не  допускает 

спастись на гору, он не решился взойти на гору, но просил позволения идти в Сигор, 
т. е. к меньшему знанию, — ведь слово “Сигор” переводится как малый (Быт. 19, 
15–23). А два ангела, выводящие Лота, понимаются как два Завета — Закон писа-
ный и закон Евангельский. С их помощью человек выводится, [т. е.] бежит от обольще-
ния чувственными вещами, и убегает из их сожжения. С [Лотом] вместе восходит и 
сожительница — чувство. Если она оборачивается назад, то становится соляным 
столпом (Быт. 19, 26) — делается очевидным для всех примером, являя неизмен-
ное состояние каменного, как соль, зла. [Лот] взял с собой из Содома и вино, кото-
рое означает предвкушение нечистых помыслов, и две дочери напоили его, чтобы 
зачать. Первая дочь — это вожделение: чуть только ум вспоминает об этих предвку-
шениях, вожделение тотчас сочетается с ним и зачинает согласие. Тут же поспева-
ет и вторая дочь — это наслаждение. Сочетаясь с умом, она зачинает действие. От-
того такие порождения прокляты и не входят в общество Господне до третьего, 
четвертого и десятого поколения (Втор. 23, 4; Исх. 20, 5)» (пер. Д. А. Черногла-
зова, здесь и далее перевод QD дается по изданию: Максим Исповедник 2010). 
Т. е. Авраам, превзошедший мир явлений, был способен множественное (по числу 
индивидов) созерцать как одно по логосу (ср. эту тему в Ep 2//PG 91. 400C), а Лот 
на это не был способен. Поэтому для Авраама три ангела стали образом единого по 
логосу природы Бога, — поскольку Авраам перешел от феноменального мира к не-
видимому логосу вещей, в то время как Лот останавливается на внешнем виде ве-
щей, не видя за ним единого логоса, но познавая, очевидно, каждое сущее в его бы-
тии (что, по преп. Максиму, может возводить к вере в бытие Божие, но не вводит 
еще в таинство Троицы в Единице и Единицы — в Троице). 

1 Ср. у Давида Анахта, который пользуется образом изменчивости и текучести 
мира в контексте обсуждения проблемы возможности философского познания: «До-
вод, который приводят те, которые отрицают существование философии, заключа-
ется в следующем: все сущее течет и утекает, никогда не достигая покоя, и так как 
изменение вещей предшествует образованию понятия о них, то уже до того, как мож-
но бывает вымолвить слово о них, они изменяются. Приводят такой пример: в одну 
и ту же реку невозможно войти дважды. А некоторые, усугубляя сомнения, говорят, 
что в одну и ту же реку из-за быстрого течения и движения воды нельзя войти даже 
один раз. Подобно этому и сущие, находясь в течении и утечении, никогда не дости-
гают покоя и, следовательно, не поддаются познанию, ибо, как только мы хотим по-
знать их, они изменяются и бывают различными в различное время, так что никто 
не может настигнуть и познать их. Так почему же философия является наукой о су-
щем, если само сущее, находясь в движении и изменении, непознаваемо?» (Рrol. 
phil. 2: 3–4 (ed. Busse), пер. С. С. Аревшатяна, цит. по изд.: Давид Анахт. Сочине-
ния. М. 1975. С. 34, с изм.). Ответом преп. Максима на вопрос о возможности фи-
лософского познания, как мы полагаем, было учение о логосах тварного, которые, в 
отличие от самого тварного, неизменны и непреложны, поскольку являются воле-
ниями Бога о твари. О течении и утекании тварного см. также: Ammon. In cat. 2. 24, 

в нас иного расположения души, кроме несущего его клеймо, за которое нас 
ожидают осуждение и тяжкая мука. Ревностно отринем всё то, чего непремен-
но лишимся по природе, а о необходимом будем просить Бога. Сознательно 
(γνωμικῶς) и с охотою (κατὰ θέλησιν) отринем то, что по природе непремен-
но и отдастся, и отнимется. Не позволим душе, по природе несущей в себе об-
раз своего Создателя, из-за неразумного устроения стать подвластной тому, 
что возникает и гибнет, — она-то ведь по рождении не имеет предела своему 
бытию, и ей предустановлено всегда искать Бога и стремиться к Нему. Не бу-
дем желать того, чем не сможем владеть; не будем привязываться к полностью 
преходящему, как к вечному. <377C> Ведь «проходит образ века сего» (1 Кор. 
7, 3), как сказал святой, и «небо и земля прейдут» (Мф. 24, 35) — изрёк Бог 
святого; воспримем же неложно Божественное изречение, и упредим верой 
исполнение слова, и поверим непреложному доказательству предсказанного 
исхода. Ибо если части чего-либо подлежат разрушению и перемене, как ска-
зал один из наших мудрецов, то ясно, что и совокупность их тоже1, хотя бы яв-
ным действием и не установился ещё срок, в который этому [разрушению] под-
вергнется совокупность, — как и всякий человек из того, что он претерпевает 
ежедневно, познаёт, что по природе ему предстоит умереть, хотя бы смерть и 
не пришла ещё в действительности. 

<377D> Итак, станем же принадлежать самим себе и Богу, лучше — толь-
ко Богу, а не полностью плоти и миру. Приготовимся призывать Бога нашего, 
по писаному: «Приготовься призывать Бога твоего, Израиль» (Ам. 4, 12), что 
значит: очистимся от пятен порока и скверны, отринув даже и те мечтания, ко-
торые, насколько такое возможно, не сочетаются со страстями. Так ведь и при-
готовляется всякий, желающий отлично приготовиться, — чтобы благодаря 

ed. A. Busse (TLG). Особенностью терминологии и мысли преп. Максима является 
то, что (в отличие от неоплатонических философов) он не говорит об истечении су-
щего из Божества, но представление о течении и утекании он применяет либо к «по-
току» изменчивого тварного мира, либо говорит, толкуя свт. Григория в Amb 7//PG 
91. 1081C7–11, о «стекании» нас свыше — в смысле морального уклонения от бла-
гобытия в Боге. В Трудностях преп. Максим прибегает к образу «течения и утека-
ния» в Amb 45, говоря, что состояние тела Адама до грехопадения было «без тече-
ний и истечений» (δίχα ῥοῆς καὶ ἀποῤῥοῆς) (PG 91. 1353А). Таким образом, можно 
заключить, что, по крайней мере, применительно к человеку, согласно преп. Макси-
му, течение и утекание — характеристика не просто тварного и телесного, но твар-
ного и телесного после падения.

1 См.: Св. Василий Великий. Шестоднев, I, 3, 30–32 (ed. Giet): «Если подлежат 
разру шению и перемене части, то и целое необходимо потерпит некогда то же с соб-
ственными своими частями». — Д. Б.



74 Преп. Максим Исповедник 75Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

чувственности, что лишь склоняет к страстям (7). Сколько хватит сил, [210] 
будем бежать преходящего, которое никоим образом не может быть нам под-
властно и по самой природе своей течёт1 <377B> и исчезает; оно не  допускает 

спастись на гору, он не решился взойти на гору, но просил позволения идти в Сигор, 
т. е. к меньшему знанию, — ведь слово “Сигор” переводится как малый (Быт. 19, 
15–23). А два ангела, выводящие Лота, понимаются как два Завета — Закон писа-
ный и закон Евангельский. С их помощью человек выводится, [т. е.] бежит от обольще-
ния чувственными вещами, и убегает из их сожжения. С [Лотом] вместе восходит и 
сожительница — чувство. Если она оборачивается назад, то становится соляным 
столпом (Быт. 19, 26) — делается очевидным для всех примером, являя неизмен-
ное состояние каменного, как соль, зла. [Лот] взял с собой из Содома и вино, кото-
рое означает предвкушение нечистых помыслов, и две дочери напоили его, чтобы 
зачать. Первая дочь — это вожделение: чуть только ум вспоминает об этих предвку-
шениях, вожделение тотчас сочетается с ним и зачинает согласие. Тут же поспева-
ет и вторая дочь — это наслаждение. Сочетаясь с умом, она зачинает действие. От-
того такие порождения прокляты и не входят в общество Господне до третьего, 
четвертого и десятого поколения (Втор. 23, 4; Исх. 20, 5)» (пер. Д. А. Черногла-
зова, здесь и далее перевод QD дается по изданию: Максим Исповедник 2010). 
Т. е. Авраам, превзошедший мир явлений, был способен множественное (по числу 
индивидов) созерцать как одно по логосу (ср. эту тему в Ep 2//PG 91. 400C), а Лот 
на это не был способен. Поэтому для Авраама три ангела стали образом единого по 
логосу природы Бога, — поскольку Авраам перешел от феноменального мира к не-
видимому логосу вещей, в то время как Лот останавливается на внешнем виде ве-
щей, не видя за ним единого логоса, но познавая, очевидно, каждое сущее в его бы-
тии (что, по преп. Максиму, может возводить к вере в бытие Божие, но не вводит 
еще в таинство Троицы в Единице и Единицы — в Троице). 

1 Ср. у Давида Анахта, который пользуется образом изменчивости и текучести 
мира в контексте обсуждения проблемы возможности философского познания: «До-
вод, который приводят те, которые отрицают существование философии, заключа-
ется в следующем: все сущее течет и утекает, никогда не достигая покоя, и так как 
изменение вещей предшествует образованию понятия о них, то уже до того, как мож-
но бывает вымолвить слово о них, они изменяются. Приводят такой пример: в одну 
и ту же реку невозможно войти дважды. А некоторые, усугубляя сомнения, говорят, 
что в одну и ту же реку из-за быстрого течения и движения воды нельзя войти даже 
один раз. Подобно этому и сущие, находясь в течении и утечении, никогда не дости-
гают покоя и, следовательно, не поддаются познанию, ибо, как только мы хотим по-
знать их, они изменяются и бывают различными в различное время, так что никто 
не может настигнуть и познать их. Так почему же философия является наукой о су-
щем, если само сущее, находясь в движении и изменении, непознаваемо?» (Рrol. 
phil. 2: 3–4 (ed. Busse), пер. С. С. Аревшатяна, цит. по изд.: Давид Анахт. Сочине-
ния. М. 1975. С. 34, с изм.). Ответом преп. Максима на вопрос о возможности фи-
лософского познания, как мы полагаем, было учение о логосах тварного, которые, в 
отличие от самого тварного, неизменны и непреложны, поскольку являются воле-
ниями Бога о твари. О течении и утекании тварного см. также: Ammon. In cat. 2. 24, 

в нас иного расположения души, кроме несущего его клеймо, за которое нас 
ожидают осуждение и тяжкая мука. Ревностно отринем всё то, чего непремен-
но лишимся по природе, а о необходимом будем просить Бога. Сознательно 
(γνωμικῶς) и с охотою (κατὰ θέλησιν) отринем то, что по природе непремен-
но и отдастся, и отнимется. Не позволим душе, по природе несущей в себе об-
раз своего Создателя, из-за неразумного устроения стать подвластной тому, 
что возникает и гибнет, — она-то ведь по рождении не имеет предела своему 
бытию, и ей предустановлено всегда искать Бога и стремиться к Нему. Не бу-
дем желать того, чем не сможем владеть; не будем привязываться к полностью 
преходящему, как к вечному. <377C> Ведь «проходит образ века сего» (1 Кор. 
7, 3), как сказал святой, и «небо и земля прейдут» (Мф. 24, 35) — изрёк Бог 
святого; воспримем же неложно Божественное изречение, и упредим верой 
исполнение слова, и поверим непреложному доказательству предсказанного 
исхода. Ибо если части чего-либо подлежат разрушению и перемене, как ска-
зал один из наших мудрецов, то ясно, что и совокупность их тоже1, хотя бы яв-
ным действием и не установился ещё срок, в который этому [разрушению] под-
вергнется совокупность, — как и всякий человек из того, что он претерпевает 
ежедневно, познаёт, что по природе ему предстоит умереть, хотя бы смерть и 
не пришла ещё в действительности. 

<377D> Итак, станем же принадлежать самим себе и Богу, лучше — толь-
ко Богу, а не полностью плоти и миру. Приготовимся призывать Бога нашего, 
по писаному: «Приготовься призывать Бога твоего, Израиль» (Ам. 4, 12), что 
значит: очистимся от пятен порока и скверны, отринув даже и те мечтания, ко-
торые, насколько такое возможно, не сочетаются со страстями. Так ведь и при-
готовляется всякий, желающий отлично приготовиться, — чтобы благодаря 

ed. A. Busse (TLG). Особенностью терминологии и мысли преп. Максима является 
то, что (в отличие от неоплатонических философов) он не говорит об истечении су-
щего из Божества, но представление о течении и утекании он применяет либо к «по-
току» изменчивого тварного мира, либо говорит, толкуя свт. Григория в Amb 7//PG 
91. 1081C7–11, о «стекании» нас свыше — в смысле морального уклонения от бла-
гобытия в Боге. В Трудностях преп. Максим прибегает к образу «течения и утека-
ния» в Amb 45, говоря, что состояние тела Адама до грехопадения было «без тече-
ний и истечений» (δίχα ῥοῆς καὶ ἀποῤῥοῆς) (PG 91. 1353А). Таким образом, можно 
заключить, что, по крайней мере, применительно к человеку, согласно преп. Макси-
му, течение и утекание — характеристика не просто тварного и телесного, но твар-
ного и телесного после падения.

1 См.: Св. Василий Великий. Шестоднев, I, 3, 30–32 (ed. Giet): «Если подлежат 
разру шению и перемене части, то и целое необходимо потерпит некогда то же с соб-
ственными своими частями». — Д. Б.



76 Преп. Максим Исповедник 77Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

<380А> добродетелям, как бы благодаря некой божественной раскраске1, вос-
принять точное уподобление Богу. Таким именно образом и призывает, как сле-
дует, тот, кто ведает, как нужно призывать Бога; ведь приготовление, по-моему, 
состоит в отчуждении от страстей2, [211] а призывание — в подлинном уподоб-
лении Богу через добродетели. Или иначе: приготовление — это сияние, возни-
кающее в достойных через добродетели, а призывание — восприятие обожи-
вающей благодати через истинное знание. Ведь таким образом мы и сможем, по 
писаному, всегда иметь белые одежды (Еккл. 9, 8), что значит — нрав светлый, 
благодаря добродетелям, и ясный, безо всякого признака тьмы. <380B> И воз-
ликует душа наша о Боге, Спасителе нашем (Пс. 12, 7; 34, 9), радуясь  совлечению 
ветхого человека, обречённого гибели по лживым желаниям, и облечению в но-
вого, созданного по Богу в Духе (1 Петр. 4, 6). Ведь Бог наш облечёт нас в ризу 
спасения и в одежду радования (Ис. 61, 10), т. е. даст нам привычное и соответ-
ствующее нраву любомудрое деяние посредством добродетелей и непретк но-
венное умное созерцание в Духе, дабы мы наслаждались и будущими царствен-
ны ми благами Божественного непорочного брака3. Притом, будем  внимательно 
следить, как ходим (Еф. 5, 15) и что замышляем, зная, что нашим поступкам и 
мыслям есть много незримых свидетелей, которые не только взирают на явное, 
но заглядывают и в самые души и испытывают тайны сердца. <380C>

Нас ведь и вправду со всех сторон окружают многие хоры ангельских сил4, 
которые тщательно записывают на небесах наши поступки и речи, и мысли, 
вплоть до малейшего намерения5, ради изобличения в страшный день Суда, 
когда всякая видимая тварь с невыразимой скоростью устремится к своему 
окончательному завершению, а небо и земля с грохотом погибнут, и стихии 
меж ними разрушатся в огне (2 Петр. 3, 10), и будет небо новое и земля но-
вая, и то, что на них (Ис. 65, 17); когда воздвигнутся троны, и воссядет Ветхий 
днями, и раскроются книги, <380D> в которых с безукоризненной точностью 

1 Здесь, очевидно, аллюзия на традиционное у Отцов толкование многоцветного 
одеяния праведного Иосифа в смысле множества его добродетелей. 

2 Понятие отчуждения (ἀλλοτρίωσις) от страстей или отчуждения от пороков, 
зла часто встречается у Каппадокийцев.

3 Т. е. сочетания Христу-Жениху. — Прим. пер.
4 С этого предложения и вплоть до конца настоящего письма текст преп. Макси-

ма совпадает почти дословно с текстом, который хотя и числится среди приписыва-
емых свт. Афанасию Александрийскому, но не принадлежащих ему, см.: Sermo ad 
Antiochum ducem//PG 28. 589–597. С высокой степенью вероятности можно счи-
тать, что текст Пс.-Афанасия — заимствование из преп. Максима, а не наоборот. 

5 Или: помышления, ἐνθυμήσεως. Т. е. лишённого выражения действием. — 
Прим. пер.

записаны наши дела, речи и мысли, а тысячи тысяч ангелов будут служить Ему, 
и тьмы тем будут предстоять Ему (Дан. 7, 9–10); и грозное пламя огня будет 
пробегать повсюду, охватывая всё вокруг и расплавляя горы, будто воск. [212] 
«Огненная» ведь, как говорит пророк, «река протекала пред Ним» (Дан. 7, 10). 
Тогда явятся тартар и бездонная зияющая бездна, и тьма внешняя (Мф. 25, 
30), и червь неусыпный (Мк 9:48), да ещё ужас вознесётся над гибнущим ми-
ром, и ангелы <381А> гнева, сверкающие карающим огнём, извергающие огонь 
взорами и дыханием, станут наготове, чтобы карать всячески всякое беззако-
ние. Пред ними предстанет с трепетом всякая тварь, земная и небесная, — и 
из ангельских сил, и из тех, что выше ангельских, и из людей, — чтобы воспри-
нять страшное изъявление Божественной воли; при этом прочтутся наши дела, 
и обнажатся тайны, так что грехи всех будут всем известны как свои, обнару-
жившиеся в безошибочной книге собственной совести. Сказано ведь: «Изоб-
личу тебя и представлю пред глаза твои грехи твои» (Пс. 49, 21). И ещё: «Окру-
жат их замыслы их» (Ос. 7, 2).

<381В> И вот человек, и вот дела его; и вот неподкупный Судия, рядом с Ко-
торым предстоит страшное и великое воинство небесных сил, восседает на вы-
соте, излучая сияние правды, и по справедливому и неложному суду воздаёт 
каждому по достоинству: тем, кто за добрые дела поставлен по правую руку, ми-
лостиво дарует приуготованное от сотворения мира Небесное Царствие (Мф. 
25, 34), тех же, кто по отсутствию благих дел оказался по левую, гневно гонит 
в вечный огонь, уготованный диаволу и его ангелам (Мф. 25, 41). Кто вынесет 
бешенство этого огня? <381C> Кто не ужаснётся невиданному зрелищу этого 
червя? Кто сможет терпеть внезапность и тяжесть этой внешней тьмы? Кто вы-
держит ревущий тартар и со дна кипящую бездну? Кто не содрогнётся от прон-
зительного грозного взора приставленных к казням ангелов и их мрачных ли-
ков? Кто не устрашится сего ужаснейшего из зол — того, что отвратит от него 
лицо Своё по природе кроткий и человеколюбивый, и милосердный Бог? А с 
Ним вместе и вся тварь отвернётся [213] и погнушается теми, кто по злой воле 
(γνώμην) так страшно себя мучает, и будет справедливо гневаться, что они за-
ставили таким явиться <381D> Бога, единственно человеколюбивого по приро-
де. Кто вынесет сознание вечного позора, который последует за явлением  всего 
тайного? Кто сможет измерить неумолчное рыдание, и горькие и невообрази-
мые слёзы, и скрежет зубов, и вопли мучимых или сердечную скорбь сожа-
ления, медленным огнём сжигающую глубину души? Кто способен выразить 
тоску1 грешников, не имеющих надежды ни на перемену срока наказания, ни на 

1 Букв.: «стеснение», στενοχωρίαν. — Прим. пер.



76 Преп. Максим Исповедник 77Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

<380А> добродетелям, как бы благодаря некой божественной раскраске1, вос-
принять точное уподобление Богу. Таким именно образом и призывает, как сле-
дует, тот, кто ведает, как нужно призывать Бога; ведь приготовление, по-моему, 
состоит в отчуждении от страстей2, [211] а призывание — в подлинном уподоб-
лении Богу через добродетели. Или иначе: приготовление — это сияние, возни-
кающее в достойных через добродетели, а призывание — восприятие обожи-
вающей благодати через истинное знание. Ведь таким образом мы и сможем, по 
писаному, всегда иметь белые одежды (Еккл. 9, 8), что значит — нрав светлый, 
благодаря добродетелям, и ясный, безо всякого признака тьмы. <380B> И воз-
ликует душа наша о Боге, Спасителе нашем (Пс. 12, 7; 34, 9), радуясь  совлечению 
ветхого человека, обречённого гибели по лживым желаниям, и облечению в но-
вого, созданного по Богу в Духе (1 Петр. 4, 6). Ведь Бог наш облечёт нас в ризу 
спасения и в одежду радования (Ис. 61, 10), т. е. даст нам привычное и соответ-
ствующее нраву любомудрое деяние посредством добродетелей и непретк но-
венное умное созерцание в Духе, дабы мы наслаждались и будущими царствен-
ны ми благами Божественного непорочного брака3. Притом, будем  внимательно 
следить, как ходим (Еф. 5, 15) и что замышляем, зная, что нашим поступкам и 
мыслям есть много незримых свидетелей, которые не только взирают на явное, 
но заглядывают и в самые души и испытывают тайны сердца. <380C>

Нас ведь и вправду со всех сторон окружают многие хоры ангельских сил4, 
которые тщательно записывают на небесах наши поступки и речи, и мысли, 
вплоть до малейшего намерения5, ради изобличения в страшный день Суда, 
когда всякая видимая тварь с невыразимой скоростью устремится к своему 
окончательному завершению, а небо и земля с грохотом погибнут, и стихии 
меж ними разрушатся в огне (2 Петр. 3, 10), и будет небо новое и земля но-
вая, и то, что на них (Ис. 65, 17); когда воздвигнутся троны, и воссядет Ветхий 
днями, и раскроются книги, <380D> в которых с безукоризненной точностью 

1 Здесь, очевидно, аллюзия на традиционное у Отцов толкование многоцветного 
одеяния праведного Иосифа в смысле множества его добродетелей. 

2 Понятие отчуждения (ἀλλοτρίωσις) от страстей или отчуждения от пороков, 
зла часто встречается у Каппадокийцев.

3 Т. е. сочетания Христу-Жениху. — Прим. пер.
4 С этого предложения и вплоть до конца настоящего письма текст преп. Макси-

ма совпадает почти дословно с текстом, который хотя и числится среди приписыва-
емых свт. Афанасию Александрийскому, но не принадлежащих ему, см.: Sermo ad 
Antiochum ducem//PG 28. 589–597. С высокой степенью вероятности можно счи-
тать, что текст Пс.-Афанасия — заимствование из преп. Максима, а не наоборот. 

5 Или: помышления, ἐνθυμήσεως. Т. е. лишённого выражения действием. — 
Прим. пер.

записаны наши дела, речи и мысли, а тысячи тысяч ангелов будут служить Ему, 
и тьмы тем будут предстоять Ему (Дан. 7, 9–10); и грозное пламя огня будет 
пробегать повсюду, охватывая всё вокруг и расплавляя горы, будто воск. [212] 
«Огненная» ведь, как говорит пророк, «река протекала пред Ним» (Дан. 7, 10). 
Тогда явятся тартар и бездонная зияющая бездна, и тьма внешняя (Мф. 25, 
30), и червь неусыпный (Мк 9:48), да ещё ужас вознесётся над гибнущим ми-
ром, и ангелы <381А> гнева, сверкающие карающим огнём, извергающие огонь 
взорами и дыханием, станут наготове, чтобы карать всячески всякое беззако-
ние. Пред ними предстанет с трепетом всякая тварь, земная и небесная, — и 
из ангельских сил, и из тех, что выше ангельских, и из людей, — чтобы воспри-
нять страшное изъявление Божественной воли; при этом прочтутся наши дела, 
и обнажатся тайны, так что грехи всех будут всем известны как свои, обнару-
жившиеся в безошибочной книге собственной совести. Сказано ведь: «Изоб-
личу тебя и представлю пред глаза твои грехи твои» (Пс. 49, 21). И ещё: «Окру-
жат их замыслы их» (Ос. 7, 2).

<381В> И вот человек, и вот дела его; и вот неподкупный Судия, рядом с Ко-
торым предстоит страшное и великое воинство небесных сил, восседает на вы-
соте, излучая сияние правды, и по справедливому и неложному суду воздаёт 
каждому по достоинству: тем, кто за добрые дела поставлен по правую руку, ми-
лостиво дарует приуготованное от сотворения мира Небесное Царствие (Мф. 
25, 34), тех же, кто по отсутствию благих дел оказался по левую, гневно гонит 
в вечный огонь, уготованный диаволу и его ангелам (Мф. 25, 41). Кто вынесет 
бешенство этого огня? <381C> Кто не ужаснётся невиданному зрелищу этого 
червя? Кто сможет терпеть внезапность и тяжесть этой внешней тьмы? Кто вы-
держит ревущий тартар и со дна кипящую бездну? Кто не содрогнётся от прон-
зительного грозного взора приставленных к казням ангелов и их мрачных ли-
ков? Кто не устрашится сего ужаснейшего из зол — того, что отвратит от него 
лицо Своё по природе кроткий и человеколюбивый, и милосердный Бог? А с 
Ним вместе и вся тварь отвернётся [213] и погнушается теми, кто по злой воле 
(γνώμην) так страшно себя мучает, и будет справедливо гневаться, что они за-
ставили таким явиться <381D> Бога, единственно человеколюбивого по приро-
де. Кто вынесет сознание вечного позора, который последует за явлением  всего 
тайного? Кто сможет измерить неумолчное рыдание, и горькие и невообрази-
мые слёзы, и скрежет зубов, и вопли мучимых или сердечную скорбь сожа-
ления, медленным огнём сжигающую глубину души? Кто способен выразить 
тоску1 грешников, не имеющих надежды ни на перемену срока наказания, ни на 

1 Букв.: «стеснение», στενοχωρίαν. — Прим. пер.



78 Преп. Максим Исповедник 79Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

окончание претерпеваемой кары, ни на изменение <384А> жизни к лучшему?1 
Суд ведь тот воистину окончательный и единственный, страшный и праведный, 
и более праведный, чем ужасный, и ещё страшнее делается оттого, что также 
и праведный; и по справедливому приговору Божиему обнимает всю вечность. 
Кто сможет удержаться от слёз, помыслив о жалобах и стенаниях, вырываю-
щихся из самого сердца осуждённых, и  проникающих до самого мозга их кос -
тей, и жестоко грызущих их утробы? Кто претерпит без боли и вызванного ею 
уныния жалобные вопли и крики сожаления, обращаемые каждым наказуемым 
к самому себе и всеми ко всем, и в каких словах выражаются они! 

<384В> Ибо тогда каждый станет подлинным знатоком своих прегреше-
ний, тогда обнажатся деяния и явятся, как есть, без прикрытия лукавства! Пра-
веден суд Твой, Боже (Пс. 118, 137); Ты призывал нас, а мы Тебя не слушались; 
Ты говорил нам, а мы не внимали, и советы Твои вменяли ни во что, а речам 
Твоим не внимали. Из-за этого-то и нашла на нас по справедливости погибель 
и пагуба, и буря, и скорбь, и угнетение; теперь призываем Тебя, а Ты не слы-
шишь; ищем у Тебя милости — и не обретаем, ведь и мы не услышали Твои 
речи и не сотворили милости ближнему. Мы ведь, возненавидевшие мудрость 
и не избравшие себе страх Господень, и не пожелавшие слушать советов Бо-
жиих, нами же посеянное пожинаем и собственным безумием насыщаемся. 
[214] Ослепила нас жизнь своим обманом2, и не познали мы тайн Божиих, 
<384С> и никакой не возымели надежды на награду святости. Поэтому мы 
«преисполнились делами беззакония и ходили по пустыням без дорог», т. е. без 
призора Божьего, «пути же Господня не познали» (Прем. 5, 7). Ныне же «ка-
кую пользу принесло нам высокомерие, и что доставило нам богатство с тщесла-
вием? Всё это прошло, как тень и как молва быстротечная, и как корабль, иду-
щий по волнующейся воде; прошёл он — и не найти ни следа, ни стези дна его 
в волнах; или как от птицы, пролетевшей по воздуху, никакого не остаётся зна-
ка ее пути» (Прем. 5, 8–10). <384D> Всё это прошло, оставив нам огонь ге-
енны в вечный и неизменный удел. 

Справедлив суд Твой, Боже; мы никогда не перестанем это повторять. Ты 
призывал нас, а мы не слушали; увещевал нас, а мы не внимали. Об этих ужа-
сах мы ежедневно слышали поучение, но мы презирали такие слова. Тогда речи 

1 πρὸς τὸ εὖ ζῇν πάλιν μεταβολή может, как нам кажется, пониматься двояко: 
либо как улучшение условий загробного существования (ослабление мучений и 
т. п.), либо как возвращение к добродетели. Эта двусмысленность сохранена в пере-
воде. — Прим. пер.

2 Интересно, что преп. Максим говорит именно о «жизни», а не о «мире», «суе-
те» и т. п. Ср. подобный мотив у И. С. Тургенева («Полесье»). — Прим. пер.

об этом ничуть нас не огорчали; когда бы сейчас действительность не так жес-
токо нас мучила! Вздором казалось нам то, в чём заключается сейчас наша 
жизнь, — а ведь тогда нам постоянно об этом напевали. О, беспечность! О, об-
ман! О, злые <385А> помыслы! О, сообщество порочных людей! О, дивный и 
праведный Божий суд над нашими прегрешениями! Как Он воздал каждому 
нашему греху соответствующее мучение! За жалкое и презренное наслажде-
ние плоти справедливо осуждены мы на страшную геенну. К пребыванию в 
ужасном мраке и тьме приговорены мы за то, что возлюбили всё постыдное: и 
зрелища, и звуки, и слова, а Божественным благам предпочли конские состя-
зания, театральные представления и псовую охоту, в которых хороводились 
толпы демонов, а Божие покровительство и надзор через ангелов вовсе отсут-
ствовали; там многообразно попиралось достоинство чистоты, а зло распут-
ства и мерзость открыто возвеличивались. <385В> Справедливо лишены мы 
теперь света за то, что в течение временной нашей жизни не видели славы 
Бога-Творца в твари1, а оскверняли наши глаза и уши, и язык; или, вернее, че-
рез них губили [215] душу, созданную по образу Божьему, ненавистными Богу 
зрелищами, и звуками, и речами, и взаимной злобой. Мы ввергнуты в тартар; 
и страшно мучают нас одновременно и падение в глубину, и скованность — за 
то, что высокомерие мы предпочли возвышенному смирению, которое споспе-
шествует возвышенному и Божественному, а крепость и силу добродетели от-
вергли ради безмерной расслабленности и изнеженности плоти. <385С> Где 
ныне высокомерие наше и заносчивое ко всем отношение, и вялость и изнежен-
ность плоти? О, безрассудство! Вместо необузданного хохота и безудержной 
болтовни — этот невыносимый скрежет зубов. Мы не пожелали упражнять-
ся в изучении Божественного и спасительного слова, и предпочли безмерное 
пьянство словесному восхвалению Бога, — и страшному подвергаемся мы те-
перь наказанию, и наш язык горит от ужасной жажды. Ненависти к братьям, 
зависти и обмана, и лицемерия, от которых и из-за которых является и само 
убийство, порицания и лести, злопамятности, лжи и ложной клятвы приемлем 
мы достойный плод — сего неусыпного червя, беспрестанно гложущего недра 
наших душ. <385D> Раз мы искривили прямоту любви, развратили сердце, 
погубили бесстрастие истины, самоё же истину исказили, — то, добровольно 
совершая зло ненависти, невольно сотворили себе червя (Мк. 9, 44. 46), а  ложью 
вырыли ещё худший ров лукавства, отделяющий нас от единения с прямым и 

1 Интересно это место сравнить с известными мыслями преп. Симеона Нового 
Богослова, который утверждал, что не видевшие Божественного света при жизни 
будут лишены его видения и в Царствии Небесном. Преп. Максим говорит здесь об 
отсутствии видения славы Божией в творении. 



78 Преп. Максим Исповедник 79Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

окончание претерпеваемой кары, ни на изменение <384А> жизни к лучшему?1 
Суд ведь тот воистину окончательный и единственный, страшный и праведный, 
и более праведный, чем ужасный, и ещё страшнее делается оттого, что также 
и праведный; и по справедливому приговору Божиему обнимает всю вечность. 
Кто сможет удержаться от слёз, помыслив о жалобах и стенаниях, вырываю-
щихся из самого сердца осуждённых, и  проникающих до самого мозга их кос -
тей, и жестоко грызущих их утробы? Кто претерпит без боли и вызванного ею 
уныния жалобные вопли и крики сожаления, обращаемые каждым наказуемым 
к самому себе и всеми ко всем, и в каких словах выражаются они! 

<384В> Ибо тогда каждый станет подлинным знатоком своих прегреше-
ний, тогда обнажатся деяния и явятся, как есть, без прикрытия лукавства! Пра-
веден суд Твой, Боже (Пс. 118, 137); Ты призывал нас, а мы Тебя не слушались; 
Ты говорил нам, а мы не внимали, и советы Твои вменяли ни во что, а речам 
Твоим не внимали. Из-за этого-то и нашла на нас по справедливости погибель 
и пагуба, и буря, и скорбь, и угнетение; теперь призываем Тебя, а Ты не слы-
шишь; ищем у Тебя милости — и не обретаем, ведь и мы не услышали Твои 
речи и не сотворили милости ближнему. Мы ведь, возненавидевшие мудрость 
и не избравшие себе страх Господень, и не пожелавшие слушать советов Бо-
жиих, нами же посеянное пожинаем и собственным безумием насыщаемся. 
[214] Ослепила нас жизнь своим обманом2, и не познали мы тайн Божиих, 
<384С> и никакой не возымели надежды на награду святости. Поэтому мы 
«преисполнились делами беззакония и ходили по пустыням без дорог», т. е. без 
призора Божьего, «пути же Господня не познали» (Прем. 5, 7). Ныне же «ка-
кую пользу принесло нам высокомерие, и что доставило нам богатство с тщесла-
вием? Всё это прошло, как тень и как молва быстротечная, и как корабль, иду-
щий по волнующейся воде; прошёл он — и не найти ни следа, ни стези дна его 
в волнах; или как от птицы, пролетевшей по воздуху, никакого не остаётся зна-
ка ее пути» (Прем. 5, 8–10). <384D> Всё это прошло, оставив нам огонь ге-
енны в вечный и неизменный удел. 

Справедлив суд Твой, Боже; мы никогда не перестанем это повторять. Ты 
призывал нас, а мы не слушали; увещевал нас, а мы не внимали. Об этих ужа-
сах мы ежедневно слышали поучение, но мы презирали такие слова. Тогда речи 

1 πρὸς τὸ εὖ ζῇν πάλιν μεταβολή может, как нам кажется, пониматься двояко: 
либо как улучшение условий загробного существования (ослабление мучений и 
т. п.), либо как возвращение к добродетели. Эта двусмысленность сохранена в пере-
воде. — Прим. пер.

2 Интересно, что преп. Максим говорит именно о «жизни», а не о «мире», «суе-
те» и т. п. Ср. подобный мотив у И. С. Тургенева («Полесье»). — Прим. пер.

об этом ничуть нас не огорчали; когда бы сейчас действительность не так жес-
токо нас мучила! Вздором казалось нам то, в чём заключается сейчас наша 
жизнь, — а ведь тогда нам постоянно об этом напевали. О, беспечность! О, об-
ман! О, злые <385А> помыслы! О, сообщество порочных людей! О, дивный и 
праведный Божий суд над нашими прегрешениями! Как Он воздал каждому 
нашему греху соответствующее мучение! За жалкое и презренное наслажде-
ние плоти справедливо осуждены мы на страшную геенну. К пребыванию в 
ужасном мраке и тьме приговорены мы за то, что возлюбили всё постыдное: и 
зрелища, и звуки, и слова, а Божественным благам предпочли конские состя-
зания, театральные представления и псовую охоту, в которых хороводились 
толпы демонов, а Божие покровительство и надзор через ангелов вовсе отсут-
ствовали; там многообразно попиралось достоинство чистоты, а зло распут-
ства и мерзость открыто возвеличивались. <385В> Справедливо лишены мы 
теперь света за то, что в течение временной нашей жизни не видели славы 
Бога-Творца в твари1, а оскверняли наши глаза и уши, и язык; или, вернее, че-
рез них губили [215] душу, созданную по образу Божьему, ненавистными Богу 
зрелищами, и звуками, и речами, и взаимной злобой. Мы ввергнуты в тартар; 
и страшно мучают нас одновременно и падение в глубину, и скованность — за 
то, что высокомерие мы предпочли возвышенному смирению, которое споспе-
шествует возвышенному и Божественному, а крепость и силу добродетели от-
вергли ради безмерной расслабленности и изнеженности плоти. <385С> Где 
ныне высокомерие наше и заносчивое ко всем отношение, и вялость и изнежен-
ность плоти? О, безрассудство! Вместо необузданного хохота и безудержной 
болтовни — этот невыносимый скрежет зубов. Мы не пожелали упражнять-
ся в изучении Божественного и спасительного слова, и предпочли безмерное 
пьянство словесному восхвалению Бога, — и страшному подвергаемся мы те-
перь наказанию, и наш язык горит от ужасной жажды. Ненависти к братьям, 
зависти и обмана, и лицемерия, от которых и из-за которых является и само 
убийство, порицания и лести, злопамятности, лжи и ложной клятвы приемлем 
мы достойный плод — сего неусыпного червя, беспрестанно гложущего недра 
наших душ. <385D> Раз мы искривили прямоту любви, развратили сердце, 
погубили бесстрастие истины, самоё же истину исказили, — то, добровольно 
совершая зло ненависти, невольно сотворили себе червя (Мк. 9, 44. 46), а  ложью 
вырыли ещё худший ров лукавства, отделяющий нас от единения с прямым и 

1 Интересно это место сравнить с известными мыслями преп. Симеона Нового 
Богослова, который утверждал, что не видевшие Божественного света при жизни 
будут лишены его видения и в Царствии Небесном. Преп. Максим говорит здесь об 
отсутствии видения славы Божией в творении. 



80 Преп. Максим Исповедник 81Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

правым Богом. Он ведь сказал устами св. пророка Давида: «Сердце лукавое не 
прилепится ко Мне» (Пс. 100, 3). 

Соответствующее, стало быть, нашим деяниям воздаётся нам; вернее, мы 
принимаем достойную мзду за душевное расположение (διαθέσεως), возник-
шее в нас по нашему намерению (πρόθεσιν): за жгучие наслаждения — огонь 
геенны, за тьму невéдения и обольщения <388Α> преходящим — вечный 
мрак, неусыпного карающего червя — за червя ненависти и лжи, разъевшего 
и развратившего наше сердце, за разнузданную болтовню и хохот — громкий 
скрежет зубов, за гордое превозношение и веселье — падение и зияющую без-
дну, и тоску ужаса. Да попросту говоря, за каждый [216] из добровольных на-
ших пороков по справедливости восприемлем, против воли, соответствующую 
кару. О, сколь мы жалки! Почему не угасили мы, несчастные, жар плоти пос-
тами и бдениями, и изучением Божественных словес, — это ведь прекрасные 
и могущественные гасители огня! — дабы теперь на этом огне не жариться? 
Отчего не приучили глаза, уши и язык смотреть, слышать и говорить в соот-
ветствии с природой, <388Β> чтобы не терпеть ныне мрак и давящее безмол-
вие, а, став созерцателями, слушателями и воспевателями Божественной сла-
вы, со святыми и нам наслаждаться светом, словом и мудростью Бога? Если 
бы мы любовью умертвили червя добровольной ненависти и правдой уничто-
жили ложь, мы были бы ныне свободны от этого жгучего червя и всех прочих 
ужасов, в которых заключается наша жизнь. Справедлив суд Божий! Чего не 
искали, того мы и не обрели. Не открываются нам врата Царствия Небесного, 
раз мы не стучались делами во врата добродетелей; не вкушаем наслаждения 
вечных благ, раз не просили в молитве благодати вéдения. Не имели ни малой 
любви (ἔρωτα) к Божественному, но, приковав ум к земным <388C> вещам, 
их порчей испортили и всю свою жизнь. Всё земное прошло и исчезло, как дым, 
а вынесенный нам приговор остался неизбывно, навсегда. 

Вот что, в общих чертах, эти несчастные, познающие силу Божественной 
правды в претерпеваемых мучениях, наверное, говорят друг другу: а что со 
мной-то, бедным, будет? На основании каких дел смогу я надеяться на изъя-
тие из-под страшного приговора, не имея никакой добродетели и вéдения? 
 Боюсь, что, связанный по рукам и ногам, <388D> буду заброшен в землю тём-
ную и мрачную, в землю вечной тьмы, где нет света, где не увидишь живого че-
ловека, — я ведь по собственной воле связал страстями действующие силы 
моей души и воспрепятствовал её шествию по Божественному пути евангель-
ского жития. О, страшный нескончаемый позор, предстоящий мне, <389А> 
если не изменюсь и не освобожусь от многих моих пороков! О, что за плач, что 
за горькие слёзы и скрежет зубовный ждут меня, если [217] хотя бы поздно не 

отрезвлюсь, не стряхну глубокий сон нерадения и не совлеку с себя грязное 
одеяние греха! Вместо света — тьма, вместо радости — страдание, вместо от-
дыха — наказание и стеснение завладеют мною. И что жальче — а вернее, тя-
желее — всего, о чём и сказать-то больно (насколько же больнее претерпевать! 
Смилуйся, Христе, и спаси нас от боли этой!): разобщение с Богом и святыми 
Его воинствами и вечное сообщение с диаволом и скверными его демонами; 
причём и ожидать не придётся избавления от этих ужасов, <389Β> ведь с кем 
мы через злые наши обыкновения в этом веке сознательно и охотно (κατὰ 
θελητὸν γνωμικῶς) избрали общение, с теми, по справедливости и против на-
шей воли, осуждены будем пребывать в веке будущем. И мучительнее и страш-
нее всякого наказания вечное сообщество ненавидящих и ненавидимых, даже 
и без терзаний — а уж с ними-то! — и отдаление от Любящего и Любимого. 
Ведь даже когда Бог, Который по природе и есть, и зовётся Любовь, судит по 
правде, осуждаемые не испытывают к Нему ненависти, да и Он не ненавидит 
осуждаемых, ибо по природе совершенно свободен от страсти1. 

<389C> Неложно веруя, возлюбленный, что это всё осуществится в бу-
дущем, не будем же и сами беспечны, но со всем усердием и изо всех сил, пока 
хоть сколько осталось нам времени, бежим от обольщения мира и от мироправи-
теля. Мир ведь преходит, и всё, что в нём, гибнет. Наступит, воистину насту-
пит срок, когда возгласит некая страшная труба (1 Кор. 15, 52) неслыханным 
гласом, и всё земное распадётся, лишаясь своей ныне зримой красы. И види-
мый мир прейдёт, восприняв своё завершение, и явится ныне скрытый духов-
ный мир, представляя глазам, ушам и умам совершенно неведомые тайны. 
А труба, возгласив внезапно по Божиему повелению, заставит разом  подняться, 
как бы от некоего сна, <389D> бесчисленные мириады человеческих тел, сзы-
вая их на испытание; Бог же за то, что каждый сделал посредством тела, — хо-
рошего ли, дурного ли — по справедливости воздаст достойную мзду (2 Кор. 
5, 10), придавая всем существованиям великое и страшное последнее [218] за-
вершение (συγκλεισμόν). Да будет же непрестанно стоять пред нашим взо-
ром и спасительный страх геенны, и славное желание Небесного Царствия 
(что на самом деле значит страх и желание одного и того же, т. е. Бога, Кото-
рый и делается, и зовётся всем для всех, в зависимости от порочности или 
 добродетельности каждого); страх будет полностью удерживать нас от зла, 
<392А> а желание — побуждать радостно творить в изобилии добрые дела. 

1 Не совсем ясно, имеет ли преп. Максим в виду, что осуждаемые все же любят 
Бога (а значит, испытывают муки отделения от Любимого), или они Его только не 
ненавидят. Все же представляется, что вероятнее второе.   



80 Преп. Максим Исповедник 81Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

правым Богом. Он ведь сказал устами св. пророка Давида: «Сердце лукавое не 
прилепится ко Мне» (Пс. 100, 3). 

Соответствующее, стало быть, нашим деяниям воздаётся нам; вернее, мы 
принимаем достойную мзду за душевное расположение (διαθέσεως), возник-
шее в нас по нашему намерению (πρόθεσιν): за жгучие наслаждения — огонь 
геенны, за тьму невéдения и обольщения <388Α> преходящим — вечный 
мрак, неусыпного карающего червя — за червя ненависти и лжи, разъевшего 
и развратившего наше сердце, за разнузданную болтовню и хохот — громкий 
скрежет зубов, за гордое превозношение и веселье — падение и зияющую без-
дну, и тоску ужаса. Да попросту говоря, за каждый [216] из добровольных на-
ших пороков по справедливости восприемлем, против воли, соответствующую 
кару. О, сколь мы жалки! Почему не угасили мы, несчастные, жар плоти пос-
тами и бдениями, и изучением Божественных словес, — это ведь прекрасные 
и могущественные гасители огня! — дабы теперь на этом огне не жариться? 
Отчего не приучили глаза, уши и язык смотреть, слышать и говорить в соот-
ветствии с природой, <388Β> чтобы не терпеть ныне мрак и давящее безмол-
вие, а, став созерцателями, слушателями и воспевателями Божественной сла-
вы, со святыми и нам наслаждаться светом, словом и мудростью Бога? Если 
бы мы любовью умертвили червя добровольной ненависти и правдой уничто-
жили ложь, мы были бы ныне свободны от этого жгучего червя и всех прочих 
ужасов, в которых заключается наша жизнь. Справедлив суд Божий! Чего не 
искали, того мы и не обрели. Не открываются нам врата Царствия Небесного, 
раз мы не стучались делами во врата добродетелей; не вкушаем наслаждения 
вечных благ, раз не просили в молитве благодати вéдения. Не имели ни малой 
любви (ἔρωτα) к Божественному, но, приковав ум к земным <388C> вещам, 
их порчей испортили и всю свою жизнь. Всё земное прошло и исчезло, как дым, 
а вынесенный нам приговор остался неизбывно, навсегда. 

Вот что, в общих чертах, эти несчастные, познающие силу Божественной 
правды в претерпеваемых мучениях, наверное, говорят друг другу: а что со 
мной-то, бедным, будет? На основании каких дел смогу я надеяться на изъя-
тие из-под страшного приговора, не имея никакой добродетели и вéдения? 
 Боюсь, что, связанный по рукам и ногам, <388D> буду заброшен в землю тём-
ную и мрачную, в землю вечной тьмы, где нет света, где не увидишь живого че-
ловека, — я ведь по собственной воле связал страстями действующие силы 
моей души и воспрепятствовал её шествию по Божественному пути евангель-
ского жития. О, страшный нескончаемый позор, предстоящий мне, <389А> 
если не изменюсь и не освобожусь от многих моих пороков! О, что за плач, что 
за горькие слёзы и скрежет зубовный ждут меня, если [217] хотя бы поздно не 

отрезвлюсь, не стряхну глубокий сон нерадения и не совлеку с себя грязное 
одеяние греха! Вместо света — тьма, вместо радости — страдание, вместо от-
дыха — наказание и стеснение завладеют мною. И что жальче — а вернее, тя-
желее — всего, о чём и сказать-то больно (насколько же больнее претерпевать! 
Смилуйся, Христе, и спаси нас от боли этой!): разобщение с Богом и святыми 
Его воинствами и вечное сообщение с диаволом и скверными его демонами; 
причём и ожидать не придётся избавления от этих ужасов, <389Β> ведь с кем 
мы через злые наши обыкновения в этом веке сознательно и охотно (κατὰ 
θελητὸν γνωμικῶς) избрали общение, с теми, по справедливости и против на-
шей воли, осуждены будем пребывать в веке будущем. И мучительнее и страш-
нее всякого наказания вечное сообщество ненавидящих и ненавидимых, даже 
и без терзаний — а уж с ними-то! — и отдаление от Любящего и Любимого. 
Ведь даже когда Бог, Который по природе и есть, и зовётся Любовь, судит по 
правде, осуждаемые не испытывают к Нему ненависти, да и Он не ненавидит 
осуждаемых, ибо по природе совершенно свободен от страсти1. 

<389C> Неложно веруя, возлюбленный, что это всё осуществится в бу-
дущем, не будем же и сами беспечны, но со всем усердием и изо всех сил, пока 
хоть сколько осталось нам времени, бежим от обольщения мира и от мироправи-
теля. Мир ведь преходит, и всё, что в нём, гибнет. Наступит, воистину насту-
пит срок, когда возгласит некая страшная труба (1 Кор. 15, 52) неслыханным 
гласом, и всё земное распадётся, лишаясь своей ныне зримой красы. И види-
мый мир прейдёт, восприняв своё завершение, и явится ныне скрытый духов-
ный мир, представляя глазам, ушам и умам совершенно неведомые тайны. 
А труба, возгласив внезапно по Божиему повелению, заставит разом  подняться, 
как бы от некоего сна, <389D> бесчисленные мириады человеческих тел, сзы-
вая их на испытание; Бог же за то, что каждый сделал посредством тела, — хо-
рошего ли, дурного ли — по справедливости воздаст достойную мзду (2 Кор. 
5, 10), придавая всем существованиям великое и страшное последнее [218] за-
вершение (συγκλεισμόν). Да будет же непрестанно стоять пред нашим взо-
ром и спасительный страх геенны, и славное желание Небесного Царствия 
(что на самом деле значит страх и желание одного и того же, т. е. Бога, Кото-
рый и делается, и зовётся всем для всех, в зависимости от порочности или 
 добродетельности каждого); страх будет полностью удерживать нас от зла, 
<392А> а желание — побуждать радостно творить в изобилии добрые дела. 

1 Не совсем ясно, имеет ли преп. Максим в виду, что осуждаемые все же любят 
Бога (а значит, испытывают муки отделения от Любимого), или они Его только не 
ненавидят. Все же представляется, что вероятнее второе.   



82 Преп. Максим Исповедник 83Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Пусть это письмо, благословенный, будет тебе от меня, бедного и сирого, 
знáком любви, в соблюдение и охранение свойственных тебе добродетелей; 
ведь блюсти и хранить добродетели, как мне кажется, приходится даже и тому, 
кто, подобно тебе, изобильно украшен ими. Никаким иным способом не могу 
я достойно отблагодарить тебя за множество твоих благодеяний, кроме как 
этими увещаниями. Со мною вместе и все честные отцы, обитающие, благода-
ря тебе, в этом краю, искренне приветствуют тебя, <392B> денно и нощно со 
слезами моля Бога, чтобы в добром здравии вернулся к нам наш Георгий1, ко-
торого воистину сладко и видеть, и именовать, да проживём с ним безвредно 
настоящую жизнь и насладимся будущей благодатью человеколюбивого и бла-
гоподательного Бога, предстательством за нас и у Бога заступничеством Пре-
святой и Преславной Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии со 
всеми святыми. Аминь.

СХОЛИИ2

1. Говорится о власти человеческой.

2. Что нужно искать и желать, и что предоставить на волю Божию.

<392С> 3. Начальствовать ли, под началом ли быть, богатым быть или бед-
ным — зависит не от природы и не от воли, а от устрояющего всё Промысла.

4. Определение того, что в нашей власти, т. е. самовластия.

1 Этим надеждам на возвращение префекта Георгия в Карфаген не суждено было 
сбыться. Власти в Константинополе, вероятно, опасались дать столь сильной фигу-
ре слишком много самостоятельности (какую имел префект Карфагена), но все же 
не захотели и совершенно отстранить столь знатного военного от дел. Как пишет 
Ю. А. Кулаковский, Георгий, вернувшись в Константинополь, получил пост магист-
ра армии. В дальнейшем он был обвинен в заговоре против императора Константа, 
подготовленного другим высокопоставленным военным — Мануилом. Оба вместе 
с их сторонниками были казнены примерно в 648 г. (Кулаковский Ю. А. История 
Византии. В 3 т. Изд. 2-е. СПб., 2004. Т. III. С. 163–165). Не исключено, что оппози-
ция еретическим властям в Константинополе ориентировалась на православие (вряд 
ли Георгий не разделял веры преп. Максима, бывшего его аввой), хотя доподлинно 
это и неизвестно. 

2 Схолии принадлежат анонимному средневековому комментатору. Они приво-
дятся в издании Миня вместе с письмами преп. Максима.

5. Определение того, что нам не подвластно, т. е. того, что не подчиняется 
самовластию.

6. «Крайностями» он называет рождение и разрушение, а среднее между 
рождением и разрушением — это само рождаемое, в котором часто разруше-
ние опережает рождение, возникая в рождаемом одновременно с рождением 
и губя его состав ещё до того, как оно родится.

<392D> 7. Те, говорит, кто привязал свою душу чувственному, хотя бы и бы-
ли свободны от услаждающих чувства страстей, не спасаются, если не оторвут 
ду шу полностью от чувственного, — как Лот, если бы не покинул Содом, то, хоть 
и не совершал грехи содомлян, не избежал бы пролившегося с неба огня.

[219] Письмо II. Кубикуларию1 Иоанну, о любви2

Что вы, богохранимые, питаете по благодати святую любовь к Богу и ближ-
нему, с надлежащим о ней попечением3, <393А> узнал я по собственному 

1 «Кубикуларий» — высокий придворный чин (от лат. cubiculum — «спальня»). 
Французские и английские словари переводят cubicularius как chambellan и 
chamberlain, что, в свою очередь, должно бы (по табели о рангах) переводиться на 
русский как «камергер». Однако стилистически это не очень хорошо, поэтому  решено 
было оставить слово «кубикуларий» как есть. Другой возможный русский эквива-
лент — «постельничий». Забавно, что хотя в качестве обозначения чина это слово 
должно ставиться по-русски (как, впрочем, и по-французски) перед именем, в реаль-
ном узусе оно стало чем-то вроде прозвища или фамилии: по-русски и по-французски 
пишут «Иоанну Кубикуларию». Это всё равно, что написать: «Петрову  Полковнику» 
вместо: «полковнику Петрову». — Прим. пер.

2 П. Шервуд датирует это и два следующих письма к тому же адресату временем 
до 626 г. — до предполагаемого отъезда преп. Максима из монастыря св. Георгия в 
Кизике (упоминание о монастыре см. в начале Ер 3). К. Будиньон и другие авторы, 
доверяющие сирийскому Псогосу, полагают, вопреки П. Шервуду и Ж.-К. Ларше, 
что знакомство кубикулария Иоанна с преп. Максимом имело место не потому, что 
преп. Максим был родом из столицы, а потому что он оказался в Константинополе 
во время захвата персами Палестины, после того как уехал оттуда. Как бы то ни было, 
и эти исследователи считают Ер 2 ранним сочинением преп. Максима, о чем свиде-
тельствует использование им выражений, формально близких к «монофелитским», 
что было бы невозможно в сочинениях периода полемики с монофелитами (см.: Ер 
2//PG 91. 396CD и прим. к этому месту). Данные соображения высказывает уже 
П. Шервуд (см.: Sherwood 1952. P. 25)

3 Букв.: «надлежащими способами (тропосами) попечения о ней».



82 Преп. Максим Исповедник 83Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Пусть это письмо, благословенный, будет тебе от меня, бедного и сирого, 
знáком любви, в соблюдение и охранение свойственных тебе добродетелей; 
ведь блюсти и хранить добродетели, как мне кажется, приходится даже и тому, 
кто, подобно тебе, изобильно украшен ими. Никаким иным способом не могу 
я достойно отблагодарить тебя за множество твоих благодеяний, кроме как 
этими увещаниями. Со мною вместе и все честные отцы, обитающие, благода-
ря тебе, в этом краю, искренне приветствуют тебя, <392B> денно и нощно со 
слезами моля Бога, чтобы в добром здравии вернулся к нам наш Георгий1, ко-
торого воистину сладко и видеть, и именовать, да проживём с ним безвредно 
настоящую жизнь и насладимся будущей благодатью человеколюбивого и бла-
гоподательного Бога, предстательством за нас и у Бога заступничеством Пре-
святой и Преславной Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии со 
всеми святыми. Аминь.

СХОЛИИ2

1. Говорится о власти человеческой.

2. Что нужно искать и желать, и что предоставить на волю Божию.

<392С> 3. Начальствовать ли, под началом ли быть, богатым быть или бед-
ным — зависит не от природы и не от воли, а от устрояющего всё Промысла.

4. Определение того, что в нашей власти, т. е. самовластия.

1 Этим надеждам на возвращение префекта Георгия в Карфаген не суждено было 
сбыться. Власти в Константинополе, вероятно, опасались дать столь сильной фигу-
ре слишком много самостоятельности (какую имел префект Карфагена), но все же 
не захотели и совершенно отстранить столь знатного военного от дел. Как пишет 
Ю. А. Кулаковский, Георгий, вернувшись в Константинополь, получил пост магист-
ра армии. В дальнейшем он был обвинен в заговоре против императора Константа, 
подготовленного другим высокопоставленным военным — Мануилом. Оба вместе 
с их сторонниками были казнены примерно в 648 г. (Кулаковский Ю. А. История 
Византии. В 3 т. Изд. 2-е. СПб., 2004. Т. III. С. 163–165). Не исключено, что оппози-
ция еретическим властям в Константинополе ориентировалась на православие (вряд 
ли Георгий не разделял веры преп. Максима, бывшего его аввой), хотя доподлинно 
это и неизвестно. 

2 Схолии принадлежат анонимному средневековому комментатору. Они приво-
дятся в издании Миня вместе с письмами преп. Максима.

5. Определение того, что нам не подвластно, т. е. того, что не подчиняется 
самовластию.

6. «Крайностями» он называет рождение и разрушение, а среднее между 
рождением и разрушением — это само рождаемое, в котором часто разруше-
ние опережает рождение, возникая в рождаемом одновременно с рождением 
и губя его состав ещё до того, как оно родится.

<392D> 7. Те, говорит, кто привязал свою душу чувственному, хотя бы и бы-
ли свободны от услаждающих чувства страстей, не спасаются, если не оторвут 
ду шу полностью от чувственного, — как Лот, если бы не покинул Содом, то, хоть 
и не совершал грехи содомлян, не избежал бы пролившегося с неба огня.

[219] Письмо II. Кубикуларию1 Иоанну, о любви2

Что вы, богохранимые, питаете по благодати святую любовь к Богу и ближ-
нему, с надлежащим о ней попечением3, <393А> узнал я по собственному 

1 «Кубикуларий» — высокий придворный чин (от лат. cubiculum — «спальня»). 
Французские и английские словари переводят cubicularius как chambellan и 
chamberlain, что, в свою очередь, должно бы (по табели о рангах) переводиться на 
русский как «камергер». Однако стилистически это не очень хорошо, поэтому  решено 
было оставить слово «кубикуларий» как есть. Другой возможный русский эквива-
лент — «постельничий». Забавно, что хотя в качестве обозначения чина это слово 
должно ставиться по-русски (как, впрочем, и по-французски) перед именем, в реаль-
ном узусе оно стало чем-то вроде прозвища или фамилии: по-русски и по-французски 
пишут «Иоанну Кубикуларию». Это всё равно, что написать: «Петрову  Полковнику» 
вместо: «полковнику Петрову». — Прим. пер.

2 П. Шервуд датирует это и два следующих письма к тому же адресату временем 
до 626 г. — до предполагаемого отъезда преп. Максима из монастыря св. Георгия в 
Кизике (упоминание о монастыре см. в начале Ер 3). К. Будиньон и другие авторы, 
доверяющие сирийскому Псогосу, полагают, вопреки П. Шервуду и Ж.-К. Ларше, 
что знакомство кубикулария Иоанна с преп. Максимом имело место не потому, что 
преп. Максим был родом из столицы, а потому что он оказался в Константинополе 
во время захвата персами Палестины, после того как уехал оттуда. Как бы то ни было, 
и эти исследователи считают Ер 2 ранним сочинением преп. Максима, о чем свиде-
тельствует использование им выражений, формально близких к «монофелитским», 
что было бы невозможно в сочинениях периода полемики с монофелитами (см.: Ер 
2//PG 91. 396CD и прим. к этому месту). Данные соображения высказывает уже 
П. Шервуд (см.: Sherwood 1952. P. 25)

3 Букв.: «надлежащими способами (тропосами) попечения о ней».



84 Преп. Максим Исповедник 85Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

опыту, и присутствуя и не в меньшей степени отсутствуя, если только не боль-
ше, а дать испытать такое и есть, и называется свойством Божественной  любви; 
значит, есть в вас и та безмерная и безграничная Божественная добродетель, 
что не только благотворит присутствующим, но и отсутствующих ободряет, 
даже если они и удалились в пространстве на большое расстояние, — а что лю-
бовь ваша всё возрастает, узнаю от каждого, кто сюда прибывает, да и из дра-
гоценных ваших писем, как бы в зеркале отображающих красоту осиявающей 
вас Божией благодати; отчего радуюсь и веселюсь не без причины, и, благода-
ря за вас Бога, Подателя благ, непрестанно возглашаю со св. апостолом: «Бла-
гословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, <393B>  благословивший 
вас всяким духовным благословением в небесах» (Еф. 1, 3); и я знаю с полной 
уверенностью, что в Духе святая ваша душа неразрывно скреплена любовью 
с моей жалкой душою и соединена с ней дружеской связью по закону благода-
ти, по которому вы незримо привлекаете меня к себе и радуете вашей радо-
стью, покрывая позор моих грехов близостью собственных добродетелей. Ведь 
воистину нет ничего богоподобнее Божественной любви, ничего нет таинствен-
ней, и ничто так не возвышает людей к обожению, потому что она соединяет 
в себе все блага, какие слово правды числит в добродетелях, и далеко отстоит 
от всего, что считается пороком, будучи «исполнением закона» (Рим. 13, 10) 
и пророков1 (1) — им ведь наследует таинство (μυστήριον) <393C> Божест-
венной любви, превращающее нас из людей в богов и сокращающее отдель-
ные заповеди до одного всеобъемлющего слова2, которым они все по благово-
лению единообразно [220] объемлются и из которого разнообразно подаются 
по домостроительству. 

Ибо, каким видом благ не обладает любовь? Неужели верой, первым осно-
ванием благочестия, твёрже удостоверяющей верующего в существовании 
Бога и Божественного3, нежели глаз, воспринимающий внешность чувствен-
ных предметов и сообщающий видящим впечатление от них? <393D> Неуже-
ли надеждой, созидающей в себе истинно сущее благо и содержащей больше, 
нежели рука, ухватившая самую толстую осязаемую вещь? Разве не даёт лю-
бовь насладиться тем, во что мы верим и на что надеемся, потому что благода-

1 Ср.: Мф. 5, 17, где говорится, что Христос «пришел исполнить закон и проро-
ков». Св. отцы часто именуют Христа «исполнением закона и пророков», что отрази-
лось и в тексте литургии. Преп. Максим, который, несомненно, знал эту  традицию, 
именует так любовь, опираясь на Рим. 13, 10, где прямо сказано, что любовь — ис-
полнение закона.

2 Т. е. слова-заповеди любви, см.: Мк. 12, 30–31.
3 Ср.: Евр. 11, 1.

ря ей будущее уже как бы присутствует в душе? <396А> Неужели не обла-
дает любовь смирением, первоосновой добродетелей, в котором мы познаём 
самих себя и делаемся способными отсечь тщетное разбухание высокомерия? 
Неужели кротостью, благодаря которой мы с одинаковым пренебрежением 
относимся и к порицанию, и к похвале1 и избавляемся от беспокойства проти-
воположных зол — славы и бесславия? Неужели незлобием (πραϋπάθειαν), 
которое, даже когда мы страдаем, не допускает в нас перемены по отношению 
к обидчикам и враждебного к ним расположения? Неужели состраданием, по 
которому мы с готовностью разделяем несчастья других и не можем не видеть 
в них родных нам братьев? Неужели воздержанием или стойкостью, или тер-
пением, или добротой, или миром и радостью, благодаря которым мы с лёг-
костью усмиряем гнев и жадное желание, бурлящим пламенем жгущие душу? 
<396В> Да попросту сказать, всех духовных благ завершение — любовь, ко-
торая ходящих её путями верно, неукоснительно и стойко ведёт и приводит к 
Богу, высшему из благ и причине всякого блага. 

Вера же есть основание идущим ей вслед, т. е. надежде и любви, и неколе-
бимо устанавливает истину. Надежда же есть сила (ἰσχύς) двух других, т. е. 
любви и веры, показывающая, чтó достойно веры и чтó нужно любить, и нау-
чающая к этому двигаться <396C> через неё же. А любовь — исполнение 
обеих, [221] вся полностью охватывающая последнюю цель и останавливаю-
щая веру и надежду в движении к ней: во что вера верит и на что надежда на-
деется, тем любовь даёт уже в настоящем насладиться. Лишь она одна, по прав-
де говоря, показывает, что человек создан по образу Творца, мудро подчиняя 
разуму то, что в нашей власти (τὸ ἐφ' ἡμῖν)2, а не склоняя разум к нему, и уве-

1 τοὺς ψόγους τε καὶ τοὺς ἐπαίνους ῥαπίζομεν — буквально: «бьём (по лицу) и 
порицания, и восхваления». — Прим. пер.

Ср. толкование преп. Максима Мф. 5, 39 в Вопросах и недоумениях: «Что озна-
чают слова: Если кто ударит тебя в правую щеку, обрати к нему и другую (Мф. 
5, 39)? Если бесы, говорит [Господь], посредством помыслов ударят тебя в правую 
щеку, внушая гордость правыми делами, то обрати левую, т. е. представь взору не-
правые дела, которые мы совершили» (QD 179, пер. Д. А. Черноглазова). 

2 Немесий максимально сближает понятия самовластия и того, что в нашей влас-
ти, называя 38-ю главу своего трактата О природе человека: «О том, что в нашей 
власти, т. е. о самовластии (περὶ τοῦ ἐφ' ἡμῖν ὅ ἐστι περὶ τοῦ αὐτεξουσίου)». В нашей 
власти, согласно Немесию, то, причиной чего является только сам человек. По пре-
имуществу, это сфера нравственного. По мнению А. М. Шуфрина, мысль преп. Мак-
сима можно понять так: поступать по разуму в его истинном тропосе — значит, сле-
довать Божией воле. Когда же разум, извращаясь, следует нашему самоволию (τὸ 
ἐφ' ἡμῖν), то мы от Бога удаляемся. 



84 Преп. Максим Исповедник 85Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

опыту, и присутствуя и не в меньшей степени отсутствуя, если только не боль-
ше, а дать испытать такое и есть, и называется свойством Божественной  любви; 
значит, есть в вас и та безмерная и безграничная Божественная добродетель, 
что не только благотворит присутствующим, но и отсутствующих ободряет, 
даже если они и удалились в пространстве на большое расстояние, — а что лю-
бовь ваша всё возрастает, узнаю от каждого, кто сюда прибывает, да и из дра-
гоценных ваших писем, как бы в зеркале отображающих красоту осиявающей 
вас Божией благодати; отчего радуюсь и веселюсь не без причины, и, благода-
ря за вас Бога, Подателя благ, непрестанно возглашаю со св. апостолом: «Бла-
гословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, <393B>  благословивший 
вас всяким духовным благословением в небесах» (Еф. 1, 3); и я знаю с полной 
уверенностью, что в Духе святая ваша душа неразрывно скреплена любовью 
с моей жалкой душою и соединена с ней дружеской связью по закону благода-
ти, по которому вы незримо привлекаете меня к себе и радуете вашей радо-
стью, покрывая позор моих грехов близостью собственных добродетелей. Ведь 
воистину нет ничего богоподобнее Божественной любви, ничего нет таинствен-
ней, и ничто так не возвышает людей к обожению, потому что она соединяет 
в себе все блага, какие слово правды числит в добродетелях, и далеко отстоит 
от всего, что считается пороком, будучи «исполнением закона» (Рим. 13, 10) 
и пророков1 (1) — им ведь наследует таинство (μυστήριον) <393C> Божест-
венной любви, превращающее нас из людей в богов и сокращающее отдель-
ные заповеди до одного всеобъемлющего слова2, которым они все по благово-
лению единообразно [220] объемлются и из которого разнообразно подаются 
по домостроительству. 

Ибо, каким видом благ не обладает любовь? Неужели верой, первым осно-
ванием благочестия, твёрже удостоверяющей верующего в существовании 
Бога и Божественного3, нежели глаз, воспринимающий внешность чувствен-
ных предметов и сообщающий видящим впечатление от них? <393D> Неуже-
ли надеждой, созидающей в себе истинно сущее благо и содержащей больше, 
нежели рука, ухватившая самую толстую осязаемую вещь? Разве не даёт лю-
бовь насладиться тем, во что мы верим и на что надеемся, потому что благода-

1 Ср.: Мф. 5, 17, где говорится, что Христос «пришел исполнить закон и проро-
ков». Св. отцы часто именуют Христа «исполнением закона и пророков», что отрази-
лось и в тексте литургии. Преп. Максим, который, несомненно, знал эту  традицию, 
именует так любовь, опираясь на Рим. 13, 10, где прямо сказано, что любовь — ис-
полнение закона.

2 Т. е. слова-заповеди любви, см.: Мк. 12, 30–31.
3 Ср.: Евр. 11, 1.

ря ей будущее уже как бы присутствует в душе? <396А> Неужели не обла-
дает любовь смирением, первоосновой добродетелей, в котором мы познаём 
самих себя и делаемся способными отсечь тщетное разбухание высокомерия? 
Неужели кротостью, благодаря которой мы с одинаковым пренебрежением 
относимся и к порицанию, и к похвале1 и избавляемся от беспокойства проти-
воположных зол — славы и бесславия? Неужели незлобием (πραϋπάθειαν), 
которое, даже когда мы страдаем, не допускает в нас перемены по отношению 
к обидчикам и враждебного к ним расположения? Неужели состраданием, по 
которому мы с готовностью разделяем несчастья других и не можем не видеть 
в них родных нам братьев? Неужели воздержанием или стойкостью, или тер-
пением, или добротой, или миром и радостью, благодаря которым мы с лёг-
костью усмиряем гнев и жадное желание, бурлящим пламенем жгущие душу? 
<396В> Да попросту сказать, всех духовных благ завершение — любовь, ко-
торая ходящих её путями верно, неукоснительно и стойко ведёт и приводит к 
Богу, высшему из благ и причине всякого блага. 

Вера же есть основание идущим ей вслед, т. е. надежде и любви, и неколе-
бимо устанавливает истину. Надежда же есть сила (ἰσχύς) двух других, т. е. 
любви и веры, показывающая, чтó достойно веры и чтó нужно любить, и нау-
чающая к этому двигаться <396C> через неё же. А любовь — исполнение 
обеих, [221] вся полностью охватывающая последнюю цель и останавливаю-
щая веру и надежду в движении к ней: во что вера верит и на что надежда на-
деется, тем любовь даёт уже в настоящем насладиться. Лишь она одна, по прав-
де говоря, показывает, что человек создан по образу Творца, мудро подчиняя 
разуму то, что в нашей власти (τὸ ἐφ' ἡμῖν)2, а не склоняя разум к нему, и уве-

1 τοὺς ψόγους τε καὶ τοὺς ἐπαίνους ῥαπίζομεν — буквально: «бьём (по лицу) и 
порицания, и восхваления». — Прим. пер.

Ср. толкование преп. Максима Мф. 5, 39 в Вопросах и недоумениях: «Что озна-
чают слова: Если кто ударит тебя в правую щеку, обрати к нему и другую (Мф. 
5, 39)? Если бесы, говорит [Господь], посредством помыслов ударят тебя в правую 
щеку, внушая гордость правыми делами, то обрати левую, т. е. представь взору не-
правые дела, которые мы совершили» (QD 179, пер. Д. А. Черноглазова). 

2 Немесий максимально сближает понятия самовластия и того, что в нашей влас-
ти, называя 38-ю главу своего трактата О природе человека: «О том, что в нашей 
власти, т. е. о самовластии (περὶ τοῦ ἐφ' ἡμῖν ὅ ἐστι περὶ τοῦ αὐτεξουσίου)». В нашей 
власти, согласно Немесию, то, причиной чего является только сам человек. По пре-
имуществу, это сфера нравственного. По мнению А. М. Шуфрина, мысль преп. Мак-
сима можно понять так: поступать по разуму в его истинном тропосе — значит, сле-
довать Божией воле. Когда же разум, извращаясь, следует нашему самоволию (τὸ 
ἐφ' ἡμῖν), то мы от Бога удаляемся. 



86 Преп. Максим Исповедник 87Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

щевает волю (γνώμην)1 следовать природе, ничуть не восставая против её ло-
госа, согласно которому мы можем обрести с Богом и другими людьми одну 
волю (γνώμην) и одно желание (θέλημα), как имеем уже одну природу2 [с дру-

1 Точный перевод этого знаменитого термина, как нам кажется, — «сознатель-
ное устремление свободной воли», причём все четыре слова почти одинаково важ-
ны. Однако в переводе использовать такое длинное словосочетание немыслимо из 
стилистических соображений. — Прим. пер. 

Как считает И. МакФарланд, анализируя соответствующие места из относитель-
но ранних сочинений преп. Максима, где используется понятие γνώμη (в част-
ности, Ер 2), «ранний Максим более или менее приравнивает γνώμη к воле и пони-
мает падение как событие, в котором воля приходит в разногласие с природой (см.: 
McFarland I. «Naturally and by grace»: Maximus the Confessor on the operation of the 
will//Scottish Journal of Theology, 58: 4, 2005. P. 414).

2 Здесь мы имеем дело с одним из мест из ранних сочинений преп. Максима, в ко-
торых говорится об одной воле Бога и святых, т. е. формально используются выра-
жения, близкие к монофелитским (пусть и не в христологическом контексте, но 
приме нительно к христологии их можно предполагать тем более). Впоследствии, во 
время диспута с Пирром (645 г.), преп. Максиму придется возражать на аргумент в 
пользу монофелитства, который приводит Пирр, сославшийся на выражение «знаме-
нитейших Отцов», что «у Бога и святых одна воля» (DsP//PG 91. 292B), в качестве 
довода в пользу того, что единство воли не означает (вопреки тезису преп. Макси-
ма, высказанному в диспуте в контексте христологии) тождества природ. Этот аргу-
мент Пирра является тем более серьезным, что сам преп. Максим в Письме кубику-
ларию Иоанну О любви говорит об одной воле и одном намерении святых с Богом и 
друг с другом: «Все мы можем иметь — так же точно, как одну природу — и одно на-
мерение (γνώμην), и одну волю (θέλημα) с Богом и друг другом» (Еp 2//PG 91. 
396C, пер. А. М. Шуфрина по: Максим Исповедник 2014b. C. 368) (ср.: Еp 2//PG 
91. 401B). Эти места позволяют некоторым исследователям (в частности, католиче-
ским ученым П. Шервуду, Ж.-М. Гарригу и А. Риу) утверждать, что преп. Максим 
в период полемики с монофелитами изменил свою точку зрения по данному вопро-
су, отказавшись от учения об одной воле святых и Бога, как и об одном действии Бога 
и святых, которое он высказал в Аmb 7//PG 91. 1076C. Против того, что у преп. 
Максима произошло изменение в учении, категорически возражает Ж.-К. Ларше, 
который интерпретирует его более раннюю мысль в свете поздней и находит их со-
гласными друг с другом (Larchet 1996. P. 558–563). Обзор существующих подходов 
к данной проблеме см. в схолиях 53a и 54 А. М. Шуфрина к Аmb 7 в: Максим Испо-
ведник 2014b. С. 367–373. А. М. Шуфрин настаивает в этих схолиях на том, что вы-
ражения из ранних сочинений преп. Максима имеют вполне корректный и поддер-
живаемый православной традицией (в лице, например, свт. Григория Паламы) смысл, 
который, как он полагает, включен в ТР 1//PG 91. 25А наряду с другим, прямо от-
рицающим его взглядом, согласно которому воля обоженного не всецело едина с во-
лей Бога. Таким образом, А. М. Шуфрин вместе с Ж.-К. Ларше (и в отличие от като-
лических ученых) считает, что учение преп. Максима, выраженное в Аmb 7 и Еp 2, 
вполне соответствует церковной традиции, но, в отличие от Ж.-К. Ларше, полагает, 

гими людьми], и не иметь никакого с Богом и друг другом расхождения (δι-
άστασιν), если изберём себе за основу закон благодати, <396D> по которо-
му сознательно (γνωμικῶς) возобновим (ἀνακαινίζομεν) в себе закон приро-
ды. Невозможно же, чтобы могли сойтись в устремлении воли (συμβαίνειν 
κατὰ τὴν γνώμην) люди, прежде не сочетавшиеся единомыслием Богу1. 

Ведь изначально обманувший человека диавол, зловредной хитростью пре-
льстив его через себялюбие (φιλαυτίας) и обманув прилогом  наслаждения2, 
разлучил его волю (κατὰ τὴν γνώμην) с Богом и с другими людьми, и, таким 
образом, извращением прямоты расчленил3 и рассёк природу на множество 

что в ТР 1//PG 91. 25 преп. Максим в некоторых аспектах вступил в противоречие 
со своим собственным учением. На наш взгляд, вопрос этот требует дальнейшего 
изучения. Факт тот, что если в Ер 2 главный пафос состоял в преодолении греховно-
го гномического разделения людей друг с другом и с Богом (и в этом контексте гово-
рилось об одной «гноми» и «воле» святых с Богом и друг с другом), то TP 1, в контекс-
те полемики с монофелитами, преп. Максим с не меньшим убеждением настаивает 
на сохраняющемся различии между даже и обоженными людьми и Богом, как и меж-
ду разными святыми. В контексте этих двух — равно важных в сотериологическом 
смысле — духовных установок и следует, в конечном счете, оценивать, насколько 
поздний преп. Максим «противоречит» или «не противоречит» раннему.

1 В переводе А. И. Сидорова последнее предложение пропущено.
2 Ср.: Thal 272–275.
3 Как считает А. М. Шуфрин, у преп. Максима встречается две модели падения: 

согласно первой, воля приходит в разногласие с природой, и эта модель отличается 
от другой, которую преп. Максим тоже использует: извращение тропоса существо-
вания самой природы. По мнению А. М. Шуфрина, первая модель грубее, так как 
создает впечатление, что воля — нечто отдельное от природы, а не энергетическое 
проявление (= способ существования) природы (см.: Максим Исповедник 2014. 
С. 266, прим. 527). Релевантным здесь также является отрывок из Мyst 1: 36–54. 
В этом контексте следует вспомнить и известный топос из Вопросоответов Фа-
лассию, где речь идет о преодолении, по Промыслу Божию, греховного гномическо-
го разделения разумных тварей: «Бог через [Свой] Промысел уподобляет частные 
[существа] целому (πρὸς τὰ καθόλου τῶν μερικῶν) до тех пор, пока не объединит 
через движение к благобытию их самовольное стремление (τὴν αὐθαίρετον ὁρμήν) 
с их естественным, более общим логосом (τῷ γενικωτέρῳ λόγῳ) разумной сущнос-
ти, и не сделает их тождественно движущимися и созвучными друг другу и целому 
так, чтобы частные не имели гномического различия по отношению к целому (τὴν 
γνωμικὴν πρὸς τὰ καθόλου τῶν ἐπὶ μέρους διαφοράν), но чтобы тот же самый ло-
гос созерцался у всех, не будучи разделяем (διαιρούμενος) тропосами тех, в ком он 
равно сказывается (τοῖς τῶν καθ' ὧν ἴσως κατηγορεῖται τρόποις), и пока Он не явит 
действительной обоживающую всех благодать» (Thal 2. 12–22, пер. В. В. Петрова 
по: Петров В. В. Учение Максима Исповедника в контексте философско-бого слов-
ской традиции поздней античности и раннего средневековья. Докт. дисс. Институт 



86 Преп. Максим Исповедник 87Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

щевает волю (γνώμην)1 следовать природе, ничуть не восставая против её ло-
госа, согласно которому мы можем обрести с Богом и другими людьми одну 
волю (γνώμην) и одно желание (θέλημα), как имеем уже одну природу2 [с дру-

1 Точный перевод этого знаменитого термина, как нам кажется, — «сознатель-
ное устремление свободной воли», причём все четыре слова почти одинаково важ-
ны. Однако в переводе использовать такое длинное словосочетание немыслимо из 
стилистических соображений. — Прим. пер. 

Как считает И. МакФарланд, анализируя соответствующие места из относитель-
но ранних сочинений преп. Максима, где используется понятие γνώμη (в част-
ности, Ер 2), «ранний Максим более или менее приравнивает γνώμη к воле и пони-
мает падение как событие, в котором воля приходит в разногласие с природой (см.: 
McFarland I. «Naturally and by grace»: Maximus the Confessor on the operation of the 
will//Scottish Journal of Theology, 58: 4, 2005. P. 414).

2 Здесь мы имеем дело с одним из мест из ранних сочинений преп. Максима, в ко-
торых говорится об одной воле Бога и святых, т. е. формально используются выра-
жения, близкие к монофелитским (пусть и не в христологическом контексте, но 
приме нительно к христологии их можно предполагать тем более). Впоследствии, во 
время диспута с Пирром (645 г.), преп. Максиму придется возражать на аргумент в 
пользу монофелитства, который приводит Пирр, сославшийся на выражение «знаме-
нитейших Отцов», что «у Бога и святых одна воля» (DsP//PG 91. 292B), в качестве 
довода в пользу того, что единство воли не означает (вопреки тезису преп. Макси-
ма, высказанному в диспуте в контексте христологии) тождества природ. Этот аргу-
мент Пирра является тем более серьезным, что сам преп. Максим в Письме кубику-
ларию Иоанну О любви говорит об одной воле и одном намерении святых с Богом и 
друг с другом: «Все мы можем иметь — так же точно, как одну природу — и одно на-
мерение (γνώμην), и одну волю (θέλημα) с Богом и друг другом» (Еp 2//PG 91. 
396C, пер. А. М. Шуфрина по: Максим Исповедник 2014b. C. 368) (ср.: Еp 2//PG 
91. 401B). Эти места позволяют некоторым исследователям (в частности, католиче-
ским ученым П. Шервуду, Ж.-М. Гарригу и А. Риу) утверждать, что преп. Максим 
в период полемики с монофелитами изменил свою точку зрения по данному вопро-
су, отказавшись от учения об одной воле святых и Бога, как и об одном действии Бога 
и святых, которое он высказал в Аmb 7//PG 91. 1076C. Против того, что у преп. 
Максима произошло изменение в учении, категорически возражает Ж.-К. Ларше, 
который интерпретирует его более раннюю мысль в свете поздней и находит их со-
гласными друг с другом (Larchet 1996. P. 558–563). Обзор существующих подходов 
к данной проблеме см. в схолиях 53a и 54 А. М. Шуфрина к Аmb 7 в: Максим Испо-
ведник 2014b. С. 367–373. А. М. Шуфрин настаивает в этих схолиях на том, что вы-
ражения из ранних сочинений преп. Максима имеют вполне корректный и поддер-
живаемый православной традицией (в лице, например, свт. Григория Паламы) смысл, 
который, как он полагает, включен в ТР 1//PG 91. 25А наряду с другим, прямо от-
рицающим его взглядом, согласно которому воля обоженного не всецело едина с во-
лей Бога. Таким образом, А. М. Шуфрин вместе с Ж.-К. Ларше (и в отличие от като-
лических ученых) считает, что учение преп. Максима, выраженное в Аmb 7 и Еp 2, 
вполне соответствует церковной традиции, но, в отличие от Ж.-К. Ларше, полагает, 

гими людьми], и не иметь никакого с Богом и друг другом расхождения (δι-
άστασιν), если изберём себе за основу закон благодати, <396D> по которо-
му сознательно (γνωμικῶς) возобновим (ἀνακαινίζομεν) в себе закон приро-
ды. Невозможно же, чтобы могли сойтись в устремлении воли (συμβαίνειν 
κατὰ τὴν γνώμην) люди, прежде не сочетавшиеся единомыслием Богу1. 

Ведь изначально обманувший человека диавол, зловредной хитростью пре-
льстив его через себялюбие (φιλαυτίας) и обманув прилогом  наслаждения2, 
разлучил его волю (κατὰ τὴν γνώμην) с Богом и с другими людьми, и, таким 
образом, извращением прямоты расчленил3 и рассёк природу на множество 

что в ТР 1//PG 91. 25 преп. Максим в некоторых аспектах вступил в противоречие 
со своим собственным учением. На наш взгляд, вопрос этот требует дальнейшего 
изучения. Факт тот, что если в Ер 2 главный пафос состоял в преодолении греховно-
го гномического разделения людей друг с другом и с Богом (и в этом контексте гово-
рилось об одной «гноми» и «воле» святых с Богом и друг с другом), то TP 1, в контекс-
те полемики с монофелитами, преп. Максим с не меньшим убеждением настаивает 
на сохраняющемся различии между даже и обоженными людьми и Богом, как и меж-
ду разными святыми. В контексте этих двух — равно важных в сотериологическом 
смысле — духовных установок и следует, в конечном счете, оценивать, насколько 
поздний преп. Максим «противоречит» или «не противоречит» раннему.

1 В переводе А. И. Сидорова последнее предложение пропущено.
2 Ср.: Thal 272–275.
3 Как считает А. М. Шуфрин, у преп. Максима встречается две модели падения: 

согласно первой, воля приходит в разногласие с природой, и эта модель отличается 
от другой, которую преп. Максим тоже использует: извращение тропоса существо-
вания самой природы. По мнению А. М. Шуфрина, первая модель грубее, так как 
создает впечатление, что воля — нечто отдельное от природы, а не энергетическое 
проявление (= способ существования) природы (см.: Максим Исповедник 2014. 
С. 266, прим. 527). Релевантным здесь также является отрывок из Мyst 1: 36–54. 
В этом контексте следует вспомнить и известный топос из Вопросоответов Фа-
лассию, где речь идет о преодолении, по Промыслу Божию, греховного гномическо-
го разделения разумных тварей: «Бог через [Свой] Промысел уподобляет частные 
[существа] целому (πρὸς τὰ καθόλου τῶν μερικῶν) до тех пор, пока не объединит 
через движение к благобытию их самовольное стремление (τὴν αὐθαίρετον ὁρμήν) 
с их естественным, более общим логосом (τῷ γενικωτέρῳ λόγῳ) разумной сущнос-
ти, и не сделает их тождественно движущимися и созвучными друг другу и целому 
так, чтобы частные не имели гномического различия по отношению к целому (τὴν 
γνωμικὴν πρὸς τὰ καθόλου τῶν ἐπὶ μέρους διαφοράν), но чтобы тот же самый ло-
гос созерцался у всех, не будучи разделяем (διαιρούμενος) тропосами тех, в ком он 
равно сказывается (τοῖς τῶν καθ' ὧν ἴσως κατηγορεῖται τρόποις), и пока Он не явит 
действительной обоживающую всех благодать» (Thal 2. 12–22, пер. В. В. Петрова 
по: Петров В. В. Учение Максима Исповедника в контексте философско-бого слов-
ской традиции поздней античности и раннего средневековья. Докт. дисс. Институт 



88 Преп. Максим Исповедник 89Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

мнений и представлений, <397А> а со временем возвёл в закон искание и на-
хождение всяческих видов зла, направляя на это и наши силы; и для постоян-
ства зла дал ему опору в несогласии стремлений1 всех людей, после чего сразу 
склонил человека обратить природное движение и устремиться вместо разре-
шённого к недозволенному; он коварно заманил его в три главные начальные 
виды зла, порождающие, попросту говоря, все пороки, а именно — невéдение, 
себялюбие и тиранию, сцепленные друг с другом и взаимно друг друга поддер-
живающие. Ибо из невéдения Бога возникает себялюбие, из него — тирания 
над сродными (на это и возразить нечего)2; причём человек создаёт в себе эти 
пороки, злоупотребляя собственными силами — разумом (λόγου), вожделе-
нием (ἐπιθυμίας) и гневом (θυμοῦ); а дóлжно разумом, <397B> посредством 
вéдения вместо невéдения, искать единственно Бога; вожделением — устре-

философии РАН. М., 2008. С. 27). Однако, означают ли слова «не будучи разделя-
ем тропосами» отсутствие различия между характерными для каждой ипостаси тро-
посами ипостасирования человеческой природы, или же то, что Промысл Божий де-
лает спасаемых «созвучными друг другу и целому» и при разных тропосах? Судя по 
мысли, высказанной в Еp 2//PG 91. 397D, где преп. Максим утверждает, что паде-
ние вылилось в то, что единая человеческая природа расчленилась на различные тро-
посы, все же большая вероятность, что и в приведенном отрывке из Thal 2 речь идет 
о преодолении того же самого разделения. В любом случае, в поздних сочинениях, 
с одной стороны, говорится о различии в тропосах движения святых в Боге, а с дру-
гой — это различие в тропосах в «эсхатоне» совершенно исключает различие гре-
ховное — большего или меньшего следования тому, что присуще человеческой при-
роде (см.: ТР 1//PG 91. 23–27 и гл. 21 вступ. статьи в: Максим Исповедник 2014). 

1 Букв.: «несогласии в том, что относится к устремлению воли, τὸ κατὰ τὴν γνώμην 
ἀσύμβατον». Речь именно о несогласии в цели. Хотя все люди и после падения стре-
мятся к благу, но благом почитают разное. Одно дело — различные способы (тропо-
сы) движения к одному и тому же Благу (состояние обоженных, согласно позднему 
преп. Максиму), и другое — различие в благах, к которым устремляются люди по-
сле падения, по-разному ипостасируя одну человеческую природу. 

2 Понятие о «тираническом человеке» встречается уже у Платона (Rep. 571a — 
575a), который так называл человека, одержимого страстями. Однако у Платона не 
устанавливается эксплицитно той связи, которую мы находим у преп. Максима, 
между неправильным функционированием яростной силы души и стремлением к 
тирании над ближними. Платон говорит, скорее, о тирании Эроса над человеком и 
последствиях этой тирании. У преп. Максима тема тиранического устроения души 
и ее связь с тиранией над ближними встречается не только применительно к меж-
человеческим отношениям, как об этом говорится в Ер 2, но и применительно к по-
литической сфере (см.: Ер 10). Таким образом, воспринятое из политического лек-
сикона в аскетику и этику, понятие «тирании» находит свое место и в политической 
философии. Есть определенное соответствие между микрокосмом и политическим 
макрокосмом, о чем говорил уже Платон. 

миться к одному Богу [222]; яростью же, отделённой от тирании, ревностно 
подвизаться (ἀγωνίζεσθαι) ради достижения одного Бога1; и так сотворить 
себе Божественную и блаженную любовь, из этого всего происходящую и всё 
это осуществляющую, которая боголюбивого соединяет с Богом и являет 
(ἀποφαίνουσαν) Богом. Раз по собственному желанию человека и по диаволь-
скому обману случилось такое зло с человеком (2), Бог, и создавший нашу при-
роду, и мудро исцеляющий её, если она страдает от порока, по Своей любви к 
нам «уничижил Себя Самого, приняв образ раба» (Флп. 2, 7), и без изменения 
соединил с Собой по ипостаси нашу природу, настолько став <397C> цели-
ком ради нас [одним] из нас2 и нам подобным человеком, что неверующим даже 
и Богом не казался, хоть и Богом настолько пребыл, что верным преподал тай-
ное слово благочестия и истины, дабы разрушить дела диавола, и вернул при-
роде нетронутые силы, возобновив силу любви и соединения людей с Собой и 
друг с другом, эту противницу себялюбия, которое и есть мать и первого гре-
ха, и первого порождения диавольского, и проистекающих из него страстей, и 
таковой познаётся; кто, соделав себя достойным Бога, уничтожил его [т. е. се-
бялюбие] любовью, тот с ним вместе погубил и всё разнообразие грехов, не 
имеющих, кроме него, ни иного основания, ни причины бытия. <397D> Ведь 
такой человек не ведает превозношения, порока составного и странного, свиде-
тельствующего о богопротивном самодовольстве; не знает он и любви к неус-
тойчивой славе, которая ею кичащихся увлекает в своём падении, доброволь-

1 Ср. в Толковании на молитву Господню (PN 539–543): «Так пусть же наш 
разум (ὁ λόγος) устремляется к исканию (ζήτησιν) Бога, а сила желания (ἡ κατ’ 
ἐπιθυμίαν δύναμις) пусть становится влечением (πόθον) к Нему, как и яростное на-
чало (τὸ θυμικόν) пусть вступает в борение (ἀγωνιζέσθω), чтобы сохранить Его. 
Или, точнее сказать, пусть весь ум (ὁ νοῦς) [наш] простирается к Богу, побуждае-
мый, словно неким гласом, напряжением страстности и распаляемый предельным 
порывом силы желания (θυμικῷ τρόπῳ νευρούμενος καὶ πόθῳ τῇ κατ’ ἄκρον ἐφέσει 
τῆς ἐπιθυμίας πυρούμενος)» (пер. А. И. Сидорова по: http://www.hesychasm.ru/
library/max/max_pr.htm; греч. вставки по TLG наши). В обоих случаях речь идет 
об изменении в характере использования сил души — разумной, яростной силы и 
силы пожелания, которые только при устремлении к Богу (т. е. высшему Благу) 
реа лизуются правильным образом. 

2 «Одним из нас»: конечно, не в смысле одного из тварных индивидов человечес-
кого рода (поскольку человеческая природа была воспринята в ипостась Логоса и 
тварной ипостаси не имела и ею не была), но для внешнего и не просвещенного Св. 
Духом наблюдателя Иисус казался именно таким «индивидом», «одним из нас», что 
было обусловлено «индивидуацией» общей человеческой природы в ипостаси Лого-
са. Эта «индивидуация» была частью домостроительства, что с особенной силой было 
подчеркнуто в полемике за иконопочитание. 



88 Преп. Максим Исповедник 89Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

мнений и представлений, <397А> а со временем возвёл в закон искание и на-
хождение всяческих видов зла, направляя на это и наши силы; и для постоян-
ства зла дал ему опору в несогласии стремлений1 всех людей, после чего сразу 
склонил человека обратить природное движение и устремиться вместо разре-
шённого к недозволенному; он коварно заманил его в три главные начальные 
виды зла, порождающие, попросту говоря, все пороки, а именно — невéдение, 
себялюбие и тиранию, сцепленные друг с другом и взаимно друг друга поддер-
живающие. Ибо из невéдения Бога возникает себялюбие, из него — тирания 
над сродными (на это и возразить нечего)2; причём человек создаёт в себе эти 
пороки, злоупотребляя собственными силами — разумом (λόγου), вожделе-
нием (ἐπιθυμίας) и гневом (θυμοῦ); а дóлжно разумом, <397B> посредством 
вéдения вместо невéдения, искать единственно Бога; вожделением — устре-

философии РАН. М., 2008. С. 27). Однако, означают ли слова «не будучи разделя-
ем тропосами» отсутствие различия между характерными для каждой ипостаси тро-
посами ипостасирования человеческой природы, или же то, что Промысл Божий де-
лает спасаемых «созвучными друг другу и целому» и при разных тропосах? Судя по 
мысли, высказанной в Еp 2//PG 91. 397D, где преп. Максим утверждает, что паде-
ние вылилось в то, что единая человеческая природа расчленилась на различные тро-
посы, все же большая вероятность, что и в приведенном отрывке из Thal 2 речь идет 
о преодолении того же самого разделения. В любом случае, в поздних сочинениях, 
с одной стороны, говорится о различии в тропосах движения святых в Боге, а с дру-
гой — это различие в тропосах в «эсхатоне» совершенно исключает различие гре-
ховное — большего или меньшего следования тому, что присуще человеческой при-
роде (см.: ТР 1//PG 91. 23–27 и гл. 21 вступ. статьи в: Максим Исповедник 2014). 

1 Букв.: «несогласии в том, что относится к устремлению воли, τὸ κατὰ τὴν γνώμην 
ἀσύμβατον». Речь именно о несогласии в цели. Хотя все люди и после падения стре-
мятся к благу, но благом почитают разное. Одно дело — различные способы (тропо-
сы) движения к одному и тому же Благу (состояние обоженных, согласно позднему 
преп. Максиму), и другое — различие в благах, к которым устремляются люди по-
сле падения, по-разному ипостасируя одну человеческую природу. 

2 Понятие о «тираническом человеке» встречается уже у Платона (Rep. 571a — 
575a), который так называл человека, одержимого страстями. Однако у Платона не 
устанавливается эксплицитно той связи, которую мы находим у преп. Максима, 
между неправильным функционированием яростной силы души и стремлением к 
тирании над ближними. Платон говорит, скорее, о тирании Эроса над человеком и 
последствиях этой тирании. У преп. Максима тема тиранического устроения души 
и ее связь с тиранией над ближними встречается не только применительно к меж-
человеческим отношениям, как об этом говорится в Ер 2, но и применительно к по-
литической сфере (см.: Ер 10). Таким образом, воспринятое из политического лек-
сикона в аскетику и этику, понятие «тирании» находит свое место и в политической 
философии. Есть определенное соответствие между микрокосмом и политическим 
макрокосмом, о чем говорил уже Платон. 

миться к одному Богу [222]; яростью же, отделённой от тирании, ревностно 
подвизаться (ἀγωνίζεσθαι) ради достижения одного Бога1; и так сотворить 
себе Божественную и блаженную любовь, из этого всего происходящую и всё 
это осуществляющую, которая боголюбивого соединяет с Богом и являет 
(ἀποφαίνουσαν) Богом. Раз по собственному желанию человека и по диаволь-
скому обману случилось такое зло с человеком (2), Бог, и создавший нашу при-
роду, и мудро исцеляющий её, если она страдает от порока, по Своей любви к 
нам «уничижил Себя Самого, приняв образ раба» (Флп. 2, 7), и без изменения 
соединил с Собой по ипостаси нашу природу, настолько став <397C> цели-
ком ради нас [одним] из нас2 и нам подобным человеком, что неверующим даже 
и Богом не казался, хоть и Богом настолько пребыл, что верным преподал тай-
ное слово благочестия и истины, дабы разрушить дела диавола, и вернул при-
роде нетронутые силы, возобновив силу любви и соединения людей с Собой и 
друг с другом, эту противницу себялюбия, которое и есть мать и первого гре-
ха, и первого порождения диавольского, и проистекающих из него страстей, и 
таковой познаётся; кто, соделав себя достойным Бога, уничтожил его [т. е. се-
бялюбие] любовью, тот с ним вместе погубил и всё разнообразие грехов, не 
имеющих, кроме него, ни иного основания, ни причины бытия. <397D> Ведь 
такой человек не ведает превозношения, порока составного и странного, свиде-
тельствующего о богопротивном самодовольстве; не знает он и любви к неус-
тойчивой славе, которая ею кичащихся увлекает в своём падении, доброволь-

1 Ср. в Толковании на молитву Господню (PN 539–543): «Так пусть же наш 
разум (ὁ λόγος) устремляется к исканию (ζήτησιν) Бога, а сила желания (ἡ κατ’ 
ἐπιθυμίαν δύναμις) пусть становится влечением (πόθον) к Нему, как и яростное на-
чало (τὸ θυμικόν) пусть вступает в борение (ἀγωνιζέσθω), чтобы сохранить Его. 
Или, точнее сказать, пусть весь ум (ὁ νοῦς) [наш] простирается к Богу, побуждае-
мый, словно неким гласом, напряжением страстности и распаляемый предельным 
порывом силы желания (θυμικῷ τρόπῳ νευρούμενος καὶ πόθῳ τῇ κατ’ ἄκρον ἐφέσει 
τῆς ἐπιθυμίας πυρούμενος)» (пер. А. И. Сидорова по: http://www.hesychasm.ru/
library/max/max_pr.htm; греч. вставки по TLG наши). В обоих случаях речь идет 
об изменении в характере использования сил души — разумной, яростной силы и 
силы пожелания, которые только при устремлении к Богу (т. е. высшему Благу) 
реа лизуются правильным образом. 

2 «Одним из нас»: конечно, не в смысле одного из тварных индивидов человечес-
кого рода (поскольку человеческая природа была воспринята в ипостась Логоса и 
тварной ипостаси не имела и ею не была), но для внешнего и не просвещенного Св. 
Духом наблюдателя Иисус казался именно таким «индивидом», «одним из нас», что 
было обусловлено «индивидуацией» общей человеческой природы в ипостаси Лого-
са. Эта «индивидуация» была частью домостроительства, что с особенной силой было 
подчеркнуто в полемике за иконопочитание. 



90 Преп. Максим Исповедник 91Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ным же благожелательством и сочувствием к сродным истощает в себе зависть, 
которая сначала по справедливости истощает предающихся ей, а гнев, крово-
жадность, злобную раздражительность, коварство, притворство, насмешни-
чество, злобу и жадность, — да и все пороки, <400А> которыми единый  человек 
разделён на части, — он в себе искоренил. Ведь с удалением себялюбия — на-
чала, как я сказал, и матери, удаляются обычно и все пороки, из него рождаю-
щиеся и за ним следующие; а раз его нет, то никакой вид порока, или хотя бы 
след его, не может существовать, и вместо них являются все виды добродете-
ли, составляющие силу любви, которая [223] соединяет разделённое и воссоз-
даёт человека в единстве логоса (λόγον) и образа (τρόπον) [бытия], уравни-
вая и сглаживая во всех людях всякое неравенство и различие (διαφοράν), 
привнесённое различной направленностью воли (κατὰ τὴν γνώμην)1, и долж-
ным образом приводя к тому похвальному неравенству, в котором каждый 
 доброжелательно привлекает к себе ближнего и ценит его выше себя, — в той 
же степени, в какой раньше его отталкивал и стремился сам возвыситься, а 
себя самого добровольно от себя отделяет разобщением с теми мыслями и осо-
бенностями (ἰδιωμάτων), которые в нём по направленности воли (κατὰ τὴν 
γνώμην) мыслятся отдельными, <400B> и приводит к единой простоте (ἁπ-
λότητα)2 и тождественности (ταὐτότητα), в которой никто никоим образом ни 
в какой мере не отделён от общего, но каждый каждому, и все всем, и более 
Богу, нежели друг другу, становятся единым, являя между собою единый по 
природе и по направленности воли логос бытия и в нём мыслимого Бога; с Ним 
вкупе созерцаться и к Нему возводиться как к Виновнику и Создателю есть ло-
гос бытия (εἶναι) сущего, который мы должны со всем тщанием соблюдать не-
вредимым и незамутнённым, и очищать от восстающих на него страстей разум-
ным (ἔμφρονα) рвением в добродетелях и сопряжённых с ними трудах.

<400С> Наверное, именно это и совершил великий Авраам, восстановив 
(ἀποκαταστήσας) себя логосу бытия природы, или логос себе, и, таким  образом 
предавшись Богу и Бога приняв (пусть и так, и так будет сказано, раз истина и 
в тех, и в этих словах усматривается), удостоился видеть Бога, как человека 
(Быт. 18, 1–2), и попросту принимать Его у себя, благодаря совершенному по 
человеколюбию природному логосу бытия, к которому он возвысился, отри-
нув свойство разделённого и делимого и никакого человека не считая более 
иным и отличным от себя, но узнавая всех в одном и одного — во всех; взирал 

1 Речь идет не о любом различии, а именно о различии, привнесенном разной на-
правленностью воли. 

2 Т. е. несложности, несоставности, цельности. — Прим. пер.

же он при этом, конечно, не на логос воли (γνώμης), которой сопутствует раз-
дор (στάσις) и разделение (διαίρεσις), пока она не согласна с природой, а един-
ственно на логос природы, которой сопутствует неизменность; <400D> этим-
то логосом мы и познаём вообще существование Бога, и в нём [224] Бог  являет 
Свою благость, принимая в Своё родство сотворённых Им, — потому что по-
знать Его непосредственно, как Он есть, тварь не может. Да и невозможно, ко-
нечно, было соединиться с цельным и самотождественным тому, кто сам не 
сделался самотождественным и цельным, а по своей воле (κατὰ τὴν γνώμην) 
разделяется в отношении природы на многие части, — если только он прежде, 
человеколюбием <401А> согласив волю (γνώμην) с природой, не выказал в 
обеих мирный и невозмутимый (ἀστασίαστον) логос, никоим образом не дви-
жущийся ни к чему иному, кроме1 Бога; в соответствии с таким логосом, приро-
да пребывает нераздельной и неразделённой в тех людях, которые  восприняли 
этот дар, и не рассекается многими различиями воль (γνωμικαῖς ἑτε  ρότησιν). 
Ибо они не разделяют природу, становясь то такими, то другими в отношении 
то к одному, то к другому, но остаются всегда такими же и перед собою видят 
одних и тех же, глядя не на то, что свойственно каждому в отдельности по про-
изволению (κατὰ τὴν γνώμην), которым разделено разделённое, а на общее 
всем по природе и неделимое, в котором собирается разделённое и не допуска-
ется ничто отдельное; через это общее нераздельное и является его достигшим 
Бог по Своему человеколюбию, принимая образ, соответствующий свойству 
добродетели каждого, и по ней же дозволяя именовать Себя2. <401В> Ведь 
совершеннейшее дело любви и предел действия по любви — сделать так, что-
бы по относительному взаимообмену (ἀντιδόσεως σχετικῆς)3 всё, с ней свя-
занное, пристойно сообщало свои особенности (ἰδιώματα) и именования одно 

1 Букв.: «после (μετά)», в смысле «ниже».
2 Здесь преп. Максим уже говорит и о различии между святыми, которые едины 

в природе и логосе ее, как и в тропосе обожения, но отличаются в характере причас-
тия Богу и знании Его. В позднем ТР 1//PG 91. 25A он будет говорить о различии 
в «тропосах движения» святых в Боге. 

3 Понятие взаимообмена более известно из христологии, где оно широко исполь-
зуется и преп. Максимом: «…к Одному Единственному Христу мы относим по приро-
де как обе сущности, так и обе сущностные воли и энергии. Пусть даже, усматривая 
различие Его частей, мы Его Божеству уделяем Божественное, а Его человечеству, 
соответственно, человеческое, — однако, по причине единения, мы, напротив, осо-
бенности каждой из [двух] природ передаем по взаимообмену (κατὰ ἀντίδοσιν) дру-
гой [из них]» (ТР 9//PG 91. 120A, пер. Д. А. Черноглазова; здесь и далее перевод ТР 
дается по: Максим Исповедник 2014). Однако в комментируемом месте из Ер 2 оно 
прилагается к учению об обожении людей. 



90 Преп. Максим Исповедник 91Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ным же благожелательством и сочувствием к сродным истощает в себе зависть, 
которая сначала по справедливости истощает предающихся ей, а гнев, крово-
жадность, злобную раздражительность, коварство, притворство, насмешни-
чество, злобу и жадность, — да и все пороки, <400А> которыми единый  человек 
разделён на части, — он в себе искоренил. Ведь с удалением себялюбия — на-
чала, как я сказал, и матери, удаляются обычно и все пороки, из него рождаю-
щиеся и за ним следующие; а раз его нет, то никакой вид порока, или хотя бы 
след его, не может существовать, и вместо них являются все виды добродете-
ли, составляющие силу любви, которая [223] соединяет разделённое и воссоз-
даёт человека в единстве логоса (λόγον) и образа (τρόπον) [бытия], уравни-
вая и сглаживая во всех людях всякое неравенство и различие (διαφοράν), 
привнесённое различной направленностью воли (κατὰ τὴν γνώμην)1, и долж-
ным образом приводя к тому похвальному неравенству, в котором каждый 
 доброжелательно привлекает к себе ближнего и ценит его выше себя, — в той 
же степени, в какой раньше его отталкивал и стремился сам возвыситься, а 
себя самого добровольно от себя отделяет разобщением с теми мыслями и осо-
бенностями (ἰδιωμάτων), которые в нём по направленности воли (κατὰ τὴν 
γνώμην) мыслятся отдельными, <400B> и приводит к единой простоте (ἁπ-
λότητα)2 и тождественности (ταὐτότητα), в которой никто никоим образом ни 
в какой мере не отделён от общего, но каждый каждому, и все всем, и более 
Богу, нежели друг другу, становятся единым, являя между собою единый по 
природе и по направленности воли логос бытия и в нём мыслимого Бога; с Ним 
вкупе созерцаться и к Нему возводиться как к Виновнику и Создателю есть ло-
гос бытия (εἶναι) сущего, который мы должны со всем тщанием соблюдать не-
вредимым и незамутнённым, и очищать от восстающих на него страстей разум-
ным (ἔμφρονα) рвением в добродетелях и сопряжённых с ними трудах.

<400С> Наверное, именно это и совершил великий Авраам, восстановив 
(ἀποκαταστήσας) себя логосу бытия природы, или логос себе, и, таким  образом 
предавшись Богу и Бога приняв (пусть и так, и так будет сказано, раз истина и 
в тех, и в этих словах усматривается), удостоился видеть Бога, как человека 
(Быт. 18, 1–2), и попросту принимать Его у себя, благодаря совершенному по 
человеколюбию природному логосу бытия, к которому он возвысился, отри-
нув свойство разделённого и делимого и никакого человека не считая более 
иным и отличным от себя, но узнавая всех в одном и одного — во всех; взирал 

1 Речь идет не о любом различии, а именно о различии, привнесенном разной на-
правленностью воли. 

2 Т. е. несложности, несоставности, цельности. — Прим. пер.

же он при этом, конечно, не на логос воли (γνώμης), которой сопутствует раз-
дор (στάσις) и разделение (διαίρεσις), пока она не согласна с природой, а един-
ственно на логос природы, которой сопутствует неизменность; <400D> этим-
то логосом мы и познаём вообще существование Бога, и в нём [224] Бог  являет 
Свою благость, принимая в Своё родство сотворённых Им, — потому что по-
знать Его непосредственно, как Он есть, тварь не может. Да и невозможно, ко-
нечно, было соединиться с цельным и самотождественным тому, кто сам не 
сделался самотождественным и цельным, а по своей воле (κατὰ τὴν γνώμην) 
разделяется в отношении природы на многие части, — если только он прежде, 
человеколюбием <401А> согласив волю (γνώμην) с природой, не выказал в 
обеих мирный и невозмутимый (ἀστασίαστον) логос, никоим образом не дви-
жущийся ни к чему иному, кроме1 Бога; в соответствии с таким логосом, приро-
да пребывает нераздельной и неразделённой в тех людях, которые  восприняли 
этот дар, и не рассекается многими различиями воль (γνωμικαῖς ἑτε  ρότησιν). 
Ибо они не разделяют природу, становясь то такими, то другими в отношении 
то к одному, то к другому, но остаются всегда такими же и перед собою видят 
одних и тех же, глядя не на то, что свойственно каждому в отдельности по про-
изволению (κατὰ τὴν γνώμην), которым разделено разделённое, а на общее 
всем по природе и неделимое, в котором собирается разделённое и не допуска-
ется ничто отдельное; через это общее нераздельное и является его достигшим 
Бог по Своему человеколюбию, принимая образ, соответствующий свойству 
добродетели каждого, и по ней же дозволяя именовать Себя2. <401В> Ведь 
совершеннейшее дело любви и предел действия по любви — сделать так, что-
бы по относительному взаимообмену (ἀντιδόσεως σχετικῆς)3 всё, с ней свя-
занное, пристойно сообщало свои особенности (ἰδιώματα) и именования одно 

1 Букв.: «после (μετά)», в смысле «ниже».
2 Здесь преп. Максим уже говорит и о различии между святыми, которые едины 

в природе и логосе ее, как и в тропосе обожения, но отличаются в характере причас-
тия Богу и знании Его. В позднем ТР 1//PG 91. 25A он будет говорить о различии 
в «тропосах движения» святых в Боге. 

3 Понятие взаимообмена более известно из христологии, где оно широко исполь-
зуется и преп. Максимом: «…к Одному Единственному Христу мы относим по приро-
де как обе сущности, так и обе сущностные воли и энергии. Пусть даже, усматривая 
различие Его частей, мы Его Божеству уделяем Божественное, а Его человечеству, 
соответственно, человеческое, — однако, по причине единения, мы, напротив, осо-
бенности каждой из [двух] природ передаем по взаимообмену (κατὰ ἀντίδοσιν) дру-
гой [из них]» (ТР 9//PG 91. 120A, пер. Д. А. Черноглазова; здесь и далее перевод ТР 
дается по: Максим Исповедник 2014). Однако в комментируемом месте из Ер 2 оно 
прилагается к учению об обожении людей. 



92 Преп. Максим Исповедник 93Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

другому, так что и человек делается богом, и Бог человеком именуется и явля-
ется по единому и неизменному добровольному намерению (κατὰ θέλησιν 
βούλησιν) и движению обоих, как мы обнаруживаем в Аврааме и других свя-
тых. И, наверное, об этом и сказано от лица Божьего «в руках пророков уподо-
бился» (Ос. 12, 10): Бог по великому человеколюбию для каждого принимает 
образ от добродетели, которая стала ему свойственна через делание. Ведь рука 
всякого праведника — это его делание по добродетели, в которой и посред-
ством которой Бог принимает подобие людям. <401С>

Великое, значит, благо — любовь, и первое из благ, и избранное благо; во-
круг того, кто её имеет, соединяет она собой Бога и людей [225] и дает Творцу 
человека являться человеком благодаря столь полному, сколь возможно чело-
веку, уподоблению в добре обоживаемого Богу, которое, как я полагаю, дости-
гается любовью к Господу Богу всем сердцем и душой, и силой, и к ближнему, 
как к самому себе (Втор. 6, 5 и Лк. 10, 27). <401D> А это означает (я как бы 
определением охвачу) всеобъемлющую внутреннюю привязанность к перво-
му Благу через полный промысл обо всём природном роде, выше которой не-
куда восходить боголюбивому человеку, прошедшему уже все способы благо-
честия; она-то нам и известна как любовь и по имени, и по сути; её и питаем мы 
к Богу и ближнему, не уделяя от неё то такую, то этакую часть, а всё одну и ту 
же целиком, как долг Богу и как взаимную соединительницу людей1. Ведь дей-
ствие и ясное проявление совершенной любви к Богу есть искреннее распо-
ложение к ближнему по изволению доброжелательства. <404А> «Ибо не 
 любящий брата своего, которого видит, — говорит божественный апостол Ио-
анн, — Бога, Которого не видит, не может любить» (1 Ин. 4, 20). Любовь есть 
путь истины (Ин. 14, 6), как себя именовало Слово Божие, шествующих по ко-
торому Оно представляет Богу и Отцу чистыми от всяческих страстей. Лю-
бовь есть дверь (Ин. 10, 9), входящий в которую оказывается в Святом Святых 
и удостаивается лицезрения неприступного великолепия Святой Царствен-
ной Троицы. Любовь есть истинная лоза (Ин. 15, 1), в которую кто прочно вко-

1 В Char 4. 17 преп. Максим называет целью Промысла соединение разъединен-
ной твари, и связывает это соединение непосредственно со страстями Христовыми. 
Две цели — соединение людей с Богом и между собой — неотделимы друг от  друга, 
так что, давая краткое определение любви (которая у него включает одновременно 
любовь к Богу и ближним), преп. Максим в Ер 2 говорит, что любовь — это «всеобъ-
емлющая внутренняя связь (σχέσις) с первым Благом, [сопряженная] со всецелым 
промыслом (προνοία) о целом, согласно природе, [человеческом] роде» (перевод наш, 
подробнее о соотношении темы Промысла Божия и любви у преп. Максима см. в: 
Беневич 2013. С. 171).

ренится, сочтётся достойным сопричастия Божественности. Ради любви и су-
ществует, и возвещено учение и закона, и пророков, и Евангелия, дабы возже-
лавшие неизреченных благ <404B> своим нравом1 удостоверяли искренность 
и силу желания, в той мере почитая изваяние2 ради желанного Ваятеля, в  какой 
оно близко Ваятелю и в какой требует природный логос, возводящий в закон 
равенство чести, отсекающий всякое неравенство природы, которое ложно 
усматривается в каждом человеке по предубеждению (πρόληψιν)3, и заклю-
чающий в себе всех силой единой тождественности. 

Ради любви Сам Творец природы — престрашная вещь, о которой и слы-
шать страшно! — облекается в нашу природу, без изменения [226] соединив-
шись с ней по ипостаси, чтобы заставить её прекратить метаться в разные сто-
роны <404C> и присоединить к Себе цельно собравшейся и не имеющей в 
устремлении воли (κατὰ τὴν γνώμην) никакого разногласия4 ни с Богом, ни 
с собой, и устроить удобным всеславный путь любви, истинно Божественной 
и обоживающей и ведущей к Богу (скажем же, что она и есть Бог (1 Ин. 4, 8)), 
который сначала скрыли тернии себялюбия, и даровать его всем свободным от 
препятствий, ради нас в Себе изобразив5 страсти6 и разметав через Своих уче-
ников имевшиеся на этом пути камни, как Сам предрёк устами пророков, ска-
зав: «И камни с пути размечите» (Ис. 62, 10); и убедить нас, что дóлжно к Нему 
и друг ко другу иметь такую же любовь, какую Он Сам первый выказал, претер-
пев ради нас страдание. <404D> Ради любви же все святые противостояли 
греху до последнего, нимало не поступая по логосу настоящей жизни, и пре-
терпевали многообразные виды мученической смерти, чтобы собраться в це-
лое с самими собой и с Богом, отделившись от мира, и объединить в себе то, 
что было разорвано. Любовь есть истинное и незапятнанное богомудрие вер-
ных, завершение которого есть благо и истина, если и в самом деле человеко-

1 Букв.: «своими нравами», «обычаями, образами (тропосами) [поведения]».
2 Имеется в виду творение Бога-Творца.
3 Ср. употребление этого термина в QD 10, 46; 79; 85; 187; I. 79. В широком смыс-

ле «предвкушениями» сопровождается чувственное восприятие тех или иных объ-
ектов (вещей или людей). Такие «предвкушения» связаны с памятью о чувственных 
наслаждениях, воспоминания о которых, всплывая в уме, склоняют его к тому,  чтобы 
их пожелать, или о страданиях, воспоминания о которых склоняют к тому, чтобы их 
избегать. 

4 Букв.: «разделения (διαφοράν)».
5 Или: напечатлев (προτυπώσας).
6 Смысл примерно таков: чтобы полностью стать человеком, Господь в каком-то 

смысле принимает в Себя и страсти, свойственные людям, но так как Он бесстрас -
тен, то в Нём они лишь «обозначаются», или «изображаются». — Прим. пер.



92 Преп. Максим Исповедник 93Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

другому, так что и человек делается богом, и Бог человеком именуется и явля-
ется по единому и неизменному добровольному намерению (κατὰ θέλησιν 
βούλησιν) и движению обоих, как мы обнаруживаем в Аврааме и других свя-
тых. И, наверное, об этом и сказано от лица Божьего «в руках пророков уподо-
бился» (Ос. 12, 10): Бог по великому человеколюбию для каждого принимает 
образ от добродетели, которая стала ему свойственна через делание. Ведь рука 
всякого праведника — это его делание по добродетели, в которой и посред-
ством которой Бог принимает подобие людям. <401С>

Великое, значит, благо — любовь, и первое из благ, и избранное благо; во-
круг того, кто её имеет, соединяет она собой Бога и людей [225] и дает Творцу 
человека являться человеком благодаря столь полному, сколь возможно чело-
веку, уподоблению в добре обоживаемого Богу, которое, как я полагаю, дости-
гается любовью к Господу Богу всем сердцем и душой, и силой, и к ближнему, 
как к самому себе (Втор. 6, 5 и Лк. 10, 27). <401D> А это означает (я как бы 
определением охвачу) всеобъемлющую внутреннюю привязанность к перво-
му Благу через полный промысл обо всём природном роде, выше которой не-
куда восходить боголюбивому человеку, прошедшему уже все способы благо-
честия; она-то нам и известна как любовь и по имени, и по сути; её и питаем мы 
к Богу и ближнему, не уделяя от неё то такую, то этакую часть, а всё одну и ту 
же целиком, как долг Богу и как взаимную соединительницу людей1. Ведь дей-
ствие и ясное проявление совершенной любви к Богу есть искреннее распо-
ложение к ближнему по изволению доброжелательства. <404А> «Ибо не 
 любящий брата своего, которого видит, — говорит божественный апостол Ио-
анн, — Бога, Которого не видит, не может любить» (1 Ин. 4, 20). Любовь есть 
путь истины (Ин. 14, 6), как себя именовало Слово Божие, шествующих по ко-
торому Оно представляет Богу и Отцу чистыми от всяческих страстей. Лю-
бовь есть дверь (Ин. 10, 9), входящий в которую оказывается в Святом Святых 
и удостаивается лицезрения неприступного великолепия Святой Царствен-
ной Троицы. Любовь есть истинная лоза (Ин. 15, 1), в которую кто прочно вко-

1 В Char 4. 17 преп. Максим называет целью Промысла соединение разъединен-
ной твари, и связывает это соединение непосредственно со страстями Христовыми. 
Две цели — соединение людей с Богом и между собой — неотделимы друг от  друга, 
так что, давая краткое определение любви (которая у него включает одновременно 
любовь к Богу и ближним), преп. Максим в Ер 2 говорит, что любовь — это «всеобъ-
емлющая внутренняя связь (σχέσις) с первым Благом, [сопряженная] со всецелым 
промыслом (προνοία) о целом, согласно природе, [человеческом] роде» (перевод наш, 
подробнее о соотношении темы Промысла Божия и любви у преп. Максима см. в: 
Беневич 2013. С. 171).

ренится, сочтётся достойным сопричастия Божественности. Ради любви и су-
ществует, и возвещено учение и закона, и пророков, и Евангелия, дабы возже-
лавшие неизреченных благ <404B> своим нравом1 удостоверяли искренность 
и силу желания, в той мере почитая изваяние2 ради желанного Ваятеля, в  какой 
оно близко Ваятелю и в какой требует природный логос, возводящий в закон 
равенство чести, отсекающий всякое неравенство природы, которое ложно 
усматривается в каждом человеке по предубеждению (πρόληψιν)3, и заклю-
чающий в себе всех силой единой тождественности. 

Ради любви Сам Творец природы — престрашная вещь, о которой и слы-
шать страшно! — облекается в нашу природу, без изменения [226] соединив-
шись с ней по ипостаси, чтобы заставить её прекратить метаться в разные сто-
роны <404C> и присоединить к Себе цельно собравшейся и не имеющей в 
устремлении воли (κατὰ τὴν γνώμην) никакого разногласия4 ни с Богом, ни 
с собой, и устроить удобным всеславный путь любви, истинно Божественной 
и обоживающей и ведущей к Богу (скажем же, что она и есть Бог (1 Ин. 4, 8)), 
который сначала скрыли тернии себялюбия, и даровать его всем свободным от 
препятствий, ради нас в Себе изобразив5 страсти6 и разметав через Своих уче-
ников имевшиеся на этом пути камни, как Сам предрёк устами пророков, ска-
зав: «И камни с пути размечите» (Ис. 62, 10); и убедить нас, что дóлжно к Нему 
и друг ко другу иметь такую же любовь, какую Он Сам первый выказал, претер-
пев ради нас страдание. <404D> Ради любви же все святые противостояли 
греху до последнего, нимало не поступая по логосу настоящей жизни, и пре-
терпевали многообразные виды мученической смерти, чтобы собраться в це-
лое с самими собой и с Богом, отделившись от мира, и объединить в себе то, 
что было разорвано. Любовь есть истинное и незапятнанное богомудрие вер-
ных, завершение которого есть благо и истина, если и в самом деле человеко-

1 Букв.: «своими нравами», «обычаями, образами (тропосами) [поведения]».
2 Имеется в виду творение Бога-Творца.
3 Ср. употребление этого термина в QD 10, 46; 79; 85; 187; I. 79. В широком смыс-

ле «предвкушениями» сопровождается чувственное восприятие тех или иных объ-
ектов (вещей или людей). Такие «предвкушения» связаны с памятью о чувственных 
наслаждениях, воспоминания о которых, всплывая в уме, склоняют его к тому,  чтобы 
их пожелать, или о страданиях, воспоминания о которых склоняют к тому, чтобы их 
избегать. 

4 Букв.: «разделения (διαφοράν)».
5 Или: напечатлев (προτυπώσας).
6 Смысл примерно таков: чтобы полностью стать человеком, Господь в каком-то 

смысле принимает в Себя и страсти, свойственные людям, но так как Он бесстрас -
тен, то в Нём они лишь «обозначаются», или «изображаются». — Прим. пер.



94 Преп. Максим Исповедник 95Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

любие есть благо, а боголюбие по вере — истина1; они суть два признака люб-
ви, которая соединяет людей с Богом и друг с другом (3) и поэтому обладает 
нерушимо и вечно изобилием всех благ. 

Этот-то божественный и <405А> блаженный путь искреннейше возлюбив, 
стремитесь и вы, благословенные, привести к завершению благой подвиг, креп-
ко держась того, чем приходят к пределу шествия, — т. е. человеколюбия, бра-
толюбия, гостеприимства, нищелюбия, сострадания, милосердия, смирения, 
кротости, мягкости, стойкости, незлобия, терпения, доброты, доброжелатель-
ности, мирности по отношению ко всем; а любовь, творимая из этих доброде-
телей и через их осуществление, ведёт к Богу, обоживающему творящего их 
 человека. «Любовь ведь, — сказал божественный апостол, или, вернее, говорив-
ший его устами Христос, — долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, 
любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раз-
дражается, не мыслит зла, не радуется неправде, <405B> а сорадуется исти-
не; [227] всё покрывает, всему верит, всего надеется, всё переносит. Любовь ни-
когда не перестаёт» (1 Кор. 13, 4–8), ибо имеет Бога, в Котором в одном нет ни 
распадения, ни изменения, и живущего по ней человека делает таким, чтобы и 
о нём, как о вас, мог Он сказать через пророка Иеремию2: «Говорю вам: вот путь3 
повелений Моих и закон, пребывающий вовек. Все, держащиеся его, внидут в 
жизнь, а оставившие его — умрут. Держись его, дитя Моё, и иди к сиянию его 
света. Не дай другому славу твою, ни полезного тебе — чужому народу. Счаст-
лив ты, что тебе известно угодное Богу» (Вар. 4, 1–4), <405C> и что ты «по-
знал, где есть мудрость, где есть сила, где есть долгоденствие и жизнь; где есть 
свет очей и мир» (Вар. 3, 14), и вышел на путь, и «Я явился тебе издалека» (Иер. 
31, 3). Поэтому «любовью вечной буду Я любить тебя, и жалеть тебя жалостью, 
и устрою тебя, и ты устроишься, и ты выйдешь с собранием радующихся (Иер. 
31, 3–4), ибо ты стал на путях, и рассмотрел, и вопросил о стезях Господа  вечных; 
и увидел, где есть путь добрый, и пошёл по нему, и обрёл очищение душе  твоей» 
(Иер. 6, 16). И ещё устами Исаии: «Я — Господь Бог твой; Я показал тебе путь, 
по которому ты пойдёшь; и ты послушался Моих заповедей. Поэтому мир твой 
стал, как река, <405D> и правда твоя — как волна морская» (Ис. 48, 17–18). 
Осмелюсь и я, радуясь вашим добродетелям, сказать вместе с Богом, заимствуя 
слова от великого Исаии: счастлив ты, «что совлёк с себя одеяние скорби озлоб-
ления твоего» (Вар. 5, 1), т. е. «ветхого человека, истлевающего в обольститель-

1 Ср. разработку темы блага и истины в Myst 5.
2 На самом деле, цитируется пророк Варух.
3 В тексте Писания в этом месте говорится не о «пути», а о «книге». — Прим. пер.

ных похотях» (Еф. 4, 22), «и облёкся в благолепие славы от Бога вовек» (Вар. 
5, 1), т. е. «в нового человека, в духе по Христу созидаемого по образу <408А> 
Создателя» (Еф. 4, 24), и «в одежду правды от Бога, и возложил на голову ве-
нец славы Вечного» (Вар. 5, 2), украшаясь усвоением добродетелей и непрет-
кновенным разумом мудрости. Поэтому «покажет Бог всей поднебесной славу 
твою и наречёт имя твоё Мир правды и слава благочестия» (Вар. 5, 3–4). 

После этих слов мне больше нечем выказать незримое расположение моей 
души [228]; я ведь не в состоянии поднести Богу и вам ничего, достойного ва-
ших добродетелей; могу разве что, насколько хватает сил, восхищаться вами 
и вашими свершениями, и с вами вместе радоваться, что вы благими делами 
угождаете Богу, и в вас восхвалять добродетель, а в добродетели, соединившей 
вас с Богом, — воспевать Бога. Одно и то же, кажется мне, и равносильное дей-
ствие — восхвалять вас, <408В> воспевать Бога, даровавшего вам сияние 
 добродетели, и восхищаться добродетелью, которая по благодати обоживает вас 
Богу отнятием признаков человека, а Бога, вам по снисхождению, очеловечи-
вает усвоением человеку, насколько это возможно, Божественных свойств.

СХОЛИИ

1. Потому что любовь даётся вместо закона и пророков; и потому что из неё 
выводятся все заповеди, которые она единообразно охватывает. <408C>

2. Понимай, движение по разуму и по природе, от которого человек  сначала 
отвратился наущением диавола.

3. Свершение блаженной любви — неизъяснимо соединить в одно, вокруг 
стяжавшего её, Бога и всех смертных.

Письмо III. Тому же1

Получив драгоценное послание вашей в Господе милости вместе с благо-
словением богобоязненным монахам честнóго монастыря святого  преславного 

1 Как и предыдущее, это письмо датируется П. Шервудом до 626 г., но датировка 
не может считаться вполне определенной. Ясно лишь, что Ер 3 — относительно ран-
нее сочинение преп. Максима. Оно содержит свидетельство пребывания преп. Мак-
сима в монастыре св. Георгия (Ер 3//PG 91. 408С).



94 Преп. Максим Исповедник 95Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

любие есть благо, а боголюбие по вере — истина1; они суть два признака люб-
ви, которая соединяет людей с Богом и друг с другом (3) и поэтому обладает 
нерушимо и вечно изобилием всех благ. 

Этот-то божественный и <405А> блаженный путь искреннейше возлюбив, 
стремитесь и вы, благословенные, привести к завершению благой подвиг, креп-
ко держась того, чем приходят к пределу шествия, — т. е. человеколюбия, бра-
толюбия, гостеприимства, нищелюбия, сострадания, милосердия, смирения, 
кротости, мягкости, стойкости, незлобия, терпения, доброты, доброжелатель-
ности, мирности по отношению ко всем; а любовь, творимая из этих доброде-
телей и через их осуществление, ведёт к Богу, обоживающему творящего их 
 человека. «Любовь ведь, — сказал божественный апостол, или, вернее, говорив-
ший его устами Христос, — долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, 
любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раз-
дражается, не мыслит зла, не радуется неправде, <405B> а сорадуется исти-
не; [227] всё покрывает, всему верит, всего надеется, всё переносит. Любовь ни-
когда не перестаёт» (1 Кор. 13, 4–8), ибо имеет Бога, в Котором в одном нет ни 
распадения, ни изменения, и живущего по ней человека делает таким, чтобы и 
о нём, как о вас, мог Он сказать через пророка Иеремию2: «Говорю вам: вот путь3 
повелений Моих и закон, пребывающий вовек. Все, держащиеся его, внидут в 
жизнь, а оставившие его — умрут. Держись его, дитя Моё, и иди к сиянию его 
света. Не дай другому славу твою, ни полезного тебе — чужому народу. Счаст-
лив ты, что тебе известно угодное Богу» (Вар. 4, 1–4), <405C> и что ты «по-
знал, где есть мудрость, где есть сила, где есть долгоденствие и жизнь; где есть 
свет очей и мир» (Вар. 3, 14), и вышел на путь, и «Я явился тебе издалека» (Иер. 
31, 3). Поэтому «любовью вечной буду Я любить тебя, и жалеть тебя жалостью, 
и устрою тебя, и ты устроишься, и ты выйдешь с собранием радующихся (Иер. 
31, 3–4), ибо ты стал на путях, и рассмотрел, и вопросил о стезях Господа  вечных; 
и увидел, где есть путь добрый, и пошёл по нему, и обрёл очищение душе  твоей» 
(Иер. 6, 16). И ещё устами Исаии: «Я — Господь Бог твой; Я показал тебе путь, 
по которому ты пойдёшь; и ты послушался Моих заповедей. Поэтому мир твой 
стал, как река, <405D> и правда твоя — как волна морская» (Ис. 48, 17–18). 
Осмелюсь и я, радуясь вашим добродетелям, сказать вместе с Богом, заимствуя 
слова от великого Исаии: счастлив ты, «что совлёк с себя одеяние скорби озлоб-
ления твоего» (Вар. 5, 1), т. е. «ветхого человека, истлевающего в обольститель-

1 Ср. разработку темы блага и истины в Myst 5.
2 На самом деле, цитируется пророк Варух.
3 В тексте Писания в этом месте говорится не о «пути», а о «книге». — Прим. пер.

ных похотях» (Еф. 4, 22), «и облёкся в благолепие славы от Бога вовек» (Вар. 
5, 1), т. е. «в нового человека, в духе по Христу созидаемого по образу <408А> 
Создателя» (Еф. 4, 24), и «в одежду правды от Бога, и возложил на голову ве-
нец славы Вечного» (Вар. 5, 2), украшаясь усвоением добродетелей и непрет-
кновенным разумом мудрости. Поэтому «покажет Бог всей поднебесной славу 
твою и наречёт имя твоё Мир правды и слава благочестия» (Вар. 5, 3–4). 

После этих слов мне больше нечем выказать незримое расположение моей 
души [228]; я ведь не в состоянии поднести Богу и вам ничего, достойного ва-
ших добродетелей; могу разве что, насколько хватает сил, восхищаться вами 
и вашими свершениями, и с вами вместе радоваться, что вы благими делами 
угождаете Богу, и в вас восхвалять добродетель, а в добродетели, соединившей 
вас с Богом, — воспевать Бога. Одно и то же, кажется мне, и равносильное дей-
ствие — восхвалять вас, <408В> воспевать Бога, даровавшего вам сияние 
 добродетели, и восхищаться добродетелью, которая по благодати обоживает вас 
Богу отнятием признаков человека, а Бога, вам по снисхождению, очеловечи-
вает усвоением человеку, насколько это возможно, Божественных свойств.

СХОЛИИ

1. Потому что любовь даётся вместо закона и пророков; и потому что из неё 
выводятся все заповеди, которые она единообразно охватывает. <408C>

2. Понимай, движение по разуму и по природе, от которого человек  сначала 
отвратился наущением диавола.

3. Свершение блаженной любви — неизъяснимо соединить в одно, вокруг 
стяжавшего её, Бога и всех смертных.

Письмо III. Тому же1

Получив драгоценное послание вашей в Господе милости вместе с благо-
словением богобоязненным монахам честнóго монастыря святого  преславного 

1 Как и предыдущее, это письмо датируется П. Шервудом до 626 г., но датировка 
не может считаться вполне определенной. Ясно лишь, что Ер 3 — относительно ран-
нее сочинение преп. Максима. Оно содержит свидетельство пребывания преп. Мак-
сима в монастыре св. Георгия (Ер 3//PG 91. 408С).



96 Преп. Максим Исповедник 97Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

мученика Георгия1, возблагодарил я Бога за таковое ваше усердие к добру; ведь 
разрешив от оков бедности <408D> скованных ею, вы себя освободили от 
оков греха, а собравшись накормить тела — Божией напитали собственную 
душу благодатью, мне же дали повод принять плод истинного созерцания. Ибо 
в сосредоточении постиг я, ради чего Бог установил общий закон, чтобы все 
люди сострадали друг другу и нуждались в сострадании: Он человеколюбиво 
[229] начертал нам эту спасительную заповедь, желая, чтобы воля (γνώμη)2 
всех людей стала едина, как едина [их] природа, и воистину подталкивая к это-
му весь род человеческий; однако себялюбие и суждение (σύνεσις), то отвер-
гая, то хитростью обходя друг друга и закон, рассекли на многие части единую 
природу, а вселив ныне царящее бесчувствие — <409А> вооружили, посред-
ством свободной воли, природу против самой себя. Потому-то всякий, кто бла-
горазумным размышлением и возвышенностью разумения смог уничтожить 
в себе эту неровность (ἀνωμαλίαν)3 природы4, пожалел прежде других себя 

1 Речь идет, очевидно, о даре монастырю, который был послан кубикуларием Ио-
анном. Все письмо преп. Максима является фактически богословско-философским 
обоснованием благотворительности. Таким образом, кубикуларий Иоанн получает 
в ответ на свой дар и любовь, проявленную в отношении монахов монастыря св. Ге-
оргия, письмо, в котором выявляется смысл (или «логос») его действий. Так проис-
ходит «взаимообмен» ценностями. 

2 Приводим греческое слово в номинативе.
3 Или: неравенство.
4 Ср., что преп. Максим пишет о неравенстве между людьми в Трудностях к Ио-

анну, толкуя Слово 14 свт. Григория Богослова (Оr 14. 30//PG 35. 897B): «Это, я 
думаю, говорит он словами: “доколе и само в себе вещество несет беспорядок”, вмес-
то того, чтобы сказать, что доколе все сие находится под властью тления и измене-
ния, и мы облечены в тело смирения и равно подвержены многообразным напастям, 
[проистекающим] от него по причине присущей ему немощи, не превозносились бы 
мы существующим среди нас неравенством, но, напротив, — мудрым помышлени-
ем выравнивали бы неравномерность равночестной природы, и недостаток других 
восполняли бы своим избытком. Для того-то, быть может, и попущено существовать 
неравномерности, чтобы явилась сила сущего в нас рассудка, предпочитающего все-
му добродетель» (Amb 8//PG 91. 1105АB, пер. архим. Нектария (Яшунского) по: 
Максим Исповедник 2004. С. 87–88). Нравственным пафосом Слова 14 свт. Григо-
рия является увещевание богатых делиться своими стяжаниями с бедными и больны-
ми, деятельно сострадать им. Причем, свт. Григорий не просто призывает к милосер-
дию и любви, но и предлагает богословские и философские основания для любви к 
ближним, развенчивая, в частности, ряд заблуждений (в том числе и философских), 
служивших отговоркой для богатых, не желавших помогать бедным. Одна из таких 
отговорок состоит в том, что человек не должен вмешиваться в судьбы Божии, судив-
шие одним быть богатыми, а другим — бедными. Именно об этом идет речь непо-

самого, сотворив свою волю (γνώμην) согласной с природой, и по воле (κατὰ 
τὴν γνώμην) при помощи природы1 приблизившись к Богу, и показав своим 
примером, как осуществляется логос по образу Божьему2, и какой  подобающим 
образом изначально сотворил для него Бог нашу одинаковую природу — точ-
ное отображение Своей благости, а именно, всегда самотождественной, не-
воинственной, мирной, немятежной, любовью привязанной к Богу и к самой се-
 бе, — по такой-то природе мы и любим Бога с желанием (ἐφετῶς) и друг  друга 
с жалением (συμπαθῶς)3. Пожалел (ἠλέησε)4 такой человек и тех, кого дóлжно 
жалеть, <409В> не только подав им помощь, но и показав, как невидимый Бог 
проявляется в достойных, чтобы они и сами, благоговея перед человеколюби-
ем, испытанным ими от ближнего, могли легко усвоить себе эту Божию благо-
дать. Если же кто-нибудь, имея возможность оказать помощь, пренебрёг нуж-
дающимися людьми, то он по справедливости будет считаться отторгшим их 
от себя, а себя — от Бога, так как по своей воле (γνώμην) не признал приро-
ду, вернее, по воле растлил присущее природе благо. Последнее совершают 
те, которые человеколюбию намеренно (γνωμικῶς) предпочли жестокость, и 
родных братьев ценят дешевле монет, и жаждой золота как стеной  преградили 
Богу путь к себе; жалкий жребий претерпевают они, по собственной вине от-
падая от лучшего; <409С> а первое те совершают, которые мудро стараются 

средственно перед толкуемым местом из Слова 14 свт. Григория Богослова. Впро-
чем, преп. Максим отмечает, что во всем Слове 14 встречается много мест, обличаю-
 щих эгоистичное плотоугодие и безразличие к ближним (ср. вскоре после разбирае-
 мого в Amb 7 места: «Мы должны не столько радоваться благополучному состоянию 
нашего тела, сколько плакать о телесных страданиях братий наших; должны чело-
веколюбие к ним считать единственным залогом нашей безопасности телесной и ду-
шевной» (Оr 14. 8//PG 35. 868AB, цит. по изд.: Св. Григорий Богослов. Собрание 
творений. В 2 т. М., 1994. Т. 1. С. 209). Преп. Максим, сохраняя нравственную на-
правленность свт. Григория, использует его слова для раскрытия своего понимания 
причин, характера и смысла «бедственного состояния» нашей природы после грехо-
падения.

1 В данном случае преп. Максим имеет, очевидно, в виду помощь нуждающимся 
ближним. Сама такая помощь рассматривается как средство приближения к Богу. 
Чтобы приблизиться к Единому Богу, человек должен достичь единства с со-че ло-
веками, т. е. деятельно показать единство человеческой природы.

2 Букв: «каков способ [осуществления] логоса по образу [Божию] (τίς τοῦ κατ᾿ 
εἰκόνα λόγου ὁ τρόπος)».

3 Речь идет не просто о жалости, но о деятельном сострадании. 
4 Преп. Максим употребляет не однокоренные слова, но переводчик вполне оправ-

данно, как нам кажется, использует однокоренные, поскольку речь в обоих случаях, 
напомним, идет о деятельном милосердии-сострадании, а не просто о чувстве  жалости. 



96 Преп. Максим Исповедник 97Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

мученика Георгия1, возблагодарил я Бога за таковое ваше усердие к добру; ведь 
разрешив от оков бедности <408D> скованных ею, вы себя освободили от 
оков греха, а собравшись накормить тела — Божией напитали собственную 
душу благодатью, мне же дали повод принять плод истинного созерцания. Ибо 
в сосредоточении постиг я, ради чего Бог установил общий закон, чтобы все 
люди сострадали друг другу и нуждались в сострадании: Он человеколюбиво 
[229] начертал нам эту спасительную заповедь, желая, чтобы воля (γνώμη)2 
всех людей стала едина, как едина [их] природа, и воистину подталкивая к это-
му весь род человеческий; однако себялюбие и суждение (σύνεσις), то отвер-
гая, то хитростью обходя друг друга и закон, рассекли на многие части единую 
природу, а вселив ныне царящее бесчувствие — <409А> вооружили, посред-
ством свободной воли, природу против самой себя. Потому-то всякий, кто бла-
горазумным размышлением и возвышенностью разумения смог уничтожить 
в себе эту неровность (ἀνωμαλίαν)3 природы4, пожалел прежде других себя 

1 Речь идет, очевидно, о даре монастырю, который был послан кубикуларием Ио-
анном. Все письмо преп. Максима является фактически богословско-философским 
обоснованием благотворительности. Таким образом, кубикуларий Иоанн получает 
в ответ на свой дар и любовь, проявленную в отношении монахов монастыря св. Ге-
оргия, письмо, в котором выявляется смысл (или «логос») его действий. Так проис-
ходит «взаимообмен» ценностями. 

2 Приводим греческое слово в номинативе.
3 Или: неравенство.
4 Ср., что преп. Максим пишет о неравенстве между людьми в Трудностях к Ио-

анну, толкуя Слово 14 свт. Григория Богослова (Оr 14. 30//PG 35. 897B): «Это, я 
думаю, говорит он словами: “доколе и само в себе вещество несет беспорядок”, вмес-
то того, чтобы сказать, что доколе все сие находится под властью тления и измене-
ния, и мы облечены в тело смирения и равно подвержены многообразным напастям, 
[проистекающим] от него по причине присущей ему немощи, не превозносились бы 
мы существующим среди нас неравенством, но, напротив, — мудрым помышлени-
ем выравнивали бы неравномерность равночестной природы, и недостаток других 
восполняли бы своим избытком. Для того-то, быть может, и попущено существовать 
неравномерности, чтобы явилась сила сущего в нас рассудка, предпочитающего все-
му добродетель» (Amb 8//PG 91. 1105АB, пер. архим. Нектария (Яшунского) по: 
Максим Исповедник 2004. С. 87–88). Нравственным пафосом Слова 14 свт. Григо-
рия является увещевание богатых делиться своими стяжаниями с бедными и больны-
ми, деятельно сострадать им. Причем, свт. Григорий не просто призывает к милосер-
дию и любви, но и предлагает богословские и философские основания для любви к 
ближним, развенчивая, в частности, ряд заблуждений (в том числе и философских), 
служивших отговоркой для богатых, не желавших помогать бедным. Одна из таких 
отговорок состоит в том, что человек не должен вмешиваться в судьбы Божии, судив-
шие одним быть богатыми, а другим — бедными. Именно об этом идет речь непо-

самого, сотворив свою волю (γνώμην) согласной с природой, и по воле (κατὰ 
τὴν γνώμην) при помощи природы1 приблизившись к Богу, и показав своим 
примером, как осуществляется логос по образу Божьему2, и какой  подобающим 
образом изначально сотворил для него Бог нашу одинаковую природу — точ-
ное отображение Своей благости, а именно, всегда самотождественной, не-
воинственной, мирной, немятежной, любовью привязанной к Богу и к самой се-
 бе, — по такой-то природе мы и любим Бога с желанием (ἐφετῶς) и друг  друга 
с жалением (συμπαθῶς)3. Пожалел (ἠλέησε)4 такой человек и тех, кого дóлжно 
жалеть, <409В> не только подав им помощь, но и показав, как невидимый Бог 
проявляется в достойных, чтобы они и сами, благоговея перед человеколюби-
ем, испытанным ими от ближнего, могли легко усвоить себе эту Божию благо-
дать. Если же кто-нибудь, имея возможность оказать помощь, пренебрёг нуж-
дающимися людьми, то он по справедливости будет считаться отторгшим их 
от себя, а себя — от Бога, так как по своей воле (γνώμην) не признал приро-
ду, вернее, по воле растлил присущее природе благо. Последнее совершают 
те, которые человеколюбию намеренно (γνωμικῶς) предпочли жестокость, и 
родных братьев ценят дешевле монет, и жаждой золота как стеной  преградили 
Богу путь к себе; жалкий жребий претерпевают они, по собственной вине от-
падая от лучшего; <409С> а первое те совершают, которые мудро стараются 

средственно перед толкуемым местом из Слова 14 свт. Григория Богослова. Впро-
чем, преп. Максим отмечает, что во всем Слове 14 встречается много мест, обличаю-
 щих эгоистичное плотоугодие и безразличие к ближним (ср. вскоре после разбирае-
 мого в Amb 7 места: «Мы должны не столько радоваться благополучному состоянию 
нашего тела, сколько плакать о телесных страданиях братий наших; должны чело-
веколюбие к ним считать единственным залогом нашей безопасности телесной и ду-
шевной» (Оr 14. 8//PG 35. 868AB, цит. по изд.: Св. Григорий Богослов. Собрание 
творений. В 2 т. М., 1994. Т. 1. С. 209). Преп. Максим, сохраняя нравственную на-
правленность свт. Григория, использует его слова для раскрытия своего понимания 
причин, характера и смысла «бедственного состояния» нашей природы после грехо-
падения.

1 В данном случае преп. Максим имеет, очевидно, в виду помощь нуждающимся 
ближним. Сама такая помощь рассматривается как средство приближения к Богу. 
Чтобы приблизиться к Единому Богу, человек должен достичь единства с со-че ло-
веками, т. е. деятельно показать единство человеческой природы.

2 Букв: «каков способ [осуществления] логоса по образу [Божию] (τίς τοῦ κατ᾿ 
εἰκόνα λόγου ὁ τρόπος)».

3 Речь идет не просто о жалости, но о деятельном сострадании. 
4 Преп. Максим употребляет не однокоренные слова, но переводчик вполне оправ-

данно, как нам кажется, использует однокоренные, поскольку речь в обоих случаях, 
напомним, идет о деятельном милосердии-сострадании, а не просто о чувстве  жалости. 



98 Преп. Максим Исповедник 99Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

взаимнолюбием1 соединить разорванные части природы и ради соработания 
Богу любовью восстановить в других людях, насколько могут, тождество во-
левого устремления (κατὰ τὴν γνώμην), и пренебрегают всем земным как ис-
тинные единомышленники Бога в своих делах. [230] Что вы именно это и де-
лаете, возлюбленные, вы ясно показали и на этот раз, и раньше, с усердием 
всячески разделяясь на всех, и душевно, и телесно, и благожелательно раз-
давая имущество, и являя в себе полностью совпадающее с природой волю 
(γνώμην), в одном лишь уступающую природе: из неё черпает она семена на-
рождающихся добродетелей, а вернее — Бога, из Которого и посеялись зара-
нее в природу способности к добру2. <409D>

Поэтому вы, щедро напояемые многими свыше изливающимися благодат-
ными <412A> дарами, наравне со всеми и на помянутых богобоязненнейших 
мужей простёрли милосердие человеколюбия, поддержав уже дрогнувшую 
природу, ослабленную нуждой, и исцелив, насколько могли и были в силах, 
причинённое им бедностью страдание. Не преставайте же благотворить нуж-
дающимся, дабы через опустошение (κενώσει) достичь неистощимой полно-
ты3. С радостью душевной и утвердившись в вере в Бога, в надежде и любви 
«устраните ярмо, и вытягивание руки, и слово ропота» (Ис. 58; 9), как говорит-
ся где-то в Божественном Писании, т. е. давайте просящим без раздумья. Ибо 
за ним всегда идёт следом сожаление, а это дело худшее, чем вовсе не дать. 
<412В> Всем ведь нам известно, что когда есть нечто недостойное в благотво-
рении или в принятии милостыни, то никто отнюдь не знает точно, кого нуж-
но обвинять, — тех ли, кто имеет возможность благотворить, или тех, кто нуж-
дается в благодеянии; и только в будущем веке узнáется, каким мы обладали 
имуществом, сколь оно было велико и в каком было виде. Таково мудрое изво-

1 Букв.: «по способу взаимолюбия (τῳ φιλαλλήλῳ τρόπῳ)».
2 О том, что семена добродетели присущи природе, а не привносятся в нее извне, 

см. в: DsP//PG 91. 309B — 312A. Как пишет Ж.-К. Ларше (Larchet J.-C. Introducti-
on//Saint Maxime le Confesseur. Ambigua, Paris, 1994. P. 73), для преп. Максима 
добродетели не только задаются логосом природы человека в качестве нормы,  которой 
человек призван соответствовать (см.: Аmb 7//PG 91. 1084В), но и с его рожде ния 
присутствуют в этой природе в качестве семян, которые человек должен взрастить 
(см.: Amb 7//PG 91. 1081D — 1084A), на что необходимо, конечно, наше произво-
ление.

3 Здесь неявная аллюзия на ключевые понятия христологии — «опустошение» 
(кеносис) и «полнота». Эти понятия, восходящие к Флп. 2, 7, подробно разрабаты-
ваются преп. Максимом в богословских сочинениях (см., напр.: Amb 2//PG 91. 
1036D; Amb 3. 1040BC; TP 15//PG 91. 156C), а здесь прилагаются к сфере христи-
анской этики. 

ление Божие, чтобы в настоящем были сокрыты глубины судов Его. Зная это, 
и советует мудрый Соломон в невéдении пускать свой хлеб по воде (Еккл. 11, 
1), чтобы не был он расхищен и не погиб, а впоследствие к тем, кто с благой 
 целью устроил раздачу, вернулся с большим прибытком от <412С> Бога и Спа-
сителя нашего Христа, [231] Который Сам принимает всякое даяние, творимое 
нами друг другу, какое бы оно ни было. Ибо раз Он человеколюбиво понёс ради 
нас страдание, то какая не явится награда подражающим Его человеколюбию?

<413А> Письмо IV. Тому же, о печали по Богу1

Радуюсь и веселюсь, видя, что на всём протяжении письма печалится бла-
гословенный господин мой похвальной печалью (λύπην), ибо знаю, что «пе-
чаль по Богу производит неизменное покаяние ко спасению» (2 Кор. 7, 10) в 
тех, у кого все силы души сдерживаются страхом Божиим; печаль эта не позво-
ляет душе уклониться от судов Божиих и противоестественно привязаться к 
тленному2, через которое в небрежно проходящих путь этой жизни вселяется 
скверное смятение страстей, уготовляющее несчастный их ум на попадание в 
ловушки диавола, и делающее его, разумеется, учителем всякого зла, и проти-
воестественно подчиняющее естественное действие <413B> беспорядочным 
порывам ярости и вожделения. Ведь обманутая душа, однажды привязавшись 
умной силой к материальному, весьма изобретательна и ловка только в изыска-
нии всякого зла. Поэтому я ночью и днём непрестанно молюсь, хоть и обреме-
нён множеством прегрешений, чтобы не утратил благословенный господин 
мой эту спасительную печаль, воистину суровую повелительницу страстей, 
добродетелей же — благородную и славную мать, и, ею хранимый, отразил бы 
скверное жало греха. Никто ведь, заключивший её в глубине сердца, не пора-

1 Письмо датируется П. Шервудом до 626 г. (Sherwood 1952. P. 25). Адресатом 
письма, судя по надписанию, является кубикуларий Иоанн, однако в примечании 
к PG 90. 23–24 говорится, что письмо было направлено Константину (видимо, 
Константину-сакелларию, адресату Ер 5 и 24). Письмо уже переводилось на русский 
язык, см.: Преподобного Максима Исповедника письмо Иоанну постельничему о 
печали по Боге//Христианское Чтение. Ч. III. 1846. С. 387–395. — Д. Б.

2 Ср. определение укоризненной и достохвальной печали у Евагрия: «Укоризнен-
ная печаль — лишение тленного удовольствия. Достохвальная же печаль — лише-
ние добродетелей и вéдения Бога (Λύπη ἐστὶ ψεκτὴ στέρησις φθαρτῆς ἡδονῆς· λύπη 
δέ ἐστιν ἐπαινετὴ στέρησις ἀρετῶν καὶ γνώσεως θεοῦ)» (Evagr. Exposit. in Pro verb. 
114. 17–18, ed. C. Tischendorf//TLG). Т. е. достохвальная печаль — это печаль о ли-
шении добродетелей и вéдения Бога.



98 Преп. Максим Исповедник 99Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

взаимнолюбием1 соединить разорванные части природы и ради соработания 
Богу любовью восстановить в других людях, насколько могут, тождество во-
левого устремления (κατὰ τὴν γνώμην), и пренебрегают всем земным как ис-
тинные единомышленники Бога в своих делах. [230] Что вы именно это и де-
лаете, возлюбленные, вы ясно показали и на этот раз, и раньше, с усердием 
всячески разделяясь на всех, и душевно, и телесно, и благожелательно раз-
давая имущество, и являя в себе полностью совпадающее с природой волю 
(γνώμην), в одном лишь уступающую природе: из неё черпает она семена на-
рождающихся добродетелей, а вернее — Бога, из Которого и посеялись зара-
нее в природу способности к добру2. <409D>

Поэтому вы, щедро напояемые многими свыше изливающимися благодат-
ными <412A> дарами, наравне со всеми и на помянутых богобоязненнейших 
мужей простёрли милосердие человеколюбия, поддержав уже дрогнувшую 
природу, ослабленную нуждой, и исцелив, насколько могли и были в силах, 
причинённое им бедностью страдание. Не преставайте же благотворить нуж-
дающимся, дабы через опустошение (κενώσει) достичь неистощимой полно-
ты3. С радостью душевной и утвердившись в вере в Бога, в надежде и любви 
«устраните ярмо, и вытягивание руки, и слово ропота» (Ис. 58; 9), как говорит-
ся где-то в Божественном Писании, т. е. давайте просящим без раздумья. Ибо 
за ним всегда идёт следом сожаление, а это дело худшее, чем вовсе не дать. 
<412В> Всем ведь нам известно, что когда есть нечто недостойное в благотво-
рении или в принятии милостыни, то никто отнюдь не знает точно, кого нуж-
но обвинять, — тех ли, кто имеет возможность благотворить, или тех, кто нуж-
дается в благодеянии; и только в будущем веке узнáется, каким мы обладали 
имуществом, сколь оно было велико и в каком было виде. Таково мудрое изво-

1 Букв.: «по способу взаимолюбия (τῳ φιλαλλήλῳ τρόπῳ)».
2 О том, что семена добродетели присущи природе, а не привносятся в нее извне, 

см. в: DsP//PG 91. 309B — 312A. Как пишет Ж.-К. Ларше (Larchet J.-C. Introducti-
on//Saint Maxime le Confesseur. Ambigua, Paris, 1994. P. 73), для преп. Максима 
добродетели не только задаются логосом природы человека в качестве нормы,  которой 
человек призван соответствовать (см.: Аmb 7//PG 91. 1084В), но и с его рожде ния 
присутствуют в этой природе в качестве семян, которые человек должен взрастить 
(см.: Amb 7//PG 91. 1081D — 1084A), на что необходимо, конечно, наше произво-
ление.

3 Здесь неявная аллюзия на ключевые понятия христологии — «опустошение» 
(кеносис) и «полнота». Эти понятия, восходящие к Флп. 2, 7, подробно разрабаты-
ваются преп. Максимом в богословских сочинениях (см., напр.: Amb 2//PG 91. 
1036D; Amb 3. 1040BC; TP 15//PG 91. 156C), а здесь прилагаются к сфере христи-
анской этики. 

ление Божие, чтобы в настоящем были сокрыты глубины судов Его. Зная это, 
и советует мудрый Соломон в невéдении пускать свой хлеб по воде (Еккл. 11, 
1), чтобы не был он расхищен и не погиб, а впоследствие к тем, кто с благой 
 целью устроил раздачу, вернулся с большим прибытком от <412С> Бога и Спа-
сителя нашего Христа, [231] Который Сам принимает всякое даяние, творимое 
нами друг другу, какое бы оно ни было. Ибо раз Он человеколюбиво понёс ради 
нас страдание, то какая не явится награда подражающим Его человеколюбию?

<413А> Письмо IV. Тому же, о печали по Богу1

Радуюсь и веселюсь, видя, что на всём протяжении письма печалится бла-
гословенный господин мой похвальной печалью (λύπην), ибо знаю, что «пе-
чаль по Богу производит неизменное покаяние ко спасению» (2 Кор. 7, 10) в 
тех, у кого все силы души сдерживаются страхом Божиим; печаль эта не позво-
ляет душе уклониться от судов Божиих и противоестественно привязаться к 
тленному2, через которое в небрежно проходящих путь этой жизни вселяется 
скверное смятение страстей, уготовляющее несчастный их ум на попадание в 
ловушки диавола, и делающее его, разумеется, учителем всякого зла, и проти-
воестественно подчиняющее естественное действие <413B> беспорядочным 
порывам ярости и вожделения. Ведь обманутая душа, однажды привязавшись 
умной силой к материальному, весьма изобретательна и ловка только в изыска-
нии всякого зла. Поэтому я ночью и днём непрестанно молюсь, хоть и обреме-
нён множеством прегрешений, чтобы не утратил благословенный господин 
мой эту спасительную печаль, воистину суровую повелительницу страстей, 
добродетелей же — благородную и славную мать, и, ею хранимый, отразил бы 
скверное жало греха. Никто ведь, заключивший её в глубине сердца, не пора-

1 Письмо датируется П. Шервудом до 626 г. (Sherwood 1952. P. 25). Адресатом 
письма, судя по надписанию, является кубикуларий Иоанн, однако в примечании 
к PG 90. 23–24 говорится, что письмо было направлено Константину (видимо, 
Константину-сакелларию, адресату Ер 5 и 24). Письмо уже переводилось на русский 
язык, см.: Преподобного Максима Исповедника письмо Иоанну постельничему о 
печали по Боге//Христианское Чтение. Ч. III. 1846. С. 387–395. — Д. Б.

2 Ср. определение укоризненной и достохвальной печали у Евагрия: «Укоризнен-
ная печаль — лишение тленного удовольствия. Достохвальная же печаль — лише-
ние добродетелей и вéдения Бога (Λύπη ἐστὶ ψεκτὴ στέρησις φθαρτῆς ἡδονῆς· λύπη 
δέ ἐστιν ἐπαινετὴ στέρησις ἀρετῶν καὶ γνώσεως θεοῦ)» (Evagr. Exposit. in Pro verb. 
114. 17–18, ed. C. Tischendorf//TLG). Т. е. достохвальная печаль — это печаль о ли-
шении добродетелей и вéдения Бога.



100 Преп. Максим Исповедник 101Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

жается до конца стрелами диавола. Никто, незримо почитающий её в душе, не 
боится многообразных нападений демонов. <413C> Никто, избрав общение 
с нею, никогда не привязывается к видимому. Никто, чья жизнь отмечена её 
печатью, не оскверняется грязью тленного. Никто, неразрывно связав с ней 
рассуждение, [232] не позволяет своим чувствам беспорядочно увлекаться не-
должным. Никто, напитав ею душу, не может считать себя лучше другого, — 
 напротив, скорее поверит, что и по именованию, и по сути хуже всякого челове-
ка. Никто, препоясав ею свой ум, не уклоняется от мышления о  Божественном. 
Никто, полностью сочетавшись с нею, не нарушит правила благочестивой жиз-
ни. Созидает её Дух Святой, входя в сердца достойных. Её одну почитаю я ро-
дительницей радования в <413D> Царствии Небесном. Ибо Божественное 
семя, несомненно, есть печаль по Богу, произрастающее в зрелый плод  радос ти 
вечных благ1.

Её возобновляет размышление, точно вспоминающее <416А> прожитое 
нами. Её питает прилежное чтение книги наших прегрешений, записанных со-
вестью. Её соблюдают память о смерти и сопутствующее ей постоянное острей-
шее страдание души из-за будущего исхода. Её сохраняет совершенно неуто-
лимой непрерывное воображение предстоящего душе страшного и строгого 
исследования, которое устроят на воздухе [т. е. во время мытарств] духи зла. 
Кто же, возлюбленный, из запятнанных, подобно мне, прегрешениями, не стра-
шится власти св. ангелов, которые при конце настоящей жизни по Божьему 
приговору насильно и гневно исторгнут, против воли, душу из тела? Кто, имея 
осквернённую совесть, не боится свирепого и дикого нападения злых демонов, 

1 Ср. у Златоуста: «Корни деревьев горьки, а плоды их весьма приятны. Так и пе-
чаль по Богу принесет нам великую радость. Кто часто молился со скорбью и слеза-
ми, те знают, какую получали они радость, как очищали совесть, как восставали с 
благою надеждой» (PG 36. 208); «Что тяжелее печали? Но когда эта печаль по Богу, 
она гораздо лучше мирской радости. Эта радость обращается в ничто, а печаль ве-
дет к спасительному покаянию» (PG 44. 606). Преп. Нил Синайский: «Где печаль 
ради Бога, там будет и вечная радость» (PG 49. 107). Преподобный авва Исаия: «Трез-
вись против духа, наводящего печаль на человека: он распростирает многие сети, 
чтобы уловить тебя и ввергнуть в расслабление. Печаль по Богу приносит радость и 
утверждает человека в воле Божией» (PG 82. 200). «Печаль по Богу не ввергает че-
ловека в отчаяние, напротив, утешает его, внушая ему: “Не бойся, снова прибегни 
к Богу: Он благ и милосерден. Он знает, что человек немощен, и помогает ему”» (PG 
82. 200). «Печаль в разуме Божием, снедая сердце, удерживает чувства его от увле-
чения грехом, а трезвение противостоит лукавым помыслам и охраняет ум от небо-
гоугодных движений» (PG 82. 222) (подборка дается по: http://www.pagez.ru/ds/
pechal.php). 

<416В> каждый из которых после исхода из тела беспощадно рвёт к себе охва-
ченную страданием несчастную душу и позорит её обличением соделанного 
ею, и лишает всякой надежды на будущие блага? Эту печаль спасительно пи-
тает точное изображение состояния душ в аду, куда они попадают после рас-
познавания духами зла на воздухе: как они пребывают в глубоком мраке и да-
вящем молчании, питаясь лишь горчайшими стенаниями и слезами, да ещё 
унынием, и всё время ожидая ни чего другого, как только справедливого [233] 
осуждения Божиим судом. Эту печаль порождает надежда воскресения, 
<416С> величие страшного и всеславного пришествия Христова, постоянное 
помышление об ужаснейшем судном дне, в который небо и земля, и вся краса 
мира видимого с шумом погибнут, а стихии сгорят и разрушатся в беспредель-
ном огне (2 Петр. 3, 10), очищающем перед приходом Чистого осквернённое 
нами творение; тогда поставлены будут престолы, и воссядет Ветхий днями 
(Дан. 7, 9), и бесконечные воинства ангелов и архангелов со страхом и трепе-
том предстанут для служения, и весь род человеческий будет собран на смотр, 
и раскроются книги с точнейшими списками наших дел и слов, и помыслов. 
Благодаря им произойдёт обнажение перед всем творением содеянного нами, 
так что грехи всех людей будут так же <416D> известны каждому, как свои, 
безошибочно прочитанные в книге собственной совести; тогда поставленным 
по правую руку Судии возвестится обещание неизреченных благ, а вставшим 
слева достанется вечный огонь и внешняя тьма, и неусыпный червь, и скрежет 
зубов, и непрерывный плач, и бесконечный позор, от которого всякий <417А> 
осуждённый на нескончаемые вовек мучения будет терзаться сильнее, чем от 
остальных видов наказания вместе. Об этих и по имени, и по сути воистину 
страшных вещах никак не забудет тот, кто печалится по Богу, но будет иметь 
такое расположение души, как если бы всегда видел перед собой Судию и был 
Ему виден, и проживёт теперешнюю жизнь благочестиво и праведно, не совер-
шая ни делом, ни словом, ни помышлением ничего, что чуждо Божией благо-
дати и призванию1.

От этой похвальной печали рождается в людях избранная добродетель2 — 
 смирение3, по которому благочестивый и боголюбивый человек будет искрен-
не считать себя ниже всех, будь он по положению хоть царём, полагая преде-
лом осознавания себя слабость человеческой природы, <417В> которой все 
ей причастные в одинаковой степени [234] отдают дань, вовсе не изменяя из-за 

1 Т. е. тому, к чему Бог призывает человека. — Прим. пер.
2 Букв.: «благо, ἀγαθόν».
3 Букв.: «смиренномудрие, ταπεινοφροσύνη».



100 Преп. Максим Исповедник 101Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

жается до конца стрелами диавола. Никто, незримо почитающий её в душе, не 
боится многообразных нападений демонов. <413C> Никто, избрав общение 
с нею, никогда не привязывается к видимому. Никто, чья жизнь отмечена её 
печатью, не оскверняется грязью тленного. Никто, неразрывно связав с ней 
рассуждение, [232] не позволяет своим чувствам беспорядочно увлекаться не-
должным. Никто, напитав ею душу, не может считать себя лучше другого, — 
 напротив, скорее поверит, что и по именованию, и по сути хуже всякого челове-
ка. Никто, препоясав ею свой ум, не уклоняется от мышления о  Божественном. 
Никто, полностью сочетавшись с нею, не нарушит правила благочестивой жиз-
ни. Созидает её Дух Святой, входя в сердца достойных. Её одну почитаю я ро-
дительницей радования в <413D> Царствии Небесном. Ибо Божественное 
семя, несомненно, есть печаль по Богу, произрастающее в зрелый плод  радос ти 
вечных благ1.

Её возобновляет размышление, точно вспоминающее <416А> прожитое 
нами. Её питает прилежное чтение книги наших прегрешений, записанных со-
вестью. Её соблюдают память о смерти и сопутствующее ей постоянное острей-
шее страдание души из-за будущего исхода. Её сохраняет совершенно неуто-
лимой непрерывное воображение предстоящего душе страшного и строгого 
исследования, которое устроят на воздухе [т. е. во время мытарств] духи зла. 
Кто же, возлюбленный, из запятнанных, подобно мне, прегрешениями, не стра-
шится власти св. ангелов, которые при конце настоящей жизни по Божьему 
приговору насильно и гневно исторгнут, против воли, душу из тела? Кто, имея 
осквернённую совесть, не боится свирепого и дикого нападения злых демонов, 

1 Ср. у Златоуста: «Корни деревьев горьки, а плоды их весьма приятны. Так и пе-
чаль по Богу принесет нам великую радость. Кто часто молился со скорбью и слеза-
ми, те знают, какую получали они радость, как очищали совесть, как восставали с 
благою надеждой» (PG 36. 208); «Что тяжелее печали? Но когда эта печаль по Богу, 
она гораздо лучше мирской радости. Эта радость обращается в ничто, а печаль ве-
дет к спасительному покаянию» (PG 44. 606). Преп. Нил Синайский: «Где печаль 
ради Бога, там будет и вечная радость» (PG 49. 107). Преподобный авва Исаия: «Трез-
вись против духа, наводящего печаль на человека: он распростирает многие сети, 
чтобы уловить тебя и ввергнуть в расслабление. Печаль по Богу приносит радость и 
утверждает человека в воле Божией» (PG 82. 200). «Печаль по Богу не ввергает че-
ловека в отчаяние, напротив, утешает его, внушая ему: “Не бойся, снова прибегни 
к Богу: Он благ и милосерден. Он знает, что человек немощен, и помогает ему”» (PG 
82. 200). «Печаль в разуме Божием, снедая сердце, удерживает чувства его от увле-
чения грехом, а трезвение противостоит лукавым помыслам и охраняет ум от небо-
гоугодных движений» (PG 82. 222) (подборка дается по: http://www.pagez.ru/ds/
pechal.php). 

<416В> каждый из которых после исхода из тела беспощадно рвёт к себе охва-
ченную страданием несчастную душу и позорит её обличением соделанного 
ею, и лишает всякой надежды на будущие блага? Эту печаль спасительно пи-
тает точное изображение состояния душ в аду, куда они попадают после рас-
познавания духами зла на воздухе: как они пребывают в глубоком мраке и да-
вящем молчании, питаясь лишь горчайшими стенаниями и слезами, да ещё 
унынием, и всё время ожидая ни чего другого, как только справедливого [233] 
осуждения Божиим судом. Эту печаль порождает надежда воскресения, 
<416С> величие страшного и всеславного пришествия Христова, постоянное 
помышление об ужаснейшем судном дне, в который небо и земля, и вся краса 
мира видимого с шумом погибнут, а стихии сгорят и разрушатся в беспредель-
ном огне (2 Петр. 3, 10), очищающем перед приходом Чистого осквернённое 
нами творение; тогда поставлены будут престолы, и воссядет Ветхий днями 
(Дан. 7, 9), и бесконечные воинства ангелов и архангелов со страхом и трепе-
том предстанут для служения, и весь род человеческий будет собран на смотр, 
и раскроются книги с точнейшими списками наших дел и слов, и помыслов. 
Благодаря им произойдёт обнажение перед всем творением содеянного нами, 
так что грехи всех людей будут так же <416D> известны каждому, как свои, 
безошибочно прочитанные в книге собственной совести; тогда поставленным 
по правую руку Судии возвестится обещание неизреченных благ, а вставшим 
слева достанется вечный огонь и внешняя тьма, и неусыпный червь, и скрежет 
зубов, и непрерывный плач, и бесконечный позор, от которого всякий <417А> 
осуждённый на нескончаемые вовек мучения будет терзаться сильнее, чем от 
остальных видов наказания вместе. Об этих и по имени, и по сути воистину 
страшных вещах никак не забудет тот, кто печалится по Богу, но будет иметь 
такое расположение души, как если бы всегда видел перед собой Судию и был 
Ему виден, и проживёт теперешнюю жизнь благочестиво и праведно, не совер-
шая ни делом, ни словом, ни помышлением ничего, что чуждо Божией благо-
дати и призванию1.

От этой похвальной печали рождается в людях избранная добродетель2 — 
 смирение3, по которому благочестивый и боголюбивый человек будет искрен-
не считать себя ниже всех, будь он по положению хоть царём, полагая преде-
лом осознавания себя слабость человеческой природы, <417В> которой все 
ей причастные в одинаковой степени [234] отдают дань, вовсе не изменяя из-за 

1 Т. е. тому, к чему Бог призывает человека. — Прим. пер.
2 Букв.: «благо, ἀγαθόν».
3 Букв.: «смиренномудрие, ταπεινοφροσύνη».



102 Преп. Максим Исповедник 103Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

положения мнения о природе. Этой печали защита — кротость, т. е. устрое-
ние, изгоняющее противоестественные движения души, гнев и вожделение; 
благодаря ей человек уподобляется ангелам, не знающим ни неистовства гне-
ва, ни непристойного облаивания сродных, ни вожделения, которое расслабля-
ет ум и тянет вниз к материальному, а обладающим одним только всевластным 
разумом1, который в согласии с умом пламенно влечёт к сверхпричинному и 
сверхъестественному Логосу-Слову. Этой печали плодом является любовь, че-
рез которую, соединившись с Богом и друг с другом, <417С> мы с охотой так 
же заботимся, насколько возможно, друг о друге, как Бог по милосердию обо 
всех печётся. Этой печали цель — Небесное Царствие и наслаждение в нём 
Божественными благами. К этому-то пределу и ведёт печаль по Богу тех, кто 
её любит и соблюдает2.

1 Или: логосом.
2 Вопрос о двух видах печали — укоризненной и достохвальной — преп. Мак-

сим обсуждал также в QD 129. Приведем этот вопросоответ целиком: «— Отчего 
никто из святых не допускал [для себя] печали, и почему [тогда] о многих святых го-
ворится, что они испытывали печаль, как, например, и Павел говорит: Непрестан-
ная для меня печаль (Рим. 9, 2) и т. д.? — Тот, кто упражняется в деятельной [доб-
родетели], печалится похвальной печалью, пока совесть поражает и ранит его по 
причине образов, [всплывающих] в его памяти. Тот же, кто достиг меры совершен-
ства, оказывается выше и такой печали — ведь просвещенный посредством вéде-
ния, раскрыв умственную часть души неотделимо Богу по равной тождественности 
движения и обретя неизреченную радость в постоянном наслаждении Божествен-
ной красотой, как может принять противоположную [этой радости] печаль? Когда 
же говорят, что святые печалятся, [то они печалятся] по подражанию их Владыке; 
говорится ведь о печали и радости применительно к Богу в отношении промысла: 
печали — о погибших, радости — о спасенных. Однако единое слово “печаль” допус-
кает множество способов рассмотрения. То, что именуется печалью у святых — это 
милость, сострадание и изобилие радости богоподобного совершенства, хранимого 
внутри и промыслительно раздаваемого вовне». К этому вопросоответу можно дать 
следующие комментарии. При получении удовольствия от конечного к этому удо-
вольствию примешивается печаль, поскольку одновременно есть и страх утраты или 
пресыщения. Наслаждение же неисчерпаемым Богом — это чистая радость, и ни-
какая печаль к нему не примешивается, а пресыщение им невозможно (подробнее 
см. в Аmb 7). Обсуждение приложимости «печали» и других слов, означающих страст-
ные состояния, к Богу и святым встречается также в QD 128 и Thal 1. Эта пробле-
ма, очевидно, была важна для преп. Максима и как экзегетическая, и как аскетиче-
ская, и как богословская. Как понимать бесстрастие Бога и как согласуются с ним 
встречающиеся в Писании упоминания о как будто «страстных» Его состояниях? 
Аналогичный вопрос относится и к святым. Преп. Максим дает ответ на этот вопрос, 
заботясь не только о том, чтобы неколебимым осталось учение о бесстрастии Бога 
и святых, но и о том, чтобы сохранилось учение о живом и действенном Боге-Про-

Этой печали суть признаки: приучить глаза видеть творение лишь приме-
нительно к славе Создателя, и на принадлежащее ближнему глядеть без недоб-
рожелательства и зависти, и слух отворять с готовностью лишь ради восприя-
тия Божьего слова и мольбы тех, кто чего-либо просят у нас, а на всякую брань 
и безобразие постыдных речей плотно затыкать уши, <417D> и язык посвя-
тить хвалению других людей и отнюдь не осквернять глумлением и бранью. 
Да попросту говоря для краткости, приспособили все части тела и души к тому, 
что угодно [Святому] Духу, и совершилось полностью дело благочестия1.

Если эти признаки, благословенный, мы после тщательного изыскания в 
себе обнаружим, то должны заботливо сохранять; а если ни одного из них не 
имеем, то да потрудимся ревностно для их приобретения, как люди, смиряясь 
перед всеми людьми ради Бога и общей человеческой природы и оставаясь спо-
койными и мягкими, когда что-то происходит не по нашей воле (γνώμην);  будем 
щедры <420А> к нищим и гостеприимны [235] к странникам, будем, насколь-
ко возможно, с готовностью помогать нуждающимся в защите; с друзьями бу-
дем единодушны и согласны, со знакомыми — во всём любезными; станем с 
низшими доступными, с больными — сострадательными и  человеколюбивыми, 
терпеливыми — с гневающимися, с заблуждающимися — с нисходительными, 
удручённым будем утешителями. Да попросту сказать, станем всем для всех 
(1 Кор. 9, 22) ради страха Божьего и угрозы ожидаемого будущего Суда. Ибо 
без всего перечисленного нет никому никакой вовсе надежды на спасение.

<420В> Говорить же это всё, и даже ещё больше, заставляет меня любовь 
к тебе. Я ведь никак не могу умерить её, а она постоянно приводит мне на ум 
твой образ и располагает беседовать с тобой мысленно, как если бы ты был ря-
дом, и нудит общаться с тобой в письмах. Не будем, однако, легкомысленно от-
носиться к значению моих речей, поскольку наряду с другими и такие доводы 
будут нас — меня, говорящего, и тех, кто слушает, — обвинять или оправды-
вать в страшный день Суда, в зависимости от нашего к ним отношения (Рим. 
2, 15–16). Пусть же явимся все мы — и говорящие нечто должное, и слушаю-
щие — делателями всех Божиих заповедей, а не только лишь слушателями и 
читателями (Рим. 2, 13), по милости Христа, Бога и Спасителя нашего, при-
звавшего нас к Своей славе и Царству (1 Фесс. 2, 12). <420С>

мыс лителе и святых — бесстрастных, но не безразличных к людям. В результате он 
приходит к парадоксальному утверждению, что порой то, что именуется печалью, 
на самом деле есть радость, сострадательно изливаемая на людей святыми, которые 
испытывают богоподобную печаль о них.  

1 Некоторая синтаксическая несвязность этого абзаца призвана передать соот-
ветствующее свойство исходного текста. — Прим. пер.



102 Преп. Максим Исповедник 103Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

положения мнения о природе. Этой печали защита — кротость, т. е. устрое-
ние, изгоняющее противоестественные движения души, гнев и вожделение; 
благодаря ей человек уподобляется ангелам, не знающим ни неистовства гне-
ва, ни непристойного облаивания сродных, ни вожделения, которое расслабля-
ет ум и тянет вниз к материальному, а обладающим одним только всевластным 
разумом1, который в согласии с умом пламенно влечёт к сверхпричинному и 
сверхъестественному Логосу-Слову. Этой печали плодом является любовь, че-
рез которую, соединившись с Богом и друг с другом, <417С> мы с охотой так 
же заботимся, насколько возможно, друг о друге, как Бог по милосердию обо 
всех печётся. Этой печали цель — Небесное Царствие и наслаждение в нём 
Божественными благами. К этому-то пределу и ведёт печаль по Богу тех, кто 
её любит и соблюдает2.

1 Или: логосом.
2 Вопрос о двух видах печали — укоризненной и достохвальной — преп. Мак-

сим обсуждал также в QD 129. Приведем этот вопросоответ целиком: «— Отчего 
никто из святых не допускал [для себя] печали, и почему [тогда] о многих святых го-
ворится, что они испытывали печаль, как, например, и Павел говорит: Непрестан-
ная для меня печаль (Рим. 9, 2) и т. д.? — Тот, кто упражняется в деятельной [доб-
родетели], печалится похвальной печалью, пока совесть поражает и ранит его по 
причине образов, [всплывающих] в его памяти. Тот же, кто достиг меры совершен-
ства, оказывается выше и такой печали — ведь просвещенный посредством вéде-
ния, раскрыв умственную часть души неотделимо Богу по равной тождественности 
движения и обретя неизреченную радость в постоянном наслаждении Божествен-
ной красотой, как может принять противоположную [этой радости] печаль? Когда 
же говорят, что святые печалятся, [то они печалятся] по подражанию их Владыке; 
говорится ведь о печали и радости применительно к Богу в отношении промысла: 
печали — о погибших, радости — о спасенных. Однако единое слово “печаль” допус-
кает множество способов рассмотрения. То, что именуется печалью у святых — это 
милость, сострадание и изобилие радости богоподобного совершенства, хранимого 
внутри и промыслительно раздаваемого вовне». К этому вопросоответу можно дать 
следующие комментарии. При получении удовольствия от конечного к этому удо-
вольствию примешивается печаль, поскольку одновременно есть и страх утраты или 
пресыщения. Наслаждение же неисчерпаемым Богом — это чистая радость, и ни-
какая печаль к нему не примешивается, а пресыщение им невозможно (подробнее 
см. в Аmb 7). Обсуждение приложимости «печали» и других слов, означающих страст-
ные состояния, к Богу и святым встречается также в QD 128 и Thal 1. Эта пробле-
ма, очевидно, была важна для преп. Максима и как экзегетическая, и как аскетиче-
ская, и как богословская. Как понимать бесстрастие Бога и как согласуются с ним 
встречающиеся в Писании упоминания о как будто «страстных» Его состояниях? 
Аналогичный вопрос относится и к святым. Преп. Максим дает ответ на этот вопрос, 
заботясь не только о том, чтобы неколебимым осталось учение о бесстрастии Бога 
и святых, но и о том, чтобы сохранилось учение о живом и действенном Боге-Про-

Этой печали суть признаки: приучить глаза видеть творение лишь приме-
нительно к славе Создателя, и на принадлежащее ближнему глядеть без недоб-
рожелательства и зависти, и слух отворять с готовностью лишь ради восприя-
тия Божьего слова и мольбы тех, кто чего-либо просят у нас, а на всякую брань 
и безобразие постыдных речей плотно затыкать уши, <417D> и язык посвя-
тить хвалению других людей и отнюдь не осквернять глумлением и бранью. 
Да попросту говоря для краткости, приспособили все части тела и души к тому, 
что угодно [Святому] Духу, и совершилось полностью дело благочестия1.

Если эти признаки, благословенный, мы после тщательного изыскания в 
себе обнаружим, то должны заботливо сохранять; а если ни одного из них не 
имеем, то да потрудимся ревностно для их приобретения, как люди, смиряясь 
перед всеми людьми ради Бога и общей человеческой природы и оставаясь спо-
койными и мягкими, когда что-то происходит не по нашей воле (γνώμην);  будем 
щедры <420А> к нищим и гостеприимны [235] к странникам, будем, насколь-
ко возможно, с готовностью помогать нуждающимся в защите; с друзьями бу-
дем единодушны и согласны, со знакомыми — во всём любезными; станем с 
низшими доступными, с больными — сострадательными и  человеколюбивыми, 
терпеливыми — с гневающимися, с заблуждающимися — с нисходительными, 
удручённым будем утешителями. Да попросту сказать, станем всем для всех 
(1 Кор. 9, 22) ради страха Божьего и угрозы ожидаемого будущего Суда. Ибо 
без всего перечисленного нет никому никакой вовсе надежды на спасение.

<420В> Говорить же это всё, и даже ещё больше, заставляет меня любовь 
к тебе. Я ведь никак не могу умерить её, а она постоянно приводит мне на ум 
твой образ и располагает беседовать с тобой мысленно, как если бы ты был ря-
дом, и нудит общаться с тобой в письмах. Не будем, однако, легкомысленно от-
носиться к значению моих речей, поскольку наряду с другими и такие доводы 
будут нас — меня, говорящего, и тех, кто слушает, — обвинять или оправды-
вать в страшный день Суда, в зависимости от нашего к ним отношения (Рим. 
2, 15–16). Пусть же явимся все мы — и говорящие нечто должное, и слушаю-
щие — делателями всех Божиих заповедей, а не только лишь слушателями и 
читателями (Рим. 2, 13), по милости Христа, Бога и Спасителя нашего, при-
звавшего нас к Своей славе и Царству (1 Фесс. 2, 12). <420С>

мыс лителе и святых — бесстрастных, но не безразличных к людям. В результате он 
приходит к парадоксальному утверждению, что порой то, что именуется печалью, 
на самом деле есть радость, сострадательно изливаемая на людей святыми, которые 
испытывают богоподобную печаль о них.  

1 Некоторая синтаксическая несвязность этого абзаца призвана передать соот-
ветствующее свойство исходного текста. — Прим. пер.



104 Преп. Максим Исповедник 105Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо V. Константину1

Если воистину радуется благословенный господин мой, как он написал, 
письменно общаясь со мной как бы с присутствующим, то ясно, что радуется 
он, конечно, потому, что одобряет мои речи. А одобрение речей означает, что 
 душевное расположение того, кто речи одобряет, этим речам соответствует. 
Несомненное же выражение такого расположения есть осуществление на 
деле содержащегося в речах смысла. Пусть же даст мне господин мой верней-
ший задаток в поощрение произнесения речей — своё стремление делать, чтó 
в них  говорится; [236] и «никогда», как написано, «не возбраню устам моим» 
(Пс. 39, 10) говорить ему то, что может и ему, и мне, и другим принести поль-
зу, <420D> насколько лишь я способен воспринять благодатный дар здраво 
мыслить и благочестиво излагать мысли, который Бог «дает всем просто и без 
упреков» (Иак. 1, 5).

<421А> Станем же, возлюбленный, ревностными делателями заповедан-
ных дел, и бежим прелести (πλάνην) сего века, и ни к чему из того, что в нём 
считается наслаждением, не будем привязываться душой. Ведь мир преходит, 
и всё, что в нём, истощается, ибо по природе обречено гибели. А об усердии 
стремящихся к спасению в Божием делании свидетельствует не только нена-
висть ко греху, но ещё и времяпрепровождение, свободное от мирских дел, и 
отчуждение от дурных людей, и отвращение души от всего тленного, и по доб-
родетели презрение к плоти, и от всего чувственного, лживо льстящего душе, 
упорное и непреклонное воздержание, которым мы иссушаем необузданные 
желания и усмиряем беспорядочные порывы гнева, <421В> не позволяя рас-
судку стать их послушным рабом, и, подобно вознице, у которого непокорные 
лошади вышли из повиновения, влечься по ямам, потому что некому управить 
и сдержать бессмысленный порыв запряжённых животных. А ещё и стойкость, 
и терпение во всех нежеланных испытаниях, благодаря которым мы и страдая 
телесно, остаёмся невозмутимы душой и неодолимы, не колеблясь ни при  каких 
ударах [судьбы]. Благодаря им обоим, — я имею в виду воздержание в отноше-
нии подвластных нам страстей и терпение в отношении того, что от нас не в 
нашей власти (οὐκ ἐφ' ἡμῖν)2, — мы как бы неким божественнейшим посевом 
заповедей и выращиваем прекрасные зрелые плоды добродетелей, т. е. мы 

1 Время написания письма неизвестно. По мнению Ж.-К. Ларше, высказанному 
в предисловии к настоящему изданию Писем, Константин, к которому обращено это 
письмо, это сакелларий Константин, адресат Ер 24. 

2 Последнее зависит от Божия Промысла (см. подробнее эту тему в Ер 1).

 вооружаем духовное разумение против невéдения и суеверия1, мужество — 
против робости и опрометчивой дерзости, целомудрие — против распущенно-
сти [237] и глупости, справедливость — против неправедного избытка или не-
достатка и попустительства, смиренномудрие — против заносчивости; против 
превозношения выставляем снисходительность, сдержанность — против само-
мнения, терпеливость — против малодушия; держимся ласковости и кротос ти 
ко всем, а к нуждающимся — охотной щедрости; прилежно блюдём гостепри-
имство, братолюбие и человеколюбие; стремимся к миру и любви, в которой, 
как бы в некоем вместилище добра, собираются и сохраняются все блага, да-
рованные людям свыше. <421D>

Добродетели эти, благословенный господин мой, и старается усердно вся-
кий любящий Царствие Небесное и желающий избежать испытания на себе 
вечных наказаний, угрожающих грешащим, изо всех сил и осуществлять, и со-
хранять, в чём помогает ему незабвенное памятование о смерти <424A> и о 
наступающей за ней неопределённости, и о нищете души после исхода из тела, 
не имеющей ничего, кроме совести, которая запятнана её же злыми деяниями; 
помогает и мысль о предстоящем ей на воздухе страшном исследовании злы-
ми духами, и представление о горьком и мрачном заточении душ в аду, и пред-
чувствие позора перед праведным Судией и небесными силами по обнаруже-
нии тайного — самого тяжкого из наказаний, грозящих грешникам. И это всё, 
и ещё больше я и написал уже, как смог, и не перестану писать, насколько спо-
собен, побуждаемый к таким речам любовью, которую питаю к  возлюбленному 
моему господину. <424B>

Будем же поститься и бдеть, благословенный, чтобы самих себя сберечь и 
не подвергнуться большему осуждению за то, что бездумно и напрасно о Бо-
жественном только говорили и слушали. Ведь и за эти речи дадим мы ответ 
Богу (Рим. 14, 12) в день Суда: я — за произнесение, остальные — за слуша-
ние, если мы оставим их совершенно бездеятельными и бесплодными; [238] 

1 Здесь и далее преп. Максим пользуется Аристотелевым понятием о добродете-
ли как «среднем» между избытком и недостатком: «Добродетель есть сознательно 
избираемый склад [души], состоящий в обладании серединой по отношении к нам, 
причем [серединой,] определенной таким суждением, каким определит ее рассу-
дительный человек. Серединой обладают между двумя [видами] порочности, один 
из которых — от избытка, другой — от недостатка» (Eth. Nic. 2. 6, 1107a1–5, пер. 
Н. В. Брагинской с изм., см.: Аристотель. Сочинения. В 4 т. Т. 3. М., 1983. С. 87). 
Тема избытка, недостатка и «среднего пути» в добродетели неоднократно встреча-
ется у преп. Максима (ср.: QD 27; 184). В этом смысле, в Трудностях к Иоанну он 
толкует переход Израиля через «Чермное» (т. е. Красное) море (см.: Amb 10//PG 
91. 1117AB). 



104 Преп. Максим Исповедник 105Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо V. Константину1

Если воистину радуется благословенный господин мой, как он написал, 
письменно общаясь со мной как бы с присутствующим, то ясно, что радуется 
он, конечно, потому, что одобряет мои речи. А одобрение речей означает, что 
 душевное расположение того, кто речи одобряет, этим речам соответствует. 
Несомненное же выражение такого расположения есть осуществление на 
деле содержащегося в речах смысла. Пусть же даст мне господин мой верней-
ший задаток в поощрение произнесения речей — своё стремление делать, чтó 
в них  говорится; [236] и «никогда», как написано, «не возбраню устам моим» 
(Пс. 39, 10) говорить ему то, что может и ему, и мне, и другим принести поль-
зу, <420D> насколько лишь я способен воспринять благодатный дар здраво 
мыслить и благочестиво излагать мысли, который Бог «дает всем просто и без 
упреков» (Иак. 1, 5).

<421А> Станем же, возлюбленный, ревностными делателями заповедан-
ных дел, и бежим прелести (πλάνην) сего века, и ни к чему из того, что в нём 
считается наслаждением, не будем привязываться душой. Ведь мир преходит, 
и всё, что в нём, истощается, ибо по природе обречено гибели. А об усердии 
стремящихся к спасению в Божием делании свидетельствует не только нена-
висть ко греху, но ещё и времяпрепровождение, свободное от мирских дел, и 
отчуждение от дурных людей, и отвращение души от всего тленного, и по доб-
родетели презрение к плоти, и от всего чувственного, лживо льстящего душе, 
упорное и непреклонное воздержание, которым мы иссушаем необузданные 
желания и усмиряем беспорядочные порывы гнева, <421В> не позволяя рас-
судку стать их послушным рабом, и, подобно вознице, у которого непокорные 
лошади вышли из повиновения, влечься по ямам, потому что некому управить 
и сдержать бессмысленный порыв запряжённых животных. А ещё и стойкость, 
и терпение во всех нежеланных испытаниях, благодаря которым мы и страдая 
телесно, остаёмся невозмутимы душой и неодолимы, не колеблясь ни при  каких 
ударах [судьбы]. Благодаря им обоим, — я имею в виду воздержание в отноше-
нии подвластных нам страстей и терпение в отношении того, что от нас не в 
нашей власти (οὐκ ἐφ' ἡμῖν)2, — мы как бы неким божественнейшим посевом 
заповедей и выращиваем прекрасные зрелые плоды добродетелей, т. е. мы 

1 Время написания письма неизвестно. По мнению Ж.-К. Ларше, высказанному 
в предисловии к настоящему изданию Писем, Константин, к которому обращено это 
письмо, это сакелларий Константин, адресат Ер 24. 

2 Последнее зависит от Божия Промысла (см. подробнее эту тему в Ер 1).

 вооружаем духовное разумение против невéдения и суеверия1, мужество — 
против робости и опрометчивой дерзости, целомудрие — против распущенно-
сти [237] и глупости, справедливость — против неправедного избытка или не-
достатка и попустительства, смиренномудрие — против заносчивости; против 
превозношения выставляем снисходительность, сдержанность — против само-
мнения, терпеливость — против малодушия; держимся ласковости и кротос ти 
ко всем, а к нуждающимся — охотной щедрости; прилежно блюдём гостепри-
имство, братолюбие и человеколюбие; стремимся к миру и любви, в которой, 
как бы в некоем вместилище добра, собираются и сохраняются все блага, да-
рованные людям свыше. <421D>

Добродетели эти, благословенный господин мой, и старается усердно вся-
кий любящий Царствие Небесное и желающий избежать испытания на себе 
вечных наказаний, угрожающих грешащим, изо всех сил и осуществлять, и со-
хранять, в чём помогает ему незабвенное памятование о смерти <424A> и о 
наступающей за ней неопределённости, и о нищете души после исхода из тела, 
не имеющей ничего, кроме совести, которая запятнана её же злыми деяниями; 
помогает и мысль о предстоящем ей на воздухе страшном исследовании злы-
ми духами, и представление о горьком и мрачном заточении душ в аду, и пред-
чувствие позора перед праведным Судией и небесными силами по обнаруже-
нии тайного — самого тяжкого из наказаний, грозящих грешникам. И это всё, 
и ещё больше я и написал уже, как смог, и не перестану писать, насколько спо-
собен, побуждаемый к таким речам любовью, которую питаю к  возлюбленному 
моему господину. <424B>

Будем же поститься и бдеть, благословенный, чтобы самих себя сберечь и 
не подвергнуться большему осуждению за то, что бездумно и напрасно о Бо-
жественном только говорили и слушали. Ведь и за эти речи дадим мы ответ 
Богу (Рим. 14, 12) в день Суда: я — за произнесение, остальные — за слуша-
ние, если мы оставим их совершенно бездеятельными и бесплодными; [238] 

1 Здесь и далее преп. Максим пользуется Аристотелевым понятием о добродете-
ли как «среднем» между избытком и недостатком: «Добродетель есть сознательно 
избираемый склад [души], состоящий в обладании серединой по отношении к нам, 
причем [серединой,] определенной таким суждением, каким определит ее рассу-
дительный человек. Серединой обладают между двумя [видами] порочности, один 
из которых — от избытка, другой — от недостатка» (Eth. Nic. 2. 6, 1107a1–5, пер. 
Н. В. Брагинской с изм., см.: Аристотель. Сочинения. В 4 т. Т. 3. М., 1983. С. 87). 
Тема избытка, недостатка и «среднего пути» в добродетели неоднократно встреча-
ется у преп. Максима (ср.: QD 27; 184). В этом смысле, в Трудностях к Иоанну он 
толкует переход Израиля через «Чермное» (т. е. Красное) море (см.: Amb 10//PG 
91. 1117AB). 



106 Преп. Максим Исповедник 107Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

лучше уж возрадуемся о всех речах Божиих и явимся делателями содержа-
щихся в них Божественных и спасительных заповедей, молитвами и заступ-
ничеством Преславной и Пресвятой Владычицы нашей Богородицы <424С> 
и Приснодевы Марии и всех святых. Аминь.

Письмо VI. Святейшему и блаженнейшему
архиепископу Иоанну о том,

что душа бестелесна (ἀσώματος)1

Получив драгоценное послание вашей совершенной добродетельности, 
украшенное обильно величавой скромностью, я одновременно пришёл в вос-

1 В отличие от П. Шервуда, который датирует это письмо 624–625 гг. (см.: 
Sherwood 1952. P. 25), Ж.-К. Ларше убедительно, на наш взгляд, показывает, что 
письмо это, скорее всего, было написано в период работы над Трудностями к Ио-
анну (628–630 гг.), в частности, поскольку его проблематика (разработка понятий 
сущность — сила — энергия) и аргументация характерны для мысли преп. Макси-
ма периода написания Трудностей к Иоанну (см.: Saint Maxime le Confesseur. 
Lettres/Introd. par Jean-Claude Larchet. P. 41). К аргументам Ларше можно приба-
вить, что учение о неподвижности Божества, столь характерное для Трудностей к 
Иоанну (см., напр.: Amb 7//PG 91. 1069B; Amb 2. 1260A), мы встречаем и в Ep 6: 
«…Оно ведь неизменно, потому что недвижно, ибо некуда двигаться тому, что и тво-
рит, и наполняет сущее, и существует надо всем сущим» (Ep 6//PG 91. 432A, пер. 
Е. Начинкина). 

До сих пор подробнее всего Ep 6 обсуждалось в монографии А. Леви, который 
широко использует это письмо для понимания Ambigua и философии преп. Мак-
сима в целом, сопоставляя ряд его положений с учением неоплатоников, в частно-
сти Симпликия, и подходя к Трудностям уже в этой перспективе (Lévy A. Le créé 
et l’incréé: Maxime le Confesseur et Thomas d’Aquin — Aux ux sources de la querelle 
pala mienne. Paris, 2006. P. 130–205). В своей рецензии на эту книгу (см.: Revue 
d’Histoire Ecclésiastique. 103/3–4 (2008). Р. 967–976) Ж.-К. Ларше подверг кри-
тике многие положения исследования А. Леви, но в данном пункте несогласия не 
выразил. 

А. Леви также высказывает мнение, что Ep 6 было написано в полемике как одно-
временно с оригенистами, так и с их «наивными» оппонентами (Ibid. Р. 131). В свою 
очередь, в статье 2009 г., посвященной полемике преп. Максима с  антиоригенистами, 
мы (см.: Benevich 2009. Р. 5–15 и в кратком варианте в изд.: Антология восточно-
хрис  тианской богословской мысли. Т. II. СПб., 2009. С. 101–105) выразили согла-

сие с этим мнением А. Леви, не вдаваясь в его аргументацию. Сейчас, однако, хо-
телось бы вновь поставить вопрос об оппонентах преп. Максима в этом сочинении. 
В самом деле, кто могли быть те из принадлежавших господствующей Церкви в VII в., 
кто настаивал бы на телесности души, и в каком контексте этот спор вообще мог 
возникнуть? А. Леви считает, что это не могли быть оригенисты, коль скоро у по-
следних исходным является учение об Энаде совершенно бестелесных умов; отсю-
да А. Леви делает заключение, что, скорее всего, это были наивные антиоригени-
сты, которые, чтобы исключить возможность учения об Энаде бестелесных умов, 
выдвинули учение о телесности душ. Такое объяснение возможно, однако для об-
щего понимания полемики следует несколько расширить контекст, в котором в 
VI–VII вв. велись споры о телесности душ. В частности, необходимо отметить, что 
преп. Максим в Ер 6 ведет полемику против учения, что душа есть «тонкое тело» 
(см.: 425В), между тем, согласно учению Оригена и оригенистов, бестелесные умы, 
становясь душами при распаде Энады, получают «тонкие тела» еще до вселения в 
плотское тело, и в этих «тонких телах» они пребывают и после смерти, отделившись 
от плоти (см. об оригенистах схолию {186} к Amb 7 А. М. Шуфрина (Максим Ис-
поведник 2014b. С. 413–414) и об учении Оригена: Петров В. В. Учение Оригена 
о теле воскресения в контексте современной ему интеллектуальной традиции//
Космос и душа. Учения о вселенной и человеке в Античности и в Средние века (ис-
следования и переводы). Отв. ред. П. П. Гайденко, В. В. Петров. М., 2005. С. 577–
632). Это учение оригенистов было осуждено императором Юстинианом и собора-
ми VI в. Таким образом, мы имеем дело с целым спектром учений: 1. душа есть тон-
кое тело (учение оппонентов преп. Максима); 2. бестелесная сама по себе, душа 
имеет тонкое тело (учение оригенистов); 3. душа бестелесна. Сам преп. Максим в 
Ер 6, судя по всему, придерживается последнего учения (мы встречаем у него как 
полемику против того, что душа есть тело (425В), так и утверждение о  бестелесности 
души, ср. название письма; сам преп. Максим различия между этими утверждения-
ми не проводит). Утверждать же, вслед за А. Леви, что учившие о  тождественности 
души тонкому телу были непременно строгими антиоригенистами, мы, пожалуй, 
не можем. Отличие этого учения от учения Оригена и оригенистов не обязательно 
означает его направленность против оригенизма (хотя и последнего исключить 
нельзя).

Определеннее о гипотетическом «антиоригенизме» оппонентов преп. Максима 
можно было бы сказать, если бы в изложении их точки зрения была затронута тема 
распадения Энады и, соответственно, было бы проведено различие между умами и 
душами, что столь характерно для оригенистов. Но следов полемики с этим учени-
ем в письме нет, разве что сказано, что настаивавшие на телесности душ хотели, тем 
самым, провести более четкое различие между Богом и тварными душами, наделяя 



106 Преп. Максим Исповедник 107Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

лучше уж возрадуемся о всех речах Божиих и явимся делателями содержа-
щихся в них Божественных и спасительных заповедей, молитвами и заступ-
ничеством Преславной и Пресвятой Владычицы нашей Богородицы <424С> 
и Приснодевы Марии и всех святых. Аминь.

Письмо VI. Святейшему и блаженнейшему
архиепископу Иоанну о том,

что душа бестелесна (ἀσώματος)1

Получив драгоценное послание вашей совершенной добродетельности, 
украшенное обильно величавой скромностью, я одновременно пришёл в вос-

1 В отличие от П. Шервуда, который датирует это письмо 624–625 гг. (см.: 
Sherwood 1952. P. 25), Ж.-К. Ларше убедительно, на наш взгляд, показывает, что 
письмо это, скорее всего, было написано в период работы над Трудностями к Ио-
анну (628–630 гг.), в частности, поскольку его проблематика (разработка понятий 
сущность — сила — энергия) и аргументация характерны для мысли преп. Макси-
ма периода написания Трудностей к Иоанну (см.: Saint Maxime le Confesseur. 
Lettres/Introd. par Jean-Claude Larchet. P. 41). К аргументам Ларше можно приба-
вить, что учение о неподвижности Божества, столь характерное для Трудностей к 
Иоанну (см., напр.: Amb 7//PG 91. 1069B; Amb 2. 1260A), мы встречаем и в Ep 6: 
«…Оно ведь неизменно, потому что недвижно, ибо некуда двигаться тому, что и тво-
рит, и наполняет сущее, и существует надо всем сущим» (Ep 6//PG 91. 432A, пер. 
Е. Начинкина). 

До сих пор подробнее всего Ep 6 обсуждалось в монографии А. Леви, который 
широко использует это письмо для понимания Ambigua и философии преп. Мак-
сима в целом, сопоставляя ряд его положений с учением неоплатоников, в частно-
сти Симпликия, и подходя к Трудностям уже в этой перспективе (Lévy A. Le créé 
et l’incréé: Maxime le Confesseur et Thomas d’Aquin — Aux ux sources de la querelle 
pala mienne. Paris, 2006. P. 130–205). В своей рецензии на эту книгу (см.: Revue 
d’Histoire Ecclésiastique. 103/3–4 (2008). Р. 967–976) Ж.-К. Ларше подверг кри-
тике многие положения исследования А. Леви, но в данном пункте несогласия не 
выразил. 

А. Леви также высказывает мнение, что Ep 6 было написано в полемике как одно-
временно с оригенистами, так и с их «наивными» оппонентами (Ibid. Р. 131). В свою 
очередь, в статье 2009 г., посвященной полемике преп. Максима с  антиоригенистами, 
мы (см.: Benevich 2009. Р. 5–15 и в кратком варианте в изд.: Антология восточно-
хрис  тианской богословской мысли. Т. II. СПб., 2009. С. 101–105) выразили согла-

сие с этим мнением А. Леви, не вдаваясь в его аргументацию. Сейчас, однако, хо-
телось бы вновь поставить вопрос об оппонентах преп. Максима в этом сочинении. 
В самом деле, кто могли быть те из принадлежавших господствующей Церкви в VII в., 
кто настаивал бы на телесности души, и в каком контексте этот спор вообще мог 
возникнуть? А. Леви считает, что это не могли быть оригенисты, коль скоро у по-
следних исходным является учение об Энаде совершенно бестелесных умов; отсю-
да А. Леви делает заключение, что, скорее всего, это были наивные антиоригени-
сты, которые, чтобы исключить возможность учения об Энаде бестелесных умов, 
выдвинули учение о телесности душ. Такое объяснение возможно, однако для об-
щего понимания полемики следует несколько расширить контекст, в котором в 
VI–VII вв. велись споры о телесности душ. В частности, необходимо отметить, что 
преп. Максим в Ер 6 ведет полемику против учения, что душа есть «тонкое тело» 
(см.: 425В), между тем, согласно учению Оригена и оригенистов, бестелесные умы, 
становясь душами при распаде Энады, получают «тонкие тела» еще до вселения в 
плотское тело, и в этих «тонких телах» они пребывают и после смерти, отделившись 
от плоти (см. об оригенистах схолию {186} к Amb 7 А. М. Шуфрина (Максим Ис-
поведник 2014b. С. 413–414) и об учении Оригена: Петров В. В. Учение Оригена 
о теле воскресения в контексте современной ему интеллектуальной традиции//
Космос и душа. Учения о вселенной и человеке в Античности и в Средние века (ис-
следования и переводы). Отв. ред. П. П. Гайденко, В. В. Петров. М., 2005. С. 577–
632). Это учение оригенистов было осуждено императором Юстинианом и собора-
ми VI в. Таким образом, мы имеем дело с целым спектром учений: 1. душа есть тон-
кое тело (учение оппонентов преп. Максима); 2. бестелесная сама по себе, душа 
имеет тонкое тело (учение оригенистов); 3. душа бестелесна. Сам преп. Максим в 
Ер 6, судя по всему, придерживается последнего учения (мы встречаем у него как 
полемику против того, что душа есть тело (425В), так и утверждение о  бестелесности 
души, ср. название письма; сам преп. Максим различия между этими утверждения-
ми не проводит). Утверждать же, вслед за А. Леви, что учившие о  тождественности 
души тонкому телу были непременно строгими антиоригенистами, мы, пожалуй, 
не можем. Отличие этого учения от учения Оригена и оригенистов не обязательно 
означает его направленность против оригенизма (хотя и последнего исключить 
нельзя).

Определеннее о гипотетическом «антиоригенизме» оппонентов преп. Максима 
можно было бы сказать, если бы в изложении их точки зрения была затронута тема 
распадения Энады и, соответственно, было бы проведено различие между умами и 
душами, что столь характерно для оригенистов. Но следов полемики с этим учени-
ем в письме нет, разве что сказано, что настаивавшие на телесности душ хотели, тем 
самым, провести более четкое различие между Богом и тварными душами, наделяя 



108 Преп. Максим Исповедник 109Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

последние телами (см.: Ep 6//PG 91. 428D), но ту же самую озабоченность можно 
найти и у Оригена в его учении о распаде Энады и наделении душ тонкими телами. 
Таким образом, сказать определенно, что преп. Максим и его адресат  полемизируют 
со строгими антиоригенистами, нельзя. 

Здесь необходимо упомянуть и о еще одном учении т. н. «фнитопсихитов» (они 
могли принадлежать самым разным христианским исповеданиям, включая халки-
донитов, см. подробнее о них в комментариях к Ер 7), которые учили, что души 
после смерти, т. е. вне связи со своими телами, находятся в состоянии бездействия 
(своего рода летаргическом сне) вплоть до всеобщего воскресения. По их учению, 
душа (сама по себе бестелесная) нуждается в теле, чтобы быть действенной. Мы не 
знаем, как решали проблему активности души после смерти и до воскресения те, кто 
учили, что душа есть тонкое тело, но возможно, что, в отличие от фнитопсихитов, 
они считали, что душа остается действенной и после смерти. По крайней мере, преп. 
Максим в первом же возражении против их учения утверждает, что отождествле-
ние души с тонким телом исключает ее самодвижность, коль скоро тело не может 
быть началом движения.  

Для самого преп. Максима, как это видно из Ep 7, душа в своей деятельности не 
зависит ни от какого тела и не нуждается в нем, являясь самодействующей по самой 
своей природе. Проблему же отличия тварной (пусть и бестелесной) души от Бога, 
он (вслед за свт. Григорием Нисским, см. ниже) решает без того, чтобы приписывать 
душе телесность, либо наличие у нее тонкого тела. Не исключено, что оппоненты 
преп. Максима в Ep 6 отвечали своим учением на целый комплекс вопросов, волно-
вавших умы в эту эпоху, а именно — возражали фнитопсихитам, отстаивая дей-
ственность душ после смерти, и в то же время считали, что они избегают оригенис-
тического учения об Энаде умов как начальной и конечной стадии существования 
творения (см. 2-й и 12-й анафематизмы против оригенизма из 15-и анафематизмов 
в: Acts of the Fifth Ecumenical Council/Еd. J. Straub//Concilium Universale Constanti-
nopolitanum sub Iustiniano habitum. Ser. 1. 4. 1. Berlin, 1971. Т. 4. Р. 248 (далее — АСО). 
В отличие от А. Леви, мы полагаем мало вероятным, что преп. Максим считал сво-
их оппонентов «наивными», поскольку полемику с ними он ведет всерьез и говорит 
об их (с его точки зрения, неоправданном) стремлении «искать тонкостей» (см.: Ep 
6. 432АВ). 

Вместе с тем, привлекает внимание сходство главного, на наш взгляд, аргумен-
та оппонентов преп. Максима с аргументом, высказанным «Григорием» в диалоге с 
«Макриной» в сочинении свт. Григория Нисского «О душе и воскресении» (Greg. 
Nyss. De anim.//PG 46. 41, 22–27 (TLG), см. ниже, 428D и прим. NNN). Такое сход-
ство может даже навести на мысль, что Ep 6 является своего рода «учебным» или 
дидактическим текстом, в котором преп. Максим наставляет своего адресата, как 

вести спор с воображаемыми оппонентами, пользуясь при этом известной аргумен-
тацией свт. Григория. Но все же подобное предположение об отсутствии у преп. 
Максима и его адресата реальных оппонентов слишком рискованно. А. Леви в 
своем анализе Ep 6 не указывает на этот основной, с нашей точки зрения, источ-
ник данного сочинения, а вместо него пытается найти параллели в других сочи-
нениях свт. Григория Нисского: «Против Евномия» (Сontr. Eun. 2. 1. 150, ed. 
W. Jaeger//TLG)) и «Об устроении человека» (De opif. hom.//PG 44. 184C — 
185A), что, за исключением отдельных моментов, нам представляются менее убе-
дительным. Не столь уж сильно и влияние на Ep 6 трактата Немесия «О природе 
человека», на который тоже указывает А. Леви, не заметивший при этом не менее 
вероятного влияния трактата Пс.-Григория Чудотворца «К Татиану краткое слово 
о душе» (Ad Tatianum de anima per capita disputatio//PG 10. 1137–1145), на чем мы 
остановимся ниже в примечаниях. В целом, нам кажется, что А. Леви преувеличил 
значение в наследии преп. Максима Ер 6 (как будет показано ниже, во многом ком-
пилятивного). 

В истории русского богословия Ер 6 представляет особый интерес, посколь-
ку, отстаивая совершенную бестелесность душ и ангелов, на него (как и на трак-
тат Пс.-Григория Чудотворца, приписываемый им преп. Максиму) ссылался свт. 
Феофан Затворник в своей полемике со свт. Игнатием (Брянчаниновым) (см.: 
Свт. Феофан Затворник. Душа и ангел — не тело, а дух. М., 1997: http://www.
wco.ru/biblio/books/feofanz5/Main.htm; у свт. Игнатия см. сочинение «Сло-
во о смерти» (1862 г.) (дополненное после критики свт. Феофана работой «При-
бавление к Слову о смерти» (1864 г.), где был высказан взгляд на природу анге-
лов и душ как на тонкие эфирные тела. Совершенно же бестелесным он считал 
только Бога (такой аргумент мы встречаем и у оппонентов преп. Максима в Ер 
6)). Полемика двух русских богословов второй половины XIX в., видимо, в опре-
деленной степени сходна с полемикой преп. Максима со своими современника-
ми в VII в., хотя мотивы и контекст полемики был разный. К сожалению, этот ин-
тересный эпизод в истории освоения наследия преп. Максима в России не был 
упомянут нами в статье «Преп. Максим Исповедник в России» (Максим Испо-
ведник 2014), что мы теперь и исправляем.  

торг и исступление: как сумел ты, направляя мысль и туда, и сюда, остаться 
всё тем же человеком, не сделавшись ни неприступным из-за величия, ни 
презренным из-за смирения? <424C> Ты ведь премудрым смешением того 
и другого составил себе единую добродетель и невероятным образом выка-
зываешь противоположное в противоположном: <425A> в смиренном — вы-
сокое, а в высоком, напротив, смиренное. Сего ради, раб Божий, принимаю 
я без прекословия твой приказ, понуждающий меня показать более на осно-



108 Преп. Максим Исповедник 109Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

последние телами (см.: Ep 6//PG 91. 428D), но ту же самую озабоченность можно 
найти и у Оригена в его учении о распаде Энады и наделении душ тонкими телами. 
Таким образом, сказать определенно, что преп. Максим и его адресат  полемизируют 
со строгими антиоригенистами, нельзя. 

Здесь необходимо упомянуть и о еще одном учении т. н. «фнитопсихитов» (они 
могли принадлежать самым разным христианским исповеданиям, включая халки-
донитов, см. подробнее о них в комментариях к Ер 7), которые учили, что души 
после смерти, т. е. вне связи со своими телами, находятся в состоянии бездействия 
(своего рода летаргическом сне) вплоть до всеобщего воскресения. По их учению, 
душа (сама по себе бестелесная) нуждается в теле, чтобы быть действенной. Мы не 
знаем, как решали проблему активности души после смерти и до воскресения те, кто 
учили, что душа есть тонкое тело, но возможно, что, в отличие от фнитопсихитов, 
они считали, что душа остается действенной и после смерти. По крайней мере, преп. 
Максим в первом же возражении против их учения утверждает, что отождествле-
ние души с тонким телом исключает ее самодвижность, коль скоро тело не может 
быть началом движения.  

Для самого преп. Максима, как это видно из Ep 7, душа в своей деятельности не 
зависит ни от какого тела и не нуждается в нем, являясь самодействующей по самой 
своей природе. Проблему же отличия тварной (пусть и бестелесной) души от Бога, 
он (вслед за свт. Григорием Нисским, см. ниже) решает без того, чтобы приписывать 
душе телесность, либо наличие у нее тонкого тела. Не исключено, что оппоненты 
преп. Максима в Ep 6 отвечали своим учением на целый комплекс вопросов, волно-
вавших умы в эту эпоху, а именно — возражали фнитопсихитам, отстаивая дей-
ственность душ после смерти, и в то же время считали, что они избегают оригенис-
тического учения об Энаде умов как начальной и конечной стадии существования 
творения (см. 2-й и 12-й анафематизмы против оригенизма из 15-и анафематизмов 
в: Acts of the Fifth Ecumenical Council/Еd. J. Straub//Concilium Universale Constanti-
nopolitanum sub Iustiniano habitum. Ser. 1. 4. 1. Berlin, 1971. Т. 4. Р. 248 (далее — АСО). 
В отличие от А. Леви, мы полагаем мало вероятным, что преп. Максим считал сво-
их оппонентов «наивными», поскольку полемику с ними он ведет всерьез и говорит 
об их (с его точки зрения, неоправданном) стремлении «искать тонкостей» (см.: Ep 
6. 432АВ). 

Вместе с тем, привлекает внимание сходство главного, на наш взгляд, аргумен-
та оппонентов преп. Максима с аргументом, высказанным «Григорием» в диалоге с 
«Макриной» в сочинении свт. Григория Нисского «О душе и воскресении» (Greg. 
Nyss. De anim.//PG 46. 41, 22–27 (TLG), см. ниже, 428D и прим. NNN). Такое сход-
ство может даже навести на мысль, что Ep 6 является своего рода «учебным» или 
дидактическим текстом, в котором преп. Максим наставляет своего адресата, как 

вести спор с воображаемыми оппонентами, пользуясь при этом известной аргумен-
тацией свт. Григория. Но все же подобное предположение об отсутствии у преп. 
Максима и его адресата реальных оппонентов слишком рискованно. А. Леви в 
своем анализе Ep 6 не указывает на этот основной, с нашей точки зрения, источ-
ник данного сочинения, а вместо него пытается найти параллели в других сочи-
нениях свт. Григория Нисского: «Против Евномия» (Сontr. Eun. 2. 1. 150, ed. 
W. Jaeger//TLG)) и «Об устроении человека» (De opif. hom.//PG 44. 184C — 
185A), что, за исключением отдельных моментов, нам представляются менее убе-
дительным. Не столь уж сильно и влияние на Ep 6 трактата Немесия «О природе 
человека», на который тоже указывает А. Леви, не заметивший при этом не менее 
вероятного влияния трактата Пс.-Григория Чудотворца «К Татиану краткое слово 
о душе» (Ad Tatianum de anima per capita disputatio//PG 10. 1137–1145), на чем мы 
остановимся ниже в примечаниях. В целом, нам кажется, что А. Леви преувеличил 
значение в наследии преп. Максима Ер 6 (как будет показано ниже, во многом ком-
пилятивного). 

В истории русского богословия Ер 6 представляет особый интерес, посколь-
ку, отстаивая совершенную бестелесность душ и ангелов, на него (как и на трак-
тат Пс.-Григория Чудотворца, приписываемый им преп. Максиму) ссылался свт. 
Феофан Затворник в своей полемике со свт. Игнатием (Брянчаниновым) (см.: 
Свт. Феофан Затворник. Душа и ангел — не тело, а дух. М., 1997: http://www.
wco.ru/biblio/books/feofanz5/Main.htm; у свт. Игнатия см. сочинение «Сло-
во о смерти» (1862 г.) (дополненное после критики свт. Феофана работой «При-
бавление к Слову о смерти» (1864 г.), где был высказан взгляд на природу анге-
лов и душ как на тонкие эфирные тела. Совершенно же бестелесным он считал 
только Бога (такой аргумент мы встречаем и у оппонентов преп. Максима в Ер 
6)). Полемика двух русских богословов второй половины XIX в., видимо, в опре-
деленной степени сходна с полемикой преп. Максима со своими современника-
ми в VII в., хотя мотивы и контекст полемики был разный. К сожалению, этот ин-
тересный эпизод в истории освоения наследия преп. Максима в России не был 
упомянут нами в статье «Преп. Максим Исповедник в России» (Максим Испо-
ведник 2014), что мы теперь и исправляем.  

торг и исступление: как сумел ты, направляя мысль и туда, и сюда, остаться 
всё тем же человеком, не сделавшись ни неприступным из-за величия, ни 
презренным из-за смирения? <424C> Ты ведь премудрым смешением того 
и другого составил себе единую добродетель и невероятным образом выка-
зываешь противоположное в противоположном: <425A> в смиренном — вы-
сокое, а в высоком, напротив, смиренное. Сего ради, раб Божий, принимаю 
я без прекословия твой приказ, понуждающий меня показать более на осно-



110 Преп. Максим Исповедник 111Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ве [созерцания] природы (φυσικώτερον)1, не прибегая к свидетельству Писа-

1 Речь идет о важном элементе в методологии преп. Максима, ясно  осознаваемом 
как им самим, так и его адресатом (не только Ep 6, но и, что более важно, Трудно-
стей к Иоанну), которые хорошо понимали отличие подходов собственно философ-
ских от методов догматического богословия. Это видно хотя бы из комментируе мого 
места Ep 6, написанного, вероятно, одновременно с началом работы над Труднос-
тями. Именно к такой, собственно философской, методологии преп. Максим при-
бегает неоднократно в Трудностях к Иоанну, в частности, полемизируя с ориге-
низмом и языческой философией. Как правило, он подкрепляет свою аргу ментацию 
и ссылками на Писание и Отцов, но основанное на созерцании природы философ-
ское рассуждение для него (как, очевидно, и для его адресата) имело самостоятель-
ную ценность и должно было быть убедительным само по себе. Можно сказать, что 
в этом задании — опровергнуть оригенизм на собственно «философском поле» — и 
состояло главное отличие полемики с ним преп. Максима от полемики с  оригенизмом 
эпохи Юстиниана, когда применялись аргументы, главным образом, догматичес -
кие — от Писания и Отцов. Архиепископ Иоанн — главный адресат Трудностей — 
проявлял интерес именно к такой аргументации, и преп. Максим охотно  откликнулся 
на его просьбу, при этом, как видно из многих примеров, он прекрасно сознавал, к 
какой он прибегает методологии (скажем, в Ep 13 (PG 91. 525D), посвященном по-
лемике с монофизитами и обоснованию учения о сложной ипостаси Христа, преп. 
Максим называет одну из главок: «Рассуждение о сложной ипостаси, основываю-
щееся более на природе» (ср.: Ep 15 (PG 91, 549A), где преп. Максим опять прибе-
гает к чисто философской аргументации, «основывающейся более на природе», раз-
рабатывая учение о сущности и ипостаси).

Мы располагаем и другим свидетельством из сочинений преп. Максима, из ко-
торого видно, что то, что он называет «естественным созерцанием» или «естествен-
ной философией», в его сознании по преимуществу соотносится с традицией гречес-
кой философии (см.: О богословии и домостроительстве 2. 96//PG 90. 1172AB, 
где он объясняет тот факт, что надпись, содержащая обвинение против Христа, была 
на трех языках, см.: Ин. 19, 20). По преп. Максиму, это свидетельствует о том, что 
Господь является Царем «деятельной (или “практической”), естественной и богослов-
ской философии (πρακτικῆς καὶ φυσικῆς καὶ θεολογιῆς φιλοσοφίας)» (PG 90. 
1172B). При этом надпись «по-римски» соответствует тому, что именно в Риме бо-
лее всего ценилось и воспитывалось мужество (главная добродетель практического 
делания); надпись по-еврейски соответствует тому, что именно евреи были от сво-
их праотцев введены в Божественную мистагогию и изначально посвящены на слу-
жение Богу. А вот надпись по-гречески, как говорит преп. Максим, соответствует 
естественному созерцанию, «ибо больше, по сравнению с прочими людьми, народ 
эллинский занимался естественной философией» (PG 90, 1172B). Из этого места со 
всей очевидностью следует, что «естественное созерцание», или «естественная фи-
лософия», в понимании преп. Максима, изначально уходит корнями в античную, 
«эллинскую» философию. Так, и сама полемика против учения о телесности души 
восходит к  спору неоплатоников со стоиками (см., напр.: Plot. Enn. 4. 2; 4. 7 и предисло-
вие М. А. Со лоповой к ее переводу Enn 4. 7 в «Вопросах философии» (№ 3 за 1994 г.) 

ния и Отцов, сотворена ли душа бестелесной (ἀσώματον)1. А доверюсь я при 

или в: http://philosophy.ru/library/vopros/48.html). На преп. Максима, однако, по-
влияли, скорее всего, христианские авторы, сами усвоившие аргументы Александ -
ра Афродисийского (см. указ статью М. А. Солоповой) и неоплатоников, нежели не-
посредственно языческие философы.

1 Ср. начало трактата «К Татиану краткое слово о душе», который приписывает-
ся св. Григорию Неокасарийскому, но, что вероятнее, был написан в V–VI вв.: «Ты 
просил меня, достопочтенный Татиан, прислать тебе рассуждение о душе с убе-
дительными доказательствами по отделам, и ты желал, чтобы я сделал это, не поль-
зуясь свидетельствами Писаний» (пер. Н. Сагарды по: Творения св. Григория Чудо-
творца и св. Мефодия, епископа и мученика. М., 1996. С. 105). Из этого  сопоставления 
видно, что задача сформулировать учение о душе или какую-то его часть (скажем, 
учение о бестелесности души) без помощи Писания, на основе одного естествен-
ного умозрения, т. е. «философски», была характерна для христиан в V–VII вв., ког-
да писались оба трактата. Это было время, когда христианство активно вступало в 
диалог с языческой философией, а кроме того, в полемике между самими христиа-
нами (разделенными разными толкованиями одного и того же Писания) стали 
 особенно цениться рациональные аргументы философского толка без ссылки на 
Писание. Не исключено и прямое влияние трактата «К Татиану…» на Ep 6 преп. 
Максима. Более того, часть этого трактата сохранилась среди сочинений, припи-
сываемых самому преп. Максиму (см.: Opusculum de Anima//PG 91. 353–361), но 
оно, конечно, ему не принадлежит, хотя архим. Амвросий (Погодин), переведший 
это сочинение, опубликовал его под именем преп. Максима (см.: Амвросий (Пого-
дин), архим. Преподобного Максима Исповедника, О душе (трактат)// «Пра во-
славный Путь». Цер ковно-богословско-философский ежегодник. Приложение к 
журналу «Пра вославная Русь» за 1995 г. Jordanville, 1995. С. 91–97. А. Г. Дунаев 
тоже ошибочно приписал это сочинение преп. Максиму, назвав его Письмом 6, см.: 
http://www.patri archia.ru/db/text/331353.html). Аргументация преп. Максима 
относительно бестелесности души в Ep 6 лишь частично совпадает с аргументами 
данного трактата, где этот вопрос обсуждается наряду с прочими (PG 10. 1141. 
11–49). Хотя само учение о бестелесности души, что важно отметить, отстаивает-
ся в обоих. См. последнее исследование относительно возможного неоплатониче-
ского источника трактата, приписываемого св. Григорию Неокасарийскому и преп. 
Максиму: Celia F. Il Λόγος κεφαλαιώδης dello ps.-Gregorio il Taumaturgo. Uno sta-
tus quaestionis e un pri mo approccio al problema delle fonti //Аdamantius. Storie della 
Chiesa e monachesimi (secc. IV–VI). 2011. Vol. 17. P. 164–189. Статья содержит и 
обзор гипотез относительно происхождения трактата. В отличие от Ж. Лебрето-
на, который считал, что его источником является сочинение Немесия Эмесского 
«О природе человека», автор статьи полагает, что соответствующее место у Неме-
сия и в трактате «Григория-Максима» восходит к общему неоплатоническому ис-
точнику, возможно, к утерянному трактату «Symmikta Zetemata» Порфирия. Не-
которые параллельные места Ep 6 с соответствующими пассажами из трактата 
 Немесия мы укажем далее в примечаниях, но, на наш взгляд, не меньшее влияние 
на Ep 6 преп. Максима оказал трактат свт. Григория Нисского «О душе и воскресе-



110 Преп. Максим Исповедник 111Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ве [созерцания] природы (φυσικώτερον)1, не прибегая к свидетельству Писа-

1 Речь идет о важном элементе в методологии преп. Максима, ясно  осознаваемом 
как им самим, так и его адресатом (не только Ep 6, но и, что более важно, Трудно-
стей к Иоанну), которые хорошо понимали отличие подходов собственно философ-
ских от методов догматического богословия. Это видно хотя бы из комментируе мого 
места Ep 6, написанного, вероятно, одновременно с началом работы над Труднос-
тями. Именно к такой, собственно философской, методологии преп. Максим при-
бегает неоднократно в Трудностях к Иоанну, в частности, полемизируя с ориге-
низмом и языческой философией. Как правило, он подкрепляет свою аргу ментацию 
и ссылками на Писание и Отцов, но основанное на созерцании природы философ-
ское рассуждение для него (как, очевидно, и для его адресата) имело самостоятель-
ную ценность и должно было быть убедительным само по себе. Можно сказать, что 
в этом задании — опровергнуть оригенизм на собственно «философском поле» — и 
состояло главное отличие полемики с ним преп. Максима от полемики с  оригенизмом 
эпохи Юстиниана, когда применялись аргументы, главным образом, догматичес -
кие — от Писания и Отцов. Архиепископ Иоанн — главный адресат Трудностей — 
проявлял интерес именно к такой аргументации, и преп. Максим охотно  откликнулся 
на его просьбу, при этом, как видно из многих примеров, он прекрасно сознавал, к 
какой он прибегает методологии (скажем, в Ep 13 (PG 91. 525D), посвященном по-
лемике с монофизитами и обоснованию учения о сложной ипостаси Христа, преп. 
Максим называет одну из главок: «Рассуждение о сложной ипостаси, основываю-
щееся более на природе» (ср.: Ep 15 (PG 91, 549A), где преп. Максим опять прибе-
гает к чисто философской аргументации, «основывающейся более на природе», раз-
рабатывая учение о сущности и ипостаси).

Мы располагаем и другим свидетельством из сочинений преп. Максима, из ко-
торого видно, что то, что он называет «естественным созерцанием» или «естествен-
ной философией», в его сознании по преимуществу соотносится с традицией гречес-
кой философии (см.: О богословии и домостроительстве 2. 96//PG 90. 1172AB, 
где он объясняет тот факт, что надпись, содержащая обвинение против Христа, была 
на трех языках, см.: Ин. 19, 20). По преп. Максиму, это свидетельствует о том, что 
Господь является Царем «деятельной (или “практической”), естественной и богослов-
ской философии (πρακτικῆς καὶ φυσικῆς καὶ θεολογιῆς φιλοσοφίας)» (PG 90. 
1172B). При этом надпись «по-римски» соответствует тому, что именно в Риме бо-
лее всего ценилось и воспитывалось мужество (главная добродетель практического 
делания); надпись по-еврейски соответствует тому, что именно евреи были от сво-
их праотцев введены в Божественную мистагогию и изначально посвящены на слу-
жение Богу. А вот надпись по-гречески, как говорит преп. Максим, соответствует 
естественному созерцанию, «ибо больше, по сравнению с прочими людьми, народ 
эллинский занимался естественной философией» (PG 90, 1172B). Из этого места со 
всей очевидностью следует, что «естественное созерцание», или «естественная фи-
лософия», в понимании преп. Максима, изначально уходит корнями в античную, 
«эллинскую» философию. Так, и сама полемика против учения о телесности души 
восходит к  спору неоплатоников со стоиками (см., напр.: Plot. Enn. 4. 2; 4. 7 и предисло-
вие М. А. Со лоповой к ее переводу Enn 4. 7 в «Вопросах философии» (№ 3 за 1994 г.) 

ния и Отцов, сотворена ли душа бестелесной (ἀσώματον)1. А доверюсь я при 

или в: http://philosophy.ru/library/vopros/48.html). На преп. Максима, однако, по-
влияли, скорее всего, христианские авторы, сами усвоившие аргументы Александ -
ра Афродисийского (см. указ статью М. А. Солоповой) и неоплатоников, нежели не-
посредственно языческие философы.

1 Ср. начало трактата «К Татиану краткое слово о душе», который приписывает-
ся св. Григорию Неокасарийскому, но, что вероятнее, был написан в V–VI вв.: «Ты 
просил меня, достопочтенный Татиан, прислать тебе рассуждение о душе с убе-
дительными доказательствами по отделам, и ты желал, чтобы я сделал это, не поль-
зуясь свидетельствами Писаний» (пер. Н. Сагарды по: Творения св. Григория Чудо-
творца и св. Мефодия, епископа и мученика. М., 1996. С. 105). Из этого  сопоставления 
видно, что задача сформулировать учение о душе или какую-то его часть (скажем, 
учение о бестелесности души) без помощи Писания, на основе одного естествен-
ного умозрения, т. е. «философски», была характерна для христиан в V–VII вв., ког-
да писались оба трактата. Это было время, когда христианство активно вступало в 
диалог с языческой философией, а кроме того, в полемике между самими христиа-
нами (разделенными разными толкованиями одного и того же Писания) стали 
 особенно цениться рациональные аргументы философского толка без ссылки на 
Писание. Не исключено и прямое влияние трактата «К Татиану…» на Ep 6 преп. 
Максима. Более того, часть этого трактата сохранилась среди сочинений, припи-
сываемых самому преп. Максиму (см.: Opusculum de Anima//PG 91. 353–361), но 
оно, конечно, ему не принадлежит, хотя архим. Амвросий (Погодин), переведший 
это сочинение, опубликовал его под именем преп. Максима (см.: Амвросий (Пого-
дин), архим. Преподобного Максима Исповедника, О душе (трактат)// «Пра во-
славный Путь». Цер ковно-богословско-философский ежегодник. Приложение к 
журналу «Пра вославная Русь» за 1995 г. Jordanville, 1995. С. 91–97. А. Г. Дунаев 
тоже ошибочно приписал это сочинение преп. Максиму, назвав его Письмом 6, см.: 
http://www.patri archia.ru/db/text/331353.html). Аргументация преп. Максима 
относительно бестелесности души в Ep 6 лишь частично совпадает с аргументами 
данного трактата, где этот вопрос обсуждается наряду с прочими (PG 10. 1141. 
11–49). Хотя само учение о бестелесности души, что важно отметить, отстаивает-
ся в обоих. См. последнее исследование относительно возможного неоплатониче-
ского источника трактата, приписываемого св. Григорию Неокасарийскому и преп. 
Максиму: Celia F. Il Λόγος κεφαλαιώδης dello ps.-Gregorio il Taumaturgo. Uno sta-
tus quaestionis e un pri mo approccio al problema delle fonti //Аdamantius. Storie della 
Chiesa e monachesimi (secc. IV–VI). 2011. Vol. 17. P. 164–189. Статья содержит и 
обзор гипотез относительно происхождения трактата. В отличие от Ж. Лебрето-
на, который считал, что его источником является сочинение Немесия Эмесского 
«О природе человека», автор статьи полагает, что соответствующее место у Неме-
сия и в трактате «Григория-Максима» восходит к общему неоплатоническому ис-
точнику, возможно, к утерянному трактату «Symmikta Zetemata» Порфирия. Не-
которые параллельные места Ep 6 с соответствующими пассажами из трактата 
 Немесия мы укажем далее в примечаниях, но, на наш взгляд, не меньшее влияние 
на Ep 6 преп. Максима оказал трактат свт. Григория Нисского «О душе и воскресе-



112 Преп. Максим Исповедник 113Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

этом тем каплям твоего же учения, которыми ты великодушно оросил моё 
жгучее невéдение.

Что ж это за люди такие, решительно отвергающие возможность бесте-
лесного творения?1 И какими пустыми вымыслами противостоят они истинам, 
содержащимся в ваших рассуждениях? Каким образом, если только они не 
упорствуют в споре больше, чем нужно, не сразило их ваше доказательство, 
совершенно недостижимое для всякого возражения? <425В> А чтобы рассуж-

нии», некоторые параллели с которым  почти буквальны. В целом, Ep 6 — сочине-
ние в большой степени компилятивное, но именно на этом фоне интересно отме-
тить особые черты, которые привносит преп. Максим в известные аргументы хрис- 
тианских авторов, писавших на эту тему до него. 

1 Как отмечает А. М. Шуфрин в схолии {186} к Amb 7 (см.: Максим Исповедник 
2014b. С. 414–415): «По учению оригенистов, осужденному отцами V Вселенского 
собора, Энада состоит вовсе не из душ, а из совершенно бестелесных — и потому 
совершенно не отличимых друг от друга — умов, тогда как в мире, образованном ее 
распадом, даже у ангелов (а тем более — у душ) есть отличающие их друг от друга 
“тонкие” тела. См. 2-й анафематизм из 15-и (ed. Straub//ACO. Т. 4. 1 [1971], 248. 
5–13). Представление о том, что даже ангелы, бесы и человеческие души имеют сво-
его рода тела, характеризующие их, и что в таком теле душа человека остается 
после его смерти, встречается уже у Климента Александрийского в Excerpta ex 
Theodoto 14». Далее, говоря о происхождении самого понятия тонкого тела, исполь-
зуемого Климентом, А. М. Шуфрин ссылается на книгу: Spanneut M. Le Stoïcisme 
des Pères de l’Église: de Clément de Rome à Clément d’Alexandrie. Paris: Seuil, 1957. 
P. 174–175. Что касается Извлечений из Феодота Климента Александрийского, то 
в них говорится о том, что не только «ангелы суть тела (или: телесны) (οἱ Ἄγγελοι 
σώματά εἰσιν)», но «и душа есть тело (или: телесна) (καὶ ἡ ψυχὴ σῶμα)» (Excerpta 
ex Theodoto 14. 2. 2). Но следует ли это понимать в смысле тождества душ тонким 
телам или в смысле обладания душою тонким телом — вопрос открытый. В перепис-
ке с нами А. М. Шуфрин, ссылаясь на то, что Климент находился, скорее, под влия-
нием платонизма, высказал мнение, что речь все же идет об обладании душ  тонкими 
телами, а не о тождестве с ними. В любом случае, все эти, сами по себе интересные 
сведения, не дают достаточно оснований считать оппонентами преп. Максима ори-
генистов (хоть и исключить этого тоже нельзя). Последние, как мы отмечали выше, 
говорили о получении умами-душами тонких тел, оппоненты же преп. Максима и 
Иоанна Кизического говорят о телесности самих душ, и в этом отношении их уче-
ние ближе всего к стоическому, хотя вряд ли происходит непосредственно из него. 
Верно и то, что сам преп. Максим в Ер 6 не проводит различия между утверждения-
ми: «душа есть тонкое тело» и «душа имеет тонкое тело». Но формально он спорит 
лишь с первым утверждением, а воспринятые им от христианских авторов аргумен-
ты, которыми он пользуется, взяты, прежде всего, из полемики пифагорейцев, пери-
патетиков и платоников с теми, кто отождествлял души с телами, — Демокритом, 
эпикурейцами и стоиками. 

дение моё об этом развивалось стройнее, началом собственных моих речей 
[239] положу я само мудрое ваше доказательство, неодолимо соратоборствую-
щее истине, и буду гордиться, что пользуюсь вашим подходом.

1. Коли тело по собственной природе недвижно1, а душа — тоже тело, хоть 
и самое, как говорят, тонкое2, то в качестве тела она останется неподвижна. 
А раз это так, то откуда в нас является движение? И так до бесконечности, пока 

1 Ср. в Главах о любви: «Все тела по природе неподвижны, движимы же душой» 
(Сarit 3. 31).

2 Понимание души как тонкого тела встречается в описании полемики со стои-
ческим учением о душе как теле у Немесия: «Итак, если душа есть тело, какое бы то 
ни было, даже самое тонкое (λεπτομερέστατον), то что, опять, является объединяю-
щим ее началом? Ведь показано, что всякое тело нуждается в некотором связую-
щем принципе, и так — бесконечно, пока мы не остановимся на бестелесном нача-
ле» (Nem. De nat. hom. 2. 40–43, пер. Ф. С. Владимирского по: Немесий Эмесский 
1996. С. 37). Заметно и отличие в аргументации. Если у Немесия говорится о душе 
как связующем принципе, то преп. Максим говорит о душе, в первую очередь, как о 
движущей тело. Этот акцент на движении в целом характерен для богословия преп. 
Максима. Немесий (как и неизвестный автор трактата Пс.-Григория Неокесарий-
ского «О душе») тоже говорит о движении, но в несколько ином контексте, см. наше 
след. прим. При этом, как отмечает М. А. Солопова, Немесий в полемике с тем, что 
душа есть тело, приводит учение Нумения и Аммония, с которыми, очевидно, согла-
шается. Что касается учения о душе как начале движения, то оно восходит к Плато-
ну (см.: Phaedr 245с9). Эта мысль воспроизводится Плотином (Enn 4. 7. 9: «Ибо 
душа — “начало движения”, она сообщает движение всему остальному, сама дви-
жимая изнутри себя; она дает жизнь одушевленному телу, имея ее от самой себя; 
она ее никогда не утрачивает, так как имеет жизнь от себя самой» (пер. М. А. Соло-
повой). У Плотина это аргумент в пользу бессмертия души, хотя в целом его трак-
тат в некоторых рукописях именуется: «О бессмертии души и о том, что душа не мо-
жет быть телесной» и «Против стоиков, что душа не может быть телесной». Учение 
о душе как тонком теле встречается у Демокрита, стоиков (см., напр.: Chrysip. Fragm. 
logic. еt phys. Fr. 780. 2, ed. J. von Arnim//TLG) и эпикурейцев (Diogen. Laert. Vit. 
Philosoph. 10. 63. 3, ed. H. S. Long//TLG), понимающих это «тонкое тело» по-разному 
(см.: Nemes. De nat. hom. 2. 1 ff., ed. B. Einarson). Какого именно понимания души 
как «тонкого тела» придерживались оппоненты преп. Максима, мы не знаем. Полеми-
ке с мнением, что душа есть тело, посвящена бóльшая часть второй главы трактата 
Немесия О природе человека (см.: Немесий 1996. С. 37–44), но в целом, несмотря 
на ряд пересечений с этой, наверняка хорошо известной преп. Максиму, полемикой, 
видно, что тогда как Немесий повторяет аргументы Нумения, Аммония и неоплато-
ников, о чем сам и сообщает, преп. Максим решает задачи полемики в ином контекс-
те; ему приходится парировать в том числе и богословские аргументы (в частности, 
о необходимости провести различие между Богом и душой, см. ниже). Именно эти 
аспекты Ер 6 представляются наиболее важными.



112 Преп. Максим Исповедник 113Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

этом тем каплям твоего же учения, которыми ты великодушно оросил моё 
жгучее невéдение.

Что ж это за люди такие, решительно отвергающие возможность бесте-
лесного творения?1 И какими пустыми вымыслами противостоят они истинам, 
содержащимся в ваших рассуждениях? Каким образом, если только они не 
упорствуют в споре больше, чем нужно, не сразило их ваше доказательство, 
совершенно недостижимое для всякого возражения? <425В> А чтобы рассуж-

нии», некоторые параллели с которым  почти буквальны. В целом, Ep 6 — сочине-
ние в большой степени компилятивное, но именно на этом фоне интересно отме-
тить особые черты, которые привносит преп. Максим в известные аргументы хрис- 
тианских авторов, писавших на эту тему до него. 

1 Как отмечает А. М. Шуфрин в схолии {186} к Amb 7 (см.: Максим Исповедник 
2014b. С. 414–415): «По учению оригенистов, осужденному отцами V Вселенского 
собора, Энада состоит вовсе не из душ, а из совершенно бестелесных — и потому 
совершенно не отличимых друг от друга — умов, тогда как в мире, образованном ее 
распадом, даже у ангелов (а тем более — у душ) есть отличающие их друг от друга 
“тонкие” тела. См. 2-й анафематизм из 15-и (ed. Straub//ACO. Т. 4. 1 [1971], 248. 
5–13). Представление о том, что даже ангелы, бесы и человеческие души имеют сво-
его рода тела, характеризующие их, и что в таком теле душа человека остается 
после его смерти, встречается уже у Климента Александрийского в Excerpta ex 
Theodoto 14». Далее, говоря о происхождении самого понятия тонкого тела, исполь-
зуемого Климентом, А. М. Шуфрин ссылается на книгу: Spanneut M. Le Stoïcisme 
des Pères de l’Église: de Clément de Rome à Clément d’Alexandrie. Paris: Seuil, 1957. 
P. 174–175. Что касается Извлечений из Феодота Климента Александрийского, то 
в них говорится о том, что не только «ангелы суть тела (или: телесны) (οἱ Ἄγγελοι 
σώματά εἰσιν)», но «и душа есть тело (или: телесна) (καὶ ἡ ψυχὴ σῶμα)» (Excerpta 
ex Theodoto 14. 2. 2). Но следует ли это понимать в смысле тождества душ тонким 
телам или в смысле обладания душою тонким телом — вопрос открытый. В перепис-
ке с нами А. М. Шуфрин, ссылаясь на то, что Климент находился, скорее, под влия-
нием платонизма, высказал мнение, что речь все же идет об обладании душ  тонкими 
телами, а не о тождестве с ними. В любом случае, все эти, сами по себе интересные 
сведения, не дают достаточно оснований считать оппонентами преп. Максима ори-
генистов (хоть и исключить этого тоже нельзя). Последние, как мы отмечали выше, 
говорили о получении умами-душами тонких тел, оппоненты же преп. Максима и 
Иоанна Кизического говорят о телесности самих душ, и в этом отношении их уче-
ние ближе всего к стоическому, хотя вряд ли происходит непосредственно из него. 
Верно и то, что сам преп. Максим в Ер 6 не проводит различия между утверждения-
ми: «душа есть тонкое тело» и «душа имеет тонкое тело». Но формально он спорит 
лишь с первым утверждением, а воспринятые им от христианских авторов аргумен-
ты, которыми он пользуется, взяты, прежде всего, из полемики пифагорейцев, пери-
патетиков и платоников с теми, кто отождествлял души с телами, — Демокритом, 
эпикурейцами и стоиками. 

дение моё об этом развивалось стройнее, началом собственных моих речей 
[239] положу я само мудрое ваше доказательство, неодолимо соратоборствую-
щее истине, и буду гордиться, что пользуюсь вашим подходом.

1. Коли тело по собственной природе недвижно1, а душа — тоже тело, хоть 
и самое, как говорят, тонкое2, то в качестве тела она останется неподвижна. 
А раз это так, то откуда в нас является движение? И так до бесконечности, пока 

1 Ср. в Главах о любви: «Все тела по природе неподвижны, движимы же душой» 
(Сarit 3. 31).

2 Понимание души как тонкого тела встречается в описании полемики со стои-
ческим учением о душе как теле у Немесия: «Итак, если душа есть тело, какое бы то 
ни было, даже самое тонкое (λεπτομερέστατον), то что, опять, является объединяю-
щим ее началом? Ведь показано, что всякое тело нуждается в некотором связую-
щем принципе, и так — бесконечно, пока мы не остановимся на бестелесном нача-
ле» (Nem. De nat. hom. 2. 40–43, пер. Ф. С. Владимирского по: Немесий Эмесский 
1996. С. 37). Заметно и отличие в аргументации. Если у Немесия говорится о душе 
как связующем принципе, то преп. Максим говорит о душе, в первую очередь, как о 
движущей тело. Этот акцент на движении в целом характерен для богословия преп. 
Максима. Немесий (как и неизвестный автор трактата Пс.-Григория Неокесарий-
ского «О душе») тоже говорит о движении, но в несколько ином контексте, см. наше 
след. прим. При этом, как отмечает М. А. Солопова, Немесий в полемике с тем, что 
душа есть тело, приводит учение Нумения и Аммония, с которыми, очевидно, согла-
шается. Что касается учения о душе как начале движения, то оно восходит к Плато-
ну (см.: Phaedr 245с9). Эта мысль воспроизводится Плотином (Enn 4. 7. 9: «Ибо 
душа — “начало движения”, она сообщает движение всему остальному, сама дви-
жимая изнутри себя; она дает жизнь одушевленному телу, имея ее от самой себя; 
она ее никогда не утрачивает, так как имеет жизнь от себя самой» (пер. М. А. Соло-
повой). У Плотина это аргумент в пользу бессмертия души, хотя в целом его трак-
тат в некоторых рукописях именуется: «О бессмертии души и о том, что душа не мо-
жет быть телесной» и «Против стоиков, что душа не может быть телесной». Учение 
о душе как тонком теле встречается у Демокрита, стоиков (см., напр.: Chrysip. Fragm. 
logic. еt phys. Fr. 780. 2, ed. J. von Arnim//TLG) и эпикурейцев (Diogen. Laert. Vit. 
Philosoph. 10. 63. 3, ed. H. S. Long//TLG), понимающих это «тонкое тело» по-разному 
(см.: Nemes. De nat. hom. 2. 1 ff., ed. B. Einarson). Какого именно понимания души 
как «тонкого тела» придерживались оппоненты преп. Максима, мы не знаем. Полеми-
ке с мнением, что душа есть тело, посвящена бóльшая часть второй главы трактата 
Немесия О природе человека (см.: Немесий 1996. С. 37–44), но в целом, несмотря 
на ряд пересечений с этой, наверняка хорошо известной преп. Максиму, полемикой, 
видно, что тогда как Немесий повторяет аргументы Нумения, Аммония и неоплато-
ников, о чем сам и сообщает, преп. Максим решает задачи полемики в ином контекс-
те; ему приходится парировать в том числе и богословские аргументы (в частности, 
о необходимости провести различие между Богом и душой, см. ниже). Именно эти 
аспекты Ер 6 представляются наиболее важными.



114 Преп. Максим Исповедник 115Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

не дойдём до бестелесного творения1. Если же скажут, что движемся мы изна-
чально от Бога, то, раз известно, что по большей части наши движения неле-
пы и гнусны, неизбежно придётся нашим противникам и их причиной объ-
явить Божество2. <425С>

2. Другое рассуждение. Опять-таки, раз всякое и каким бы то ни было об-
разом существующее вещественное3 тело, определённое по истинному разу-
мению качеством и количеством, ограничивает представление о себе весом и 
видом, и фактурой, и формой заключаясь в строгих границах4. Так что вне этих 
границ исследующему вещество5 ничего невозможно вообразить; если же и 
душа — тело, то она непременно определяется либо составными частями, либо 
своим веществом, либо качеством, либо чем-то таким; однако ни веществом, 
ни качеством, ни чем-то подобным она не определяется, — значит, душа не 
есть тело6. <425D>

1 Ср. у Немесия: «…всякое тело движется или извне, или изнутри: но если из-
вне, то оно будет неодушевленным, а если изнутри — одушевленным; итак, если 
душа есть тело и если она извне приводится в движение, то она неодушевленна, если 
же — изнутри (т. е. сама от себя движется), то одушевленна: но одинаково безрас-
судно называть душу как одушевленной, так и неодушевленной, — значит, ду-
ша — не тело» (Nem. De nat. hom. 2. 67–70, пер. Ф. С. Владимирского по: Немесий 
Эмесский 1996. С. 39–40).

2 Похоже, что последняя мысль оригинальна; по крайней мере, нам не удалось 
найти ей параллели в других сочинениях христианских авторов «О душе», служив-
ших возможными источниками для преп. Максима. В целом, у Преподобного органич-
но сочетаются утверждения о том, что никакая тварь не самодвижна, но все  движимы 
Богом, с утверждениями о самодвижности души. Как пишет об этом А. М. Шуфрин 
(прим. 3 к схолии 39 к Аmb 7, см.: Максим Исповедник 2014b. С. 350): «…св. Мак-
сим говорит иногда о “самодвижности” человеческой души (напр.: ThOec 1. 11). 
Противоречия с его утверждением, что никакая тварь не самодвижна (см.: Аmb 7//
PG 91. 1073B) в этом, как нам представляется, нет, поскольку речь идет не о том, что 
душа в собственном смысле движет себя сама, а о том, что ею движет только то, что 
она сама считает наилучшим. Так понимаемое самодвижение тождественно само-
властью, присущему человеческой природе и вместе с ней воспринятому Словом 
(см.: DsP//PG 91. 324D — 325B)».

3 Или: материальное. 
4 Некоторая синтаксическая несвязность этого предложения призвана передать 

соответствующее свойство исходного текста. — Прим. пер.
5 Или: материю.
6 Ср. у Немесия: «Если скажут, что тела трояко измеряемы в пространстве, сле-

довательно, и душа, проходящая через все тело, имеет троякое пространственное 
измерение и уже потому одному она телесна, то мы ответим, что хотя всякое тело 
трояко измеряемо, но не все, трояко измеряемое, есть тело. Ведь, например, количест-
во и качество, будучи бестелесными сами по себе, по соединению (κατὰ συμβεβηκός) 

3. Другое рассуждение. Если же наши противники не сомневаются в суще-
ствовании души, а в своём существовании она не есть ничто из тех постигае-
мых мыслью вещей, из которых состоят или которыми являются телá, — ни 
цвет, ни форма, ни твёрдость, ни вес, ни величина, ни трёхмерная протяжён-
ность, да и вообще ничто не есть из мыслимого относительно телесной приро-
ды, — то, раз душа не есть ничто из этого, как доказало рассуждение, то будет 
совершенно бестелесной, если только есть вообще1. <428А>

4. Другое рассуждение. Вдобавок, если телам присуще всяческое сжатие, 
и расширение, и разделение, а то, что свободно от всякого сжатия, расшире-
ния и какого бы то ни было разделения — совершенно бестелесно, то, значит, 
бестелесна душа, полностью чуждая всем этим процессам2.

5. Другое рассуждение. Раз всё телесное разделяется на одушевлённое и 
неодушевлённое, то если только душа есть тело, она будет непременно либо 
одушевлённым телом, либо [240] неодушевлённым3. А если одушевлённым, то 

в массе становятся определенными величинами; так, конечно, и душа сама по себе 
непространственна), но по ассоциации с тем, в чем она находится и что имеет трой-
ное пространственное измерение, и она представляется трояко измеряемой» (Nem. 
De nat. hom. 2. 55–65, пер. Ф. С. Владимирского по: Немесий Эмесский 1996. С. 39). 

1 Ср. у свт. Григорий Нисского: «Спрашивается же, чем надлежит считать ум в 
самой его сущности. Поэтому, кто не сомневается в бытии того, о чем у нас речь, так 
как доказывает это нам действие этого, хочет же знать, что это такое, тот достаточ-
ным для себя найдет узнать, что это не что-либо постигаемое чувством, не цвет, не 
очертание, не упорство, не тяжесть, не количество, не протяжение по трем измере-
ниям, не местное положение и вообще не что-либо из усматриваемого в веществе, 
если в нем и есть нечто иное, кроме исчисленного» (Св. Григорий Ниссский. О душе 
и воскресении, цит. по: Григорий Нисский 2006. Т. 1. С. 106). Ср. из трактата Пс.-
Григория Чудотворца: «Всякое тело имеет и окраску, и количество, и форму, а в душе 
ничего такого не наблюдается, то, следовательно, душа не тело» (пер. Н. Сагарды 
по: Творения св. Григория Чудотворца и св. Мефодия, епископа и мученика. С. 108)

2 Ср. у св. Григорий Нисского: «Но мысленное и непротяженное… и не сжимает-
ся, и не расширяется (потому что сжатие и расширение свойственно только телам), 
но по собственному своему естеству, не имеющему вида и бесплотному, равно при-
сутствует и при соединении стихий в тело, и при их разделении, не стесняясь, когда 
стихии сжимаются в один состав, и не оставаясь в бездействии, когда они расходят-
ся в сродное и сходное с ними по естеству, хотя великим кажется расстояние, усмат-
риваемое в инаковости стихий» (Gr. Nyss. De anim. 46. 45. 34–37, пер. по: Свт. Гри-
горий Нисский. Догматические сочинения. В 2 т. Краснодар, 2006. С. 108). 

3 Ср. из трактата Пс.-Григория Чудотворца: «Еще, так как все телесные  сущности 
разделяются на одушевленные и неодушевленные, то утверждающие, что душа — 
тело, пусть скажут, должно ли называть ее одушевленным или неодушевленным 
 телом» (Указ. соч. С. 108).



114 Преп. Максим Исповедник 115Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

не дойдём до бестелесного творения1. Если же скажут, что движемся мы изна-
чально от Бога, то, раз известно, что по большей части наши движения неле-
пы и гнусны, неизбежно придётся нашим противникам и их причиной объ-
явить Божество2. <425С>

2. Другое рассуждение. Опять-таки, раз всякое и каким бы то ни было об-
разом существующее вещественное3 тело, определённое по истинному разу-
мению качеством и количеством, ограничивает представление о себе весом и 
видом, и фактурой, и формой заключаясь в строгих границах4. Так что вне этих 
границ исследующему вещество5 ничего невозможно вообразить; если же и 
душа — тело, то она непременно определяется либо составными частями, либо 
своим веществом, либо качеством, либо чем-то таким; однако ни веществом, 
ни качеством, ни чем-то подобным она не определяется, — значит, душа не 
есть тело6. <425D>

1 Ср. у Немесия: «…всякое тело движется или извне, или изнутри: но если из-
вне, то оно будет неодушевленным, а если изнутри — одушевленным; итак, если 
душа есть тело и если она извне приводится в движение, то она неодушевленна, если 
же — изнутри (т. е. сама от себя движется), то одушевленна: но одинаково безрас-
судно называть душу как одушевленной, так и неодушевленной, — значит, ду-
ша — не тело» (Nem. De nat. hom. 2. 67–70, пер. Ф. С. Владимирского по: Немесий 
Эмесский 1996. С. 39–40).

2 Похоже, что последняя мысль оригинальна; по крайней мере, нам не удалось 
найти ей параллели в других сочинениях христианских авторов «О душе», служив-
ших возможными источниками для преп. Максима. В целом, у Преподобного органич-
но сочетаются утверждения о том, что никакая тварь не самодвижна, но все  движимы 
Богом, с утверждениями о самодвижности души. Как пишет об этом А. М. Шуфрин 
(прим. 3 к схолии 39 к Аmb 7, см.: Максим Исповедник 2014b. С. 350): «…св. Мак-
сим говорит иногда о “самодвижности” человеческой души (напр.: ThOec 1. 11). 
Противоречия с его утверждением, что никакая тварь не самодвижна (см.: Аmb 7//
PG 91. 1073B) в этом, как нам представляется, нет, поскольку речь идет не о том, что 
душа в собственном смысле движет себя сама, а о том, что ею движет только то, что 
она сама считает наилучшим. Так понимаемое самодвижение тождественно само-
властью, присущему человеческой природе и вместе с ней воспринятому Словом 
(см.: DsP//PG 91. 324D — 325B)».

3 Или: материальное. 
4 Некоторая синтаксическая несвязность этого предложения призвана передать 

соответствующее свойство исходного текста. — Прим. пер.
5 Или: материю.
6 Ср. у Немесия: «Если скажут, что тела трояко измеряемы в пространстве, сле-

довательно, и душа, проходящая через все тело, имеет троякое пространственное 
измерение и уже потому одному она телесна, то мы ответим, что хотя всякое тело 
трояко измеряемо, но не все, трояко измеряемое, есть тело. Ведь, например, количест-
во и качество, будучи бестелесными сами по себе, по соединению (κατὰ συμβεβηκός) 

3. Другое рассуждение. Если же наши противники не сомневаются в суще-
ствовании души, а в своём существовании она не есть ничто из тех постигае-
мых мыслью вещей, из которых состоят или которыми являются телá, — ни 
цвет, ни форма, ни твёрдость, ни вес, ни величина, ни трёхмерная протяжён-
ность, да и вообще ничто не есть из мыслимого относительно телесной приро-
ды, — то, раз душа не есть ничто из этого, как доказало рассуждение, то будет 
совершенно бестелесной, если только есть вообще1. <428А>

4. Другое рассуждение. Вдобавок, если телам присуще всяческое сжатие, 
и расширение, и разделение, а то, что свободно от всякого сжатия, расшире-
ния и какого бы то ни было разделения — совершенно бестелесно, то, значит, 
бестелесна душа, полностью чуждая всем этим процессам2.

5. Другое рассуждение. Раз всё телесное разделяется на одушевлённое и 
неодушевлённое, то если только душа есть тело, она будет непременно либо 
одушевлённым телом, либо [240] неодушевлённым3. А если одушевлённым, то 

в массе становятся определенными величинами; так, конечно, и душа сама по себе 
непространственна), но по ассоциации с тем, в чем она находится и что имеет трой-
ное пространственное измерение, и она представляется трояко измеряемой» (Nem. 
De nat. hom. 2. 55–65, пер. Ф. С. Владимирского по: Немесий Эмесский 1996. С. 39). 

1 Ср. у свт. Григорий Нисского: «Спрашивается же, чем надлежит считать ум в 
самой его сущности. Поэтому, кто не сомневается в бытии того, о чем у нас речь, так 
как доказывает это нам действие этого, хочет же знать, что это такое, тот достаточ-
ным для себя найдет узнать, что это не что-либо постигаемое чувством, не цвет, не 
очертание, не упорство, не тяжесть, не количество, не протяжение по трем измере-
ниям, не местное положение и вообще не что-либо из усматриваемого в веществе, 
если в нем и есть нечто иное, кроме исчисленного» (Св. Григорий Ниссский. О душе 
и воскресении, цит. по: Григорий Нисский 2006. Т. 1. С. 106). Ср. из трактата Пс.-
Григория Чудотворца: «Всякое тело имеет и окраску, и количество, и форму, а в душе 
ничего такого не наблюдается, то, следовательно, душа не тело» (пер. Н. Сагарды 
по: Творения св. Григория Чудотворца и св. Мефодия, епископа и мученика. С. 108)

2 Ср. у св. Григорий Нисского: «Но мысленное и непротяженное… и не сжимает-
ся, и не расширяется (потому что сжатие и расширение свойственно только телам), 
но по собственному своему естеству, не имеющему вида и бесплотному, равно при-
сутствует и при соединении стихий в тело, и при их разделении, не стесняясь, когда 
стихии сжимаются в один состав, и не оставаясь в бездействии, когда они расходят-
ся в сродное и сходное с ними по естеству, хотя великим кажется расстояние, усмат-
риваемое в инаковости стихий» (Gr. Nyss. De anim. 46. 45. 34–37, пер. по: Свт. Гри-
горий Нисский. Догматические сочинения. В 2 т. Краснодар, 2006. С. 108). 

3 Ср. из трактата Пс.-Григория Чудотворца: «Еще, так как все телесные  сущности 
разделяются на одушевленные и неодушевленные, то утверждающие, что душа — 
тело, пусть скажут, должно ли называть ее одушевленным или неодушевленным 
 телом» (Указ. соч. С. 108).



116 Преп. Максим Исповедник 117Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

одушевляться будет, конечно, либо одушевляющей сущностью, либо силой, 
либо случайно. Ведь смешно сказать, что душа одушевляется, как свет све -
тится или как огонь разжигается. И если мы скажем, что одушевляющее ду-
шу — сущность, то и её опять-таки придётся считать либо телесной, либо бес-
телесной. <428В> И если телесной, то подобное рассуждение об этом снова 
и снова пойдёт всё теми же путями от нелепости к нелепости, пока не согла-
сится, что душа бестелесна. Если же скажем, что одушевляющее душу — сила 
или качество, то животворящее и движущее сущность начало окажется не 
имеющим собственной воли (ἀκουσίον) и самостоятельного бытия (ἀνυ πό-
στατον). К тому же возникает обратное противоестественное различие отно-
сительно властвования и подчинённости, если душа, естественно созданная, 
чтобы властвовать над телом в качестве бестелесной сущности, в качестве 
тела, по мнению наших противников, будет подчинена тому, что не является 
сущностью, т. е. качественной силе, в то время как она и по всеобщему пред-
положению существует как самостоятельная сущность. Если же мы скажем, 
что душа — неодушевлённое тело, то она окажется бесчувственной, без сооб-
ражения, несмысленной и неразумной. <428С> Однако, все эти способности 
у души и в душе и имеются, и усматриваются; значит, душа — не тело. А что 
душе принадлежит тело как нечто иносущностное, мы прекрасно знаем и не 
отказываемся признать; а вот заявлять — верх и дерзости, и невежества вмес-
те! — что она телесна, мы отнюдь не будем, понимая, что велика разница меж-
ду обладанием и бытием.

Если же из-за того, что бестелесным называют Божество, наши противни-
ки отказываются принять бестелесность души, мучимые пустым опасением, 
как бы не уравнять Бога и душу, то тем самым лишают нас, чтобы торжество 
безумия было у них полным, и всех прочих именований, которыми мы имену-
емся по Божеству <428D> как причастники, или Бог — по нам как деятель и 
дарующий или уделяющий1. О чём это я говорю? О бытии, жизни, сиянии, бла-

1 Ср. эти и последующие аргументы преп. Максима с высказанными «Макриной» 
в диалоге с «Григорием» в сочинении свт. Григория Нисского «О душе и воскресе-
нии» в несколько ином контексте, но весьма сходными аргументами в пользу бесте-
лесности души. При этом оппоненты преп. Максима высказывают, как ни странно, 
тот самый аргумент, что и «Григорий» в этом диалоге свт. Григория: «Речь наша идет 
к тому, чтобы ум наш признать одним и тем же с естеством Божиим, если то и дру-
гое уразумеваются через отвлечение находимого чувством». В контексте диалога 
видно, что речь идет, прежде всего, о бестелесности; т. е., если и душа бестелесна, 
как утверждает «Макрина», и Бог — бестелесен, то они оказываются одной приро-
ды. В свою очередь, ответ на этот аргумент преп. Максима весьма сходен с тем, что 
высказала «Макрина» в диалоге свт. Григория Нисского: «Речь эта нечестива, но, 

гости, рассуждении, мышлении; из этих наименований одни переносятся по 
бытию, другие — по движению или воле (γνώμην), или [душевному] располо-
жению (διάθεσιν). Мы ведь называемся и [241] сущими, и живущими, и сияю-
щими, и благими, и умными, и разумными. Так же и Бога сущим и живущим, 
и светом, и благим, и умом, и смыслом именуем, а называем Его <429А> эти-
ми нашими именованиями либо потому, что таковыми благодаря Ему делаем-
ся и зовёмся, либо потому, что Его действием существуем (ὡς ἐνεργούμενοι). 
Что ж за рассудок у спорящих с нами, когда душе они все эти именования, 
сверх многих других, дозволяют и на словах, и по сути, а бестелесность — нет: 
это-де Божие! Дóлжно же было бы либо нам так не называться, потому что это 
Божии именования, либо так Бога не именовать, как и нас. Однако, мы и по 
сути, и на словах так зовёмся, — не потому, чтобы мы через это делались тож-
дественны Богу, а потому же, почему вызванное причиной именуется по причи-
не, или имеющее часть — по тому, в чём имеет участие, или существующее — по 
причине своего существования. Делается же это не сравнительным образом 
или однозначным, как в отношении единосущных вещей, а соименовательным 
и, так сказать, причастным, ибо по природе Бог и люди суть вещи, бесконечно 
далеко отстоящие друг от друга, а если кому угодно, можно истинно сказать, 
что Божество выше природы и вещей (πρᾶγμα).

<429B> В чём же, наконец, — опять-таки, если, по мнению наших против-
ников, признать душу телом, — сохранится свойство подобия по образу, если 

будучи научен Божественным словом, скажи: признать одно подобным другому. Ибо 
сотворенное по образу, конечно, во всем имеет уподобление Первообразу, умствен-
ное — умственному, и бесплотное — бесплотному, свободно от всякого бремени, 
как и Первообраз, подобно ему, избегает всякого пространственного измерения, но 
по свойству природы есть нечто иное с ним, потому что не было бы образом, если бы 
во всем было одно и то же с Первообразом, — напротив того, какими чертами в не-
созданном естестве отличается Первообраз, с теми же самыми созданная природа 
показывает нам образ, и как часто в малом осколке стекла, когда случится лежать 
ему под лучом, бывает видим целый круг солнца, показываясь в нем не в собствен-
ной своей величине, но в каком объеме круг его вмещает в себе малость осколка, так 
и в малости нашей природы сияют образы невыразимых этих свойств Божества, так 
что руководимый ими разум не уклоняется от представления ума в его сущности при 
исследовании предмета, очищенного от телесного свойства, и опять не приводит в 
равенство с невидимым и пречистым естеством [Божиим] естества малого и времен-
ного, но, хотя признает сущность умной, потому что она — образ Умной Сущности, 
однако же, образа не называет тождественным с Первообразом» (Greg. Nyss. De 
anim. 46. 41. 22 – 44. 7, пер. по: Григорий Нисский 2006. Т. 1. С. 106–107). А. Леви 
(Le créé et l’incréé… P. 134) указывает в качестве параллельного места Greg. Nyss. 2. 
1. 150, но нам эта «параллель» кажется искусственной.



116 Преп. Максим Исповедник 117Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

одушевляться будет, конечно, либо одушевляющей сущностью, либо силой, 
либо случайно. Ведь смешно сказать, что душа одушевляется, как свет све -
тится или как огонь разжигается. И если мы скажем, что одушевляющее ду-
шу — сущность, то и её опять-таки придётся считать либо телесной, либо бес-
телесной. <428В> И если телесной, то подобное рассуждение об этом снова 
и снова пойдёт всё теми же путями от нелепости к нелепости, пока не согла-
сится, что душа бестелесна. Если же скажем, что одушевляющее душу — сила 
или качество, то животворящее и движущее сущность начало окажется не 
имеющим собственной воли (ἀκουσίον) и самостоятельного бытия (ἀνυ πό-
στατον). К тому же возникает обратное противоестественное различие отно-
сительно властвования и подчинённости, если душа, естественно созданная, 
чтобы властвовать над телом в качестве бестелесной сущности, в качестве 
тела, по мнению наших противников, будет подчинена тому, что не является 
сущностью, т. е. качественной силе, в то время как она и по всеобщему пред-
положению существует как самостоятельная сущность. Если же мы скажем, 
что душа — неодушевлённое тело, то она окажется бесчувственной, без сооб-
ражения, несмысленной и неразумной. <428С> Однако, все эти способности 
у души и в душе и имеются, и усматриваются; значит, душа — не тело. А что 
душе принадлежит тело как нечто иносущностное, мы прекрасно знаем и не 
отказываемся признать; а вот заявлять — верх и дерзости, и невежества вмес-
те! — что она телесна, мы отнюдь не будем, понимая, что велика разница меж-
ду обладанием и бытием.

Если же из-за того, что бестелесным называют Божество, наши противни-
ки отказываются принять бестелесность души, мучимые пустым опасением, 
как бы не уравнять Бога и душу, то тем самым лишают нас, чтобы торжество 
безумия было у них полным, и всех прочих именований, которыми мы имену-
емся по Божеству <428D> как причастники, или Бог — по нам как деятель и 
дарующий или уделяющий1. О чём это я говорю? О бытии, жизни, сиянии, бла-

1 Ср. эти и последующие аргументы преп. Максима с высказанными «Макриной» 
в диалоге с «Григорием» в сочинении свт. Григория Нисского «О душе и воскресе-
нии» в несколько ином контексте, но весьма сходными аргументами в пользу бесте-
лесности души. При этом оппоненты преп. Максима высказывают, как ни странно, 
тот самый аргумент, что и «Григорий» в этом диалоге свт. Григория: «Речь наша идет 
к тому, чтобы ум наш признать одним и тем же с естеством Божиим, если то и дру-
гое уразумеваются через отвлечение находимого чувством». В контексте диалога 
видно, что речь идет, прежде всего, о бестелесности; т. е., если и душа бестелесна, 
как утверждает «Макрина», и Бог — бестелесен, то они оказываются одной приро-
ды. В свою очередь, ответ на этот аргумент преп. Максима весьма сходен с тем, что 
высказала «Макрина» в диалоге свт. Григория Нисского: «Речь эта нечестива, но, 

гости, рассуждении, мышлении; из этих наименований одни переносятся по 
бытию, другие — по движению или воле (γνώμην), или [душевному] располо-
жению (διάθεσιν). Мы ведь называемся и [241] сущими, и живущими, и сияю-
щими, и благими, и умными, и разумными. Так же и Бога сущим и живущим, 
и светом, и благим, и умом, и смыслом именуем, а называем Его <429А> эти-
ми нашими именованиями либо потому, что таковыми благодаря Ему делаем-
ся и зовёмся, либо потому, что Его действием существуем (ὡς ἐνεργούμενοι). 
Что ж за рассудок у спорящих с нами, когда душе они все эти именования, 
сверх многих других, дозволяют и на словах, и по сути, а бестелесность — нет: 
это-де Божие! Дóлжно же было бы либо нам так не называться, потому что это 
Божии именования, либо так Бога не именовать, как и нас. Однако, мы и по 
сути, и на словах так зовёмся, — не потому, чтобы мы через это делались тож-
дественны Богу, а потому же, почему вызванное причиной именуется по причи-
не, или имеющее часть — по тому, в чём имеет участие, или существующее — по 
причине своего существования. Делается же это не сравнительным образом 
или однозначным, как в отношении единосущных вещей, а соименовательным 
и, так сказать, причастным, ибо по природе Бог и люди суть вещи, бесконечно 
далеко отстоящие друг от друга, а если кому угодно, можно истинно сказать, 
что Божество выше природы и вещей (πρᾶγμα).

<429B> В чём же, наконец, — опять-таки, если, по мнению наших против-
ников, признать душу телом, — сохранится свойство подобия по образу, если 

будучи научен Божественным словом, скажи: признать одно подобным другому. Ибо 
сотворенное по образу, конечно, во всем имеет уподобление Первообразу, умствен-
ное — умственному, и бесплотное — бесплотному, свободно от всякого бремени, 
как и Первообраз, подобно ему, избегает всякого пространственного измерения, но 
по свойству природы есть нечто иное с ним, потому что не было бы образом, если бы 
во всем было одно и то же с Первообразом, — напротив того, какими чертами в не-
созданном естестве отличается Первообраз, с теми же самыми созданная природа 
показывает нам образ, и как часто в малом осколке стекла, когда случится лежать 
ему под лучом, бывает видим целый круг солнца, показываясь в нем не в собствен-
ной своей величине, но в каком объеме круг его вмещает в себе малость осколка, так 
и в малости нашей природы сияют образы невыразимых этих свойств Божества, так 
что руководимый ими разум не уклоняется от представления ума в его сущности при 
исследовании предмета, очищенного от телесного свойства, и опять не приводит в 
равенство с невидимым и пречистым естеством [Божиим] естества малого и времен-
ного, но, хотя признает сущность умной, потому что она — образ Умной Сущности, 
однако же, образа не называет тождественным с Первообразом» (Greg. Nyss. De 
anim. 46. 41. 22 – 44. 7, пер. по: Григорий Нисский 2006. Т. 1. С. 106–107). А. Леви 
(Le créé et l’incréé… P. 134) указывает в качестве параллельного места Greg. Nyss. 2. 
1. 150, но нам эта «параллель» кажется искусственной.



118 Преп. Максим Исповедник 119Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

только не скажем, что душа вся обладает сходством с прообразом? Как разум-
ным — образ разумного, и образ бессмертного, неуничтожимого и невидимо-
го мы по этим свойствам именуем, по которым он и познаётся, так же и бесте-
лесным назовём образ по бестелесному прообразу, потому что душа  ускользает 
от понятия массы, равно как и от любого измерения по протяжённости; одна-
ко же, скажем, что она есть нечто иное, нежели первообраз, по свойству  своей 
природы. Иначе было бы уже не подобие по образу, а неотличимое (ἀπα ράλ-
λακτος) тождество1. И в чём прообраз усматривается в нетварной,  неизменной 
и безначальной природе, в том же самом, как мы считаем, явно проявляется 
тварная разумная природа, хоть и не тем же образом, а как бы в последних от-
голосках, доносящих до нас смысл речи. <429С> И каким образом в том, что 
совершается в сущем в соответствии с устроением всего мира, любомудрей-
ший ум, направив на чистое и нематериальное силу своего мышления, [242] 
отделяет всё движимое от движущего, и единого, и единственного, и просто-
го, и самосущего (αὐτό ἐξ ἑαυτοῦ ὑπάρχον), и неизменного, и имеющего со-
зидающую причину в вечной незыблемости своего самотождества, и познаёт 
его по природе недоступным всему прочему: оно ведь неизменно потому, что 
недвижно, ибо некуда двигаться тому, что и творит, и наполняет сущее2, и су-
ществует надо всем сущим; оно всеобъемлюще, ибо творит и ещё до явления, 
по своему бесконечному могуществу, познаёт всё (Дан. 13, 42),  таким же об-
разом умозрения <429D> и из многоразличных и хитроумных движений чле-
нов и частей малого мира — я имею в виду человека, — выводя движущую 
причину, постигает, что она есть нечто иное по сущности, нежели бездушное 
бытие тела, и не тело в теле3, как кажется новым мудрецам и учителям недо-
казуемого; но зрит её простой и единой <432A> в рассеянном, и безгранич-
ной в ограниченном, и изменчивой, ибо движимой, а движимой, ибо ей есть 
куда двигаться; причину же изменения в движении усматривает не в природе, 
а в суждении (κρίσιν), когда оно окажется ошибочным4.

1 Неотличимо тождественным образом Отца в православном богословии назы-
вают Сына Божия (см., напр.: Cyrill. Al. In Joann. 1. 339. 17, ed. P. E. Pusey//TLG). 

2 О неподвижности Божества, согласно преп. Максиму, см., напр.: Amb 7//PG 
91. 1069B; Amb 23. 1260A.

3 Ср.: Arist. De anim. 1. 5. 409b. 5–25, ed. W. D. Ross//TLG (полемика с Демокри-
том).

4 Логос природы человека в целом и его души неизменен. Изменение в характе-
ре движения человека связано с изменчивостью в суждении о благе, точнее, как го-
ворит преп. Максим, с ошибками в этом суждении. С возможностью такой ошибки 
в поздних сочинениях преп. Максима связано определение γνώμη: «намерение есть 
не что иное, как какое-нибудь воление (θέλησις), относительно придерживающее-

Перемена (τροπή) же происходит, думаю, не в отношении самой сущности 
души, — иначе, если бы она изменилась многократно, то уже и сама собой не 
останется по сущности, — а в отношении подвластного нам (ἐφ' ἡμῖν) <432В> 
движения, и увлекается самовластной волей (θελήματι). Потому-то и речи, и 
заявления возражающих нам, что и само непрестанное движение (ἀεικινησία) 
души относительно Божества имеет-де способность к изменению, кажутся не 
словами утверждающих истину, а разговорами людей, напыщенно ищущих 
тонкости (κομψόν), а не (богобоязненно) — точного разумения. Кто, имею-
щий хотя бы несколько смысла и не лишённый вовсе любви к добродетели, не 
знает, что непрестанное движение (ἀεικινησία) души относительно Блага есть 
не что иное, как естественное действие, осуществляемое ради той же причи-
ны и по той же причине, ради которой и по которой возникла душа? Измене-
ние же — движение противоестественное, вносящее отклонение от этой при-
чины. Ведь изменение, по моему мнению, является не чем иным, как  слабостью 
и упадком естественных [243] действий1. Скажи, пожалуйста, этим болтунам: 

ся или настоящего, или мнимого блага» (DsP//PG 91. 308C, пер. Д. Е. Афиногено-
ва с изм. по: Максим Исповедник 2004. С. 175). 

1 Таким образом, преп. Максим различает в движении души природную состав-
ляющую (она связана с движением в согласии с природой души, какой ее создал 
Бог) и составляющую противоприродную, вносимую нашими грехами, т. е. зло-
употреблением естественными силами души. При этом природное движение он 
называет непрестанным, или присным (ἀεικινησία). Здесь следует отметить, что в 
других сочинениях Преподобный говорит о непрестанном (вечном) движении 
(ἀεικινησία) души «окрест Истины», т. е. Бога, применительно к состоянию обо-
жения (см.: Myst 5. 97; 19. 6; 24. 167 и схолия 13 к Thal 47). Он понимает обоже-
ние как состояние, в котором душа уже не может уклониться от движения окрест 
Бога и называет это состояние «приснодвижный покой» (ἀεικίνητος στάσις) (см. о 
нем, напр., в: Larchet 1996. Р. 665–674). См. также Thal 59//PG 90. 608CD и в 
Thal 65. 757C — 760A. В Thal 59 это понятие характеризует «покой около пред-
мета желания [т. е. Бога. — Г. Б.] устремляющихся к нему», и такой приснодвиж-
ный покой понимается как «непрерывное наслаждение Желанным» (PG 90. 608D). 
Можно предположить, что в состоянии совершенного обожения в эоне «воскре-
сения», согласно преп. Максиму, прекращаются движения те лесного аспекта че-
ловеческой природы, но не  душевного (при этом именно душа для него — образ 
Божий). Движение же души «по логосу» тождест венно с действием Самого Бога, 
так как логос Божий — это Сам Бог (мысль А. М. Шуф рина). Таким образом, со-
стояние обожения характеризуется единой энергией Бога и святых, и соответст-
вует непрекра щающемуся наслаждению Желанным, т. е. непрекращающемуся 
 действию Бога в обоженных и претерпевания Его ими. В Трудностях к Иоанну 
преп. Максим подробно описывает виды движения души и как происходит во свя-
тых переход к ее обожению (Amb 10/3//PG 91, 1112D — 1113B). 



118 Преп. Максим Исповедник 119Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

только не скажем, что душа вся обладает сходством с прообразом? Как разум-
ным — образ разумного, и образ бессмертного, неуничтожимого и невидимо-
го мы по этим свойствам именуем, по которым он и познаётся, так же и бесте-
лесным назовём образ по бестелесному прообразу, потому что душа  ускользает 
от понятия массы, равно как и от любого измерения по протяжённости; одна-
ко же, скажем, что она есть нечто иное, нежели первообраз, по свойству  своей 
природы. Иначе было бы уже не подобие по образу, а неотличимое (ἀπα ράλ-
λακτος) тождество1. И в чём прообраз усматривается в нетварной,  неизменной 
и безначальной природе, в том же самом, как мы считаем, явно проявляется 
тварная разумная природа, хоть и не тем же образом, а как бы в последних от-
голосках, доносящих до нас смысл речи. <429С> И каким образом в том, что 
совершается в сущем в соответствии с устроением всего мира, любомудрей-
ший ум, направив на чистое и нематериальное силу своего мышления, [242] 
отделяет всё движимое от движущего, и единого, и единственного, и просто-
го, и самосущего (αὐτό ἐξ ἑαυτοῦ ὑπάρχον), и неизменного, и имеющего со-
зидающую причину в вечной незыблемости своего самотождества, и познаёт 
его по природе недоступным всему прочему: оно ведь неизменно потому, что 
недвижно, ибо некуда двигаться тому, что и творит, и наполняет сущее2, и су-
ществует надо всем сущим; оно всеобъемлюще, ибо творит и ещё до явления, 
по своему бесконечному могуществу, познаёт всё (Дан. 13, 42),  таким же об-
разом умозрения <429D> и из многоразличных и хитроумных движений чле-
нов и частей малого мира — я имею в виду человека, — выводя движущую 
причину, постигает, что она есть нечто иное по сущности, нежели бездушное 
бытие тела, и не тело в теле3, как кажется новым мудрецам и учителям недо-
казуемого; но зрит её простой и единой <432A> в рассеянном, и безгранич-
ной в ограниченном, и изменчивой, ибо движимой, а движимой, ибо ей есть 
куда двигаться; причину же изменения в движении усматривает не в природе, 
а в суждении (κρίσιν), когда оно окажется ошибочным4.

1 Неотличимо тождественным образом Отца в православном богословии назы-
вают Сына Божия (см., напр.: Cyrill. Al. In Joann. 1. 339. 17, ed. P. E. Pusey//TLG). 

2 О неподвижности Божества, согласно преп. Максиму, см., напр.: Amb 7//PG 
91. 1069B; Amb 23. 1260A.

3 Ср.: Arist. De anim. 1. 5. 409b. 5–25, ed. W. D. Ross//TLG (полемика с Демокри-
том).

4 Логос природы человека в целом и его души неизменен. Изменение в характе-
ре движения человека связано с изменчивостью в суждении о благе, точнее, как го-
ворит преп. Максим, с ошибками в этом суждении. С возможностью такой ошибки 
в поздних сочинениях преп. Максима связано определение γνώμη: «намерение есть 
не что иное, как какое-нибудь воление (θέλησις), относительно придерживающее-

Перемена (τροπή) же происходит, думаю, не в отношении самой сущности 
души, — иначе, если бы она изменилась многократно, то уже и сама собой не 
останется по сущности, — а в отношении подвластного нам (ἐφ' ἡμῖν) <432В> 
движения, и увлекается самовластной волей (θελήματι). Потому-то и речи, и 
заявления возражающих нам, что и само непрестанное движение (ἀεικινησία) 
души относительно Божества имеет-де способность к изменению, кажутся не 
словами утверждающих истину, а разговорами людей, напыщенно ищущих 
тонкости (κομψόν), а не (богобоязненно) — точного разумения. Кто, имею-
щий хотя бы несколько смысла и не лишённый вовсе любви к добродетели, не 
знает, что непрестанное движение (ἀεικινησία) души относительно Блага есть 
не что иное, как естественное действие, осуществляемое ради той же причи-
ны и по той же причине, ради которой и по которой возникла душа? Измене-
ние же — движение противоестественное, вносящее отклонение от этой при-
чины. Ведь изменение, по моему мнению, является не чем иным, как  слабостью 
и упадком естественных [243] действий1. Скажи, пожалуйста, этим болтунам: 

ся или настоящего, или мнимого блага» (DsP//PG 91. 308C, пер. Д. Е. Афиногено-
ва с изм. по: Максим Исповедник 2004. С. 175). 

1 Таким образом, преп. Максим различает в движении души природную состав-
ляющую (она связана с движением в согласии с природой души, какой ее создал 
Бог) и составляющую противоприродную, вносимую нашими грехами, т. е. зло-
употреблением естественными силами души. При этом природное движение он 
называет непрестанным, или присным (ἀεικινησία). Здесь следует отметить, что в 
других сочинениях Преподобный говорит о непрестанном (вечном) движении 
(ἀεικινησία) души «окрест Истины», т. е. Бога, применительно к состоянию обо-
жения (см.: Myst 5. 97; 19. 6; 24. 167 и схолия 13 к Thal 47). Он понимает обоже-
ние как состояние, в котором душа уже не может уклониться от движения окрест 
Бога и называет это состояние «приснодвижный покой» (ἀεικίνητος στάσις) (см. о 
нем, напр., в: Larchet 1996. Р. 665–674). См. также Thal 59//PG 90. 608CD и в 
Thal 65. 757C — 760A. В Thal 59 это понятие характеризует «покой около пред-
мета желания [т. е. Бога. — Г. Б.] устремляющихся к нему», и такой приснодвиж-
ный покой понимается как «непрерывное наслаждение Желанным» (PG 90. 608D). 
Можно предположить, что в состоянии совершенного обожения в эоне «воскре-
сения», согласно преп. Максиму, прекращаются движения те лесного аспекта че-
ловеческой природы, но не  душевного (при этом именно душа для него — образ 
Божий). Движение же души «по логосу» тождест венно с действием Самого Бога, 
так как логос Божий — это Сам Бог (мысль А. М. Шуф рина). Таким образом, со-
стояние обожения характеризуется единой энергией Бога и святых, и соответст-
вует непрекра щающемуся наслаждению Желанным, т. е. непрекращающемуся 
 действию Бога в обоженных и претерпевания Его ими. В Трудностях к Иоанну 
преп. Максим подробно описывает виды движения души и как происходит во свя-
тых переход к ее обожению (Amb 10/3//PG 91, 1112D — 1113B). 



120 Преп. Максим Исповедник 121Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

«Не смейте больше сопоставлять Бога и творение!» <432С> Поскольку Бо-
жество в собственном смысле не есть ни тело, ни нечто бестелесное, ни сущ-
ность, да и ничто вообще из мыслимого или выразимого словами, чтобы мне 
не перечислять всё одно за другим; но и мыслимое пребывает непостижимым, 
и называемое — неизреченным1.

П. Шервуд пишет о трех типах движения, согласно преп. Максиму, в контек-
сте сравнения его учения с учением Евагрия: «Три — движения ума, разума и 
чувств. Первое — простое, неизъяснимое движение окрест Бога в невéдении 
(ἀγνώστως), не обретающее вéдения о Боге в вещах по причине Его превосход-
ства; в этом движении ум освобожден от своего движения вокруг вещей и отды-
хает от своего собственного действия (Аmb 10//PG 91. 1112D7 – 1113A2; 1113B3). 
Разумное движение допускает каузальное определение Неведомого и посредством 
своих собственных действий обретает ученое знание вещей через их логосы, ко-
торые затем относятся к уму (Аmb 10//PG 91. 1113A6–14). Движение чувств — 
сложное, оно соприкасается с внешними вещами и как бы от неких знаков запе-
чатлевает логосы видимых вещей в себе (Аmb 10//PG 91. 1113A6–14). Таким об-
разом, существует своего рода переход от воспринимаемых чувствами вещей к 
высшему созерцанию тварей в Боге, а затем к движению окрест Бога, которое уже 
совершенно не облечено в концептуальные представления нашей обычной мыс-
ли. Конечный результат этих направляемых благодатью движений состоит в том, 
что “люди оказываются через Дух удостоенными всецело сраствориться с Богом 
и несут, насколько это возможно человеку, образ Небесного” (Аmb 10//PG 91. 
1113B5–10). В целом, текст подобного рода не чужд и Евагрию, и Дионисию. Тем 
не менее, если внимательнее посмотреть на функцию ума здесь, то можно отме-
тить, что в этом нет ничего специфически евагрианского, так как не имеется и на-
мека на то, что единение совершается умом в видении себя самого. Скорее движе-
ние ума, присное движение (Аmb 10//PG 91. 1113D2 – 1116C1), совершается в 
невéдении (in ignorance, ἀγνώστως) по причине превосходства (διὰ τὴν ὑπεροχήν), 
и есть нечто иное, как можно заключить, чем природное движение, от которого он 
отдыхает. Эти моменты у Максима от Дионисия» (см.: Максим Исповедник 2014b. 
С. 485–486). О первом роде движения, соответствующем богословию, см.: Larchet 
1996. P. 504–509. Ж.-К. Ларше указывает на разработку этой темы у преп. Мак-
сима и в других местах, см.: Thal 25//PG 90. 332D — 333A; Thal 65. 760A. Тема 
трех типов движения в Ареопагитиках подробно рассматривается о. Александ -
ром (Голицыным), см.: Golitzin A. Et introibo ad altare dei: The Mystagogy of Dionysius 
the Areopagite. Thessalonika, 1994. Р. 185–219.   

1 Итак, преп. Максим предложил вслед за «катафатическим» способом различе-
ния бестелесности души и бестелесности Бога (в том смысле, что душа бестелесна 
по образу Божию и причастию Божественной бестелесности), «апофатический» спо-
соб. В этой, второй, перспективе о Боге нельзя говорить даже как о бестелесном, так 
как сущность Божия непостижима и несравнима ни с чем тварным (последнее либо 
телесно, либо бестелесно). 

Вот что мы скажем, исследуя, но не поучая; и если этого довольно для ре-
шения вопроса, насколько позволяет краткость в письме, и я не далеко откло-
нился от величия ваших мыслей, то слава Богу и вам, побудившим меня пи-
сать. Если же хотите, коли не убедятся возражающие нам, чтобы я сочинил 
против них нечто более воинственное, <432D> мы с Божией помощью гото-
вы выпустить на них облежащее нас облако святых свидетелей и свидетельств 
(Евр. 12, 1)1, дабы, освободившись от бремени многотрудного рассмотрения 
этого вопроса и от досаждающего словоборства спорщиков, безмятежно дер-
жаться истинного знания о Боге и Его творениях. А если недостаточны мои 
речи, что неизбежно, и не достигают цели, ибо высказаны от неучёности  мысли 
и слабых способностей, извините меня, возлюбленные, — ведь ведает Бог, 
исследующий сердца (Пс. 7, 10), что единственно ради послушания осмелил-
ся я всё это высказать, и снисходительно поправьте <433А> желающего знать 
всё, что полезно, и сострадательно направьте желающего идти правым путём.

1 Преп. Максим дает понять, что за его позицией стоит учение множества св. от-
цов, на которых он в данном письме не ссылается, поскольку его адресат просил его 
привести доводы на основании созерцания природы, т. е. чисто философские. Как 
мы видели, в действительности преп. Максим и опирался на такие философские до-
казательства св. отцов, добавляя к ним некоторые свои соображения и выделяя то, 
что считал наиболее важным. Существенным для него во всем этом письме было 
проведение принципиального для всей его «системы» различия между Богом и творе-
нием, с одной стороны, и между душой, сотворенной по образу Божию, и телом — 
с другой. Именно эти различия, надо заметить, «смазывались» в оригенизме, пер-
вое — в учении об Энаде, второе — в учении о тонких телах, которые имеют души 
до и после приобретения ими плоти. 



120 Преп. Максим Исповедник 121Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

«Не смейте больше сопоставлять Бога и творение!» <432С> Поскольку Бо-
жество в собственном смысле не есть ни тело, ни нечто бестелесное, ни сущ-
ность, да и ничто вообще из мыслимого или выразимого словами, чтобы мне 
не перечислять всё одно за другим; но и мыслимое пребывает непостижимым, 
и называемое — неизреченным1.

П. Шервуд пишет о трех типах движения, согласно преп. Максиму, в контек-
сте сравнения его учения с учением Евагрия: «Три — движения ума, разума и 
чувств. Первое — простое, неизъяснимое движение окрест Бога в невéдении 
(ἀγνώστως), не обретающее вéдения о Боге в вещах по причине Его превосход-
ства; в этом движении ум освобожден от своего движения вокруг вещей и отды-
хает от своего собственного действия (Аmb 10//PG 91. 1112D7 – 1113A2; 1113B3). 
Разумное движение допускает каузальное определение Неведомого и посредством 
своих собственных действий обретает ученое знание вещей через их логосы, ко-
торые затем относятся к уму (Аmb 10//PG 91. 1113A6–14). Движение чувств — 
сложное, оно соприкасается с внешними вещами и как бы от неких знаков запе-
чатлевает логосы видимых вещей в себе (Аmb 10//PG 91. 1113A6–14). Таким об-
разом, существует своего рода переход от воспринимаемых чувствами вещей к 
высшему созерцанию тварей в Боге, а затем к движению окрест Бога, которое уже 
совершенно не облечено в концептуальные представления нашей обычной мыс-
ли. Конечный результат этих направляемых благодатью движений состоит в том, 
что “люди оказываются через Дух удостоенными всецело сраствориться с Богом 
и несут, насколько это возможно человеку, образ Небесного” (Аmb 10//PG 91. 
1113B5–10). В целом, текст подобного рода не чужд и Евагрию, и Дионисию. Тем 
не менее, если внимательнее посмотреть на функцию ума здесь, то можно отме-
тить, что в этом нет ничего специфически евагрианского, так как не имеется и на-
мека на то, что единение совершается умом в видении себя самого. Скорее движе-
ние ума, присное движение (Аmb 10//PG 91. 1113D2 – 1116C1), совершается в 
невéдении (in ignorance, ἀγνώστως) по причине превосходства (διὰ τὴν ὑπεροχήν), 
и есть нечто иное, как можно заключить, чем природное движение, от которого он 
отдыхает. Эти моменты у Максима от Дионисия» (см.: Максим Исповедник 2014b. 
С. 485–486). О первом роде движения, соответствующем богословию, см.: Larchet 
1996. P. 504–509. Ж.-К. Ларше указывает на разработку этой темы у преп. Мак-
сима и в других местах, см.: Thal 25//PG 90. 332D — 333A; Thal 65. 760A. Тема 
трех типов движения в Ареопагитиках подробно рассматривается о. Александ -
ром (Голицыным), см.: Golitzin A. Et introibo ad altare dei: The Mystagogy of Dionysius 
the Areopagite. Thessalonika, 1994. Р. 185–219.   

1 Итак, преп. Максим предложил вслед за «катафатическим» способом различе-
ния бестелесности души и бестелесности Бога (в том смысле, что душа бестелесна 
по образу Божию и причастию Божественной бестелесности), «апофатический» спо-
соб. В этой, второй, перспективе о Боге нельзя говорить даже как о бестелесном, так 
как сущность Божия непостижима и несравнима ни с чем тварным (последнее либо 
телесно, либо бестелесно). 

Вот что мы скажем, исследуя, но не поучая; и если этого довольно для ре-
шения вопроса, насколько позволяет краткость в письме, и я не далеко откло-
нился от величия ваших мыслей, то слава Богу и вам, побудившим меня пи-
сать. Если же хотите, коли не убедятся возражающие нам, чтобы я сочинил 
против них нечто более воинственное, <432D> мы с Божией помощью гото-
вы выпустить на них облежащее нас облако святых свидетелей и свидетельств 
(Евр. 12, 1)1, дабы, освободившись от бремени многотрудного рассмотрения 
этого вопроса и от досаждающего словоборства спорщиков, безмятежно дер-
жаться истинного знания о Боге и Его творениях. А если недостаточны мои 
речи, что неизбежно, и не достигают цели, ибо высказаны от неучёности  мысли 
и слабых способностей, извините меня, возлюбленные, — ведь ведает Бог, 
исследующий сердца (Пс. 7, 10), что единственно ради послушания осмелил-
ся я всё это высказать, и снисходительно поправьте <433А> желающего знать 
всё, что полезно, и сострадательно направьте желающего идти правым путём.

1 Преп. Максим дает понять, что за его позицией стоит учение множества св. от-
цов, на которых он в данном письме не ссылается, поскольку его адресат просил его 
привести доводы на основании созерцания природы, т. е. чисто философские. Как 
мы видели, в действительности преп. Максим и опирался на такие философские до-
казательства св. отцов, добавляя к ним некоторые свои соображения и выделяя то, 
что считал наиболее важным. Существенным для него во всем этом письме было 
проведение принципиального для всей его «системы» различия между Богом и творе-
нием, с одной стороны, и между душой, сотворенной по образу Божию, и телом — 
с другой. Именно эти различия, надо заметить, «смазывались» в оригенизме, пер-
вое — в учении об Энаде, второе — в учении о тонких телах, которые имеют души 
до и после приобретения ими плоти. 



122 Преп. Максим Исповедник 123Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо VII. Пресвитеру Иоанну о том, что душа
и после смерти сохраняет действие мысли

и не утрачивает ни одной из своих
естественных способностей1

2-го числа наступившего месяца августа 1-го настоящего индикта наш об-
щий друг передал мне драгоценное послание вашей отеческой святости 
(ἁγιωσύνης)2, прочитав которое, я, разумеется, утешился, что вы, господа мои 
и после Бога первые благодетели, пребываете в здравии. Настолько [244] во 
всём соединился с вами Святой Дух Божий, <433B> что и созерцая вас, от-
сутствующих, лишь очами ума, я, насколько способен, исправляю и жизнь 
свою, и разум (λόγον), как если бы видел и стыдился Бога, явленного в воспо-
минании о вас. Но и огорчился я безмерно из-за учения о душе, которое, как 
вы пишете, кое-кто безбоязненно провозглашает у вас, помыслив, какую силу 
и свободу возымело у нас это зло. А ещё сильнее наполняет меня унынием, как 
бы придавливая душу тяжким облаком, новоявленное учение о воскресении, 
исповедываемое здесь3 уже почти всеми, а пуще всего уже, так сказать, видны-
ми монахами, так что у кого хоть сколько-нибудь есть способности рассуждать, 
не предполагает больше гадательно, что близится пришествие Антихриста, а 

1 По датировке П. Шервуда, основанной на имеющейся в письме (433А) дате: 
2 августа 1-го индиктиона, — письмо может датироваться либо 628 г., либо 643 г. 
(см.: Sherwood 1952. P. 31); мы склоняемся к первой дате по причине пересечения 
проблематики этого письма с писавшимися в это же время Трудностями к Иоан-
ну. Датировка 643 г. представляется куда менее вероятной еще и потому, что в это 
время преп. Максима целиком занимала полемика с моноэнергизмом и монофелит-
ством, и, стремясь к самой широкой коалиции в борьбе с ними (см.: Максим Испо-
ведник 2014b. С. 56–59), он вряд ли бы стал спорить с «видными монахами»  Африки, 
где он тогда находился, по вопросам воскресения, о чем идет речь в Ep 7. П. Шервуд 
тоже считает датировку 628 г. более вероятной. 

Итак, принимая, что Ер 7 было написано в 628 г., и при этом имея в виду, что 
П. Шервуд, как и другие исследователи, датируют Трудности к Иоанну 628–630 гг., 
можно считать, что это письмо преп. Максима, содержащее уникальные сведения 
о духовной проблематике, волновавшей его в те годы, представляет собой важней-
шее свидетельство о духовном и богословском контексте, в котором писались Труд-
ности к Иоанну, что проливает свет и на само это сочинение (некоторые  параллели 
с Трудностями мы отметим ниже).

2 В 643 г. в Африке, согласно Баронию (прим. в изд. Миня), но П. Шервуд оспа-
ривает это мнение, см. предыдущее примечание.

3 Т. е. в Северной Африке, где преп. Максим тогда, вероятно, находился.

скорее верит и без колебания утверждает, что он уже пришёл1, <433С> о ка-
ковой беде свидетельствует-де сама нелепость этих речей2.

Говорят же эти люди, на всём безбоязненно изощряющие свой язык и ни-
чего не почитающие страшным, что бы нечестивого ни сделали и ни сказали, 
будто после воскресения жизнь в телах снова будет поддерживаться флегмой 
и кровью, и желчью светлой и тёмной, и вдыханием воздуха, и вещественной 
пищей, так что по сравнению с теперешней жизнью ничего вовсе иного не явит-
ся, разве что снова умереть будет невозможно3; уж не знаю, как удалось им на-

1 Если бы письмо датировалось 643 г., то, скорее всего, «пришествие Антихрис -
та» соотносилось бы с монофелитством, а не с учением, о котором говорится в Ep 7; 
во всяком случае, следовало бы ожидать, что преп. Максим хотя бы упомянет ересь 
монофелитства или арабско-мусульманские завоевания как еще один признак тако-
го пришествия (см.: Benevich G. Christological polemics of Maximus the Confessor and 
the emergence of Islam onto the world stage//Theological Studies. Vol. 72. 2011. P. 335–
344). В самом деле, в Диспуте в Визии он предупреждает, что именно воцарение 
новой христологической ереси в Константинополе может стать «предтечею пришест-
вия Антихриста» (DsB 3, пер. М. Д. Муретова, цит. по изд.: Максим Исповедник 
2007а. С. 180), но упоминания об этой ереси мы в Ep 7 не находим, что лишний раз 
склоняет к датировке этого письма 628-м (а не 643-м) годом, т. е. тем самым, в кото-
рый начали писаться и Трудности к Иоанну. Согласно П. Шервуду и Ж.-К. Ларше, 
примерно в это время преп. Максим мог осесть в Северной Африке, так что не ис-
ключено, что Ep 7 — своего рода реакция на неожиданные для преп. Максима, до-
селе им неслыханные воззрения, распространенные в новой для него среде.

2 «Этих речей» относится не к тому, что говорит тот, «у кого хоть сколько-нибудь 
есть способности рассуждать», а к тому, что проповедуют «видные монахи». Для чи-
тателя греческого текста это также становится понятным не сразу. — Прим. пер.

3 Нет сомнений, что это учение, широко распространившееся в том месте, где пи-
салось и это письмо, и Трудности к Иоанну, т. е., вероятно, в Северной Африке (где 
собрались тогда монахи, бежавшие из Палестины и всей восточной части Византий-
ской империи после войн с персами и аварами), было следствием антиоригенистской 
реакции, проявлением борьбы с оригеновским учением о воскресении, отголоском 
которой был ок. 582 г. знаменитый спор между патр. Евтихием Константинопольским 
и будущим папой св. Григорием Двоесловом о телах воскресения (см.: Лурье 2006. 
С. 269–271. К сожалению, В. М. Лурье не сравнил позицию патр. Евтихия с позици-
ей, которую по данному вопросу высказал преп. Максим в Ep 7. Подробнее о пози-
ции патр. Евтихия и его оппонента см.: Прозоров В. Реальность плоти воскресшего 
тела (спор Григория Великого с Константинопольским патриархом Евтихием)//Эс-
хатологический сборник. Сост. Д. Андреев. СПб., 2006. С. 109–125 (http://www.
academia.edu/638019/The_Real_Flesh_of_Resurrected_Body._The_Argument_bet-
ween_ Gregory_the_Great_and_Patriarch_Eutychius). Евтихий высказывал мнение о 
неосязаемости тел воскресения, которые будут «тоньше ветра и воздуха», хотя впол-
не вероятно, что говорил он просто о преображенном теле. В отличие от этого, Гри-



122 Преп. Максим Исповедник 123Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо VII. Пресвитеру Иоанну о том, что душа
и после смерти сохраняет действие мысли

и не утрачивает ни одной из своих
естественных способностей1

2-го числа наступившего месяца августа 1-го настоящего индикта наш об-
щий друг передал мне драгоценное послание вашей отеческой святости 
(ἁγιωσύνης)2, прочитав которое, я, разумеется, утешился, что вы, господа мои 
и после Бога первые благодетели, пребываете в здравии. Настолько [244] во 
всём соединился с вами Святой Дух Божий, <433B> что и созерцая вас, от-
сутствующих, лишь очами ума, я, насколько способен, исправляю и жизнь 
свою, и разум (λόγον), как если бы видел и стыдился Бога, явленного в воспо-
минании о вас. Но и огорчился я безмерно из-за учения о душе, которое, как 
вы пишете, кое-кто безбоязненно провозглашает у вас, помыслив, какую силу 
и свободу возымело у нас это зло. А ещё сильнее наполняет меня унынием, как 
бы придавливая душу тяжким облаком, новоявленное учение о воскресении, 
исповедываемое здесь3 уже почти всеми, а пуще всего уже, так сказать, видны-
ми монахами, так что у кого хоть сколько-нибудь есть способности рассуждать, 
не предполагает больше гадательно, что близится пришествие Антихриста, а 

1 По датировке П. Шервуда, основанной на имеющейся в письме (433А) дате: 
2 августа 1-го индиктиона, — письмо может датироваться либо 628 г., либо 643 г. 
(см.: Sherwood 1952. P. 31); мы склоняемся к первой дате по причине пересечения 
проблематики этого письма с писавшимися в это же время Трудностями к Иоан-
ну. Датировка 643 г. представляется куда менее вероятной еще и потому, что в это 
время преп. Максима целиком занимала полемика с моноэнергизмом и монофелит-
ством, и, стремясь к самой широкой коалиции в борьбе с ними (см.: Максим Испо-
ведник 2014b. С. 56–59), он вряд ли бы стал спорить с «видными монахами»  Африки, 
где он тогда находился, по вопросам воскресения, о чем идет речь в Ep 7. П. Шервуд 
тоже считает датировку 628 г. более вероятной. 

Итак, принимая, что Ер 7 было написано в 628 г., и при этом имея в виду, что 
П. Шервуд, как и другие исследователи, датируют Трудности к Иоанну 628–630 гг., 
можно считать, что это письмо преп. Максима, содержащее уникальные сведения 
о духовной проблематике, волновавшей его в те годы, представляет собой важней-
шее свидетельство о духовном и богословском контексте, в котором писались Труд-
ности к Иоанну, что проливает свет и на само это сочинение (некоторые  параллели 
с Трудностями мы отметим ниже).

2 В 643 г. в Африке, согласно Баронию (прим. в изд. Миня), но П. Шервуд оспа-
ривает это мнение, см. предыдущее примечание.

3 Т. е. в Северной Африке, где преп. Максим тогда, вероятно, находился.

скорее верит и без колебания утверждает, что он уже пришёл1, <433С> о ка-
ковой беде свидетельствует-де сама нелепость этих речей2.

Говорят же эти люди, на всём безбоязненно изощряющие свой язык и ни-
чего не почитающие страшным, что бы нечестивого ни сделали и ни сказали, 
будто после воскресения жизнь в телах снова будет поддерживаться флегмой 
и кровью, и желчью светлой и тёмной, и вдыханием воздуха, и вещественной 
пищей, так что по сравнению с теперешней жизнью ничего вовсе иного не явит-
ся, разве что снова умереть будет невозможно3; уж не знаю, как удалось им на-

1 Если бы письмо датировалось 643 г., то, скорее всего, «пришествие Антихрис -
та» соотносилось бы с монофелитством, а не с учением, о котором говорится в Ep 7; 
во всяком случае, следовало бы ожидать, что преп. Максим хотя бы упомянет ересь 
монофелитства или арабско-мусульманские завоевания как еще один признак тако-
го пришествия (см.: Benevich G. Christological polemics of Maximus the Confessor and 
the emergence of Islam onto the world stage//Theological Studies. Vol. 72. 2011. P. 335–
344). В самом деле, в Диспуте в Визии он предупреждает, что именно воцарение 
новой христологической ереси в Константинополе может стать «предтечею пришест-
вия Антихриста» (DsB 3, пер. М. Д. Муретова, цит. по изд.: Максим Исповедник 
2007а. С. 180), но упоминания об этой ереси мы в Ep 7 не находим, что лишний раз 
склоняет к датировке этого письма 628-м (а не 643-м) годом, т. е. тем самым, в кото-
рый начали писаться и Трудности к Иоанну. Согласно П. Шервуду и Ж.-К. Ларше, 
примерно в это время преп. Максим мог осесть в Северной Африке, так что не ис-
ключено, что Ep 7 — своего рода реакция на неожиданные для преп. Максима, до-
селе им неслыханные воззрения, распространенные в новой для него среде.

2 «Этих речей» относится не к тому, что говорит тот, «у кого хоть сколько-нибудь 
есть способности рассуждать», а к тому, что проповедуют «видные монахи». Для чи-
тателя греческого текста это также становится понятным не сразу. — Прим. пер.

3 Нет сомнений, что это учение, широко распространившееся в том месте, где пи-
салось и это письмо, и Трудности к Иоанну, т. е., вероятно, в Северной Африке (где 
собрались тогда монахи, бежавшие из Палестины и всей восточной части Византий-
ской империи после войн с персами и аварами), было следствием антиоригенистской 
реакции, проявлением борьбы с оригеновским учением о воскресении, отголоском 
которой был ок. 582 г. знаменитый спор между патр. Евтихием Константинопольским 
и будущим папой св. Григорием Двоесловом о телах воскресения (см.: Лурье 2006. 
С. 269–271. К сожалению, В. М. Лурье не сравнил позицию патр. Евтихия с позици-
ей, которую по данному вопросу высказал преп. Максим в Ep 7. Подробнее о пози-
ции патр. Евтихия и его оппонента см.: Прозоров В. Реальность плоти воскресшего 
тела (спор Григория Великого с Константинопольским патриархом Евтихием)//Эс-
хатологический сборник. Сост. Д. Андреев. СПб., 2006. С. 109–125 (http://www.
academia.edu/638019/The_Real_Flesh_of_Resurrected_Body._The_Argument_bet-
ween_ Gregory_the_Great_and_Patriarch_Eutychius). Евтихий высказывал мнение о 
неосязаемости тел воскресения, которые будут «тоньше ветра и воздуха», хотя впол-
не вероятно, что говорил он просто о преображенном теле. В отличие от этого, Гри-



124 Преп. Максим Исповедник 125Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

рочно затворить свой слух и закрыть глаза души, чтобы не слышать и не заме-
чать всего, что о душе и воскресении мёртвых объявлено в Св. Писании про-
роками и апостолами, и Самим во плоти учившим нас Богом-Словом, <433D> 
а пуще всего боговдохновенным Павлом в Послании к Коринфянам1 — на-
столько ведь это всё ясно, внятно и никакого истолкователя не требует для по-
стижения, в то время как учит их тому же, чему и Божественные откровения, 
и сама природа вещей, сумевшая даже варваров привести к познанию истины, 
являя в себе ясное разрешение <436А> исследуемых вопросов; но они и её 
не стыдятся.

горий Двоеслов, как отмечает В. Прозоров, ссылался на таких авторов, как Иероним 
Стридонский и Августин Гиппонский, который в толковании на Лк. 24, 39 «делал вы-
вод о том, что тело Господа на небе то же самое, каким было на земле, его субстанция 
прежняя, с теми же костями и той же кровью, — и точно так же будет с человеческой 
плотью»).

В Ep 7 преп. Максим более чем серьезно относится к крену в противоположную 
от оригенизма сторону в понимании учения о воскресении, именно эту тенденцию 
называя «антихристовой», так что у нас не меньше оснований предполагать, что и 
Трудности к Иоанну, которые создавались в это же время, он писал не только вви-
ду опасности оригенизма, но и антиоригенистской реакции, почти повсеместно (ведь 
Иоанн жил не там же, где Максим) заразившей монашество мнением, фактически 
отрицающим спасение души (якобы не имеющей своей жизни, т. е. действия, без 
тела) после смерти и истинное воскресение тела, которое не будет, по этому учению, 
всецело преображено. В Amb 7 преп. Максим совершенно определенно, хотя и не 
называя его носителей, полемизирует с тем же заблуждением, о котором пишет в 
Ep 7, в частности, он пишет о жизни, какую дарует Бог святым, что это жизнь «прис-
носущная и неизреченная, и совершенно свободная от признаков, составляющих 
особенность настоящей, составившейся из порчи жизни, — [т. е. жизнь,] которую 
не “вдыхаемый воздух” составляет и не “токи крови, идущие от печени”, но всеце-
лый Бог, цельными причаствуемый и становящийся подобием души в [ее] отноше-
нии к телу для души, (и посредством души — для тела) [каждого их них]» (Amb 7//
PG 91. 1088C, пер. А. М. Шуфрина по: Максим Исповедник 2014b. С. 295). Не при-
ходится сомневаться, что этот пассаж направлен не столько против оригенистов как 
явных противников преп. Максима в Amb 7, сколько против их радикальных оппо-
нентов, которые своими теориями сводили на нет христианское учение о спасении. 
Воспроизводя мнение своих оппонентов о телах воскресения, преп. Максим, похо-
же, использует ряд выражений из трактата свт. Григория Нисского Об устроении 
человека (см., в частности, Hom. opif. 245. 12, ed. Jaeger), которые у него служат 
описанию настоящего состояния нашей телесной жизни. Однако, вероятно, они 
представляют собой общие места физиологии его времени. 

1 Речь идет, вероятно, о 1 Кор. Гл. 15.

Кто же не знает1, если только не лишился полностью дара разума, что вся-
кая природа, сущностно [245] определяемая собственными особенностями 
(ἰδιώμασι) и этим выявляющая и образ собственного существования (τρόπον 
τῆς ὑπάρξεως), и отличия, по которым совершенно отграничивается от дру-
гих природ, если лишится особенностей, в которых заключается её сущность, 
то либо вовсе не будет существовать, либо станет не тем, чем была, — если 
только при устранении свойств особенностей вообще допустимо говорить о её 
существовании. Ведь с уничтожением природных особенностей уничтожает-
ся всегда и то, что ими обладает2. Чем или где будет бык, и конь, и лев, и подоб-
ные существа, <436В> если не станет особенностей, в которых и содержит-
ся природа каждого из них? И не постигаю, как кто-нибудь, не поражённый 
безумием, осмелится утверждать, что первые могут существовать без послед-
них. Если же правда, что ничто сущее не может существовать или познавать-
ся без особенностей, которыми отмечены его природа и сущность, то совершен-
но ясно, что устраняющие из души то врождённое ей по сущности, т. е. разум 
и ум, которым она всегда и существует, и действует как мыслящая и рассуж-
дающая, устраняют одновременно (даже если об этом умалчивают) и само её 
бытие; и по их учению, душа выходит подверженной тлению и смертной, не 
имеющей бытия по смерти тела, — а что этого нелепее3?

1 Далее преп. Максим обращается к полемике с первым заблуждением, о кото-
ром вопрошал его адресат письма, т. е. к вопросу о независимости души от тела в 
своей деятельности. Однако ниже он снова возвращается к теме тел воскресения.

2 Букв.: «подлежащее (ὑποκείμενον)».
3 Помимо письма преп. Максима, свидетельством распространения такого уче-

ния в Константинополе (причем, видимо, и в халкидонитской среде) уже в VI в. яв-
ляется сочинение Евстратия, пресвитера константинопольского, о состоянии душ 
после смерти, кратко описанное в Библиотеке патр. Фотия (Phot. Bibl. Cod. 171). 
Частично оно издано в: Allatius L. De utriusque ecclesiae... perpetua in dogmate de 
pur gatorio consensione. Romа 1655. P. 336–580. Сравнение этого сочинения с поле-
микой преп. Максима против той же ереси еще ждет своего исследователя. См. так-
же статью Д. Краусмюллера: God or angels as impersonators of saints. A belief and its 
contexts in the «Refutation» of Eustratius of Constantinople and in the writings of 
Anastasius of Sinai//Gouden Hoorn/Golden Horn. Vol. 6 # 2 (winter 1998–1999): 
http://www.isidore-of-seville.com/goudenhoorn/62dirk.html. Д. Краусмюллер пока-
зывает, что учение о «сне души» после смерти сочеталось у его авторов с верой в то, 
что явления святых после их смерти суть явления Божественной силы и энергии 
под обликом святых, так что создается впечатление, что души святых имеют свою 
энергию. Об этой ереси, прозванной ее противниками ересью фнитопсихитов 
(θνητοψυχῖται) (поскольку жизнь души, согласно этому учению, обусловлена  связью 
с телом, и по смерти тела, получается, что «умирает», точнее, замирает до  всеобщего



124 Преп. Максим Исповедник 125Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

рочно затворить свой слух и закрыть глаза души, чтобы не слышать и не заме-
чать всего, что о душе и воскресении мёртвых объявлено в Св. Писании про-
роками и апостолами, и Самим во плоти учившим нас Богом-Словом, <433D> 
а пуще всего боговдохновенным Павлом в Послании к Коринфянам1 — на-
столько ведь это всё ясно, внятно и никакого истолкователя не требует для по-
стижения, в то время как учит их тому же, чему и Божественные откровения, 
и сама природа вещей, сумевшая даже варваров привести к познанию истины, 
являя в себе ясное разрешение <436А> исследуемых вопросов; но они и её 
не стыдятся.

горий Двоеслов, как отмечает В. Прозоров, ссылался на таких авторов, как Иероним 
Стридонский и Августин Гиппонский, который в толковании на Лк. 24, 39 «делал вы-
вод о том, что тело Господа на небе то же самое, каким было на земле, его субстанция 
прежняя, с теми же костями и той же кровью, — и точно так же будет с человеческой 
плотью»).

В Ep 7 преп. Максим более чем серьезно относится к крену в противоположную 
от оригенизма сторону в понимании учения о воскресении, именно эту тенденцию 
называя «антихристовой», так что у нас не меньше оснований предполагать, что и 
Трудности к Иоанну, которые создавались в это же время, он писал не только вви-
ду опасности оригенизма, но и антиоригенистской реакции, почти повсеместно (ведь 
Иоанн жил не там же, где Максим) заразившей монашество мнением, фактически 
отрицающим спасение души (якобы не имеющей своей жизни, т. е. действия, без 
тела) после смерти и истинное воскресение тела, которое не будет, по этому учению, 
всецело преображено. В Amb 7 преп. Максим совершенно определенно, хотя и не 
называя его носителей, полемизирует с тем же заблуждением, о котором пишет в 
Ep 7, в частности, он пишет о жизни, какую дарует Бог святым, что это жизнь «прис-
носущная и неизреченная, и совершенно свободная от признаков, составляющих 
особенность настоящей, составившейся из порчи жизни, — [т. е. жизнь,] которую 
не “вдыхаемый воздух” составляет и не “токи крови, идущие от печени”, но всеце-
лый Бог, цельными причаствуемый и становящийся подобием души в [ее] отноше-
нии к телу для души, (и посредством души — для тела) [каждого их них]» (Amb 7//
PG 91. 1088C, пер. А. М. Шуфрина по: Максим Исповедник 2014b. С. 295). Не при-
ходится сомневаться, что этот пассаж направлен не столько против оригенистов как 
явных противников преп. Максима в Amb 7, сколько против их радикальных оппо-
нентов, которые своими теориями сводили на нет христианское учение о спасении. 
Воспроизводя мнение своих оппонентов о телах воскресения, преп. Максим, похо-
же, использует ряд выражений из трактата свт. Григория Нисского Об устроении 
человека (см., в частности, Hom. opif. 245. 12, ed. Jaeger), которые у него служат 
описанию настоящего состояния нашей телесной жизни. Однако, вероятно, они 
представляют собой общие места физиологии его времени. 

1 Речь идет, вероятно, о 1 Кор. Гл. 15.

Кто же не знает1, если только не лишился полностью дара разума, что вся-
кая природа, сущностно [245] определяемая собственными особенностями 
(ἰδιώμασι) и этим выявляющая и образ собственного существования (τρόπον 
τῆς ὑπάρξεως), и отличия, по которым совершенно отграничивается от дру-
гих природ, если лишится особенностей, в которых заключается её сущность, 
то либо вовсе не будет существовать, либо станет не тем, чем была, — если 
только при устранении свойств особенностей вообще допустимо говорить о её 
существовании. Ведь с уничтожением природных особенностей уничтожает-
ся всегда и то, что ими обладает2. Чем или где будет бык, и конь, и лев, и подоб-
ные существа, <436В> если не станет особенностей, в которых и содержит-
ся природа каждого из них? И не постигаю, как кто-нибудь, не поражённый 
безумием, осмелится утверждать, что первые могут существовать без послед-
них. Если же правда, что ничто сущее не может существовать или познавать-
ся без особенностей, которыми отмечены его природа и сущность, то совершен-
но ясно, что устраняющие из души то врождённое ей по сущности, т. е. разум 
и ум, которым она всегда и существует, и действует как мыслящая и рассуж-
дающая, устраняют одновременно (даже если об этом умалчивают) и само её 
бытие; и по их учению, душа выходит подверженной тлению и смертной, не 
имеющей бытия по смерти тела, — а что этого нелепее3?

1 Далее преп. Максим обращается к полемике с первым заблуждением, о кото-
ром вопрошал его адресат письма, т. е. к вопросу о независимости души от тела в 
своей деятельности. Однако ниже он снова возвращается к теме тел воскресения.

2 Букв.: «подлежащее (ὑποκείμενον)».
3 Помимо письма преп. Максима, свидетельством распространения такого уче-

ния в Константинополе (причем, видимо, и в халкидонитской среде) уже в VI в. яв-
ляется сочинение Евстратия, пресвитера константинопольского, о состоянии душ 
после смерти, кратко описанное в Библиотеке патр. Фотия (Phot. Bibl. Cod. 171). 
Частично оно издано в: Allatius L. De utriusque ecclesiae... perpetua in dogmate de 
pur gatorio consensione. Romа 1655. P. 336–580. Сравнение этого сочинения с поле-
микой преп. Максима против той же ереси еще ждет своего исследователя. См. так-
же статью Д. Краусмюллера: God or angels as impersonators of saints. A belief and its 
contexts in the «Refutation» of Eustratius of Constantinople and in the writings of 
Anastasius of Sinai//Gouden Hoorn/Golden Horn. Vol. 6 # 2 (winter 1998–1999): 
http://www.isidore-of-seville.com/goudenhoorn/62dirk.html. Д. Краусмюллер пока-
зывает, что учение о «сне души» после смерти сочеталось у его авторов с верой в то, 
что явления святых после их смерти суть явления Божественной силы и энергии 
под обликом святых, так что создается впечатление, что души святых имеют свою 
энергию. Об этой ереси, прозванной ее противниками ересью фнитопсихитов 
(θνητοψυχῖται) (поскольку жизнь души, согласно этому учению, обусловлена  связью 
с телом, и по смерти тела, получается, что «умирает», точнее, замирает до  всеобщего



126 Преп. Максим Исповедник 127Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

воскресения, и душа), как о контексте для полемики преп. Максима, говорил уже 
С. Л. Епифанович (см.: Епифанович С. Преп. Максим Исповедник и византийское бо-
гословие. М., 2003. С. 38, особ. прим. 2). Об этой ереси, еще более огрубляя ее описа-
ние, говорит преп. Иоанн Дамаскин: «Фнитопсихиты: они признают человеческую 
душу подобной душе домашнего скота и утверждают, что она погибает вместе с те-
лом» (О ересях 90//PG 94. 757B). Подобного рода учения подводятся в современной 
науке под общее название «Christian mortalism», см.: http://en.wikipedia.org/wiki/
Christian_mortalism. При этом замечательно то, что не кто иной, как Ориген (по сви-
детельству Евсевия Кесарийского) первый вступил в полемику с этой ересью, когда 
она появилась в конце II в. в Аравии («В Аравии появились люди, распространявшие 
учение, истине чуждое. Они утверждали, что душа человека в  смертный час умира-
ет с телом и вместе с ним разрушается, а в час воскресения вместе с ним и оживет. Тог-
да был созван немалый собор и опять приглашен Ориген. Он изложил перед собрани-
ем свои соображения о данном вопросе, которые заставили их отказаться от недавних 
заблуждений» (Euseb. Hist. eccl. 6. 37)). См. также: Constas N. «To Sleep Per chance to 
Dream»: The Middle State of Souls in Patristic and Byzantine Li terature//Dombarton Oaks 
Papers, 55 (2001). Р. 91–124, особ. Р. 110–112.

Характерно, что в VI в. именно Евстратий, который был учеником патр. Евтихия 
Константинопольского и автором его жития, противостоял учению о том, что душа 
без тела перестает быть действенной. Этот же Евстратий известен тем, что, вопреки 
мнению церковного большинства его времени, считал, что учение, высказанное в спо-
ре 582 г. о телах воскресения патр. Евтихием с римским апокрисиарием и будущим 
папой Григорием Двоесловом (понтификат в 590–604 гг.), было вполне православным, 
тогда как в «спиритуализме» Евтихия его современники, как и некоторые исследова-
тели нашего времени, усматривают влияние оригенизма (см.: Лурье 2006. С. 253). 
В. М. Лурье так и просто утверждает, что представления самого Евстратия, выражен-
ные в этом сочинении, были «оригенистскими». Нас здесь не интересует, прав ли в 
этом утверждении В. М. Лурье. Важно другое, а именно, что учение, которому проти-
востоял адресат преп. Максима пресвитер Иоанн, а значит и сам преп. Максим (он 
явно с ним был согласен), исходило из «лагеря», противоположного тому, который 
В. М. Лурье называет «оригенистским». Преп. Максим, которого уже точно никак 
нельзя записать в оригенисты (хотя его противники из монофелитов впоследствии это 
делали, как видно из сирийского Псогоса), в Ep 7 явно выражает несогласие с тем же 
учением, с которым не соглашается и Евстратий. 

Понятно, что, каково бы ни было происхождение учения о том, что душа челове-
ка зависит в своей деятельности от тела, оно противоположно учению оригенистов и 
неоплатоников о предсуществовании умов телам и конечном совлечении тел. Воз-
можно, авторы этого учения выдвинули его, пытаясь подвести базу под теорию об 
 одновременности возникновения души и тела (а может быть, и под учение о предсу-
ществовании эмбриона душе, характерное для многих богословов Антиохийской шко-
лы). Преп. Максим в Amb 7 и Amb 42 тоже рассматривает эту проблему, но решает ее 

без того, чтобы утверждать, что у души нет своего собственного действия, из чего бы 
следовало, что после смерти (до воскресения) душа пребывает в бездействии. Здесь 
мы сталкиваемся с так называемым учением о «сне души» после смерти, которое было 
распространено среди несториан, но, судя по всему, получило распространение и в 
среде халкидонитов, возможно, в результате их спора с оригенистами и монофизита-
ми. Как недавно отметил Д. Краусмюллер: «В течение VI и VII вв. концепция сна души, 
происходящая из Сирии, завоевала себе место и в других частях византийского мира 
и ни в коем случае не была ограничена теми, кто придерживался несторианской хрис-
тологии» (см.: Krausmüller D. Conflicting Anthropologies in the Christological Discourse 
at the End of the Late Antiquity: the Case of Leontius of Jerusalem’s Nestorian Adversary//
Journal of Theological Studies. N. S. Vol. 56. Pt 2. October 2005. P. 448). В качестве при-
меров Д. Краусмюллер как раз и упоминает письма 6 и 7 преп. Максима: «В VII в. это 
учение завоевало такую популярность среди монахов Палестины, что Максим Ис-
поведник почувствовал необходимость опровергнуть его; cf. epistulae 6–7//PG 91. 
424C3 – 440C1» (Ibid. P. 448, n. 108). Как видно из этого замечания, ученый считает, 
что адресаты преп. Максима (по крайней мере, один из них?) были представителями 
палестинского монашества, либо находились с ним в контакте. 

По мнению Д. Краусмюллера (высказанному в статье: Christian Platonism and the 
Debate about the Afterlife: John of Scythopolis and Maximus the Confessor on the Inactivity 
of the Disembodied Soul//The Afterlife of the Platonic Soul Reflections of Platonic Psycholo-
gy in the Monotheistic Religions. Eds. Maha Elkaisy-Friemuth and John M. Dillon. Leiden; 
Boston 2009. P. 47–76), младший современник преп. Максима св. Анастасий Синаит 
тоже придерживался учения, близкого к фнитопсихитскому. В качестве доказа-
тельства он приводит следующий отрывок из Вопросоответов (текст следует после 
описания потери сознания, бывающего от сильного удара по голове): «Итак, также, 
когда она, т. е. душа, отделена от всего тела, она не может делать ничего из того, что 
делала посредством частей тела, ни говорить, ни вспоминать, ни разбирать (διακρίνειν), 
ни желать, ни рассуждать (λογίζεσθαι), ни гневаться, ни видеть, но она, в некоей за-
думчивости сама по себе (ἐν συννοίᾳ τινὶ καθ’ ἑαυτὴν), пребывает бессмертной — до 
тех пор, пока она снова не получит свое тело в бессмертном состоянии и не станет так-
же с тех пор свершать деяния бессмертным образом» (Anastas. Sin. Quaestiones et 
Responsiones 19. 6/Еd. J. Munitiz and M. Richard//Anastasii Sinaitae Questiones et 
Responsiones (Corpus Christianorum. Series Graeca, 59. Turnhout, 2006. P. 32, 11. 51–57). 
В целом же указанная статья Д. Краусмюллера содержит много новых интересных, 
хотя и рискованных, гипотез относительно учения о жизни души после смерти (и до 
воскресения) св. Иоанна Скифопольского и преп. Максима, но мы не можем здесь ос-
танавливаться на этом более подробно. См. также статью того же автора: Krausmül-
ler D. «At the Resurrection We Will Not Recognise One Another» Subtitle: Radical Devalua-
tion of Social Relations in the Lost Model of Anastasius’ and Pseudo-Athanasius’ Questions 
and Answers»//Byzantion 83. Р. 201–227, в которой он продолжает разработку учения 
о телесном воскресении у св. Анастасия Синаита. 



126 Преп. Максим Исповедник 127Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

воскресения, и душа), как о контексте для полемики преп. Максима, говорил уже 
С. Л. Епифанович (см.: Епифанович С. Преп. Максим Исповедник и византийское бо-
гословие. М., 2003. С. 38, особ. прим. 2). Об этой ереси, еще более огрубляя ее описа-
ние, говорит преп. Иоанн Дамаскин: «Фнитопсихиты: они признают человеческую 
душу подобной душе домашнего скота и утверждают, что она погибает вместе с те-
лом» (О ересях 90//PG 94. 757B). Подобного рода учения подводятся в современной 
науке под общее название «Christian mortalism», см.: http://en.wikipedia.org/wiki/
Christian_mortalism. При этом замечательно то, что не кто иной, как Ориген (по сви-
детельству Евсевия Кесарийского) первый вступил в полемику с этой ересью, когда 
она появилась в конце II в. в Аравии («В Аравии появились люди, распространявшие 
учение, истине чуждое. Они утверждали, что душа человека в  смертный час умира-
ет с телом и вместе с ним разрушается, а в час воскресения вместе с ним и оживет. Тог-
да был созван немалый собор и опять приглашен Ориген. Он изложил перед собрани-
ем свои соображения о данном вопросе, которые заставили их отказаться от недавних 
заблуждений» (Euseb. Hist. eccl. 6. 37)). См. также: Constas N. «To Sleep Per chance to 
Dream»: The Middle State of Souls in Patristic and Byzantine Li terature//Dombarton Oaks 
Papers, 55 (2001). Р. 91–124, особ. Р. 110–112.

Характерно, что в VI в. именно Евстратий, который был учеником патр. Евтихия 
Константинопольского и автором его жития, противостоял учению о том, что душа 
без тела перестает быть действенной. Этот же Евстратий известен тем, что, вопреки 
мнению церковного большинства его времени, считал, что учение, высказанное в спо-
ре 582 г. о телах воскресения патр. Евтихием с римским апокрисиарием и будущим 
папой Григорием Двоесловом (понтификат в 590–604 гг.), было вполне православным, 
тогда как в «спиритуализме» Евтихия его современники, как и некоторые исследова-
тели нашего времени, усматривают влияние оригенизма (см.: Лурье 2006. С. 253). 
В. М. Лурье так и просто утверждает, что представления самого Евстратия, выражен-
ные в этом сочинении, были «оригенистскими». Нас здесь не интересует, прав ли в 
этом утверждении В. М. Лурье. Важно другое, а именно, что учение, которому проти-
востоял адресат преп. Максима пресвитер Иоанн, а значит и сам преп. Максим (он 
явно с ним был согласен), исходило из «лагеря», противоположного тому, который 
В. М. Лурье называет «оригенистским». Преп. Максим, которого уже точно никак 
нельзя записать в оригенисты (хотя его противники из монофелитов впоследствии это 
делали, как видно из сирийского Псогоса), в Ep 7 явно выражает несогласие с тем же 
учением, с которым не соглашается и Евстратий. 

Понятно, что, каково бы ни было происхождение учения о том, что душа челове-
ка зависит в своей деятельности от тела, оно противоположно учению оригенистов и 
неоплатоников о предсуществовании умов телам и конечном совлечении тел. Воз-
можно, авторы этого учения выдвинули его, пытаясь подвести базу под теорию об 
 одновременности возникновения души и тела (а может быть, и под учение о предсу-
ществовании эмбриона душе, характерное для многих богословов Антиохийской шко-
лы). Преп. Максим в Amb 7 и Amb 42 тоже рассматривает эту проблему, но решает ее 

без того, чтобы утверждать, что у души нет своего собственного действия, из чего бы 
следовало, что после смерти (до воскресения) душа пребывает в бездействии. Здесь 
мы сталкиваемся с так называемым учением о «сне души» после смерти, которое было 
распространено среди несториан, но, судя по всему, получило распространение и в 
среде халкидонитов, возможно, в результате их спора с оригенистами и монофизита-
ми. Как недавно отметил Д. Краусмюллер: «В течение VI и VII вв. концепция сна души, 
происходящая из Сирии, завоевала себе место и в других частях византийского мира 
и ни в коем случае не была ограничена теми, кто придерживался несторианской хрис-
тологии» (см.: Krausmüller D. Conflicting Anthropologies in the Christological Discourse 
at the End of the Late Antiquity: the Case of Leontius of Jerusalem’s Nestorian Adversary//
Journal of Theological Studies. N. S. Vol. 56. Pt 2. October 2005. P. 448). В качестве при-
меров Д. Краусмюллер как раз и упоминает письма 6 и 7 преп. Максима: «В VII в. это 
учение завоевало такую популярность среди монахов Палестины, что Максим Ис-
поведник почувствовал необходимость опровергнуть его; cf. epistulae 6–7//PG 91. 
424C3 – 440C1» (Ibid. P. 448, n. 108). Как видно из этого замечания, ученый считает, 
что адресаты преп. Максима (по крайней мере, один из них?) были представителями 
палестинского монашества, либо находились с ним в контакте. 

По мнению Д. Краусмюллера (высказанному в статье: Christian Platonism and the 
Debate about the Afterlife: John of Scythopolis and Maximus the Confessor on the Inactivity 
of the Disembodied Soul//The Afterlife of the Platonic Soul Reflections of Platonic Psycholo-
gy in the Monotheistic Religions. Eds. Maha Elkaisy-Friemuth and John M. Dillon. Leiden; 
Boston 2009. P. 47–76), младший современник преп. Максима св. Анастасий Синаит 
тоже придерживался учения, близкого к фнитопсихитскому. В качестве доказа-
тельства он приводит следующий отрывок из Вопросоответов (текст следует после 
описания потери сознания, бывающего от сильного удара по голове): «Итак, также, 
когда она, т. е. душа, отделена от всего тела, она не может делать ничего из того, что 
делала посредством частей тела, ни говорить, ни вспоминать, ни разбирать (διακρίνειν), 
ни желать, ни рассуждать (λογίζεσθαι), ни гневаться, ни видеть, но она, в некоей за-
думчивости сама по себе (ἐν συννοίᾳ τινὶ καθ’ ἑαυτὴν), пребывает бессмертной — до 
тех пор, пока она снова не получит свое тело в бессмертном состоянии и не станет так-
же с тех пор свершать деяния бессмертным образом» (Anastas. Sin. Quaestiones et 
Responsiones 19. 6/Еd. J. Munitiz and M. Richard//Anastasii Sinaitae Questiones et 
Responsiones (Corpus Christianorum. Series Graeca, 59. Turnhout, 2006. P. 32, 11. 51–57). 
В целом же указанная статья Д. Краусмюллера содержит много новых интересных, 
хотя и рискованных, гипотез относительно учения о жизни души после смерти (и до 
воскресения) св. Иоанна Скифопольского и преп. Максима, но мы не можем здесь ос-
танавливаться на этом более подробно. См. также статью того же автора: Krausmül-
ler D. «At the Resurrection We Will Not Recognise One Another» Subtitle: Radical Devalua-
tion of Social Relations in the Lost Model of Anastasius’ and Pseudo-Athanasius’ Questions 
and Answers»//Byzantion 83. Р. 201–227, в которой он продолжает разработку учения 
о телесном воскресении у св. Анастасия Синаита. 



128 Преп. Максим Исповедник 129Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

самостоятельной сущностью, будет привходящим свойством (συμβεβηκός), 
совозникающим лишь при существовании тела, а после его распадения уже 
никоим образом не могущим быть; и ничего больше не останется столь безум-
ным лжеучителям, устранившим бессмертие души, кроме суесловия Эпику-
ра1 и Аристотеля2, связью с которыми эти «благородные» личности, естествен-
но, и превозносятся3. Довольно об этом.

<437С> Слушая же, что говорят они о воскресении, кто из пекущихся о 
добродетели и благочестии не стяжает бесстрастия через страсть (я говорю о 
негодовании против этих людей)? Ведь если, как они говорят, безо всякого из-
менения4, по образу теперешней [247] жизни восстанет тело, составленное из 
взаимоборствующих соков5, и будет поглощать пищу по страшном Божием 
пришествии после скончания мира сего6, то и не знаю уж, что иное защищают 
они этими речами, — чтобы кратко выразиться, отбросив многое, что тут  можно 

1 См.: Эпикур. Письмо к Геродоту, 63–66 (ed. Arrighetti). — Д. Б.
2 См.: Аристотель. О душе, II, 2, 414a13–28. — Д. Б.
3 Обычно ссылки на языческих философов, тем более на Эпикура, не могли слу-

жить аргументом в полемике между христианами, так что преп. Максим явно иро-
низирует над своими оппонентами.

4 Букв.: «неотличимо (ἀπαραλλάκτως)».
5 В Amb 45 преп. Максим говорит, что состояние тела Адама до грехопадения 

было «без течений и истечений» (δίχα ῥοῆς καὶ ἀποῤῥοῆς) (PG 91. 1353А). Таким 
образом, можно заключить, что применительно к человеку, согласно Преподобно-
му, течение и утекание (или приток и отток) (а именно они связаны с приемом тлен-
ной пищи, пищеварением и кровообращением) — характеристика не просто твар-
ного и телесного, но тварного и телесного после падения. Согласно преп. Максиму, 
тело Адама не содержало в себе взаимно противоречивых «качеств», которые тол-
кали бы его в разные направления, наказывали его тлением и делали его смертным, 
но оно обладало иным характером, который подобал ему, — характером, поддержи-
ваемым простыми качествами, согласными друг с другом, и было свободным от «по-
стоянных изменений, [в зависимости] от того, какое качество преобладает» (см.: Аmb 
45//PG 91. 1353AB). Очевидно, тело воскресения мыслилось им тем более свобод-
ным от всяких «течений и истечений» и прочих особенностей плоти, характерных 
для тела и телесности после падения. 

6 Интересно сравнить свидетельство преп. Максима о распространившемся тог-
да ложном учении о воскресении с тем, что мы находим в Ареопагитиках; описы-
вая различные заблуждения относительно тел воскресения, Ареопагит, в частности, 
пишет: «Другие же, не знаю как, — уклонившись к приземленным мыслям, заяви-
ли, что святейший и блаженнейший жребий, обещанный преподобным, подобен по 
виду этой жизни, и пищу, свойственную в тамошней жизни равноангельским, нечес-
тиво отвергли» (О церковной иерархии 7. 2, пер. Г. М. Прохорова по изд.: Диони-
сий Ареопагит, Максим Исповедник 2002. С. 713). Таким образом, заблуждение 
это было объектом полемики в течение длительного времени.

<436С> Раз уж, опасаясь, что иначе все их будут опровергать, они учат (хо-
тя бы на словах, а не по сути), что душа живёт, то она непременно и движется. 
Ведь жизнь всего рождённого выказывается в движении. А раз движется, то 
непременно и действует1; ведь любое движение обнаруживается через дей-
ствие. А раз действует, то уж действует, движимая непременно естеством, а 
не чем-то внешним или случайным. И не кругообразно или поступательно, или, 
кратко говоря, телесно2, а умно и разумно.

А раз умно и разумно она и живёт, и движется, и действует, то непремен-
но и рассуждает, и мыслит, и познаёт. Если же не познаёт и не рассуждает, то 
не действует, не движется, не живёт. Невозможна ведь жизнь без врождён-
ного движения; <436D> не может и естественное движение проявляться, 
 когда нет сродного действия.

Вдобавок, душа либо сама по себе разумна и умна, либо благодаря телу. 
И если она разумна и умна сама по себе [246] или же по своей сущности, то не-
пременно обладает самостоятельным существованием (αὐθυπόστατος ἑστίν). 
А если душа обладает самостоятельным существованием по своей природе, то 
и сама по себе, и соединённая с телом будет действовать, по естеству мысля и 
рассуждая, и никогда не прекратит осуществлять по природе присущие ей 
умные способности. Ведь чтó по природе присуще чему бы то ни было суще-
му, от него неотъемлемо, пока длится существование. Значит, душа, сущест-
вующая после возникновения, вечно благодаря Богу, таковой создавшему её, 
<437A> самостоятельно и по собственной природе всегда и мыслит, и рассуж-
дает, и познаёт и сама по себе, и в соединении с телом. Невозможно ведь изыс-
кать какую-нибудь причину, чтобы способностей, присущих ей по естеству, а 
не благодаря телу, душа лишилась после его разрушения. А если душа разум-
на и умна благодаря телу, то, прежде всего, тело окажется ценнее души, 
созданной-де из-за него. Затем, умная и рассудительная способности души бу-
дут происходить из него же по обладанию, так как она создана из-за него. Ведь 
если без тела душа никак не может ни мыслить, ни рассуждать, значит, мыш-
ление и рассуждение присущи ей непременно через тело. А если способность 
мыслить и рассуждать душа приобретает из тела и без него, как утверждают 
эти люди, её иметь не может, то, разумеется, не будет обладать и самостоятель-
ным существованием; <437В> откуда же возьмётся оно у души, которая сама 
по себе, без тела, лишена того, что её отличает? Если же душа не имеет само-
стоятельного существования, то, очевидно, она не есть и сущность. А не  будучи 

1 Ср.: Arist. et Corp. Aristotel. Magna moralia 2. 7. 8. 4//TLG.
2 Т. е. в пространстве, где возможны вращательные и поступательные движения.



128 Преп. Максим Исповедник 129Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

самостоятельной сущностью, будет привходящим свойством (συμβεβηκός), 
совозникающим лишь при существовании тела, а после его распадения уже 
никоим образом не могущим быть; и ничего больше не останется столь безум-
ным лжеучителям, устранившим бессмертие души, кроме суесловия Эпику-
ра1 и Аристотеля2, связью с которыми эти «благородные» личности, естествен-
но, и превозносятся3. Довольно об этом.

<437С> Слушая же, что говорят они о воскресении, кто из пекущихся о 
добродетели и благочестии не стяжает бесстрастия через страсть (я говорю о 
негодовании против этих людей)? Ведь если, как они говорят, безо всякого из-
менения4, по образу теперешней [247] жизни восстанет тело, составленное из 
взаимоборствующих соков5, и будет поглощать пищу по страшном Божием 
пришествии после скончания мира сего6, то и не знаю уж, что иное защищают 
они этими речами, — чтобы кратко выразиться, отбросив многое, что тут  можно 

1 См.: Эпикур. Письмо к Геродоту, 63–66 (ed. Arrighetti). — Д. Б.
2 См.: Аристотель. О душе, II, 2, 414a13–28. — Д. Б.
3 Обычно ссылки на языческих философов, тем более на Эпикура, не могли слу-

жить аргументом в полемике между христианами, так что преп. Максим явно иро-
низирует над своими оппонентами.

4 Букв.: «неотличимо (ἀπαραλλάκτως)».
5 В Amb 45 преп. Максим говорит, что состояние тела Адама до грехопадения 

было «без течений и истечений» (δίχα ῥοῆς καὶ ἀποῤῥοῆς) (PG 91. 1353А). Таким 
образом, можно заключить, что применительно к человеку, согласно Преподобно-
му, течение и утекание (или приток и отток) (а именно они связаны с приемом тлен-
ной пищи, пищеварением и кровообращением) — характеристика не просто твар-
ного и телесного, но тварного и телесного после падения. Согласно преп. Максиму, 
тело Адама не содержало в себе взаимно противоречивых «качеств», которые тол-
кали бы его в разные направления, наказывали его тлением и делали его смертным, 
но оно обладало иным характером, который подобал ему, — характером, поддержи-
ваемым простыми качествами, согласными друг с другом, и было свободным от «по-
стоянных изменений, [в зависимости] от того, какое качество преобладает» (см.: Аmb 
45//PG 91. 1353AB). Очевидно, тело воскресения мыслилось им тем более свобод-
ным от всяких «течений и истечений» и прочих особенностей плоти, характерных 
для тела и телесности после падения. 

6 Интересно сравнить свидетельство преп. Максима о распространившемся тог-
да ложном учении о воскресении с тем, что мы находим в Ареопагитиках; описы-
вая различные заблуждения относительно тел воскресения, Ареопагит, в частности, 
пишет: «Другие же, не знаю как, — уклонившись к приземленным мыслям, заяви-
ли, что святейший и блаженнейший жребий, обещанный преподобным, подобен по 
виду этой жизни, и пищу, свойственную в тамошней жизни равноангельским, нечес-
тиво отвергли» (О церковной иерархии 7. 2, пер. Г. М. Прохорова по изд.: Диони-
сий Ареопагит, Максим Исповедник 2002. С. 713). Таким образом, заблуждение 
это было объектом полемики в течение длительного времени.

<436С> Раз уж, опасаясь, что иначе все их будут опровергать, они учат (хо-
тя бы на словах, а не по сути), что душа живёт, то она непременно и движется. 
Ведь жизнь всего рождённого выказывается в движении. А раз движется, то 
непременно и действует1; ведь любое движение обнаруживается через дей-
ствие. А раз действует, то уж действует, движимая непременно естеством, а 
не чем-то внешним или случайным. И не кругообразно или поступательно, или, 
кратко говоря, телесно2, а умно и разумно.

А раз умно и разумно она и живёт, и движется, и действует, то непремен-
но и рассуждает, и мыслит, и познаёт. Если же не познаёт и не рассуждает, то 
не действует, не движется, не живёт. Невозможна ведь жизнь без врождён-
ного движения; <436D> не может и естественное движение проявляться, 
 когда нет сродного действия.

Вдобавок, душа либо сама по себе разумна и умна, либо благодаря телу. 
И если она разумна и умна сама по себе [246] или же по своей сущности, то не-
пременно обладает самостоятельным существованием (αὐθυπόστατος ἑστίν). 
А если душа обладает самостоятельным существованием по своей природе, то 
и сама по себе, и соединённая с телом будет действовать, по естеству мысля и 
рассуждая, и никогда не прекратит осуществлять по природе присущие ей 
умные способности. Ведь чтó по природе присуще чему бы то ни было суще-
му, от него неотъемлемо, пока длится существование. Значит, душа, сущест-
вующая после возникновения, вечно благодаря Богу, таковой создавшему её, 
<437A> самостоятельно и по собственной природе всегда и мыслит, и рассуж-
дает, и познаёт и сама по себе, и в соединении с телом. Невозможно ведь изыс-
кать какую-нибудь причину, чтобы способностей, присущих ей по естеству, а 
не благодаря телу, душа лишилась после его разрушения. А если душа разум-
на и умна благодаря телу, то, прежде всего, тело окажется ценнее души, 
созданной-де из-за него. Затем, умная и рассудительная способности души бу-
дут происходить из него же по обладанию, так как она создана из-за него. Ведь 
если без тела душа никак не может ни мыслить, ни рассуждать, значит, мыш-
ление и рассуждение присущи ей непременно через тело. А если способность 
мыслить и рассуждать душа приобретает из тела и без него, как утверждают 
эти люди, её иметь не может, то, разумеется, не будет обладать и самостоятель-
ным существованием; <437В> откуда же возьмётся оно у души, которая сама 
по себе, без тела, лишена того, что её отличает? Если же душа не имеет само-
стоятельного существования, то, очевидно, она не есть и сущность. А не  будучи 

1 Ср.: Arist. et Corp. Aristotel. Magna moralia 2. 7. 8. 4//TLG.
2 Т. е. в пространстве, где возможны вращательные и поступательные движения.



130 Преп. Максим Исповедник 131Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

было бы сказать, — как не вечность смерти и бесконечность гибели! Ведь коли 
смерть есть гибель тел такого состава, а <440А> составное тело всегда по-
вреждается притоком (ἐπιῤῥοῆς) пищи, развеиваемое потоком1 из-за природ-
ного взаимопротивостояния своих соков, из которых и состоит, то, значит, 
утверждая, что благодаря им тело будет существовать после воскресения, эти 
лжеучители провозглашают, что смерть сохранится навсегда2. Дóлжно верить, 

1 Или: течением, ῥοῇ.
2 В отличие от сторонников этого ложного учения о воскресении, преп. Максим 

в Amb 45//PG 91. 1352D — 1353B в толковании Слова на Пасху (45-е) свт. Григо-
рия Богослова говорит о принципиально ином телесном устроении Адама в раю по 
сравнению с устроением после грехопадения. Состояние воскресшего тела, что вид-
но из Ep 7, он мыслил не менее славным, чем у Адама до грехопадения, — всецело 
преображенным и обоженным, не состоящим более из борющихся друг с другом эле-
ментов и свойств, что характерно для тела после грехопадения. Именно это учение 
об обожении фактически отвергали те многие и виднейшие Отцы, о которых сооб-
щает в Ep 7 преп. Максим своему адресату. Нет сомнений, что распространение это-
го учения сильно его потрясло, а с другой стороны, не приходится сомневаться, что 
оно происходило от антиоригенистского крена в тогдашнем христианском богосло-
вии. Подробнее см.: Benevich 2009. P. 5–15 и в статье «Об оппонентах преп. Мак-
сима в Трудностях к Иоанну (дополнение к исследованию Поликарпа Шервуда)» 
во 2-м издании книги: Максим Исповедник. Полемика с оригенизмом и моноэнер-
гизмом. СПб., 2014.

В. В. Петров обращает внимание еще на одно место из Трудностей к Иоанну, 
где говорится о воскресении и соотношении в нем плоти и души и их отношении к 
Богу. Он излагает мысль преп. Максима, который сам опирается на свт. Григория 
Богослова, и дает свой перевод соответствующего места из него: «Как ныне тление 
поглотило плоть, плоть — душу, а душа поглотила “познание Бога”, так после вос-
кресения всё обратится вспять: плоть поглотится душой, а душа — Богом. (Ср. Труд-
ность XXI (1249D — 1252А): “Это и подразумевал Григорий Богослов в Слове над-
гробном Кесарию брату: ‘[душа] и сродную себе плоть... всецело поглотив в себя и 
став с нею единым духом и умом, и богом...’. Как плоть поглощена тлением, а душа — 
плотью, а познание (ἐπίγνωσις) Бога — душою, так во время воскресения в имею-
щем осуществиться обратном порядке (κατὰ τὴν ἀντιστροφήν) плоть будет поглоще-
на душою в Духе; а душа — Богом, всецелая душа во всем будет являть всецелого 
Бога. В будущем все, что относится к нам, благодать воскресения покажет противо-
положное настоящем”» (Петров В. В. «О трудностях» XLI Максима Исповедника: 
основные понятия, источники, истолкование//Космос и душа. С. 235).  Сопоставляя 
комментируемое место из Ep 7 с приводимым В. В. Петровым местом из Труднос-
тей, а также из Аmb 45//PG 91. 1353AB, следует сказать, что учение преп. Макси-
ма о состоянии тела в воскресении, хоть он и употребляет в Amb 21 представление 
о «поглощении» тела душой и души — Богом, не подразумевает аннигиляции или 
отсутствия тела, но совершенно иное его состояние. Описание состояния тела в обо-
жении у преп. Максима, скорее, апофатическое — нетленное, бессмертное, не нуж-

что само тело восстанет по сущности и виду нетленным и бессмертным и, го-
воря словами апостола, вместо душевного — духовным (1 Кор. 15, 44), ибо ни-
чего в нём не останется от входящего в его состав свойства меняться к тлению 
(φθοράν), как ведает Бог, Который превращает тело в нечто неизменное и дра-
гоценное; а о бóльшем знании нечего попусту хлопотать.

<440В> Видя, как многие радуются и наслаждаются этими лжеучения-
ми, я «онемел, и смирился, и умолчал о благом» (Пс. 38, 3), решив, что всяко-
му благоразумному человеку полезнее молчать, нежели говорить, и хожу сам 
по себе, сокрушаясь и огорчаясь, и рассуждаю, какую погибель сотворят ду-
шам эти безответственные речи, разлетаясь повсюду, точно искры; и, по пре-
обладанию порочности в наше время, нет никого, кто смог бы или захотел за-
щитить истинное разумение от опасности! Отчего я и оплакиваю ещё горше 
удаление от вас, лишающее меня всемогущего близкого присмотра вашей 
 отеческой святости, который хранил бы меня и спасал от всякого вреда, посто-
янно поддерживая словом, когда оступлюсь. <440С>

[248] Письмо VIII. Тому же1

Любовь (πόθος) плотская такова, что ослабевает со временем, удаляясь 
вместе с пространственным расхождением людей, ею связанных друг с дру-
гом. Ибо устроение её чувственное и никак не может воспринимать то, что не 
присутствует. Духовная же любовь (πόθος) всегда в уме сохраняет вместе со-
единившихся ею, даже если телесно они и разлучились, и не принимает ограни-
чения ни во времени, ни в пространстве. Ведь её бытие — умное, а ум отнюдь 
не разделяется и не ограничивается вслед за взаимным пространственным раз-
делением тел. Удостоившись с самого начала питать к вам, <441А> святей-
шим, такую любовь, я постоянно как бы вижу и ощущаю вас  присутствующими 
рядом и с вами беседую, и ни время, ни расстояние не в силах оторвать меня 

дающееся в тленной пище и т. д. Все это вместе объемлется словами ап. Павла: 
«…вместо душевного — духовным» (1 Кор. 15, 44), а пытливость в данном вопросе 
сверх этого он считает излишней: «…о бóльшем знании нечего попусту хлопотать» 
(440А). 

1 В настоящее время наиболее вероятным адресатом считается еп. Иоанн Кизи-
ческий (см. соображения П. Шервуда в: Sherwood 1952. P. 28–31). Время написа-
ния письма определяется по найденному позднее окончанию Ep 8 (см. ниже в наст. 
издании) 632 г., когда префект Карфагена Георгий по приказу императора Ираклия 
предпринял насильственное крещение иудеев в Карфагене, о чем преп. Максим с 
сокрушением и сообщает в окончании Ер 8. 



130 Преп. Максим Исповедник 131Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

было бы сказать, — как не вечность смерти и бесконечность гибели! Ведь коли 
смерть есть гибель тел такого состава, а <440А> составное тело всегда по-
вреждается притоком (ἐπιῤῥοῆς) пищи, развеиваемое потоком1 из-за природ-
ного взаимопротивостояния своих соков, из которых и состоит, то, значит, 
утверждая, что благодаря им тело будет существовать после воскресения, эти 
лжеучители провозглашают, что смерть сохранится навсегда2. Дóлжно верить, 

1 Или: течением, ῥοῇ.
2 В отличие от сторонников этого ложного учения о воскресении, преп. Максим 

в Amb 45//PG 91. 1352D — 1353B в толковании Слова на Пасху (45-е) свт. Григо-
рия Богослова говорит о принципиально ином телесном устроении Адама в раю по 
сравнению с устроением после грехопадения. Состояние воскресшего тела, что вид-
но из Ep 7, он мыслил не менее славным, чем у Адама до грехопадения, — всецело 
преображенным и обоженным, не состоящим более из борющихся друг с другом эле-
ментов и свойств, что характерно для тела после грехопадения. Именно это учение 
об обожении фактически отвергали те многие и виднейшие Отцы, о которых сооб-
щает в Ep 7 преп. Максим своему адресату. Нет сомнений, что распространение это-
го учения сильно его потрясло, а с другой стороны, не приходится сомневаться, что 
оно происходило от антиоригенистского крена в тогдашнем христианском богосло-
вии. Подробнее см.: Benevich 2009. P. 5–15 и в статье «Об оппонентах преп. Мак-
сима в Трудностях к Иоанну (дополнение к исследованию Поликарпа Шервуда)» 
во 2-м издании книги: Максим Исповедник. Полемика с оригенизмом и моноэнер-
гизмом. СПб., 2014.

В. В. Петров обращает внимание еще на одно место из Трудностей к Иоанну, 
где говорится о воскресении и соотношении в нем плоти и души и их отношении к 
Богу. Он излагает мысль преп. Максима, который сам опирается на свт. Григория 
Богослова, и дает свой перевод соответствующего места из него: «Как ныне тление 
поглотило плоть, плоть — душу, а душа поглотила “познание Бога”, так после вос-
кресения всё обратится вспять: плоть поглотится душой, а душа — Богом. (Ср. Труд-
ность XXI (1249D — 1252А): “Это и подразумевал Григорий Богослов в Слове над-
гробном Кесарию брату: ‘[душа] и сродную себе плоть... всецело поглотив в себя и 
став с нею единым духом и умом, и богом...’. Как плоть поглощена тлением, а душа — 
плотью, а познание (ἐπίγνωσις) Бога — душою, так во время воскресения в имею-
щем осуществиться обратном порядке (κατὰ τὴν ἀντιστροφήν) плоть будет поглоще-
на душою в Духе; а душа — Богом, всецелая душа во всем будет являть всецелого 
Бога. В будущем все, что относится к нам, благодать воскресения покажет противо-
положное настоящем”» (Петров В. В. «О трудностях» XLI Максима Исповедника: 
основные понятия, источники, истолкование//Космос и душа. С. 235).  Сопоставляя 
комментируемое место из Ep 7 с приводимым В. В. Петровым местом из Труднос-
тей, а также из Аmb 45//PG 91. 1353AB, следует сказать, что учение преп. Макси-
ма о состоянии тела в воскресении, хоть он и употребляет в Amb 21 представление 
о «поглощении» тела душой и души — Богом, не подразумевает аннигиляции или 
отсутствия тела, но совершенно иное его состояние. Описание состояния тела в обо-
жении у преп. Максима, скорее, апофатическое — нетленное, бессмертное, не нуж-

что само тело восстанет по сущности и виду нетленным и бессмертным и, го-
воря словами апостола, вместо душевного — духовным (1 Кор. 15, 44), ибо ни-
чего в нём не останется от входящего в его состав свойства меняться к тлению 
(φθοράν), как ведает Бог, Который превращает тело в нечто неизменное и дра-
гоценное; а о бóльшем знании нечего попусту хлопотать.

<440В> Видя, как многие радуются и наслаждаются этими лжеучения-
ми, я «онемел, и смирился, и умолчал о благом» (Пс. 38, 3), решив, что всяко-
му благоразумному человеку полезнее молчать, нежели говорить, и хожу сам 
по себе, сокрушаясь и огорчаясь, и рассуждаю, какую погибель сотворят ду-
шам эти безответственные речи, разлетаясь повсюду, точно искры; и, по пре-
обладанию порочности в наше время, нет никого, кто смог бы или захотел за-
щитить истинное разумение от опасности! Отчего я и оплакиваю ещё горше 
удаление от вас, лишающее меня всемогущего близкого присмотра вашей 
 отеческой святости, который хранил бы меня и спасал от всякого вреда, посто-
янно поддерживая словом, когда оступлюсь. <440С>

[248] Письмо VIII. Тому же1

Любовь (πόθος) плотская такова, что ослабевает со временем, удаляясь 
вместе с пространственным расхождением людей, ею связанных друг с дру-
гом. Ибо устроение её чувственное и никак не может воспринимать то, что не 
присутствует. Духовная же любовь (πόθος) всегда в уме сохраняет вместе со-
единившихся ею, даже если телесно они и разлучились, и не принимает ограни-
чения ни во времени, ни в пространстве. Ведь её бытие — умное, а ум отнюдь 
не разделяется и не ограничивается вслед за взаимным пространственным раз-
делением тел. Удостоившись с самого начала питать к вам, <441А> святей-
шим, такую любовь, я постоянно как бы вижу и ощущаю вас  присутствующими 
рядом и с вами беседую, и ни время, ни расстояние не в силах оторвать меня 

дающееся в тленной пище и т. д. Все это вместе объемлется словами ап. Павла: 
«…вместо душевного — духовным» (1 Кор. 15, 44), а пытливость в данном вопросе 
сверх этого он считает излишней: «…о бóльшем знании нечего попусту хлопотать» 
(440А). 

1 В настоящее время наиболее вероятным адресатом считается еп. Иоанн Кизи-
ческий (см. соображения П. Шервуда в: Sherwood 1952. P. 28–31). Время написа-
ния письма определяется по найденному позднее окончанию Ep 8 (см. ниже в наст. 
издании) 632 г., когда префект Карфагена Георгий по приказу императора Ираклия 
предпринял насильственное крещение иудеев в Карфагене, о чем преп. Максим с 
сокрушением и сообщает в окончании Ер 8. 



132 Преп. Максим Исповедник 133Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

от памятования о вас, которое всегда духовно являет вас присутствующими и 
изгоняет все мои зловонные помышления, которым невыносимо изобильное в 
вас благоухание Божией благодати; и убеждаюсь я, что память не попусту во-
ображает вас, святейшие, а воистину воспринимает ваше присутствие, проис-
ходящее же считаю точнейшим удостоверением вашего прихода ко мне. Ведь 
действенная сила, по благодати Божией обитающая в вас, одновременно с вос-
поминанием изгоняет докучающих мне демонов, представляя яснейшее дока-
зательство вашего присутствия. И ничего удивительного, что отсутствующих 
телесно духовно присутствующими делает Бог знамений и чудес, — <441В> 
а как, Сам ведает, да те, кому от Него дано богоподобно совершать такое; и при-
сутствующими в большей степени, нежели тела соприсутствуют друг другу. 
И если одним лишь воспоминанием, почтеннейшие отцы, вы такое налагаете 
наказание постыдным моим помышлениям, незримо являясь в духе, то насколь-
ко же действеннее было бы оно, если бы вы присутствовали видимо и освяща-
ли мой слух живым произнесением божественных речей, и великолепно по-
учали бы добродетели собственным добронравием1? 

Поэтому я хожу, горюя и [249] сокрушаясь, тоскуя по тебе, добрый пастырь 
и учитель, <441С> умеющий вселять меня, заблудшую овцу, на злачных пажи-
тях (Пс. 22, 2) — говорю о состоянии (ἕξιν) души, деланием добродетелей отго-
няющем жар страстей, и могущий питать меня на водах тихих (Пс. 22, 2) — имею 
в виду благодать вéдения, напояющую ум созерцанием; ты обращаешь мою 
душу от порока к добродетели божественными и речами, и примерами, и ведёшь 
по стезям праведности, выказываешь спасительное благочестие и мудро побуж-
даешь и лозой, и жезлом, т. е. напоминанием о вечном наказании, как бы некой 
лозой, отгоняешь ведóмого от порока, и обещанием будущих благ, будто жез-
лом, идущего укрепляешь в добродетели посредством надежды; о чём и Господь 
и Спаситель наш, <441D> как мне кажется, символически упомянул, возли-
вая вино и масло на раны впавшего в руки разбойников (Лк. 10, 34). Ведь же-
лание Небесного Царствия, с примесью страха перед вечным огнём геенны, со-
храняет душу неповреждённой, тесно связывая любовью к Создателю, которая 
суровостью жизни отмыта от всякого страстного помышления.

Так напои же, наконец, честный отче, свою свирель учением Божественно-
го Духа <444А>, и как человеколюбивый пастырь призови того, кто без пасу-
щего блуждает по горам невéдения и холмам порока, и прими под правую руку 
твою, и сострадательно привяжи истерзанного многими свирепыми укусами ара-
вийских волков, т. е. западных, — ведь название «Аравия», как говорят, в пере-

1 Букв.: «собственными нравами, образами поведения (τρόποις)».

воде на греческий означает «запад»1. Я ведь, по рассуждению духовного истол-
кования, подразумеваю — и, наверное, не ошибочно — под «Аравией» нашу 
плоть, беззаконно угнетающую в подобных мне законы духа и многих вскармли-
вающую воистину наглыми и свирепыми волками2; она и сделалась благодаря 
греху подлинным западом3, и правильно так называется; на неё взошёл (Пс. 67, 
5), ибо благ и человеколюбец, Пастырь добрый (Ин. 10, 11), <444Β> пасущий 
Израиля Бог и Слово Божие, восседающий на херувимах (Пс. 79, 2), — ясно, что 
надзирая внимательно, и узрел угрожающую нам опасность, почему и явился, и 
возбудил Своё могущество (ἐξεγείρας δυναστείαν), и пришёл во плоти спасти 
погибших [250] и умертвить возросших в ней скверных зверей, и соделать её зем-
лёй мира и пастбищем словесных овец, деланием возводимых к Богу; плоти-то 
закон пока ещё не миновал я без повреждения духовным созерцанием, как Из-
раиль гору Сеир, и не прошёл бесстрастно сквозь её вожделения сведущим де-
ланием, как под водительством Моисея потомки Иакова сквозь пределы братьев 
своих, <444С> сыновей Исава, обитавших в Аравии (Втор. 1, 2; 2, 4), но всё 
ещё обитаю в Аравии, подобно сыновьям Исава, — говорю о западе плоти — и 
после сей жизни не наследую иной из-за плотских наслаждений. А обитать в ней 
не соглашается всякий истинный и зрящий Бога израильтянин, спешащий доб-

1 Этимологизация основана на фонетическом созвучии, в реальности же связи 
между топонимом «Аравия» и словом «запад» в арабском или иврите нет. Можно 
обратить внимание на то, что Аравийский полуостров находится на юго-западе от 
Израиля, а значит, преп. Максим в своей этимологизации Аравии исходит из «па-
лестинской» системы координат (по отношению к Карфагену, откуда он писал свое 
письмо, Аравия находится на Востоке), что может служить дополнительным, пусть 
и косвенным, доводом в пользу его палестинского происхождения.

2 Интересно отметить, что еще до арабского вторжения в Империю для преп. 
Максима (в рамках его духовной экзегезы) Аравия, из которой как раз и вышли на 
сцену мировой истории арабы, толковалась во вполне определенном негативном 
смысле. Это видно из данного пассажа Ep 8. К. Будиньон считает, что настоящий от-
рывок подразумевает, помимо своего прямого смысла — смиренного самоуничиже-
ния преп. Максима перед своим адресатом, в котором Преподобный говорит, что 
«Аравия» плоти угнетает его, но намекает еще и на жителей Аравии, вторгшихся в 
хрис тианскую Империю, т. е. арабов (см.: Boudignon 2004. Р. 18–19). Трудно ска-
зать, насколько такое мнение оправдано — буквально из текста письма это не сле-
дует. Однако, не приходится сомневаться, что в сознании преп. Максима ассоциа-
ция «Аравии» с плотью, воюющей против духа, имела место, и вполне возможно, что 
в восприятии арабского нашествия (эксплицитно выраженным в Ep 14//PG 91. 
540А) эта ассоциация играла у него определенную роль. Но не менее важно и дру-
гое, а именно, что сам преп. Максим смиренно признает в Ep 8 в себе такое «аравий-
ское» начало.

3 За-падом, падением, закатом. — Прим. пер.



132 Преп. Максим Исповедник 133Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

от памятования о вас, которое всегда духовно являет вас присутствующими и 
изгоняет все мои зловонные помышления, которым невыносимо изобильное в 
вас благоухание Божией благодати; и убеждаюсь я, что память не попусту во-
ображает вас, святейшие, а воистину воспринимает ваше присутствие, проис-
ходящее же считаю точнейшим удостоверением вашего прихода ко мне. Ведь 
действенная сила, по благодати Божией обитающая в вас, одновременно с вос-
поминанием изгоняет докучающих мне демонов, представляя яснейшее дока-
зательство вашего присутствия. И ничего удивительного, что отсутствующих 
телесно духовно присутствующими делает Бог знамений и чудес, — <441В> 
а как, Сам ведает, да те, кому от Него дано богоподобно совершать такое; и при-
сутствующими в большей степени, нежели тела соприсутствуют друг другу. 
И если одним лишь воспоминанием, почтеннейшие отцы, вы такое налагаете 
наказание постыдным моим помышлениям, незримо являясь в духе, то насколь-
ко же действеннее было бы оно, если бы вы присутствовали видимо и освяща-
ли мой слух живым произнесением божественных речей, и великолепно по-
учали бы добродетели собственным добронравием1? 

Поэтому я хожу, горюя и [249] сокрушаясь, тоскуя по тебе, добрый пастырь 
и учитель, <441С> умеющий вселять меня, заблудшую овцу, на злачных пажи-
тях (Пс. 22, 2) — говорю о состоянии (ἕξιν) души, деланием добродетелей отго-
няющем жар страстей, и могущий питать меня на водах тихих (Пс. 22, 2) — имею 
в виду благодать вéдения, напояющую ум созерцанием; ты обращаешь мою 
душу от порока к добродетели божественными и речами, и примерами, и ведёшь 
по стезям праведности, выказываешь спасительное благочестие и мудро побуж-
даешь и лозой, и жезлом, т. е. напоминанием о вечном наказании, как бы некой 
лозой, отгоняешь ведóмого от порока, и обещанием будущих благ, будто жез-
лом, идущего укрепляешь в добродетели посредством надежды; о чём и Господь 
и Спаситель наш, <441D> как мне кажется, символически упомянул, возли-
вая вино и масло на раны впавшего в руки разбойников (Лк. 10, 34). Ведь же-
лание Небесного Царствия, с примесью страха перед вечным огнём геенны, со-
храняет душу неповреждённой, тесно связывая любовью к Создателю, которая 
суровостью жизни отмыта от всякого страстного помышления.

Так напои же, наконец, честный отче, свою свирель учением Божественно-
го Духа <444А>, и как человеколюбивый пастырь призови того, кто без пасу-
щего блуждает по горам невéдения и холмам порока, и прими под правую руку 
твою, и сострадательно привяжи истерзанного многими свирепыми укусами ара-
вийских волков, т. е. западных, — ведь название «Аравия», как говорят, в пере-

1 Букв.: «собственными нравами, образами поведения (τρόποις)».

воде на греческий означает «запад»1. Я ведь, по рассуждению духовного истол-
кования, подразумеваю — и, наверное, не ошибочно — под «Аравией» нашу 
плоть, беззаконно угнетающую в подобных мне законы духа и многих вскармли-
вающую воистину наглыми и свирепыми волками2; она и сделалась благодаря 
греху подлинным западом3, и правильно так называется; на неё взошёл (Пс. 67, 
5), ибо благ и человеколюбец, Пастырь добрый (Ин. 10, 11), <444Β> пасущий 
Израиля Бог и Слово Божие, восседающий на херувимах (Пс. 79, 2), — ясно, что 
надзирая внимательно, и узрел угрожающую нам опасность, почему и явился, и 
возбудил Своё могущество (ἐξεγείρας δυναστείαν), и пришёл во плоти спасти 
погибших [250] и умертвить возросших в ней скверных зверей, и соделать её зем-
лёй мира и пастбищем словесных овец, деланием возводимых к Богу; плоти-то 
закон пока ещё не миновал я без повреждения духовным созерцанием, как Из-
раиль гору Сеир, и не прошёл бесстрастно сквозь её вожделения сведущим де-
ланием, как под водительством Моисея потомки Иакова сквозь пределы братьев 
своих, <444С> сыновей Исава, обитавших в Аравии (Втор. 1, 2; 2, 4), но всё 
ещё обитаю в Аравии, подобно сыновьям Исава, — говорю о западе плоти — и 
после сей жизни не наследую иной из-за плотских наслаждений. А обитать в ней 
не соглашается всякий истинный и зрящий Бога израильтянин, спешащий доб-

1 Этимологизация основана на фонетическом созвучии, в реальности же связи 
между топонимом «Аравия» и словом «запад» в арабском или иврите нет. Можно 
обратить внимание на то, что Аравийский полуостров находится на юго-западе от 
Израиля, а значит, преп. Максим в своей этимологизации Аравии исходит из «па-
лестинской» системы координат (по отношению к Карфагену, откуда он писал свое 
письмо, Аравия находится на Востоке), что может служить дополнительным, пусть 
и косвенным, доводом в пользу его палестинского происхождения.

2 Интересно отметить, что еще до арабского вторжения в Империю для преп. 
Максима (в рамках его духовной экзегезы) Аравия, из которой как раз и вышли на 
сцену мировой истории арабы, толковалась во вполне определенном негативном 
смысле. Это видно из данного пассажа Ep 8. К. Будиньон считает, что настоящий от-
рывок подразумевает, помимо своего прямого смысла — смиренного самоуничиже-
ния преп. Максима перед своим адресатом, в котором Преподобный говорит, что 
«Аравия» плоти угнетает его, но намекает еще и на жителей Аравии, вторгшихся в 
хрис тианскую Империю, т. е. арабов (см.: Boudignon 2004. Р. 18–19). Трудно ска-
зать, насколько такое мнение оправдано — буквально из текста письма это не сле-
дует. Однако, не приходится сомневаться, что в сознании преп. Максима ассоциа-
ция «Аравии» с плотью, воюющей против духа, имела место, и вполне возможно, что 
в восприятии арабского нашествия (эксплицитно выраженным в Ep 14//PG 91. 
540А) эта ассоциация играла у него определенную роль. Но не менее важно и дру-
гое, а именно, что сам преп. Максим смиренно признает в Ep 8 в себе такое «аравий-
ское» начало.

3 За-падом, падением, закатом. — Прим. пер.



134 Преп. Максим Исповедник 135Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

родетелями выселиться из плоти (2 Кор. 5, 6) и вéдением вселиться стремящий-
ся ко Господу, Который тайным образом1 и есть воистину, и именуется Земля 
обетования неизреченных благ, молоком и мёдом (Исх. 3, 17)2. Питатель ведь 
тех Господь, кто ради Него уподобляется младенцам, и радование тех, кто ради 
Него становится мужем; добродетелями, будто молоком, вскармливает Он че-
рез делание боящихся Его, и тайным вéдением, будто мёдом, услаждает через 
духовное созерцание любящих Его. <444D>

Так что не переставай, честный отче, словом истины сострадательно пасти 
меня, <445А> терзаемого дикими зверями, и не уставай избавлять меня от 
страстей плоти и возбуждающих их духов зла, — пороки ведь пожирают и ис-
тощают во мне внутреннего человека3, — и призови к себе, и всели под сенью 
твоих крыл, если и в самом деле нет никакого опасения чувственных варва-
ров4, из-за которых я, любя жизнь5, и проплыл такое расстояние по морю; о чём 
умоляю вас, святейшие, после желаннейшего извещения об отличном, с Бо-
жией помощью, здоровье вашем, самым точным образом поведать и изобра-
зить мне в письме всё воцарившееся там ныне положение дел, как есть. Ведь 
мне — слабому рассудком и весьма немощному, даже и в мирное время едва 
лишь отчасти способному хранить трезвость ума и от боязни с трудом сосре-
доточивающему многорассеянные мысли, — <445В> хочется безопасно со-
вершить плавание, потому что я несовершенен разумом и не способен [251] 
постичь пути всё мудро устрояющего Промысла; а то как бы по невéдению не 
упасть мне умом от напастей, не поддаться по слабости терпения в борьбе и не 
лишиться следующих за неё венцов, не исполнив в испытании должного и бе-
жав с поля боя. Письменно прощаюсь с вами, святейшие, и со всеми, кто с вами, 
как если бы был рядом, и прошу вашими святыми и богоугодными молитвами 
поручить меня Христу, Богу и Спасителю всех.

1 Или: таинственно, μυστικῶς.
2 В русле Александрийской традиции экзегезы Св. Писания, преп. Максим 

толкует духовное восхождение к Богу по аналогии с переходом евреев через пус-
тыню из Египта в Землю обетованную (Палестину). Аравия лежит на этом пути. 
Истинной Землей обетованной является для преп. Максима, конечно, не Палес-
тина, а Господь.

3 О понятии «внутреннего человека» см.: 2 Кор. 4, 16.
4 Это свидетельство того, что преп. Максим оказался в Карфагене, спасаясь от 

нашествия «варваров», — предположительно аваров, в союзе со славянскими пле-
менами осадивших Константинополь в 626 г., хотя речь может идти и о других вар-
варских нашествиях. Преподобный явно выражает желание вернуться под духов-
ное руководство своего адресата (вероятнее всего, еп. Иоанна Кизического).

5 Букв.: «как [или: поскольку я] жизнелюбивый (ὡς φιλόζωος)».

<445С> Письмо IX. Пресвитеру и игумену Фалассию1

Прекрасно говорят, что есть три вещи, ведущие человека, вернее — к ко-
торым по произволению желанием (βουλήσει) и волей (γνώῃ) движется чело-
век: Бог, природа и мир (κόσμος). И каждая из них, привлекая к себе, отводит 
от двух других, изменяя ведόмого и уподобляя себе, и делая его по положению 
(κατὰ θέσει) тем же, чем она сама по природе является и познаётся, — кроме, 
конечно, самой природы: та ведь сохраняет человека тем, чтó [он] есть. Итак, 
если Бог ведёт человека, то делает его Богом, даруя ведόмому сверхъестествен-
ное обожение по Своей благости, а от двух других — т. е. мира и природы — на-
чисто отделяет. Если же человека самого по себе ведёт природа, то  выказывает 
его природным человеком, <445D> так как обретается между Богом и миром 
и по своей воле (γνώμη) не имеет части ни в Том, ни в другом. Если же увле-
кает мир, то превращает человека в скотину, т. е. в сплошную плоть, обманом 
вселяя в него страстность, а ею, далеко отведя от Бога и природы, обучает тво-
рить всяческие противоестественные вещи.

Значит, эти крайности — говорю о Боге и мире — друг от друга и от сере-
дины — имею в виду природы — отводят человека. Середина же, <447A> бу-
дучи промежуточной между ними, если овладеет человеком, имеющим в виду 
[252] только её, приведёт к равному отстоянию от обеих крайностей, не допус-
кая вознестись к Богу и стыдясь позволить пасть до мира. Поэтому едва толь-
ко человек по внутреннему произволению (γνώμην ἐνδιαθέτως) подвигнется 
к какой-либо из этих трёх вещей, как и своё действие меняет соответственно, 
и наименование, называясь плотским или душевным, или духовным2. Дело и 

1 П. Шервуд датирует это письмо приблизительно 628–630 гг. (см.: Sherwood 
1952. P. 33). Как видно из окончания данного письма, его поводом была жалоба игу-
мена Фалассия на незаслуженную обиду, которую ему причинили монахи его мона-
стыря. Как мы увидим, «сочувствия» этой жалобе у преп. Максима он не нашел. 

2 Ср. это и три следующих предложения с отрывком из свт. Григория Нисского: 
«В 1 Кор. 2, 14; 3, 1; 15, 44–47… Павел указывает некоторого плотского человека и 
опять иного — духовного, а в средине между обоими — душевного. Человека страст-
ного и вещественного называет плотским, не отягощаемого бременем тела, а пребы-
вающего разумом в горнем именует духовным; того же, кто не есть вполне ни тот, 
ни другой, но имеет, однако же, общность с тем и другим, называет душевным…. По-
елику, как сказано (у апостола), наименование точно приноровлено к видимым при-
знакам жизни, то сластолюбцы, любители удовольствий и склонные к вздорным лю-
бопрениям называются плотскими; все же судящие и сами не представляющие для 
желающих никакого повода к осуждению по высоте образа жизни именуются духов-
ными; душевным же называет того, кто стоит в средине между ними, кто на столько 



134 Преп. Максим Исповедник 135Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

родетелями выселиться из плоти (2 Кор. 5, 6) и вéдением вселиться стремящий-
ся ко Господу, Который тайным образом1 и есть воистину, и именуется Земля 
обетования неизреченных благ, молоком и мёдом (Исх. 3, 17)2. Питатель ведь 
тех Господь, кто ради Него уподобляется младенцам, и радование тех, кто ради 
Него становится мужем; добродетелями, будто молоком, вскармливает Он че-
рез делание боящихся Его, и тайным вéдением, будто мёдом, услаждает через 
духовное созерцание любящих Его. <444D>

Так что не переставай, честный отче, словом истины сострадательно пасти 
меня, <445А> терзаемого дикими зверями, и не уставай избавлять меня от 
страстей плоти и возбуждающих их духов зла, — пороки ведь пожирают и ис-
тощают во мне внутреннего человека3, — и призови к себе, и всели под сенью 
твоих крыл, если и в самом деле нет никакого опасения чувственных варва-
ров4, из-за которых я, любя жизнь5, и проплыл такое расстояние по морю; о чём 
умоляю вас, святейшие, после желаннейшего извещения об отличном, с Бо-
жией помощью, здоровье вашем, самым точным образом поведать и изобра-
зить мне в письме всё воцарившееся там ныне положение дел, как есть. Ведь 
мне — слабому рассудком и весьма немощному, даже и в мирное время едва 
лишь отчасти способному хранить трезвость ума и от боязни с трудом сосре-
доточивающему многорассеянные мысли, — <445В> хочется безопасно со-
вершить плавание, потому что я несовершенен разумом и не способен [251] 
постичь пути всё мудро устрояющего Промысла; а то как бы по невéдению не 
упасть мне умом от напастей, не поддаться по слабости терпения в борьбе и не 
лишиться следующих за неё венцов, не исполнив в испытании должного и бе-
жав с поля боя. Письменно прощаюсь с вами, святейшие, и со всеми, кто с вами, 
как если бы был рядом, и прошу вашими святыми и богоугодными молитвами 
поручить меня Христу, Богу и Спасителю всех.

1 Или: таинственно, μυστικῶς.
2 В русле Александрийской традиции экзегезы Св. Писания, преп. Максим 

толкует духовное восхождение к Богу по аналогии с переходом евреев через пус-
тыню из Египта в Землю обетованную (Палестину). Аравия лежит на этом пути. 
Истинной Землей обетованной является для преп. Максима, конечно, не Палес-
тина, а Господь.

3 О понятии «внутреннего человека» см.: 2 Кор. 4, 16.
4 Это свидетельство того, что преп. Максим оказался в Карфагене, спасаясь от 

нашествия «варваров», — предположительно аваров, в союзе со славянскими пле-
менами осадивших Константинополь в 626 г., хотя речь может идти и о других вар-
варских нашествиях. Преподобный явно выражает желание вернуться под духов-
ное руководство своего адресата (вероятнее всего, еп. Иоанна Кизического).

5 Букв.: «как [или: поскольку я] жизнелюбивый (ὡς φιλόζωος)».

<445С> Письмо IX. Пресвитеру и игумену Фалассию1

Прекрасно говорят, что есть три вещи, ведущие человека, вернее — к ко-
торым по произволению желанием (βουλήσει) и волей (γνώῃ) движется чело-
век: Бог, природа и мир (κόσμος). И каждая из них, привлекая к себе, отводит 
от двух других, изменяя ведόмого и уподобляя себе, и делая его по положению 
(κατὰ θέσει) тем же, чем она сама по природе является и познаётся, — кроме, 
конечно, самой природы: та ведь сохраняет человека тем, чтó [он] есть. Итак, 
если Бог ведёт человека, то делает его Богом, даруя ведόмому сверхъестествен-
ное обожение по Своей благости, а от двух других — т. е. мира и природы — на-
чисто отделяет. Если же человека самого по себе ведёт природа, то  выказывает 
его природным человеком, <445D> так как обретается между Богом и миром 
и по своей воле (γνώμη) не имеет части ни в Том, ни в другом. Если же увле-
кает мир, то превращает человека в скотину, т. е. в сплошную плоть, обманом 
вселяя в него страстность, а ею, далеко отведя от Бога и природы, обучает тво-
рить всяческие противоестественные вещи.

Значит, эти крайности — говорю о Боге и мире — друг от друга и от сере-
дины — имею в виду природы — отводят человека. Середина же, <447A> бу-
дучи промежуточной между ними, если овладеет человеком, имеющим в виду 
[252] только её, приведёт к равному отстоянию от обеих крайностей, не допус-
кая вознестись к Богу и стыдясь позволить пасть до мира. Поэтому едва толь-
ко человек по внутреннему произволению (γνώμην ἐνδιαθέτως) подвигнется 
к какой-либо из этих трёх вещей, как и своё действие меняет соответственно, 
и наименование, называясь плотским или душевным, или духовным2. Дело и 

1 П. Шервуд датирует это письмо приблизительно 628–630 гг. (см.: Sherwood 
1952. P. 33). Как видно из окончания данного письма, его поводом была жалоба игу-
мена Фалассия на незаслуженную обиду, которую ему причинили монахи его мона-
стыря. Как мы увидим, «сочувствия» этой жалобе у преп. Максима он не нашел. 

2 Ср. это и три следующих предложения с отрывком из свт. Григория Нисского: 
«В 1 Кор. 2, 14; 3, 1; 15, 44–47… Павел указывает некоторого плотского человека и 
опять иного — духовного, а в средине между обоими — душевного. Человека страст-
ного и вещественного называет плотским, не отягощаемого бременем тела, а пребы-
вающего разумом в горнем именует духовным; того же, кто не есть вполне ни тот, 
ни другой, но имеет, однако же, общность с тем и другим, называет душевным…. По-
елику, как сказано (у апостола), наименование точно приноровлено к видимым при-
знакам жизни, то сластолюбцы, любители удовольствий и склонные к вздорным лю-
бопрениям называются плотскими; все же судящие и сами не представляющие для 
желающих никакого повода к осуждению по высоте образа жизни именуются духов-
ными; душевным же называет того, кто стоит в средине между ними, кто на столько 



136 Преп. Максим Исповедник 137Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

отличие плотского — уметь творить одно лишь зло. Душевного же —  никогда 
не желать ни творить, ни претерпевать зла. Духовного же — желать творить 
лишь добро, и по добродетели, если случится, быть готовым с радостью добрым 
образом претерпевать зло1. Значит, благословенный, если желаешь быть ведо-

ниже сего, насколько превышает того» (Против Аполлинария, пер. по: Григорий 
Нисский 2006. Т. 1. С. 235). 

1 Преп. Максим воспроизводит «трехчастную» антропологическую схему и со-
ответствующее ей рассуждение, характерное для египетской и палестинской мона-
шеской традиции, засвидетельствованной, напр., в Собеседованиях преп. Иоанна 
Кассиана Римлянина (Collationes patrum in scetica eremo 4. 6). Особенно интерес-
но сравнить мысль преп. Максима с высказанной в другом месте Собеседований: 
«Что это за воля наша, которая находится между вожделениями плоти и духа?.. На-
ходясь в середине между этими двумя стремлениями, воля души нашей не услаж-
дается греховными делами и не находит удовольствия в трудах ради добродетелей, 
располагаясь так воздерживаться от плотских страстей, чтобы нисколько не терпеть 
скорбей, неизбежных при исполнении требований духа, желая без озлобления пло-
ти достигнуть телесной чистоты, без трудов бдений стяжать чистоту сердца, с упо-
коением плоти изобиловать духовными добродетелями, без всякого оскорбления 
злословием получить благодать терпения, являть смирение Христово без ущерба в 
чести мирской, следовать простоте благочестия с гордостью века сего, служить Хрис-
ту с похвалою и благоволением людским, говорить решительную правду, не встре-
чая никаких оскорблений, вообще приобретать блага будущие не теряя настоящих. 
Воля наша (если оставить ее в таком состоянии) никогда не повела бы нас к истин-
ному совершенству, но, содержа в состоянии противной теплоты, только сделала бы 
такими, как и те, кому с укором изрекает Господь праведный суд Свой в Апокалип-
сисе: знаю твои дела; ты не холоден, не горяч; о, если бы ты был холоден, или горяч! 
Но как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих (Откр. 3, 
15–16). В таком состоянии теплоты мы оставались бы навсегда, если бы из него не 
выводила нас восстающая в нас борьба. Ибо когда, раболепствуя самоугодию, захо-
тим сделать себе некоторое послабление, тотчас восстает плоть и, уязвляя нас жа-
лами греховных движений и страстей, не дает пребывать в отрадной чистоте — же-
лаемой, и увлекает к охлаждающему удовольствию — отвергаемому, увлекает как 
бы на путь, заросший тернием. С другой стороны, если, воспламеняясь рвением духа 
и желая совершенно умертвить движения плоти, расположимся в возношении серд-
ца всего себя предать непомерным подвигам в добродетелях, без всякого внимания 
к человеческой бренности, — то немощь плоти скоро подает свой голос и, осаждая 
парение духа, отклоняет нас от таких несообразных крайностей. Но между тем как 
то и другое стремление ведут войну взаимным противлением друг другу, воля души 
нашей, которая сама по себе не хотела бы ни совершенно предаться плотским поже-
ланиям, ни посвятить себя подвигам в добродетелях, сама собою избирает правиль-
ную меру. Ибо тот взаимный спор уничтожает опаснейшее состояние ее (равноду-
шия) и вместе с тем устанавливает на весах нашего существа некоторое равновесие, 
в котором верным рассуждением определяется свойственное плоти и духу и не до-

мым Духом Божьим, как ты и в самом деле желаешь, то отними от себя мир и 
природу1, — <447В> вернее, отсеки себя от них, и не отказывайся претерпе-

пускается преобладания ни ума, воспламененного рвением духа, ни плоти, возбуж-
даемой жалами страстей. Ежедневно действуя на нас так благодетельно, борьба эта 
приводит нас и к тому четвертому, чего не хотим, т. е. чтобы, отвергнув простран-
ную и беспечную жизнь, приобретать чистоту сердца с многим потом и сокрушени-
ем духа; хранить чистоту тела строгим постом, голодом, жаждою и бодрствованием; 
восходить в доброе настроение духа через чтение, бдения, непрестанные молитвы и 
скорби уединения; утверждаться в терпении опытами искушений, верно служа Твор-
цу своему и среди злословия и поношений; держаться истины при неприязни и враж-
дебности мира сего, если это необходимо будет» (Coll. 4. 12, пер. по: http://www.
lib.eparhia-saratov.ru/books/10k/kassian_rimlianin/kassian_rimlianin1/373.html). 
Сравнивая с соответствующей мыслью преп. Максима, можно сказать, что у преп. 
Иоанна Кассиана, который старается и выявить позитивный (а не только негатив-
ный) момент и в стремлениях плоти, и показать опасности, таящиеся в стремлени-
ях души и духа, видение более сложное и динамичное. Но преп. Максим в рамках 
краткого письма и не пытался исчерпывающе осветить данный вопрос, а лишь в об-
щих чертах (в рамках конкретной проблематики письма к Фалассию) обрисовал 
свое видение, в котором наибольший интерес представляет сказанное о движении 
природном. Несмотря на то, что логос природы утвержден Богом (как мы знаем из 
других сочинений преп. Максима), это движение здесь не рассматривается как ве-
дущее к обожению, что соответствует и видению преп. Иоанна Кассиана. См. т акже 
следующее примечание. 

1 Как видно из слов этого же письма, встречающихся чуть ниже: «у подвласт-
ных рождению и гибели — усматривается свойство природы» (447D), речь здесь 
идет о природе в ее состоянии после падения. Подробнее мы остановимся на этом 
далее, в комментарии к 447D. В целом, преп. Максим в разное время и в разных 
контекстах по-разному говорит о «природе». Так, в Диспуте с Пирром он выража-
ет несколько иной взгляд на природное, связывая его не только с неделанием зла, 
но и с добродетелями: «Пирр: Что же, добродетели природны? Максим: Да, при-
родны. … П.: Если природные свойства присущи нам не от упражнения (аскезы), а 
от создания, а добродетель природна, то почему мы трудом и упражнением приоб-
ретаем добродетели, которые естественны? М.: Упражнение (аскеза) и сопровож-
дающие его труды изобретены любителями добродетели, только чтобы отделить 
обман, занесенный в душу ощущением [или: чувственным восприятием], а не для 
того, чтобы только теперь принести добродетели извне, — ведь те, как сказано, вло-
жены в нас с создания. Поэтому, как только обман будет окончательно смыт, душа 
сразу же обнаруживает блеск природной добродетели» (DsР//PG 91. 309B — 312A, 
пер. Д. Е. Афиногенова, цит. по: Максим Исповедник 2004. С. 178–179). Как пи-
шет Ж.-К. Ларше (см.: Larchet J.-C. Introduction//Saint Maxime le Confesseur. 
Am bigua. Paris, 1994. Р. 73), для преп. Максима добродетели не только задаются 
логосом природы человека в качестве нормы, которой человек призван соответство-
вать (см.: Amb 7//PG 91. 1084В), но и с его рождения присутствуют в этой  природе 
в качестве семян, которые  человек должен взрастить (см.: Amb 7//PG 91. 1081D — 



136 Преп. Максим Исповедник 137Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

отличие плотского — уметь творить одно лишь зло. Душевного же —  никогда 
не желать ни творить, ни претерпевать зла. Духовного же — желать творить 
лишь добро, и по добродетели, если случится, быть готовым с радостью добрым 
образом претерпевать зло1. Значит, благословенный, если желаешь быть ведо-

ниже сего, насколько превышает того» (Против Аполлинария, пер. по: Григорий 
Нисский 2006. Т. 1. С. 235). 

1 Преп. Максим воспроизводит «трехчастную» антропологическую схему и со-
ответствующее ей рассуждение, характерное для египетской и палестинской мона-
шеской традиции, засвидетельствованной, напр., в Собеседованиях преп. Иоанна 
Кассиана Римлянина (Collationes patrum in scetica eremo 4. 6). Особенно интерес-
но сравнить мысль преп. Максима с высказанной в другом месте Собеседований: 
«Что это за воля наша, которая находится между вожделениями плоти и духа?.. На-
ходясь в середине между этими двумя стремлениями, воля души нашей не услаж-
дается греховными делами и не находит удовольствия в трудах ради добродетелей, 
располагаясь так воздерживаться от плотских страстей, чтобы нисколько не терпеть 
скорбей, неизбежных при исполнении требований духа, желая без озлобления пло-
ти достигнуть телесной чистоты, без трудов бдений стяжать чистоту сердца, с упо-
коением плоти изобиловать духовными добродетелями, без всякого оскорбления 
злословием получить благодать терпения, являть смирение Христово без ущерба в 
чести мирской, следовать простоте благочестия с гордостью века сего, служить Хрис-
ту с похвалою и благоволением людским, говорить решительную правду, не встре-
чая никаких оскорблений, вообще приобретать блага будущие не теряя настоящих. 
Воля наша (если оставить ее в таком состоянии) никогда не повела бы нас к истин-
ному совершенству, но, содержа в состоянии противной теплоты, только сделала бы 
такими, как и те, кому с укором изрекает Господь праведный суд Свой в Апокалип-
сисе: знаю твои дела; ты не холоден, не горяч; о, если бы ты был холоден, или горяч! 
Но как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих (Откр. 3, 
15–16). В таком состоянии теплоты мы оставались бы навсегда, если бы из него не 
выводила нас восстающая в нас борьба. Ибо когда, раболепствуя самоугодию, захо-
тим сделать себе некоторое послабление, тотчас восстает плоть и, уязвляя нас жа-
лами греховных движений и страстей, не дает пребывать в отрадной чистоте — же-
лаемой, и увлекает к охлаждающему удовольствию — отвергаемому, увлекает как 
бы на путь, заросший тернием. С другой стороны, если, воспламеняясь рвением духа 
и желая совершенно умертвить движения плоти, расположимся в возношении серд-
ца всего себя предать непомерным подвигам в добродетелях, без всякого внимания 
к человеческой бренности, — то немощь плоти скоро подает свой голос и, осаждая 
парение духа, отклоняет нас от таких несообразных крайностей. Но между тем как 
то и другое стремление ведут войну взаимным противлением друг другу, воля души 
нашей, которая сама по себе не хотела бы ни совершенно предаться плотским поже-
ланиям, ни посвятить себя подвигам в добродетелях, сама собою избирает правиль-
ную меру. Ибо тот взаимный спор уничтожает опаснейшее состояние ее (равноду-
шия) и вместе с тем устанавливает на весах нашего существа некоторое равновесие, 
в котором верным рассуждением определяется свойственное плоти и духу и не до-

мым Духом Божьим, как ты и в самом деле желаешь, то отними от себя мир и 
природу1, — <447В> вернее, отсеки себя от них, и не отказывайся претерпе-

пускается преобладания ни ума, воспламененного рвением духа, ни плоти, возбуж-
даемой жалами страстей. Ежедневно действуя на нас так благодетельно, борьба эта 
приводит нас и к тому четвертому, чего не хотим, т. е. чтобы, отвергнув простран-
ную и беспечную жизнь, приобретать чистоту сердца с многим потом и сокрушени-
ем духа; хранить чистоту тела строгим постом, голодом, жаждою и бодрствованием; 
восходить в доброе настроение духа через чтение, бдения, непрестанные молитвы и 
скорби уединения; утверждаться в терпении опытами искушений, верно служа Твор-
цу своему и среди злословия и поношений; держаться истины при неприязни и враж-
дебности мира сего, если это необходимо будет» (Coll. 4. 12, пер. по: http://www.
lib.eparhia-saratov.ru/books/10k/kassian_rimlianin/kassian_rimlianin1/373.html). 
Сравнивая с соответствующей мыслью преп. Максима, можно сказать, что у преп. 
Иоанна Кассиана, который старается и выявить позитивный (а не только негатив-
ный) момент и в стремлениях плоти, и показать опасности, таящиеся в стремлени-
ях души и духа, видение более сложное и динамичное. Но преп. Максим в рамках 
краткого письма и не пытался исчерпывающе осветить данный вопрос, а лишь в об-
щих чертах (в рамках конкретной проблематики письма к Фалассию) обрисовал 
свое видение, в котором наибольший интерес представляет сказанное о движении 
природном. Несмотря на то, что логос природы утвержден Богом (как мы знаем из 
других сочинений преп. Максима), это движение здесь не рассматривается как ве-
дущее к обожению, что соответствует и видению преп. Иоанна Кассиана. См. т акже 
следующее примечание. 

1 Как видно из слов этого же письма, встречающихся чуть ниже: «у подвласт-
ных рождению и гибели — усматривается свойство природы» (447D), речь здесь 
идет о природе в ее состоянии после падения. Подробнее мы остановимся на этом 
далее, в комментарии к 447D. В целом, преп. Максим в разное время и в разных 
контекстах по-разному говорит о «природе». Так, в Диспуте с Пирром он выража-
ет несколько иной взгляд на природное, связывая его не только с неделанием зла, 
но и с добродетелями: «Пирр: Что же, добродетели природны? Максим: Да, при-
родны. … П.: Если природные свойства присущи нам не от упражнения (аскезы), а 
от создания, а добродетель природна, то почему мы трудом и упражнением приоб-
ретаем добродетели, которые естественны? М.: Упражнение (аскеза) и сопровож-
дающие его труды изобретены любителями добродетели, только чтобы отделить 
обман, занесенный в душу ощущением [или: чувственным восприятием], а не для 
того, чтобы только теперь принести добродетели извне, — ведь те, как сказано, вло-
жены в нас с создания. Поэтому, как только обман будет окончательно смыт, душа 
сразу же обнаруживает блеск природной добродетели» (DsР//PG 91. 309B — 312A, 
пер. Д. Е. Афиногенова, цит. по: Максим Исповедник 2004. С. 178–179). Как пи-
шет Ж.-К. Ларше (см.: Larchet J.-C. Introduction//Saint Maxime le Confesseur. 
Am bigua. Paris, 1994. Р. 73), для преп. Максима добродетели не только задаются 
логосом природы человека в качестве нормы, которой человек призван соответство-
вать (см.: Amb 7//PG 91. 1084В), но и с его рождения присутствуют в этой  природе 
в качестве семян, которые  человек должен взрастить (см.: Amb 7//PG 91. 1081D — 



138 Преп. Максим Исповедник 139Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

вать обиды, и не убегай от глумления и наглости; короче говоря, ради Бога и 
добродетели отнюдь не переставай терпеть зло и творить добро причиняющим 
зло, и прощать всё причинённое, по слову Того, Кто сказал: «Если кто хочет су-
диться с тобой и взять твою рубашку, отдай ему и плащ» (Мф. 5, 40). И ещё по 
слову блаженного апостола, говорящего: «Злословимые, благословляем; гони-
мые, терпим; хулимые, умоляем» (1 Кор. 4, 12).

Вдобавок, если желаешь меня послушаться, благословенный раб Божий, 
<447С> выказывай великую милость оскорбившим тебя и не отказывайся, 
если нужно, и всего из-за них лишиться, а лучше благослови злословящих и 
претерпи гонящих, и умоли хулящих, чтобы ты не был плотским, умеющим и 
желающим только обижать, или душевным, не выносящим обид, а был бы ду-
ховным, по собственной воле умеющим и стремящимся творить лишь добро и 
ради добродетели готовым добрым образом терпеть зло от обидчиков, взирая 
на Иисуса, первопричину нашего спасения, Который за все блага, ещё никем 
полностью не познанные, от грешников и ради грешников стойко претерпел 
все ужасные муки. Ибо цель Давшего заповеди — освободить человека от мира 
и природы. И поэтому осуждён не повинующийся; <447D> и напрасно живу-
щие по закону мира отцы ссылаются на детей, а начальствующие [253] над 
упражняющимися в монашеской жизни — на общину (συνοδίας1), чтобы 
оправдать неисполнение заповедей. Если мы это примем за истину, то окажет-
ся, что закон спасения Господь начертал вообще ни для кого. Душевным же, 
как мне кажется, Писание назвало природного человека, поскольку, как гово-
рят сведущие в этом, только у одушевлённых существ — и вообще у подвласт-
ных рождению и гибели — усматривается свойство природы2.

1084A), на что необходимо, к онечно, наше произволение. Таким образом, хотя в 
комментируемом месте Ep 9 природное как будто противопоставлено сверхъесте-
ственному (т. е. благодатному), в учении преп. Максима, взятом в его целом, тако-
го противопоставления нет. В самом деле, невозможно прийти к деланию доброде-
телей без неделания зла и противостояния ему. Вместе с тем, в Ep 9 преп. Максим 
обращает внимание своего адресата на то, что движение, согласное природе, как 
самоцель, объективно «заслоняет» Бога, что мы и наблюдаем в феноменах гуманиз-
ма и секулярной (даже атеистической) европейской культуры, имеющих христиан-
ские корни, но зачастую не признающих или отвергающих их (как и люди церков-
ные зачастую не признают в гуманистах и атеистах своих братьев) (этой мыслью 
мы обязаны Р. В. Яшунскому).

1 Речь идет, очевидно, о пастве, в данном случае — пастве монастыря аввы Фа-
лассия.

2 Имеется в виду природа в ее состоянии после грехопадения (это видно по тому, 
что говорится о подверженности таковой природы рождению и гибели). Ср. у свт. 

Написал я вам это, господин мой, поскольку <449А> от вашего чтеца узнал, 
что вы весьма недовольны случившимся1. Однако, как сильный, молись  сильно 
Тому, честный отче, у Кого есть сила отпускать грехи, о Максиме, рабе твоём 
и ученике2.

Григория Нисского противопоставление такого состояния, соотносимого с «телом 
душевным», и состояния воскресения: «Самое свойство тела душевного состоит в 
том, чтобы, вследствие какого-то течения и движения, всегда изменяться, и из со-
стояния, в каком находится, переходить в другое. Ибо, что ныне усматриваем пре-
красным не в людях только, но и в растениях, и в скотах, ничего того не останется в 
тогдашней жизни» (О душе и воскресении, пер. по: Григорий Нисский 2006. Т. 1. 
С. 148). Итак, для свт. Григория Нисского объединяется все то, что рождается от 
 семени (растения, животные, люди); все это подвержено рождению и гибели, т. е. 
смертно. Преп. Максим (ограничиваясь животными) повторяет эту мысль: свойство 
природного — рождаться и (поскольку все рождающееся от семени смертно) уми-
рать. Соответственно, этика природного (душевного) человека, его представление 
о добре и зле, ограничены угрозой гибели (в широком смысле), включающей угро-
зы всякого рода страданий, отчего бесстрастное перенесение, пусть и несправедли-
вых, скорбей и обид от ближних вышеестественно. Сам по себе достаточно обыч-
ный для христианских текстов совет терпеливо сносить обиды от ближних в тексте 
письма преп. Максима к Фалассию получает, пусть и весьма сжатое, но глубокое 
философско-богословское обоснование.   

1 Судя по этому предложению и по другим, следующим за 447D, поводом для дан-
ного письма являлись нестроения в монастыре, где игуменом был авва Фалассий, 
который, возможно, был незаслуженно оскорблен своими монахами и скорбел из-за 
этого, ссылаясь на несправедливость оскорбления. Преп. Максим в ответ на сетова-
ния аввы Фалассия, как можно догадаться из письма, дал теоретическое обоснова-
ние монашеского подвига как не просто «природного», но вышеестественного, т. е. 
превосходящего не только плотские страсти, но и саму человеческую природу (в ее 
состоянии после грехопадения), что подразумевает терпение скорбей и незаслужен-
ных обид и благотворение обидчикам и делающим зло. Хотящий жить по-евангельски 
игумен не должен ссылаться на своих духовных чад и брать пример с них. В этом, 
очевидно, смысл последнего пассажа. 

2 Преп. Максим не был учеником аввы Фалассия, но пишет так из смирения.



138 Преп. Максим Исповедник 139Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

вать обиды, и не убегай от глумления и наглости; короче говоря, ради Бога и 
добродетели отнюдь не переставай терпеть зло и творить добро причиняющим 
зло, и прощать всё причинённое, по слову Того, Кто сказал: «Если кто хочет су-
диться с тобой и взять твою рубашку, отдай ему и плащ» (Мф. 5, 40). И ещё по 
слову блаженного апостола, говорящего: «Злословимые, благословляем; гони-
мые, терпим; хулимые, умоляем» (1 Кор. 4, 12).

Вдобавок, если желаешь меня послушаться, благословенный раб Божий, 
<447С> выказывай великую милость оскорбившим тебя и не отказывайся, 
если нужно, и всего из-за них лишиться, а лучше благослови злословящих и 
претерпи гонящих, и умоли хулящих, чтобы ты не был плотским, умеющим и 
желающим только обижать, или душевным, не выносящим обид, а был бы ду-
ховным, по собственной воле умеющим и стремящимся творить лишь добро и 
ради добродетели готовым добрым образом терпеть зло от обидчиков, взирая 
на Иисуса, первопричину нашего спасения, Который за все блага, ещё никем 
полностью не познанные, от грешников и ради грешников стойко претерпел 
все ужасные муки. Ибо цель Давшего заповеди — освободить человека от мира 
и природы. И поэтому осуждён не повинующийся; <447D> и напрасно живу-
щие по закону мира отцы ссылаются на детей, а начальствующие [253] над 
упражняющимися в монашеской жизни — на общину (συνοδίας1), чтобы 
оправдать неисполнение заповедей. Если мы это примем за истину, то окажет-
ся, что закон спасения Господь начертал вообще ни для кого. Душевным же, 
как мне кажется, Писание назвало природного человека, поскольку, как гово-
рят сведущие в этом, только у одушевлённых существ — и вообще у подвласт-
ных рождению и гибели — усматривается свойство природы2.

1084A), на что необходимо, к онечно, наше произволение. Таким образом, хотя в 
комментируемом месте Ep 9 природное как будто противопоставлено сверхъесте-
ственному (т. е. благодатному), в учении преп. Максима, взятом в его целом, тако-
го противопоставления нет. В самом деле, невозможно прийти к деланию доброде-
телей без неделания зла и противостояния ему. Вместе с тем, в Ep 9 преп. Максим 
обращает внимание своего адресата на то, что движение, согласное природе, как 
самоцель, объективно «заслоняет» Бога, что мы и наблюдаем в феноменах гуманиз-
ма и секулярной (даже атеистической) европейской культуры, имеющих христиан-
ские корни, но зачастую не признающих или отвергающих их (как и люди церков-
ные зачастую не признают в гуманистах и атеистах своих братьев) (этой мыслью 
мы обязаны Р. В. Яшунскому).

1 Речь идет, очевидно, о пастве, в данном случае — пастве монастыря аввы Фа-
лассия.

2 Имеется в виду природа в ее состоянии после грехопадения (это видно по тому, 
что говорится о подверженности таковой природы рождению и гибели). Ср. у свт. 

Написал я вам это, господин мой, поскольку <449А> от вашего чтеца узнал, 
что вы весьма недовольны случившимся1. Однако, как сильный, молись  сильно 
Тому, честный отче, у Кого есть сила отпускать грехи, о Максиме, рабе твоём 
и ученике2.

Григория Нисского противопоставление такого состояния, соотносимого с «телом 
душевным», и состояния воскресения: «Самое свойство тела душевного состоит в 
том, чтобы, вследствие какого-то течения и движения, всегда изменяться, и из со-
стояния, в каком находится, переходить в другое. Ибо, что ныне усматриваем пре-
красным не в людях только, но и в растениях, и в скотах, ничего того не останется в 
тогдашней жизни» (О душе и воскресении, пер. по: Григорий Нисский 2006. Т. 1. 
С. 148). Итак, для свт. Григория Нисского объединяется все то, что рождается от 
 семени (растения, животные, люди); все это подвержено рождению и гибели, т. е. 
смертно. Преп. Максим (ограничиваясь животными) повторяет эту мысль: свойство 
природного — рождаться и (поскольку все рождающееся от семени смертно) уми-
рать. Соответственно, этика природного (душевного) человека, его представление 
о добре и зле, ограничены угрозой гибели (в широком смысле), включающей угро-
зы всякого рода страданий, отчего бесстрастное перенесение, пусть и несправедли-
вых, скорбей и обид от ближних вышеестественно. Сам по себе достаточно обыч-
ный для христианских текстов совет терпеливо сносить обиды от ближних в тексте 
письма преп. Максима к Фалассию получает, пусть и весьма сжатое, но глубокое 
философско-богословское обоснование.   

1 Судя по этому предложению и по другим, следующим за 447D, поводом для дан-
ного письма являлись нестроения в монастыре, где игуменом был авва Фалассий, 
который, возможно, был незаслуженно оскорблен своими монахами и скорбел из-за 
этого, ссылаясь на несправедливость оскорбления. Преп. Максим в ответ на сетова-
ния аввы Фалассия, как можно догадаться из письма, дал теоретическое обоснова-
ние монашеского подвига как не просто «природного», но вышеестественного, т. е. 
превосходящего не только плотские страсти, но и саму человеческую природу (в ее 
состоянии после грехопадения), что подразумевает терпение скорбей и незаслужен-
ных обид и благотворение обидчикам и делающим зло. Хотящий жить по-евангельски 
игумен не должен ссылаться на своих духовных чад и брать пример с них. В этом, 
очевидно, смысл последнего пассажа. 

2 Преп. Максим не был учеником аввы Фалассия, но пишет так из смирения.



140 Преп. Максим Исповедник 141Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо X. Кубикуларию Иоанну1

Поскольку вы повелели написать причину, ради которой судом Своим по-
становил Бог, чтобы люди царствовали над людьми, хотя у них у всех одна и та

1 П. Шервуд полагает, что письмо могло быть написано и до 626 г., так как содер-
жит параллели с более ранними сочинениями преп. Максима: PN//PG 90. 893В; 
ThOec 1. 11, где тоже говорится о равночестности всех людей (ср.: Ер 10. 449А), и в 
период написания Вопросоответов к Фалассию (630–634 гг.), поскольку эта тема 
встречается и там (см.: Sherwood 1952. P. 26). Д. Сахас кратко излагает это письмо 
и датирует его 630–634 гг. (см.: Sahas D. J. The demonizing force of the Arab conquests. 
The case of Maximus (ca 580–662) as a political «Confessor»//Jahrbuch der. Öster rei-
ch ischen Byzantinistik, 53. 2003, 97–116. Р. 101), т. е., как он сам говорит, в период 
появления в правлении Ираклия черт тирании (что преп. Максим понимал под ти-
ранией, см. ниже), считая, что Преподобный намекал на это. Нельзя сказать, что его 
доводы убедительны. Чисто формально, письма кубикуларию Иоанну преп.  Максима, 
отправленные издалека, напр., из Карфагена, обычно сопровождаются соответствую-
щей преамбулой, где говорится о том, как он скучает о друге (что вполне  естественно), 
здесь же мы ее не находим. В богословском же отношении (акцент на необходимос-
ти всем людям иметь одинаковую γνώμη) письмо близко к проблематике таких ран-
них сочинений, как Ер 2 О любви, где, к слову сказать, при обсуждении страстей 
разрабатывается тема «тирании над ближним» (397А), перекликающаяся с темой 
политической тирании (ср. эту корреляцию уже у Платона: Res. 577e). В целом же, 
противопоставление царь — тиран, восходящее еще к Платону (Polit. 292e — 293a) 
и Аристотелю (Polit. 1160b; 1279b) (оно есть и у Филона Александрийского (De 
Provid. 2. 2–6)), встречается во многих трактатах по политической философии IV–
VI вв., написанных в Ромейской империи (см., напр., о таком противопоставлении у 
автора IV в. Фемистия или VI в. — Иоанна Лидийца в: Вальденберг В. Е. История 
византийской политической литературы в связи с историей философских течений 
и законодательства. Подгот. изд. В. И. Земскова. Науч. конс. И. П. Медведев. СПб., 
2008. С. 88–90, 144); это противопоставление было общим местом, хотя суть отли-
чия тирана от царя понималась по-разному (см. ниже). 

Интересно отметить, что именование византийского императора βασιλεύς (царь), 
а именно о происхождении «царства» спрашивает кубикуларий Иоанн преп. Мак-
сима, становится одной из особенностей политической идеологии и этикета во вре-
мя императора Ираклия примерно тогда же, когда написано Ер 10. Вот что об этом 
пишет Ж. Дагрон: «Ромейство меняет кожу и освобождается от старой мишуры. Им-
ператор Caesar Augustus становится βασιλεύς. Этот титул давно признан офици-
ально, но засвидетельствован придворным официозом лишь в протоколе от 21  марта 
629 г., когда падение Персидской державы сделало ее добычей Империи. Император-
ское достоинство не рассматривается более как высшая ступень государственной 
иерархии, но становится своего рода Божественным даром, символическим помаза-
нием, связывающим счастливого избранника с правящим родом потомков Давида и 
обильно распространяющимся на всю его семью» (см.: Дагрон Ж. Император и свя-

же природа, всех причастных себе по простому ее смыслу1, поэтому являющая 
[их] равночестными, скажу, как смогу, <449В> ничего не скрывая из воспри-
нятого от мудрых и блаженных мужей, но пропуская ради краткости многое, 
что об этом можно бы сказать. Слово истинное2, говорят, таинственно указыва-
ет, что человек, по милости сотворившего его Бога получивший в удел гос под-
ство надо всем видимым миром, образом злоупотребления обратил движения 
природных сил (ἐμφύτων δυνάμεων) своей умной сущности к противоестест-
венному, и тем, по справедливому суду Божиему, внёс в себя и во весь мир 
ныне властвующую изменчивость и смертность, дабы сила души3 не сохраня-
лась  навечно бессмертной у стремящегося к противоестественному, <449С> 

щенник. Этюд о византийском «цезаропапизме». Пер. с франц. А. Е. Мусина. СПб., 
2010. С. 45). Т. е. именно при императоре Ираклии слово imperator, которое в офи-
циальных документах до этого передавали по-гречески как αὐτοκράτωρ (самодер-
жец), начали переводить как βασιλεύς (царь), при этом данного титула  удостаивался 
только византийский император (см.: Вальденберг В. Е. Указ. соч. С. 142). Вместе 
с тем, как замечает В. И. Земскова, ссылающаяся на недавние разработки: «Сегод-
ня исследователи не решаются указать с определенностью, откуда и почему появил-
ся титул βασιλεύς, имеет ли он прямое отношение к победе Ираклия над персами; 
нельзя также точно датировать появление титула 629 г.: говорят о третьем десяти-
летии VII в.» (Там же. С. 494, прим. XXVIII). 

Можно только догадываться, не имело ли Ер 10 преп. Максима отношение ко 
всем этим процессам в византийской официальной идеологии. Нельзя исключить, 
что имело, — и самое непосредственное, ведь направлено оно было, что  называется, 
«ко двору» и по просьбе высокопоставленного придворного, причем, вероятнее все-
го, как раз «в третьем десятилетии VII в.». В любом случае, преп. Максим, как это 
видно особенно из окончания данного письма, напрямую связывал статус царя с ис-
полнением им Божией воли (в этом случае он возвеличивается как «второй на зем-
ле после Бога»), в противном же случае его правление становится тираническим (со 
всеми вытекающими последствиями). Такая позиция, в совокупности с выражен-
ной в период борьбы с монофелитством, официально проповедуемым константино-
польскими властями, когда преп. Максим отверг претензии императоров на священ-
нические функции (см.: Дагрон Ж. Указ. соч. С. 215–245), ясно характеризует его 
«политическую философию». 

Перевод Ер 10 на русский язык был впервые выполнен прот. Валентином Асму-
сом, см.: Богословский сборник ПСТГУ. Вып. 10. 2002. С. 72–75. При редактирова-
нии перевода Е. Начинкина были учтены критические замечания А. Г. Дунаева (см.: 
http://www.patriarchia.ru/db/text/331353.html), которому мы выражаем свою 
признательность.

1 Или: логосу (λόγῳ).
2 Возможно, речь идет о Св. Писании, но данное выражение можно перевести и 

как «истинный разум».
3 «Силу души» здесь нужно понимать как витальное начало. — Прим. пер.



140 Преп. Максим Исповедник 141Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо X. Кубикуларию Иоанну1

Поскольку вы повелели написать причину, ради которой судом Своим по-
становил Бог, чтобы люди царствовали над людьми, хотя у них у всех одна и та

1 П. Шервуд полагает, что письмо могло быть написано и до 626 г., так как содер-
жит параллели с более ранними сочинениями преп. Максима: PN//PG 90. 893В; 
ThOec 1. 11, где тоже говорится о равночестности всех людей (ср.: Ер 10. 449А), и в 
период написания Вопросоответов к Фалассию (630–634 гг.), поскольку эта тема 
встречается и там (см.: Sherwood 1952. P. 26). Д. Сахас кратко излагает это письмо 
и датирует его 630–634 гг. (см.: Sahas D. J. The demonizing force of the Arab conquests. 
The case of Maximus (ca 580–662) as a political «Confessor»//Jahrbuch der. Öster rei-
ch ischen Byzantinistik, 53. 2003, 97–116. Р. 101), т. е., как он сам говорит, в период 
появления в правлении Ираклия черт тирании (что преп. Максим понимал под ти-
ранией, см. ниже), считая, что Преподобный намекал на это. Нельзя сказать, что его 
доводы убедительны. Чисто формально, письма кубикуларию Иоанну преп.  Максима, 
отправленные издалека, напр., из Карфагена, обычно сопровождаются соответствую-
щей преамбулой, где говорится о том, как он скучает о друге (что вполне  естественно), 
здесь же мы ее не находим. В богословском же отношении (акцент на необходимос-
ти всем людям иметь одинаковую γνώμη) письмо близко к проблематике таких ран-
них сочинений, как Ер 2 О любви, где, к слову сказать, при обсуждении страстей 
разрабатывается тема «тирании над ближним» (397А), перекликающаяся с темой 
политической тирании (ср. эту корреляцию уже у Платона: Res. 577e). В целом же, 
противопоставление царь — тиран, восходящее еще к Платону (Polit. 292e — 293a) 
и Аристотелю (Polit. 1160b; 1279b) (оно есть и у Филона Александрийского (De 
Provid. 2. 2–6)), встречается во многих трактатах по политической философии IV–
VI вв., написанных в Ромейской империи (см., напр., о таком противопоставлении у 
автора IV в. Фемистия или VI в. — Иоанна Лидийца в: Вальденберг В. Е. История 
византийской политической литературы в связи с историей философских течений 
и законодательства. Подгот. изд. В. И. Земскова. Науч. конс. И. П. Медведев. СПб., 
2008. С. 88–90, 144); это противопоставление было общим местом, хотя суть отли-
чия тирана от царя понималась по-разному (см. ниже). 

Интересно отметить, что именование византийского императора βασιλεύς (царь), 
а именно о происхождении «царства» спрашивает кубикуларий Иоанн преп. Мак-
сима, становится одной из особенностей политической идеологии и этикета во вре-
мя императора Ираклия примерно тогда же, когда написано Ер 10. Вот что об этом 
пишет Ж. Дагрон: «Ромейство меняет кожу и освобождается от старой мишуры. Им-
ператор Caesar Augustus становится βασιλεύς. Этот титул давно признан офици-
ально, но засвидетельствован придворным официозом лишь в протоколе от 21  марта 
629 г., когда падение Персидской державы сделало ее добычей Империи. Император-
ское достоинство не рассматривается более как высшая ступень государственной 
иерархии, но становится своего рода Божественным даром, символическим помаза-
нием, связывающим счастливого избранника с правящим родом потомков Давида и 
обильно распространяющимся на всю его семью» (см.: Дагрон Ж. Император и свя-

же природа, всех причастных себе по простому ее смыслу1, поэтому являющая 
[их] равночестными, скажу, как смогу, <449В> ничего не скрывая из воспри-
нятого от мудрых и блаженных мужей, но пропуская ради краткости многое, 
что об этом можно бы сказать. Слово истинное2, говорят, таинственно указыва-
ет, что человек, по милости сотворившего его Бога получивший в удел гос под-
ство надо всем видимым миром, образом злоупотребления обратил движения 
природных сил (ἐμφύτων δυνάμεων) своей умной сущности к противоестест-
венному, и тем, по справедливому суду Божиему, внёс в себя и во весь мир 
ныне властвующую изменчивость и смертность, дабы сила души3 не сохраня-
лась  навечно бессмертной у стремящегося к противоестественному, <449С> 

щенник. Этюд о византийском «цезаропапизме». Пер. с франц. А. Е. Мусина. СПб., 
2010. С. 45). Т. е. именно при императоре Ираклии слово imperator, которое в офи-
циальных документах до этого передавали по-гречески как αὐτοκράτωρ (самодер-
жец), начали переводить как βασιλεύς (царь), при этом данного титула  удостаивался 
только византийский император (см.: Вальденберг В. Е. Указ. соч. С. 142). Вместе 
с тем, как замечает В. И. Земскова, ссылающаяся на недавние разработки: «Сегод-
ня исследователи не решаются указать с определенностью, откуда и почему появил-
ся титул βασιλεύς, имеет ли он прямое отношение к победе Ираклия над персами; 
нельзя также точно датировать появление титула 629 г.: говорят о третьем десяти-
летии VII в.» (Там же. С. 494, прим. XXVIII). 

Можно только догадываться, не имело ли Ер 10 преп. Максима отношение ко 
всем этим процессам в византийской официальной идеологии. Нельзя исключить, 
что имело, — и самое непосредственное, ведь направлено оно было, что  называется, 
«ко двору» и по просьбе высокопоставленного придворного, причем, вероятнее все-
го, как раз «в третьем десятилетии VII в.». В любом случае, преп. Максим, как это 
видно особенно из окончания данного письма, напрямую связывал статус царя с ис-
полнением им Божией воли (в этом случае он возвеличивается как «второй на зем-
ле после Бога»), в противном же случае его правление становится тираническим (со 
всеми вытекающими последствиями). Такая позиция, в совокупности с выражен-
ной в период борьбы с монофелитством, официально проповедуемым константино-
польскими властями, когда преп. Максим отверг претензии императоров на священ-
нические функции (см.: Дагрон Ж. Указ. соч. С. 215–245), ясно характеризует его 
«политическую философию». 

Перевод Ер 10 на русский язык был впервые выполнен прот. Валентином Асму-
сом, см.: Богословский сборник ПСТГУ. Вып. 10. 2002. С. 72–75. При редактирова-
нии перевода Е. Начинкина были учтены критические замечания А. Г. Дунаева (см.: 
http://www.patriarchia.ru/db/text/331353.html), которому мы выражаем свою 
признательность.

1 Или: логосу (λόγῳ).
2 Возможно, речь идет о Св. Писании, но данное выражение можно перевести и 

как «истинный разум».
3 «Силу души» здесь нужно понимать как витальное начало. — Прим. пер.



142 Преп. Максим Исповедник 143Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

что является не только крайним злом и очевидным отпадением от истинного 
бытия самого человека, но и явным отрицанием Божественной благости.

Поэтому многострадальная эта и многоплачевная жизнь человеческая, вле-
кущая и влекущаяся то туда, то сюда [254] из-за великого неразумия и неупо-
рядоченности питающей её материи, или, точнее говоря, в своём влечении вле-
кущая всех людей, делает [их] соучастниками своих ужасов (δεινῶν), никому 
не позволяя полностью освободиться от её волнения. И предписано это по 
 приличествующей Божественной мудрости причине: чтобы мы, претерпевая 
страдания от обстоятельств настоящей жизни, которую мы по расположению, 
находящемуся в нашей власти (κατὰ διάθεσιν ὑφ᾿ ἡμῶν), безрассудно лю-
бим, узнали, хотя бы и поздно, сколько вреда приносит привязанность к ней, 
<449D> и ведали, что много полезнее нам отдаление от неё, нежели с ней со-
единение, и по рассуждении справедливо (κατὰ λόγον ἐνδίκως) возненавиде-
ли бы её, и, бежав смешения и волнения видимых вещей, благоразумно обра-
тили бы наше желание (πόθον) к устойчивой тождественности (ταὐτότητα) 
умопостигаемых1. 

<452А> Но раз мы и терпя бичевание, и страдая от тысячи зол, не реша-
емся разорвать дружескую связь с жизнью, премудрый и благой Бог по  Своему 
промыслу составил людям закон царства, издревле сдерживая великое бешен-
ство порока, которое, как [Он] предведал (προγνωσθεῖσαν), по распущенно-
сти явилось бы в жизни, чтобы без начальствующего и останавливающего без-
законный натиск могущественнейшего (δυνατωτέρου) на нижестоящего 
(ὑπο βεβηκότος) люди не стали, как рыбы морские, истреблять друг друга2. 
Ради этого, думаю, как и следовало, и было по необходимости установлено роду 
человеческому царство, принявшее от Бога мудрость и могущество, и равно-
честной природе допущено разделиться на начальствующих и находящихся 
под началом.

<452В> Так что одной [т. е. мудростью] правит царство теми, кто законо-
послушно повинуется установлениям природы3, другой же [т. е. могуществом] 

1 Это неоплатонический мотив бегства из чувственного и преходящего мира к 
умопостигаемому, а в конечном счете — к Единому. Плотин говорит именно о «бег-
стве» единого к Единому (Enn. 6. 9. 11. 51//TLG), и этот же мотив встречается здесь 
у преп. Максима, который, возможно, воспринял его через Каппадокийцев. 

2 Ср. уже у Гесиода: «Ибо такой для людей установлен закон Громовержцем:/
Звери, крылатые птицы и рыбы, пощады не зная,/Пусть поедают друг друга: серд-
ца их не ведают правды./Людям же правду Кронид даровал — величайшее благо» 
(Труды, 276–279, пер. В. В. Вересаева).

3 Интересно, что преп. Максим говорит здесь не о Законе Божием или законах 
государства, но о законах природы. 

справедливо обуздывает тех, кто по своенравию воли (γνώμης) не желает им 
следовать, и таким образом дарует всем справедливость, управляя желанием 
и страхом (πόθῳ καὶ φόβῳ); а устраняя неодинаковость (ἀνώμαλον) воли 
(γνώμης)1 между людьми, ясно выказывает во всех безмятежное и кроткое ра-
венство природы2. Чего никогда бы не было, если бы не страх, обуздывающий 

1 Т. е. направленности воли.
2 В этой мысли преп. Максима содержится своего рода парадокс. Природа у всех 

людей одна, и по этому равенству они равночестны. Но поскольку природа у людей 
одна, то и направленность воли (γνώμη) у всех людей должна быть одна. Однако, 
после грехопадения это не так. Царская власть, вообще разделение на начальствую-
щих и подчиненных, т. е. политическое неравенство, должно служить тому, чтобы 
упорядочивать естественные и обуздать противоестественные стремления. Тем са-
мым устраняется неравенство воли (γνώμη) и человеческая природа выказывается 
единой. Таково у преп. Максима этико-богословское обоснование монархической 
царской власти. Разумеется, речь идет об «идеальной модели». 

Следует отметить, что на период V–VII вв. приходится настоящий расцвет ви-
зантийской политической мысли (см.: Вальденберг В. Е. Указ. соч. С. 116–195). 
Место философско- и богословско-политических воззрений преп. Максима среди 
воззрений авторов его эпохи еще предстоит определить (особенно интересно было 
бы сравнить его воззрения со взглядами придворного поэта и идеолога императора 
Ираклия Георгия Писиды), но уже сейчас можно сказать, что небольшое, но весьма 
емкое сочинение преп. Максима, Ep 10, имеет много точек пересечения с аналогич-
ными сочинениями его эпохи (а именно: 1. утверждение о том, что царская власть 
богоустановлена; 2. что она необходима, чтобы прекратить войну всех против всех 
и устранить анархию и многовластие; 3. противопоставление царя и тирана). При 
этом преп. Максим во взглядах на царскую власть исходит из своих представлений 
о единстве человеческой природы и равночестности людей, призванных к единству 
и единому движению к Благу. В высшей степени этот идеал осуществляется в Церк-
ви, в ее идеальном, т. е. нормативном, понимании, выраженном, напр., в Мистаго-
гии: «Церковь дарует людям, в соответствии с верой, единую и простую, неделимую 
и нераздельную связь (ἀδιαίρετον σχέσιν), которая не позволяет проявляться (даже 
если они и существуют) многим и бесчисленным различиям (διαφοράς) каждого, 
возводя всех к всеобщности (καθολικήν) и соединяя их в ней. Вследствие этого ни-
кто ничего не отделяет от общего ради себя; все срастаются и соединяются друг с 
другом одной простой и нераздельной благодатью и силой веры» (Мyst 1. 36–54, пер. 
А. И. Сидорова по: Максим Исповедник 1993. Кн. I. С. 158). Царская власть не ре-
шает таких возвышенных задач, но она призвана удерживать людей от противопо-
ложного движения — противоестественной борьбы друг с другом, т. е. искажения 
образа существования человеческой природы, распадения ее на борющиеся друг с 
другом части. Обеспечение гражданского мира и обуздание властолюбия и алчно-
сти отдельных граждан, т. е. противостояние социальному злу, — вот главное оправ-
дание царской власти (ср.: Рим. 13, 3–6). Когда же император сам становится алч-
ным властолюбцем, он превращается в тирана (ср.: Arist. Polit. 1279b). 



142 Преп. Максим Исповедник 143Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

что является не только крайним злом и очевидным отпадением от истинного 
бытия самого человека, но и явным отрицанием Божественной благости.

Поэтому многострадальная эта и многоплачевная жизнь человеческая, вле-
кущая и влекущаяся то туда, то сюда [254] из-за великого неразумия и неупо-
рядоченности питающей её материи, или, точнее говоря, в своём влечении вле-
кущая всех людей, делает [их] соучастниками своих ужасов (δεινῶν), никому 
не позволяя полностью освободиться от её волнения. И предписано это по 
 приличествующей Божественной мудрости причине: чтобы мы, претерпевая 
страдания от обстоятельств настоящей жизни, которую мы по расположению, 
находящемуся в нашей власти (κατὰ διάθεσιν ὑφ᾿ ἡμῶν), безрассудно лю-
бим, узнали, хотя бы и поздно, сколько вреда приносит привязанность к ней, 
<449D> и ведали, что много полезнее нам отдаление от неё, нежели с ней со-
единение, и по рассуждении справедливо (κατὰ λόγον ἐνδίκως) возненавиде-
ли бы её, и, бежав смешения и волнения видимых вещей, благоразумно обра-
тили бы наше желание (πόθον) к устойчивой тождественности (ταὐτότητα) 
умопостигаемых1. 

<452А> Но раз мы и терпя бичевание, и страдая от тысячи зол, не реша-
емся разорвать дружескую связь с жизнью, премудрый и благой Бог по  Своему 
промыслу составил людям закон царства, издревле сдерживая великое бешен-
ство порока, которое, как [Он] предведал (προγνωσθεῖσαν), по распущенно-
сти явилось бы в жизни, чтобы без начальствующего и останавливающего без-
законный натиск могущественнейшего (δυνατωτέρου) на нижестоящего 
(ὑπο βεβηκότος) люди не стали, как рыбы морские, истреблять друг друга2. 
Ради этого, думаю, как и следовало, и было по необходимости установлено роду 
человеческому царство, принявшее от Бога мудрость и могущество, и равно-
честной природе допущено разделиться на начальствующих и находящихся 
под началом.

<452В> Так что одной [т. е. мудростью] правит царство теми, кто законо-
послушно повинуется установлениям природы3, другой же [т. е. могуществом] 

1 Это неоплатонический мотив бегства из чувственного и преходящего мира к 
умопостигаемому, а в конечном счете — к Единому. Плотин говорит именно о «бег-
стве» единого к Единому (Enn. 6. 9. 11. 51//TLG), и этот же мотив встречается здесь 
у преп. Максима, который, возможно, воспринял его через Каппадокийцев. 

2 Ср. уже у Гесиода: «Ибо такой для людей установлен закон Громовержцем:/
Звери, крылатые птицы и рыбы, пощады не зная,/Пусть поедают друг друга: серд-
ца их не ведают правды./Людям же правду Кронид даровал — величайшее благо» 
(Труды, 276–279, пер. В. В. Вересаева).

3 Интересно, что преп. Максим говорит здесь не о Законе Божием или законах 
государства, но о законах природы. 

справедливо обуздывает тех, кто по своенравию воли (γνώμης) не желает им 
следовать, и таким образом дарует всем справедливость, управляя желанием 
и страхом (πόθῳ καὶ φόβῳ); а устраняя неодинаковость (ἀνώμαλον) воли 
(γνώμης)1 между людьми, ясно выказывает во всех безмятежное и кроткое ра-
венство природы2. Чего никогда бы не было, если бы не страх, обуздывающий 

1 Т. е. направленности воли.
2 В этой мысли преп. Максима содержится своего рода парадокс. Природа у всех 

людей одна, и по этому равенству они равночестны. Но поскольку природа у людей 
одна, то и направленность воли (γνώμη) у всех людей должна быть одна. Однако, 
после грехопадения это не так. Царская власть, вообще разделение на начальствую-
щих и подчиненных, т. е. политическое неравенство, должно служить тому, чтобы 
упорядочивать естественные и обуздать противоестественные стремления. Тем са-
мым устраняется неравенство воли (γνώμη) и человеческая природа выказывается 
единой. Таково у преп. Максима этико-богословское обоснование монархической 
царской власти. Разумеется, речь идет об «идеальной модели». 

Следует отметить, что на период V–VII вв. приходится настоящий расцвет ви-
зантийской политической мысли (см.: Вальденберг В. Е. Указ. соч. С. 116–195). 
Место философско- и богословско-политических воззрений преп. Максима среди 
воззрений авторов его эпохи еще предстоит определить (особенно интересно было 
бы сравнить его воззрения со взглядами придворного поэта и идеолога императора 
Ираклия Георгия Писиды), но уже сейчас можно сказать, что небольшое, но весьма 
емкое сочинение преп. Максима, Ep 10, имеет много точек пересечения с аналогич-
ными сочинениями его эпохи (а именно: 1. утверждение о том, что царская власть 
богоустановлена; 2. что она необходима, чтобы прекратить войну всех против всех 
и устранить анархию и многовластие; 3. противопоставление царя и тирана). При 
этом преп. Максим во взглядах на царскую власть исходит из своих представлений 
о единстве человеческой природы и равночестности людей, призванных к единству 
и единому движению к Благу. В высшей степени этот идеал осуществляется в Церк-
ви, в ее идеальном, т. е. нормативном, понимании, выраженном, напр., в Мистаго-
гии: «Церковь дарует людям, в соответствии с верой, единую и простую, неделимую 
и нераздельную связь (ἀδιαίρετον σχέσιν), которая не позволяет проявляться (даже 
если они и существуют) многим и бесчисленным различиям (διαφοράς) каждого, 
возводя всех к всеобщности (καθολικήν) и соединяя их в ней. Вследствие этого ни-
кто ничего не отделяет от общего ради себя; все срастаются и соединяются друг с 
другом одной простой и нераздельной благодатью и силой веры» (Мyst 1. 36–54, пер. 
А. И. Сидорова по: Максим Исповедник 1993. Кн. I. С. 158). Царская власть не ре-
шает таких возвышенных задач, но она призвана удерживать людей от противопо-
ложного движения — противоестественной борьбы друг с другом, т. е. искажения 
образа существования человеческой природы, распадения ее на борющиеся друг с 
другом части. Обеспечение гражданского мира и обуздание властолюбия и алчно-
сти отдельных граждан, т. е. противостояние социальному злу, — вот главное оправ-
дание царской власти (ср.: Рим. 13, 3–6). Когда же император сам становится алч-
ным властолюбцем, он превращается в тирана (ср.: Arist. Polit. 1279b). 



144 Преп. Максим Исповедник 145Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

безумное стремление множества людей к порочному (ἀτοπίαν) и угрозами на-
сильно приводящий к безмятежности, свойственной благоразумным. Ведь то, 
что разум по природе убеждает благоразумных любить добровольно, страх 
обычно заставляет неразумных соблюдать против воли.

<452С> Ради этой причины, как научили меня, и дозволено было [255] цар-
ству войти в человеческую жизнь; и рассуждение это я принимаю за истинно 
изъясняющее причину. Если же существует какое-либо иное обоснование цар-
ства, согласное с Божественным Писанием, то оно, думаю, доступно лишь чис-
тым разумом1. Впрочем, и это не полностью отклоняется от цели Божественно-
го Писания. Ведь и в нём рассказывается, как Бог допустил, чтобы над  людьми, 
отказавшимися от Божиего царства, царствовали хотя бы тоже люди (1 Цар. 
8, 5–7)2, дабы неупорядоченное безвластие (ἀναρχίας) не породило много-
властие (πολυαρχίαν) и не привело затем к губительному раздору весь род чело-

В комментарии к своему переводу Ер 10 прот. Валентин Асмус пишет: «Преп. 
Максим говорит не только о принуждающей, но и в не меньшей степени о созида-
тельной функции царства; мало того, сию последнюю он описывает в тонах почти 
утопического оптимизма, чтобы не сказать — в тонах эсхатологических» (Указ. соч. 
С. 73). Нам кажется, что речь может идти не столько об утопическом оптимизме, 
сколько об идеале, точнее, о логосе царской власти. В своем предельном назначении 
она призвана сделать так, чтобы была устранена «неодинаковость (ἀνώμαλον) воли 
(γνώμης) между людьми» и было выказано «во всех безмятежное и кроткое равен-
ство природы». Но это — явление одинаковости природы, как она проявляется в со-
циальной жизни, в ее не-греховном состоянии, — именно предельная задача цар-
ской власти. Эту задачу не следует смешивать с задачей, которая решается только 
в Церкви — обожения. Преп. Максим и в этом письме, и в ряде других сочинений 
явно или неявно мыслит в рамках триады: противоестественное (греховное) — есте-
ственное (природное) — сверхъестественное. Царская власть по преимуществу про-
тивостоит противоестественному в политической и экономической сферах, и это 
коррелирует у преп. Максима (хотя он прямо об этом в Ер 10 не пишет) с отказом 
предоставить императору права «священнические», т. е. роль в том, что называется 
в Мистагогии «возведением к всеобщности и соединении с ней». Это задачи свя-
щенства, а не царства. Соответственно, и законодательство в этой сфере, каковым 
являются догматы и каноны, не подвластно императору. Со всей ясностью об этом 
будет сказано в полемике с монофелитами. 

1 Возможно, преп. Максим намекает здесь на прообразовательный смысл уста-
новления царя для Израиля в качестве «тени» Царя-Мессии Христа. Но в данном 
письме он сознательно ограничивается нравственным толкованием, опуская чисто 
богословское, вероятно, понимая, что его спрашивали не о нем.

2 Прот. Валентин Асмус в примечании к данному месту высказывает мнение: «Из 
всего контекста явствует, что Святый Отец говорит в самом широком плане: о том 
“отвержении Царства Божия”, о котором говорится в начале книги Бытия, а не об 
отмене узкопонимаемой “теократии” в начале I Цар.» (Указ. соч. С. 75). 

веческий, раз попечение о нём не вверено Божиим судом никому, кто разумом 
<452D> управлял бы воспитывающихся к кротости разумом же, а тех, кто за-
мышляет злое и намеренно (γνωμικῶς) губит в себе противоестественным 
нравом (τοῖς παρὰ φύσιν τρόποις) природное благо вéдения, обуздывал бы 
страхом своего могущества (ср.: Рим. 13, 3–5).

Поэтому тот царь, который именно так и постарался соблюсти этот закон 
царства, явился (ἀναπέφανται) поистине вторым на земле после Бога, ибо сде-
лался вернейшим исполнителем Божией воли (βουλῆς) и справедливо полу-
чил царство над людьми через послушание царству Бога. Тот же, что отверг 
этот закон и полностью приписывает царство себе, а не Богу, естественно, бу-
дет тиранически (τυραννικῶς)1 творить противоположное этому, прогоняя от 
себя добродетельных и удаляя [их] от всякого совета и власти2, <453А> зло-

1 Ср. противопоставление тирании и царства уже у Платона: «Нет более жалко-
го государства, чем управляемое тиранически, и более благополучного, чем то, в ко-
тором правят цари» (Res. 576e). Противопоставление царства и тирании было одной 
из главных тем знаменитых в эпоху поздней античности политических речей авто-
ра стоической и кинической направленности Диона Хрисостома (I–II вв.), повлияв-
шего на Синезия Киренского и др. 

2 Как считает В. Е. Вальденберг, в античности и поздней античности существо-
вали два представления о тирании, восходящие, соответственно, к Платону и Арис-
тотелю. Платон считал отличительной чертой тирана противозаконность его дей-
ствий, а Аристотель таковой чертой считал господство частного интереса тирана над 
общим (см.: Вальденберг В. Е. Указ. соч. С. 90). Как мы видим, преп. Максим счи-
тает, что тиран — это тот, кто отвергает не государственный закон, а «закон цар-
ства», т. е. то самое, ради чего царство установлено Богом — в первую очередь, ради 
противостояния противоестественным частным устремлениям подвластных. Укло-
няющийся от этой цели, исполнения воли Божией, уже не царь, а тиран. Для него 
характерно считать себя, а не Бога источником своей власти и окружать себя не-
достойными людьми. Существенно то, что преп. Максим говорит о тираническом 
извращении царской власти, деградации последней.

Как пишет специалист по политической философии неоплатонизма Д. О’Мара, 
с точки зрения философов-неоплатоников: «Тирания — это автократическое правле-
ние, не основанное на философском знании и совершенной добродетели, не истин ная 
монархия, или аристократия, в платоновском смысле». При этом он ссылается на: 
Iambl. Vit. Pyth. 32, 214–22; Procl. In Alcib. 165, 9–11 (ср.: Plat. Polit. 292e9 – 293a1); 
Sallust. De dis. XI, 2. По мнению Прокла, тирания вместо того, чтобы отражать ес-
тественный порядок, в действительности извращает его (см.: Procl. In Remp. II, 
p. 176, 11–15. Она ставит благо правителя выше общего блага (O’Meara D. J. Plato-
no polis. Platonic Political Philosophy in Late Antiquity. Oxford, 2003. P. 102 и n 350). 
В хрис тианской политико-философской мысли противопоставление царь — тиран 
встречается у Евсевия Кесарийского, у которого образцом царя является принявший 
христианство Константин Великий и его наследники, а тиранами — побежденные 



144 Преп. Максим Исповедник 145Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

безумное стремление множества людей к порочному (ἀτοπίαν) и угрозами на-
сильно приводящий к безмятежности, свойственной благоразумным. Ведь то, 
что разум по природе убеждает благоразумных любить добровольно, страх 
обычно заставляет неразумных соблюдать против воли.

<452С> Ради этой причины, как научили меня, и дозволено было [255] цар-
ству войти в человеческую жизнь; и рассуждение это я принимаю за истинно 
изъясняющее причину. Если же существует какое-либо иное обоснование цар-
ства, согласное с Божественным Писанием, то оно, думаю, доступно лишь чис-
тым разумом1. Впрочем, и это не полностью отклоняется от цели Божественно-
го Писания. Ведь и в нём рассказывается, как Бог допустил, чтобы над  людьми, 
отказавшимися от Божиего царства, царствовали хотя бы тоже люди (1 Цар. 
8, 5–7)2, дабы неупорядоченное безвластие (ἀναρχίας) не породило много-
властие (πολυαρχίαν) и не привело затем к губительному раздору весь род чело-

В комментарии к своему переводу Ер 10 прот. Валентин Асмус пишет: «Преп. 
Максим говорит не только о принуждающей, но и в не меньшей степени о созида-
тельной функции царства; мало того, сию последнюю он описывает в тонах почти 
утопического оптимизма, чтобы не сказать — в тонах эсхатологических» (Указ. соч. 
С. 73). Нам кажется, что речь может идти не столько об утопическом оптимизме, 
сколько об идеале, точнее, о логосе царской власти. В своем предельном назначении 
она призвана сделать так, чтобы была устранена «неодинаковость (ἀνώμαλον) воли 
(γνώμης) между людьми» и было выказано «во всех безмятежное и кроткое равен-
ство природы». Но это — явление одинаковости природы, как она проявляется в со-
циальной жизни, в ее не-греховном состоянии, — именно предельная задача цар-
ской власти. Эту задачу не следует смешивать с задачей, которая решается только 
в Церкви — обожения. Преп. Максим и в этом письме, и в ряде других сочинений 
явно или неявно мыслит в рамках триады: противоестественное (греховное) — есте-
ственное (природное) — сверхъестественное. Царская власть по преимуществу про-
тивостоит противоестественному в политической и экономической сферах, и это 
коррелирует у преп. Максима (хотя он прямо об этом в Ер 10 не пишет) с отказом 
предоставить императору права «священнические», т. е. роль в том, что называется 
в Мистагогии «возведением к всеобщности и соединении с ней». Это задачи свя-
щенства, а не царства. Соответственно, и законодательство в этой сфере, каковым 
являются догматы и каноны, не подвластно императору. Со всей ясностью об этом 
будет сказано в полемике с монофелитами. 

1 Возможно, преп. Максим намекает здесь на прообразовательный смысл уста-
новления царя для Израиля в качестве «тени» Царя-Мессии Христа. Но в данном 
письме он сознательно ограничивается нравственным толкованием, опуская чисто 
богословское, вероятно, понимая, что его спрашивали не о нем.

2 Прот. Валентин Асмус в примечании к данному месту высказывает мнение: «Из 
всего контекста явствует, что Святый Отец говорит в самом широком плане: о том 
“отвержении Царства Божия”, о котором говорится в начале книги Бытия, а не об 
отмене узкопонимаемой “теократии” в начале I Цар.» (Указ. соч. С. 75). 

веческий, раз попечение о нём не вверено Божиим судом никому, кто разумом 
<452D> управлял бы воспитывающихся к кротости разумом же, а тех, кто за-
мышляет злое и намеренно (γνωμικῶς) губит в себе противоестественным 
нравом (τοῖς παρὰ φύσιν τρόποις) природное благо вéдения, обуздывал бы 
страхом своего могущества (ср.: Рим. 13, 3–5).

Поэтому тот царь, который именно так и постарался соблюсти этот закон 
царства, явился (ἀναπέφανται) поистине вторым на земле после Бога, ибо сде-
лался вернейшим исполнителем Божией воли (βουλῆς) и справедливо полу-
чил царство над людьми через послушание царству Бога. Тот же, что отверг 
этот закон и полностью приписывает царство себе, а не Богу, естественно, бу-
дет тиранически (τυραννικῶς)1 творить противоположное этому, прогоняя от 
себя добродетельных и удаляя [их] от всякого совета и власти2, <453А> зло-

1 Ср. противопоставление тирании и царства уже у Платона: «Нет более жалко-
го государства, чем управляемое тиранически, и более благополучного, чем то, в ко-
тором правят цари» (Res. 576e). Противопоставление царства и тирании было одной 
из главных тем знаменитых в эпоху поздней античности политических речей авто-
ра стоической и кинической направленности Диона Хрисостома (I–II вв.), повлияв-
шего на Синезия Киренского и др. 

2 Как считает В. Е. Вальденберг, в античности и поздней античности существо-
вали два представления о тирании, восходящие, соответственно, к Платону и Арис-
тотелю. Платон считал отличительной чертой тирана противозаконность его дей-
ствий, а Аристотель таковой чертой считал господство частного интереса тирана над 
общим (см.: Вальденберг В. Е. Указ. соч. С. 90). Как мы видим, преп. Максим счи-
тает, что тиран — это тот, кто отвергает не государственный закон, а «закон цар-
ства», т. е. то самое, ради чего царство установлено Богом — в первую очередь, ради 
противостояния противоестественным частным устремлениям подвластных. Укло-
няющийся от этой цели, исполнения воли Божией, уже не царь, а тиран. Для него 
характерно считать себя, а не Бога источником своей власти и окружать себя не-
достойными людьми. Существенно то, что преп. Максим говорит о тираническом 
извращении царской власти, деградации последней.

Как пишет специалист по политической философии неоплатонизма Д. О’Мара, 
с точки зрения философов-неоплатоников: «Тирания — это автократическое правле-
ние, не основанное на философском знании и совершенной добродетели, не истин ная 
монархия, или аристократия, в платоновском смысле». При этом он ссылается на: 
Iambl. Vit. Pyth. 32, 214–22; Procl. In Alcib. 165, 9–11 (ср.: Plat. Polit. 292e9 – 293a1); 
Sallust. De dis. XI, 2. По мнению Прокла, тирания вместо того, чтобы отражать ес-
тественный порядок, в действительности извращает его (см.: Procl. In Remp. II, 
p. 176, 11–15. Она ставит благо правителя выше общего блага (O’Meara D. J. Plato-
no polis. Platonic Political Philosophy in Late Antiquity. Oxford, 2003. P. 102 и n 350). 
В хрис тианской политико-философской мысли противопоставление царь — тиран 
встречается у Евсевия Кесарийского, у которого образцом царя является принявший 
христианство Константин Великий и его наследники, а тиранами — побежденные 



146 Преп. Максим Исповедник 147Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

нравных же ребячески (νεωτερικῶς) приближая к себе и назначая повели-
телями всей своей власти (ἐξουσίας), — а это есть прóпасть окончательной 
погибели и правителей, и управляемых. Нам же да подаст Бог охотно подчи-
няться Его Царству исполнением животворящих Его заповедей и достойно 
чтить царствующих на земле по Его [воле] как блюстителей Божиих поста-
новлений.

им императоры-язычники. Вот как он завершает рассказ об этом: «Уничтожены 
были все следы тирании; твердая и никем не оспариваемая царская власть принад-
лежала Константину и его сыновьям» (Euseb. Hist. eccl. 10. 9. 9). Интересно, что 
преп. Максим, говоря о царской власти, не связывает напрямую отличие царя от 
тирана с верой царя, как это делает в Церковной истории Евсевий, у которого все 
языческие императоры именуются тиранами, хотя преп. Максим и говорит, что на-
стоящий царь исполняет волю Божию. При этом у Евсевия в Похвальном слове 
Константину эксплицитно проводится различие между царем и тираном уже в 
плане добродетелей; последние, впрочем, отображаются в царе, поскольку он под-
ражает Первообразу, каковым является Слово; тиран же и нравственно безобра-
зен, и нечестив: «Известно, что истинным василевсом, по всей справедливости, на-
добно называть того, который образовал свою душу царскими добродетелями, по 
образцу Царства высочайшего, — напротив, кто отчуждался их, отвергая Всецаря, 
не признал небесного Отца душ и не воздал должного василевсу почтения, но при-
ял в душу безобразие и срамоту, царскую кротость заменил раздражительностью 
дикого зверя, щедролюбивое расположение — неисцелимым ядом злобы, благора-
зумие — безумием, ум и мудрость всего — ненавистнейшей глупостью, из  которой, 
как из горькой влаги, произрастают вредоносные растения: распутная жизнь, лю-
бостяжание, убийства, богоборчество, нечестие, — кто предался всему этому, тот, 
хотя бы иногда и возвысился тиранической властью, василевсом и наименован быть 
не может. Да и как ему нести небесный образ монаршего права, когда в своей душе 
он запечатлел многочисленные образы демонов?» (см.: Euseb. De laudibus Constantini 
5, ed. I. A. Heikel, пер. по: http://www.vostlit.info/Texts/rus17/Evsevij_pamfil/
frametext6.htm).

См. также подробнее о религиозном аспекте тирании у св. отцов IV в. в статье 
А. В. Муравьева, ссылающегося на слова св. Василия Великого: «Нечестивый (δυσ-
σεβής, читай: нехристианин или еретик. — А. М. ) царь уже более не царь, но ти-
ран» (Инвективы Григория Богослова против Юлиана как источник ранневизантий-
ской политической теории//Византийские очерки. М., 1996. С. 76–87). См. также: 
Сенина Т. А. (мон. Кассия). Богословская доктрина и историческая реальность им-
ператорской власти в Византии. СПб., 2005 (http://tsenina.narod.ru/nauka/basileia.
htm). 

Письмо XI. Игуменье о монахине,
вышедшей из монастыря и раскаявшейся1

Провозвестники истины и слуги Божией благодати, с самого начала до на-
ших дней изъяснявшие нам, каждый в своё время, [256] спасительную волю 
(θέλημα) Божию, <453В> говорят, что ничто так не угодно и не приятно Богу, 
как обращение людей к Нему через истинное покаяние. Желая его выказать 
божественнее остального, Богоначальное (θεαρχικός) Слово Бога и Отца — 
вернее же, первый и единственный знак (γνώρισμα) бесконечной благос-
ти — неизреченным образом (τρόπον) снисхождения соизволило посетить 
нас во плоти, совершая, претерпевая и изрекая то, что должно было нас, вра-
гов и противников, отчуждённых от блаженной жизни, примирить с Богом и 
Отцом и возвести к ней. Христос не только чудесами исцелил наши болезни и 
оправдал нас во множестве страшных преступлений, <453С> страданиями 
приняв на Cебя наши немощи, и смертью, как если бы ей был подвластен, упла-
тил, безгрешный, наш долг (ὄφλημα), но ещё и многообразно поучал, дабы мы 
возжелали сравняться с Ним в человеколюбивом нраве (ἕξιν) и совершенной 
любви друг к другу. Ради этого-то и восклицал Он: «Я пришел призвать не пра-
ведников, а грешников к покаянию» (Мф. 9, 13). И «не здоровые имеют нуж-
ду во враче, а больные» (Мф. 9, 12). И говорил, что Он пришёл найти и спасти 
погибшую овцу (Лк. 15, 4). И говорил, что послан к погибшим овцам дома Из-
раилева (Мф. 10, 6). А в притче о драхме (Лк. 15, 8) Он прикровенно показал, 
что пришёл вернуть царский образ, погребённый под зловонной грязью страс-
тей. <453D> И ещё: «Истинно говорю вам, что радость является на небе и 
на земле об одном кающемся грешнике» (Лк. 15, 7). Ради этого, впавшего в 
руки разбойников, лишённого всякого покрова и избитого до полусмерти, Он 
укрепил вином и маслом, и перевязал, и посадил на собственного осла, и пору-
чил содержателю гостиницы, и, дав достаточно денег, чтобы о нём заботились, 
пообещал на обратном пути дать и ещё, если будет больше потрачено (Лк. 10, 
30). Ради этого говорит Он, что всеблагой отец склонился к обратившемуся 
блудному сыну и обнял его, <456А> когда тот раскаялся и вернулся, и укра-
сил великолепием отчей славы, ничуть не упрекнув за прошлое (Лк. 15, 11). 
Ради этого и ушедшую из божественной сотни овцу, найденную блуждающей 
по горам и холмам, не погнал Христос утомительным путём обратно в овчарню, 
[257] а, возложив Себе на плечи, с состраданием принёс в общее стадо (Лк. 15, 

1 По мнению П. Шервуда (см.: Sherwood 1952. P. 43), письмо написано в Север-
ной Африке; точное время написание неизвестно.



146 Преп. Максим Исповедник 147Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

нравных же ребячески (νεωτερικῶς) приближая к себе и назначая повели-
телями всей своей власти (ἐξουσίας), — а это есть прóпасть окончательной 
погибели и правителей, и управляемых. Нам же да подаст Бог охотно подчи-
няться Его Царству исполнением животворящих Его заповедей и достойно 
чтить царствующих на земле по Его [воле] как блюстителей Божиих поста-
новлений.

им императоры-язычники. Вот как он завершает рассказ об этом: «Уничтожены 
были все следы тирании; твердая и никем не оспариваемая царская власть принад-
лежала Константину и его сыновьям» (Euseb. Hist. eccl. 10. 9. 9). Интересно, что 
преп. Максим, говоря о царской власти, не связывает напрямую отличие царя от 
тирана с верой царя, как это делает в Церковной истории Евсевий, у которого все 
языческие императоры именуются тиранами, хотя преп. Максим и говорит, что на-
стоящий царь исполняет волю Божию. При этом у Евсевия в Похвальном слове 
Константину эксплицитно проводится различие между царем и тираном уже в 
плане добродетелей; последние, впрочем, отображаются в царе, поскольку он под-
ражает Первообразу, каковым является Слово; тиран же и нравственно безобра-
зен, и нечестив: «Известно, что истинным василевсом, по всей справедливости, на-
добно называть того, который образовал свою душу царскими добродетелями, по 
образцу Царства высочайшего, — напротив, кто отчуждался их, отвергая Всецаря, 
не признал небесного Отца душ и не воздал должного василевсу почтения, но при-
ял в душу безобразие и срамоту, царскую кротость заменил раздражительностью 
дикого зверя, щедролюбивое расположение — неисцелимым ядом злобы, благора-
зумие — безумием, ум и мудрость всего — ненавистнейшей глупостью, из  которой, 
как из горькой влаги, произрастают вредоносные растения: распутная жизнь, лю-
бостяжание, убийства, богоборчество, нечестие, — кто предался всему этому, тот, 
хотя бы иногда и возвысился тиранической властью, василевсом и наименован быть 
не может. Да и как ему нести небесный образ монаршего права, когда в своей душе 
он запечатлел многочисленные образы демонов?» (см.: Euseb. De laudibus Constantini 
5, ed. I. A. Heikel, пер. по: http://www.vostlit.info/Texts/rus17/Evsevij_pamfil/
frametext6.htm).

См. также подробнее о религиозном аспекте тирании у св. отцов IV в. в статье 
А. В. Муравьева, ссылающегося на слова св. Василия Великого: «Нечестивый (δυσ-
σεβής, читай: нехристианин или еретик. — А. М. ) царь уже более не царь, но ти-
ран» (Инвективы Григория Богослова против Юлиана как источник ранневизантий-
ской политической теории//Византийские очерки. М., 1996. С. 76–87). См. также: 
Сенина Т. А. (мон. Кассия). Богословская доктрина и историческая реальность им-
ператорской власти в Византии. СПб., 2005 (http://tsenina.narod.ru/nauka/basileia.
htm). 

Письмо XI. Игуменье о монахине,
вышедшей из монастыря и раскаявшейся1

Провозвестники истины и слуги Божией благодати, с самого начала до на-
ших дней изъяснявшие нам, каждый в своё время, [256] спасительную волю 
(θέλημα) Божию, <453В> говорят, что ничто так не угодно и не приятно Богу, 
как обращение людей к Нему через истинное покаяние. Желая его выказать 
божественнее остального, Богоначальное (θεαρχικός) Слово Бога и Отца — 
вернее же, первый и единственный знак (γνώρισμα) бесконечной благос-
ти — неизреченным образом (τρόπον) снисхождения соизволило посетить 
нас во плоти, совершая, претерпевая и изрекая то, что должно было нас, вра-
гов и противников, отчуждённых от блаженной жизни, примирить с Богом и 
Отцом и возвести к ней. Христос не только чудесами исцелил наши болезни и 
оправдал нас во множестве страшных преступлений, <453С> страданиями 
приняв на Cебя наши немощи, и смертью, как если бы ей был подвластен, упла-
тил, безгрешный, наш долг (ὄφλημα), но ещё и многообразно поучал, дабы мы 
возжелали сравняться с Ним в человеколюбивом нраве (ἕξιν) и совершенной 
любви друг к другу. Ради этого-то и восклицал Он: «Я пришел призвать не пра-
ведников, а грешников к покаянию» (Мф. 9, 13). И «не здоровые имеют нуж-
ду во враче, а больные» (Мф. 9, 12). И говорил, что Он пришёл найти и спасти 
погибшую овцу (Лк. 15, 4). И говорил, что послан к погибшим овцам дома Из-
раилева (Мф. 10, 6). А в притче о драхме (Лк. 15, 8) Он прикровенно показал, 
что пришёл вернуть царский образ, погребённый под зловонной грязью страс-
тей. <453D> И ещё: «Истинно говорю вам, что радость является на небе и 
на земле об одном кающемся грешнике» (Лк. 15, 7). Ради этого, впавшего в 
руки разбойников, лишённого всякого покрова и избитого до полусмерти, Он 
укрепил вином и маслом, и перевязал, и посадил на собственного осла, и пору-
чил содержателю гостиницы, и, дав достаточно денег, чтобы о нём заботились, 
пообещал на обратном пути дать и ещё, если будет больше потрачено (Лк. 10, 
30). Ради этого говорит Он, что всеблагой отец склонился к обратившемуся 
блудному сыну и обнял его, <456А> когда тот раскаялся и вернулся, и укра-
сил великолепием отчей славы, ничуть не упрекнув за прошлое (Лк. 15, 11). 
Ради этого и ушедшую из божественной сотни овцу, найденную блуждающей 
по горам и холмам, не погнал Христос утомительным путём обратно в овчарню, 
[257] а, возложив Себе на плечи, с состраданием принёс в общее стадо (Лк. 15, 

1 По мнению П. Шервуда (см.: Sherwood 1952. P. 43), письмо написано в Север-
ной Африке; точное время написание неизвестно.



148 Преп. Максим Исповедник 149Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

4). Ради этого и воскликнул Он: «Приидите ко Мне, все труждающиеся и об-
ременённые сердцем, и Я дам вам отдых» (Мф. 11, 28). И ещё: «Возьмите иго 
Моё на себя» (Мф. 11, 29), подразумевая под игом заповеди, или жизнь по 
Евангелию, а под бременем — кажущуюся тяжесть раскаяния; ведь Он гово-
рит: «иго Моё благо, и бремя Моё легко» (Мф. 11, 30). <456В> И ещё учит о 
справедливости и благости Божией и внушает: «Будьте святы (Лев. 11, 44) и 
будьте совершенны (Мф. 5, 48), будьте милостивы, будьте милосердны, как 
Отец ваш небесный» (Мф. 5, 7; Лк. 6, 36). И еще: «Прощайте, и простится вам». 
И ещё: «Что хотите, чтобы творили вам люди, так же и вы им творите» (Мф. 7, 
12). И другое подобное. И попросту говоря, чтобы не удлинять письмо рассуж-
дениями о каждом таком изречении, ради этого Он оправдывает раскаявших-
ся блудниц, принимает обратившихся мытарей (Мф. 21, 31) и делает их про-
возвестниками Евангелия. Ради этого разбойников, признающих свою вину и 
смертью приобретающих спасение, Он страхом приводит к Себе и вводит с Со-
бой в Рай, верно исполняя обещания будущих благ. Ради этого вразумляет без-
умствующих в ревности преследователей <456С> и вместо Себя назначает 
апостолами языков (Деян. 9, 1), чтобы мы научились человеколюбию и кро-
тости, и не отчаивались сразу же, согрешив, и к грешащим не были  безучастны 
и бесчувственны, имея в таких делах образцом Бога.

Раз уж мы научились, что это воистину так и есть, и что Бог желает всем 
людям спастись и достичь познания истины (1 Тим. 2, 4), и помним, что един-
ственной причиной и поводом чудесного пришествия к нам Христа во плоти 
было наше спасение, то я смело обращаюсь с просьбой к вашей святости, вмес-
то масличной ветви1 указывая тебе на те самые животворящие страдания Бога 
и Спасителя нашего Христа, которыми мы были выкуплены у власти тьмы. 
<456D> Я ведь верю, что ты, настоящая ученица Сына Божьего, во всех по-
ступках жизни несёшь Его в себе живым и деятельным учителем, ибо с  детства 
вся прилепилась к Нему, так что даже и через моё убогое <457А> и грешное 
заступничество, совершенно недостойное твоей добродетели, почтишь Его че-
ловеколюбивое самоумаление (κένωσιν) [258] ради нас и примешь раскаиваю-
щуюся и ослабевшую от слёз сестру. Ведь несказанно велико сокрушение её 
сердца и смирение духа из-за совершённого греха и из-за понесённого разлуче-
ния с вами. Не презирай, благословенная раба Божия, сокрушённое и  смирен ное 
сердце, которое не презрел Бог (Пс. 50, 19), но будь милосердна и жалостли-
ва, сострадательна и участлива, и подражай Тому, Кто ради нас по человеко-
любию добровольно претерпел смерть, и прими её, пожалуйста, приветливо, 

1 Общепринятый символ мольбы. — Прим. пер. 

и укрепи любовь к ней (2 Кор. 2, 8). И ободри её словами и делами человеко-
любия и кротости, <457В> и вырви из рук тирана1, и сострадательно перевя-
жи её сокрушения (Пс. 146, 3), чтобы, удручённая горем, она не была  пронзена 
жалом отчаяния и не взыскалась бы с нас кровь души, которую мы презрели, 
или, правдивее говоря, которую предали врагу нашей жизни, чтобы он её вёл, 
куда только захочет, — ту душу, которой надлежало жить благодаря нашему 
терпению (μακροθυμίας) и мягкости, и мы не подверглись бы справедливому 
обвинению как пренебрегшие и волей, и страданием Божиим. Ибо одина-
ково — сурово это слово, а всё же истинно — пренебрегают благой Божией 
волей и вменяют в ничто, насколько до них касается, Его человеколюбивое 
 самоумаление (κένωσιν) ради нас и те, кто не желают раскаяться, и те, кто не 
принимают раскаивающихся, <457С> потому что ради равночестности при-
роды мы должны воспринимать несчастья друг друга как свои, и не выкажем 
себя почитающими благость Божию по отношению к нам, если хотя бы по от-
ношению к нашему роду мы не будем Ему подражать. 

Итак, благословенная раба Божия, зная, что Божественная справедливость 
надлежащим образом соответствует нашему душевному расположению, ста-
новясь для нас тем, чем мы сделались друг для друга2, и таким являя нам Бога, 
какими мы раньше были для подобных нам3, не замедли принять твою проси-
тельницу и рабу, с мольбой протягивающую к тебе руки, но богоподражатель-
но, без задержки возложи скорее на плечи овцу и отнеси в безопасное стойло, 
<457D> и сохрани внутри от волков-губителей, чтобы и тебе самой [259] че ло-
веколюбивого Бога и Спасителя Христа, Судию всех, во страшное Его и пре-
славное пришествие улучить подающим тебе вечные плоды того, что ты  посея ла. 
Пусть и мы улучим Его благосклонным нам по милости Его и  человеколю-
бию, молитвами и предстательством Владычицы нашей Пресвятой  Богородицы 
и всех святых Его. Аминь. 

1 Т. е. диавола, см. далее.
2 Намек на слова молитвы Господней: «…и остави нам долги наши, якоже и мы 

оставляем должником нашим» (Мф. 6, 12).
3 Букв.: «подобо-страстным (ὁμοιοπαθέσιν)».



148 Преп. Максим Исповедник 149Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

4). Ради этого и воскликнул Он: «Приидите ко Мне, все труждающиеся и об-
ременённые сердцем, и Я дам вам отдых» (Мф. 11, 28). И ещё: «Возьмите иго 
Моё на себя» (Мф. 11, 29), подразумевая под игом заповеди, или жизнь по 
Евангелию, а под бременем — кажущуюся тяжесть раскаяния; ведь Он гово-
рит: «иго Моё благо, и бремя Моё легко» (Мф. 11, 30). <456В> И ещё учит о 
справедливости и благости Божией и внушает: «Будьте святы (Лев. 11, 44) и 
будьте совершенны (Мф. 5, 48), будьте милостивы, будьте милосердны, как 
Отец ваш небесный» (Мф. 5, 7; Лк. 6, 36). И еще: «Прощайте, и простится вам». 
И ещё: «Что хотите, чтобы творили вам люди, так же и вы им творите» (Мф. 7, 
12). И другое подобное. И попросту говоря, чтобы не удлинять письмо рассуж-
дениями о каждом таком изречении, ради этого Он оправдывает раскаявших-
ся блудниц, принимает обратившихся мытарей (Мф. 21, 31) и делает их про-
возвестниками Евангелия. Ради этого разбойников, признающих свою вину и 
смертью приобретающих спасение, Он страхом приводит к Себе и вводит с Со-
бой в Рай, верно исполняя обещания будущих благ. Ради этого вразумляет без-
умствующих в ревности преследователей <456С> и вместо Себя назначает 
апостолами языков (Деян. 9, 1), чтобы мы научились человеколюбию и кро-
тости, и не отчаивались сразу же, согрешив, и к грешащим не были  безучастны 
и бесчувственны, имея в таких делах образцом Бога.

Раз уж мы научились, что это воистину так и есть, и что Бог желает всем 
людям спастись и достичь познания истины (1 Тим. 2, 4), и помним, что един-
ственной причиной и поводом чудесного пришествия к нам Христа во плоти 
было наше спасение, то я смело обращаюсь с просьбой к вашей святости, вмес-
то масличной ветви1 указывая тебе на те самые животворящие страдания Бога 
и Спасителя нашего Христа, которыми мы были выкуплены у власти тьмы. 
<456D> Я ведь верю, что ты, настоящая ученица Сына Божьего, во всех по-
ступках жизни несёшь Его в себе живым и деятельным учителем, ибо с  детства 
вся прилепилась к Нему, так что даже и через моё убогое <457А> и грешное 
заступничество, совершенно недостойное твоей добродетели, почтишь Его че-
ловеколюбивое самоумаление (κένωσιν) [258] ради нас и примешь раскаиваю-
щуюся и ослабевшую от слёз сестру. Ведь несказанно велико сокрушение её 
сердца и смирение духа из-за совершённого греха и из-за понесённого разлуче-
ния с вами. Не презирай, благословенная раба Божия, сокрушённое и  смирен ное 
сердце, которое не презрел Бог (Пс. 50, 19), но будь милосердна и жалостли-
ва, сострадательна и участлива, и подражай Тому, Кто ради нас по человеко-
любию добровольно претерпел смерть, и прими её, пожалуйста, приветливо, 

1 Общепринятый символ мольбы. — Прим. пер. 

и укрепи любовь к ней (2 Кор. 2, 8). И ободри её словами и делами человеко-
любия и кротости, <457В> и вырви из рук тирана1, и сострадательно перевя-
жи её сокрушения (Пс. 146, 3), чтобы, удручённая горем, она не была  пронзена 
жалом отчаяния и не взыскалась бы с нас кровь души, которую мы презрели, 
или, правдивее говоря, которую предали врагу нашей жизни, чтобы он её вёл, 
куда только захочет, — ту душу, которой надлежало жить благодаря нашему 
терпению (μακροθυμίας) и мягкости, и мы не подверглись бы справедливому 
обвинению как пренебрегшие и волей, и страданием Божиим. Ибо одина-
ково — сурово это слово, а всё же истинно — пренебрегают благой Божией 
волей и вменяют в ничто, насколько до них касается, Его человеколюбивое 
 самоумаление (κένωσιν) ради нас и те, кто не желают раскаяться, и те, кто не 
принимают раскаивающихся, <457С> потому что ради равночестности при-
роды мы должны воспринимать несчастья друг друга как свои, и не выкажем 
себя почитающими благость Божию по отношению к нам, если хотя бы по от-
ношению к нашему роду мы не будем Ему подражать. 

Итак, благословенная раба Божия, зная, что Божественная справедливость 
надлежащим образом соответствует нашему душевному расположению, ста-
новясь для нас тем, чем мы сделались друг для друга2, и таким являя нам Бога, 
какими мы раньше были для подобных нам3, не замедли принять твою проси-
тельницу и рабу, с мольбой протягивающую к тебе руки, но богоподражатель-
но, без задержки возложи скорее на плечи овцу и отнеси в безопасное стойло, 
<457D> и сохрани внутри от волков-губителей, чтобы и тебе самой [259] че ло-
веколюбивого Бога и Спасителя Христа, Судию всех, во страшное Его и пре-
славное пришествие улучить подающим тебе вечные плоды того, что ты  посея ла. 
Пусть и мы улучим Его благосклонным нам по милости Его и  человеколю-
бию, молитвами и предстательством Владычицы нашей Пресвятой  Богородицы 
и всех святых Его. Аминь. 

1 Т. е. диавола, см. далее.
2 Намек на слова молитвы Господней: «…и остави нам долги наши, якоже и мы 

оставляем должником нашим» (Мф. 6, 12).
3 Букв.: «подобо-страстным (ὁμοιοπαθέσιν)».



150 Преп. Максим Исповедник 151Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо XII. Кубикуларию Иоанну о правых догматах
Церкви Божией и против еретика Севира1 

<460A> Посчитав за благо, богохранимые, без малейшего умолчания со-
общать вам обо всём, что о вас же самих до меня доходит, — это предписыва-
ет ведь наш закон истинной любви и законодатель и сама любовь, Христос, 
учащий считать своими дела друг друга, — написал я настоящее письмо, что-
бы объявить, что в месяце ноябре текущего 15-го индикта2 прибыл в здешние 
края некто по имени Феодор, канкелларий3, человек действительно хорошего 
рода и с нравом, не лишённым благородства (ἐλευθερίας), насколько я могу 
угадывать по внешности; он привёз письмо, начертанное, по его словам, общей 
нашей госпожой, богохранимой патрицианкой4 <460В> благословенному 
рабу Божиему, всеславному эпарху нашей провинции — того ради, чтобы осво-
бодить5 живущих здесь монахинь и обители матери Иоаннии из Александрии, 
и обители, называемой Священнической (Σακερδῶτος), как держащихся ере-
си Севира, — того, который выступал против истины с таким неистовством и 
обилием лжи, что до сего дня святая Божия Церковь довольно терпит от неё 

1 П. Шервуд датирует это письмо ноябрем-декабрем 641 г. (см.: Sherwood 1952. 
P. 45). Данное письмо следует рассматривать вместе с другими, где затрагивается 
история отзыва в Константинополь наместника Георгия из-за его реакции на при-
каз правительницы Мартины относительно монахинь-монофизиток (см.: Ep 1, 18, 
44, B, 45). 

2 641 г.
3 Канкелларий (cancellarius) — начальник канцелярии; секретарь в учреждении, 

или столоначальник, в Византии. Канкеллариями в ранневизантийское время так-
же назывались члены пресвитерского совета при патриархе. В данном случае, воз-
можно, речь именно об этом, поскольку Феодор выполнял поручение, касающееся 
жизни церковной, хотя и послан был с распоряжением регентши Мартины.

4 Максим употребляет этот странный титул, чтобы подчеркнуть, что не  признаёт 
правление Мартины законным. — Прим. пер. 

  После смерти императора Ираклия (10 февраля 641 г.), Мартина, его вторая 
жена, правила, по воле Ираклия, вместе с сыном Ираклия от первой жены (Фабии/
Евдокии) Константином и собственным сыном Мартины — Ираклоном; отстране-
ны от власти они были в октябре того же года, а 9 ноября 641 г. к власти привели вну-
ка Ираклия, сына Константина — Константа II. Преп. Максим, когда писал настоя-
щее письмо, видимо, об этом не знал. 

5 Т. е. отпустить на свободу монахинь-монофизиток, которые были заключены в 
православных монастырях за то, что не прекращали монофизитскую пропаганду (см. 
подробнее описание происходившего до появления канкеллария Феодора в Карфа-
гене ниже (464AD)).

[т. е. ереси] докуки1. Никому же другому ни от кого вообще иного из правите-
лей (ἄρχων), назначенных там при богохранимой патрицианке, не привёз Фео-
дор ни единого словечка. Отчего вместе со многими другими и я удивился, не-
доумевая, по какой причине [260] через него ничего мне не соизволил <460С> 
изъявить богохранимый господин мой; и, разумеется, как оно и бывает  обычно 
в подобных делах, — что тебе, господин, известно, — такое письмо вызвало 
сильный ропот среди верных и едва не умалило в кафолической Церкви Божи-
ей2 уважения к всеславной госпоже патрицианке, и потрясло бы всех  обитателей 
этой части Африки, уже заранее благоприятно предубеждённых в её пользу, 
если бы упомянутый преблагословенный наместник, прибегнув к присущему 
ему благоразумию, не разгласил повсюду, что письмо это — ложь и подделка 
и не выказал негодования против канкеллария, и под предлогом этого письма 
не поступил, как дóлжно с явно изобличёнными еретиками из Александрии и 
Сирии, <460D> наказав одних заключением, а других — ударами, говоря, 
чтобы не оскорбляли репутации нашей госпожи патрицианки3. Они ведь бес-
стыдно похвалялись, опираясь, как я сказал, на это письмо, что она-де с наслаж-
дением внимает их учениям, <461А> и всех обманывали такими словами, в 
том числе и Фому, называющегося у них епископом, одного из тех, что безопас-
но явились к ней и пользуются у неё большим почётом; а это как раз больше 
всего взволновало и соблазнило всех. Так что и мне пришлось отправиться на 

1 Исторические обстоятельства конфликта, упоминаемого преп. Максимом в дан-
ном письме, проанализированы, в частности, в статье: Boudignon 2007. См. также 
предисловие Ж.-К. Ларше в настоящем томе, прим. ___ и текст. Кроме того, свиде-
тельством настоящего конфликта является, видимо, Ep 18, в котором преп. Максим 
выступает от имени наместника Георгия и обращается к александрийским монахи-
ням, вернувшимся к монофизитству (см. примечания к данному письму). Вероятно, 
речь в нем идет о тех же самых монахинях из Александрии, нашедших убежище в 
Карфагене, что и в Ep 12. 

2 Под кафолической Церковью преп. Максим здесь, очевидно, понимает право-
славных, живших в Северной Африке; дальше он говорит именно об их общем мне-
нии относительно происшедших событий. 

3 К. Будиньон высказывает мнение, что патриций Георгий, наместник Карфаге-
на, произвел все эти действия, скорее всего, под влиянием преп. Максима и других 
монахов-халкидонитов (наибольшее влияние в это время имела община палестин-
ских монахов Евкратидов (см. о них чуть ниже), основанная аввой Софронием) (см.: 
Boudignon 2007. Р. 247–249). Преп. Максим ссылается на возмущение, которое 
 после получения распоряжения Мартины возникло в православных монастырях; 
именно оно, по его словам, и побудило Георгия объявить письмо, привезенное Феодо-
ром, подложным. Т. е. преп. Максим выдвигает благовидный предлог или оправдание 
действия Георгия, выставляя его не противником, а радетелем за репутацию  Мартины. 



150 Преп. Максим Исповедник 151Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо XII. Кубикуларию Иоанну о правых догматах
Церкви Божией и против еретика Севира1 

<460A> Посчитав за благо, богохранимые, без малейшего умолчания со-
общать вам обо всём, что о вас же самих до меня доходит, — это предписыва-
ет ведь наш закон истинной любви и законодатель и сама любовь, Христос, 
учащий считать своими дела друг друга, — написал я настоящее письмо, что-
бы объявить, что в месяце ноябре текущего 15-го индикта2 прибыл в здешние 
края некто по имени Феодор, канкелларий3, человек действительно хорошего 
рода и с нравом, не лишённым благородства (ἐλευθερίας), насколько я могу 
угадывать по внешности; он привёз письмо, начертанное, по его словам, общей 
нашей госпожой, богохранимой патрицианкой4 <460В> благословенному 
рабу Божиему, всеславному эпарху нашей провинции — того ради, чтобы осво-
бодить5 живущих здесь монахинь и обители матери Иоаннии из Александрии, 
и обители, называемой Священнической (Σακερδῶτος), как держащихся ере-
си Севира, — того, который выступал против истины с таким неистовством и 
обилием лжи, что до сего дня святая Божия Церковь довольно терпит от неё 

1 П. Шервуд датирует это письмо ноябрем-декабрем 641 г. (см.: Sherwood 1952. 
P. 45). Данное письмо следует рассматривать вместе с другими, где затрагивается 
история отзыва в Константинополь наместника Георгия из-за его реакции на при-
каз правительницы Мартины относительно монахинь-монофизиток (см.: Ep 1, 18, 
44, B, 45). 

2 641 г.
3 Канкелларий (cancellarius) — начальник канцелярии; секретарь в учреждении, 

или столоначальник, в Византии. Канкеллариями в ранневизантийское время так-
же назывались члены пресвитерского совета при патриархе. В данном случае, воз-
можно, речь именно об этом, поскольку Феодор выполнял поручение, касающееся 
жизни церковной, хотя и послан был с распоряжением регентши Мартины.

4 Максим употребляет этот странный титул, чтобы подчеркнуть, что не  признаёт 
правление Мартины законным. — Прим. пер. 

  После смерти императора Ираклия (10 февраля 641 г.), Мартина, его вторая 
жена, правила, по воле Ираклия, вместе с сыном Ираклия от первой жены (Фабии/
Евдокии) Константином и собственным сыном Мартины — Ираклоном; отстране-
ны от власти они были в октябре того же года, а 9 ноября 641 г. к власти привели вну-
ка Ираклия, сына Константина — Константа II. Преп. Максим, когда писал настоя-
щее письмо, видимо, об этом не знал. 

5 Т. е. отпустить на свободу монахинь-монофизиток, которые были заключены в 
православных монастырях за то, что не прекращали монофизитскую пропаганду (см. 
подробнее описание происходившего до появления канкеллария Феодора в Карфа-
гене ниже (464AD)).

[т. е. ереси] докуки1. Никому же другому ни от кого вообще иного из правите-
лей (ἄρχων), назначенных там при богохранимой патрицианке, не привёз Фео-
дор ни единого словечка. Отчего вместе со многими другими и я удивился, не-
доумевая, по какой причине [260] через него ничего мне не соизволил <460С> 
изъявить богохранимый господин мой; и, разумеется, как оно и бывает  обычно 
в подобных делах, — что тебе, господин, известно, — такое письмо вызвало 
сильный ропот среди верных и едва не умалило в кафолической Церкви Божи-
ей2 уважения к всеславной госпоже патрицианке, и потрясло бы всех  обитателей 
этой части Африки, уже заранее благоприятно предубеждённых в её пользу, 
если бы упомянутый преблагословенный наместник, прибегнув к присущему 
ему благоразумию, не разгласил повсюду, что письмо это — ложь и подделка 
и не выказал негодования против канкеллария, и под предлогом этого письма 
не поступил, как дóлжно с явно изобличёнными еретиками из Александрии и 
Сирии, <460D> наказав одних заключением, а других — ударами, говоря, 
чтобы не оскорбляли репутации нашей госпожи патрицианки3. Они ведь бес-
стыдно похвалялись, опираясь, как я сказал, на это письмо, что она-де с наслаж-
дением внимает их учениям, <461А> и всех обманывали такими словами, в 
том числе и Фому, называющегося у них епископом, одного из тех, что безопас-
но явились к ней и пользуются у неё большим почётом; а это как раз больше 
всего взволновало и соблазнило всех. Так что и мне пришлось отправиться на 

1 Исторические обстоятельства конфликта, упоминаемого преп. Максимом в дан-
ном письме, проанализированы, в частности, в статье: Boudignon 2007. См. также 
предисловие Ж.-К. Ларше в настоящем томе, прим. ___ и текст. Кроме того, свиде-
тельством настоящего конфликта является, видимо, Ep 18, в котором преп. Максим 
выступает от имени наместника Георгия и обращается к александрийским монахи-
ням, вернувшимся к монофизитству (см. примечания к данному письму). Вероятно, 
речь в нем идет о тех же самых монахинях из Александрии, нашедших убежище в 
Карфагене, что и в Ep 12. 

2 Под кафолической Церковью преп. Максим здесь, очевидно, понимает право-
славных, живших в Северной Африке; дальше он говорит именно об их общем мне-
нии относительно происшедших событий. 

3 К. Будиньон высказывает мнение, что патриций Георгий, наместник Карфаге-
на, произвел все эти действия, скорее всего, под влиянием преп. Максима и других 
монахов-халкидонитов (наибольшее влияние в это время имела община палестин-
ских монахов Евкратидов (см. о них чуть ниже), основанная аввой Софронием) (см.: 
Boudignon 2007. Р. 247–249). Преп. Максим ссылается на возмущение, которое 
 после получения распоряжения Мартины возникло в православных монастырях; 
именно оно, по его словам, и побудило Георгия объявить письмо, привезенное Феодо-
ром, подложным. Т. е. преп. Максим выдвигает благовидный предлог или оправдание 
действия Георгия, выставляя его не противником, а радетелем за репутацию  Мартины. 



152 Преп. Максим Исповедник 153Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

призыв, и в лицо обличить тех, которые осмелились такое говорить, и убеж-
дать слушавших, что по милости Христа Спасителя ни она сама, ни во святых 
почивший супруг её1 ни в чём не имели склонности к еретикам. Так же и дру-
гие многие из обитающих здесь богобоязненнейших монахов, и в особенности 
благословенные рабы Божии и отцы наши, прозываемые Евкратиды2, говоря 

1 Император Ираклий, умерший 10 февраля 641 г. Обращает на себя внимание, 
что преп. Максим называет Ираклия «почившим во святых», т. е. православным, не-
смотря на изданный им монофелитский Экфесис. Здесь мы имеем свидетельство, 
что православные в это время стремились представить Ираклия православным, не 
акцентируя его монофелитство, точнее, утверждая, что Ираклий отказался от него 
под конец жизни. Как пишет В. М. Лурье: «По легенде, имевшей хождение в кругах 
сторонников св. Максима, император Ираклий пожалел об издании Экфесиса и 
счел, что Сергий ввел его в заблуждение» (Лурье 2006. С. 299). В самом деле, в Из-
ложении прения (655 г.) преп. Максим говорит своим обвинителям, советуя импе-
ратору Константу, как ему оказаться неповинным в издании Типоса: «Его благочес-
тивой памяти дед, когда он узнал, что некоторые люди на Западе осуждают его, он 
освободил себя от порицания со стороны Церкви, издав следующее постановление: 
“Экфесис [исходит] не от меня — не я его диктовал, не я повелел издать. Это патри-
арх Сергий написал его за пять лет до моего возвращения с Востока, а потом, когда 
я вернулся в сей процветающий град, попросил меня, чтобы Экфесис был издан от 
моего имени с моей подписью, и я удовлетворил его прошение. Теперь же, узнав, что 
некоторые сей [Экфесис] оспаривают, я всем заявляю, что он — не от меня”» (RM 9, 
пер. Д. А. Черноглазова). Как мы видим из Ер 12, уже в 641 г. преп. Максим придер-
живался линии утверждения православности Ираклия.

2 Как отмечает Ф. Бут, в рукописной традиции Луга духовного, автором которо-
го был преп. Иоанн Мосх, последний иногда именуется по имени Евкрат (Εὐκρατᾶς), 
это же имя упоминается в Ep 8 преп. Максима, направленном в 632 г. «монаху Со-
фронию, именуемому Евкратом» (πρὸς Σωφρόνιον μονάζοντα τὸν ἐπίκλην Εὐ-
κρατᾶν), однако и в пространной версии жития свт. Иоанна Милостивого, написан-
ного Леонтием, еп. Неапольским, о свв. Иоанне Мосхe и Софронии говорится как о 
Евкратидах (οἱ Εὐκρατάδες). В этом контексте Ф. Бут отмечает, что, будучи уже в 
Карфагене, в письме, датируемом 641 г. (т. е. после смерти свв. Иоанна Мосха и Со-
фрония), преп. Максим ссылается на то, что он находился там со св. Софронием вмес-
те с «блаженными рабами Божиими и отцами нашими, именуемыми Евкратидами 
(οἱ εὐλογημένοι δοῦλοι τοῦ Θεοῦ καὶ Πατέρες ἡμῶν, οἰ ἐπίκλην Εὐκρατάδες)», кото-
рые, как можно догадаться, были учениками и последователями этих выдающихся 
палестинских монахов — свв. Мосха и Софрония. Таким образом, вслед за Ф. Бу-
том (см.: Booth 2013. P. 114–115) и К. Будиньоном (ср.: Boudignon 2007), мы мо-
жем говорить о братстве палестинских монахов, к которому принадлежал и преп. 
Максим и духовными лидерами которого являлись сначала преп. Иоанн Мосх и св. 
Софроний, а потом, после их смерти, таковым стал преп. Максим, а в Палестине — 
Стефан, еп. Дорский. К. Будиньон справедливо подчеркивает, какую огромную роль 
эти палестинские монахи играли во время событий 641 г. в Карфагене и позднее, 

то же самое, многих освобождали от власти этого лживого вымысла. И, попрос-
ту сказать, упомянутый всеславный муж <461В> всеми способами старался 
выказать её перед всеми совершенно незапятнанной и верной Богу, и достой-
ной почтения.

Я же ещё не освободился от сомнения относительно этого, потому что по 
преимуществу, будучи незначительным и недостойным, усваиваю себе мне-
ния от вас, великих и удостоенных Божественной благодати; [261]  сокрушаюсь 
об этом деле и не могу о нём вынести суждения. Ведая, что общая наша госпо-
жа, всеблагословенная патрицианка, утверждена была родителями на несо-
крушимом камне веры и научена почти ничем иным и не дышать, как только 
правой верой в Бога по учению кафолической Божией Церкви, <461С> не 
могу поверить, что письмо это принадлежит ей. А с другой стороны, глядя, как 
помянутый канкелларий удостоверяет страшными клятвами своё утвержде-
ние, что именно ради одного этого она послала его сюда, страшусь не верить 
ему и колеблюсь посредине между двумя рассуждениями, не в состоянии опре-
делить, какое побеждает и может привлечь к себе одобрение моей души. Впро-
чем, благословенный господин мой, чтоб высказать по правде всё, что смог рас-
судить, — а вы ради великой к вам любви примите, что от душевной муки  скажу 
с дерзкой откровенностью: если действительно по вашей воле (βουλήσει) и с 
вашего ведома (γνώμῃ), богохранимые, явилось от неё это письмо в защиту 
вышеупомянутых еретичек, — чему я могу лишь изумляться, <461D> но не 
одобрять, — то считаю вас не безвинными1. Ведь я внимаю Божественному 
Писанию, учащему, что Иосафат, этот благочестивый и верный царь Иудеи, 
сделавшись союзником Ахава, царя Израиля, обильно запятнанного скверной 
идолопоклонства, когда тот шёл против Сирии, прогневил Бога и был Им об-
винён через пророка, сказавшего ему: «Неужели ты помогаешь человеку, не-
навистному Мне и ненавидящему Господа Бога?» (2 Пар. 19, 2). Если же она 
это сделала, убеждённая советами других людей, то и тогда я не одобряю  этого 
дела, <464А> помышляя о Ровоаме, сыне великого Соломона, который из-за 
предпочтения, отданного им совету юных перед советом старцев, лишился 
большей части своего царства (3 Цар. 12, 13), и зная, вдобавок, что  совершенно 

буду чи одной из основных сил в церковной политике того времени и оказывая боль-
шое влияние на экзархов Карфагена, да и на Римский престол.

1 Т. е. преп. Максим считает, что, если Мартина перед посылкой письма держа-
ла совет с приближенными, среди которых был кубикуларий Иоанн, то доля ответ-
ственности за поддержку монахинь, распространявших ересь, лежит на нем, и не-
двусмысленно ему об этом говорит.



152 Преп. Максим Исповедник 153Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

призыв, и в лицо обличить тех, которые осмелились такое говорить, и убеж-
дать слушавших, что по милости Христа Спасителя ни она сама, ни во святых 
почивший супруг её1 ни в чём не имели склонности к еретикам. Так же и дру-
гие многие из обитающих здесь богобоязненнейших монахов, и в особенности 
благословенные рабы Божии и отцы наши, прозываемые Евкратиды2, говоря 

1 Император Ираклий, умерший 10 февраля 641 г. Обращает на себя внимание, 
что преп. Максим называет Ираклия «почившим во святых», т. е. православным, не-
смотря на изданный им монофелитский Экфесис. Здесь мы имеем свидетельство, 
что православные в это время стремились представить Ираклия православным, не 
акцентируя его монофелитство, точнее, утверждая, что Ираклий отказался от него 
под конец жизни. Как пишет В. М. Лурье: «По легенде, имевшей хождение в кругах 
сторонников св. Максима, император Ираклий пожалел об издании Экфесиса и 
счел, что Сергий ввел его в заблуждение» (Лурье 2006. С. 299). В самом деле, в Из-
ложении прения (655 г.) преп. Максим говорит своим обвинителям, советуя импе-
ратору Константу, как ему оказаться неповинным в издании Типоса: «Его благочес-
тивой памяти дед, когда он узнал, что некоторые люди на Западе осуждают его, он 
освободил себя от порицания со стороны Церкви, издав следующее постановление: 
“Экфесис [исходит] не от меня — не я его диктовал, не я повелел издать. Это патри-
арх Сергий написал его за пять лет до моего возвращения с Востока, а потом, когда 
я вернулся в сей процветающий град, попросил меня, чтобы Экфесис был издан от 
моего имени с моей подписью, и я удовлетворил его прошение. Теперь же, узнав, что 
некоторые сей [Экфесис] оспаривают, я всем заявляю, что он — не от меня”» (RM 9, 
пер. Д. А. Черноглазова). Как мы видим из Ер 12, уже в 641 г. преп. Максим придер-
живался линии утверждения православности Ираклия.

2 Как отмечает Ф. Бут, в рукописной традиции Луга духовного, автором которо-
го был преп. Иоанн Мосх, последний иногда именуется по имени Евкрат (Εὐκρατᾶς), 
это же имя упоминается в Ep 8 преп. Максима, направленном в 632 г. «монаху Со-
фронию, именуемому Евкратом» (πρὸς Σωφρόνιον μονάζοντα τὸν ἐπίκλην Εὐ-
κρατᾶν), однако и в пространной версии жития свт. Иоанна Милостивого, написан-
ного Леонтием, еп. Неапольским, о свв. Иоанне Мосхe и Софронии говорится как о 
Евкратидах (οἱ Εὐκρατάδες). В этом контексте Ф. Бут отмечает, что, будучи уже в 
Карфагене, в письме, датируемом 641 г. (т. е. после смерти свв. Иоанна Мосха и Со-
фрония), преп. Максим ссылается на то, что он находился там со св. Софронием вмес-
те с «блаженными рабами Божиими и отцами нашими, именуемыми Евкратидами 
(οἱ εὐλογημένοι δοῦλοι τοῦ Θεοῦ καὶ Πατέρες ἡμῶν, οἰ ἐπίκλην Εὐκρατάδες)», кото-
рые, как можно догадаться, были учениками и последователями этих выдающихся 
палестинских монахов — свв. Мосха и Софрония. Таким образом, вслед за Ф. Бу-
том (см.: Booth 2013. P. 114–115) и К. Будиньоном (ср.: Boudignon 2007), мы мо-
жем говорить о братстве палестинских монахов, к которому принадлежал и преп. 
Максим и духовными лидерами которого являлись сначала преп. Иоанн Мосх и св. 
Софроний, а потом, после их смерти, таковым стал преп. Максим, а в Палестине — 
Стефан, еп. Дорский. К. Будиньон справедливо подчеркивает, какую огромную роль 
эти палестинские монахи играли во время событий 641 г. в Карфагене и позднее, 

то же самое, многих освобождали от власти этого лживого вымысла. И, попрос-
ту сказать, упомянутый всеславный муж <461В> всеми способами старался 
выказать её перед всеми совершенно незапятнанной и верной Богу, и достой-
ной почтения.

Я же ещё не освободился от сомнения относительно этого, потому что по 
преимуществу, будучи незначительным и недостойным, усваиваю себе мне-
ния от вас, великих и удостоенных Божественной благодати; [261]  сокрушаюсь 
об этом деле и не могу о нём вынести суждения. Ведая, что общая наша госпо-
жа, всеблагословенная патрицианка, утверждена была родителями на несо-
крушимом камне веры и научена почти ничем иным и не дышать, как только 
правой верой в Бога по учению кафолической Божией Церкви, <461С> не 
могу поверить, что письмо это принадлежит ей. А с другой стороны, глядя, как 
помянутый канкелларий удостоверяет страшными клятвами своё утвержде-
ние, что именно ради одного этого она послала его сюда, страшусь не верить 
ему и колеблюсь посредине между двумя рассуждениями, не в состоянии опре-
делить, какое побеждает и может привлечь к себе одобрение моей души. Впро-
чем, благословенный господин мой, чтоб высказать по правде всё, что смог рас-
судить, — а вы ради великой к вам любви примите, что от душевной муки  скажу 
с дерзкой откровенностью: если действительно по вашей воле (βουλήσει) и с 
вашего ведома (γνώμῃ), богохранимые, явилось от неё это письмо в защиту 
вышеупомянутых еретичек, — чему я могу лишь изумляться, <461D> но не 
одобрять, — то считаю вас не безвинными1. Ведь я внимаю Божественному 
Писанию, учащему, что Иосафат, этот благочестивый и верный царь Иудеи, 
сделавшись союзником Ахава, царя Израиля, обильно запятнанного скверной 
идолопоклонства, когда тот шёл против Сирии, прогневил Бога и был Им об-
винён через пророка, сказавшего ему: «Неужели ты помогаешь человеку, не-
навистному Мне и ненавидящему Господа Бога?» (2 Пар. 19, 2). Если же она 
это сделала, убеждённая советами других людей, то и тогда я не одобряю  этого 
дела, <464А> помышляя о Ровоаме, сыне великого Соломона, который из-за 
предпочтения, отданного им совету юных перед советом старцев, лишился 
большей части своего царства (3 Цар. 12, 13), и зная, вдобавок, что  совершенно 

буду чи одной из основных сил в церковной политике того времени и оказывая боль-
шое влияние на экзархов Карфагена, да и на Римский престол.

1 Т. е. преп. Максим считает, что, если Мартина перед посылкой письма держа-
ла совет с приближенными, среди которых был кубикуларий Иоанн, то доля ответ-
ственности за поддержку монахинь, распространявших ересь, лежит на нем, и не-
двусмысленно ему об этом говорит.



154 Преп. Максим Исповедник 155Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

нельзя приступать к каноническим вопросам тем, кому не положено1, а в осо-
бенности — женщинам, которым, как сообщает Божественное слово, молча-
ние приличнее дыхания (1 Кор. 14, 34).

Значит, никоим образом не следует помогать еретикам как еретикам, даже 
если бы всем всё было дозволено делать безнаказанно, и по указанной причи-
не, — чтобы нечаянно не оскорбить Бога, и потому что не годится давать им 
волю кичиться своей ложью и возбуждать своих приверженцев против благо-
честия, а не то, выйдя благодаря нам на свет, подобно змее, они смогут ядови-
тыми укусами лжи сбить тех, кто попроще, с твёрдого основания веры, <464В> 
и мы, сами того не желая, тоже понесём часть грозящего им за это наказания. 
Так ведь и преблагословенный наместник, сначала со свойственным ему учас-
тием обошедшийся даже с этими еретичками, так что и дом, стоивший  немало 
золота, подарил им для обитания, вместе с изобильным подношением необхо-
димых вещей, а когда увидел, что они обезумели от заносчивого самомнения, 
отвратился от них. Ведь они немедленно начали собирать сборища, будто по 
приказанию, и совращать дочерей верных, прятать их и скрывать от родите-
лей, которые их немалое время разыскивали, и не страшились совершать при-
ношения за грехи (ἱλασμούς ποιεῖν) и якобы крещения; <464С> и он, по мно-
гочисленным обращениям многократно у них побывав и узнав об этом, часто 
увещевал их оставить такие дела и соединиться со святой Церковью Божией, 
но ничего не достиг; наконец, увидав, что зло это стало уже весьма велико и 
неукротимо, а множество верных начинает роптать, и убоявшись, как бы ере-
тичкам не приключилось чего худого, так как против них кипит гневом боль-
шинство верных граждан, не выносящих даже и одного лишь наименования 
ереси, он решил, что дело законно требует совета и вéдения императора, и вмес-
те со святейшим архиепископом2 и знатнейшими здешними гражданами доло-
жил обо всём письменно благочестивейшему нашему императору и  святейшим 
патриархам Рима и Константинополя. <464D> А получив благовернейшего 
нашего императора августейшее и блаженнейших патриархов священное по-
слание, приказывающее изгнать из провинции всех еретиков, закосневших в 
своём зловерии, а упомянутым женщинам, ежели пожелают принять святое, 
непорочное и животворящее причащение кафолической Церкви, дозволить 
иметь свои общежития по-прежнему; буде же отвергнутся истины и не подчи-
нятся императорскому указу, одну за другой распределить по монастырям пра-

1 Прозрачный намек на то, что канонические вопросы не входят в компетен-
цию светской власти. Как мы видим, преп. Максим придерживался этого мнения и 
прежде известной беседы с посланцем императора Константа.

2 Имеется в виду архиепископ Карфагена.

воверных; имущество же их, на которое <465А> прежде всего уповая они и 
кормили щедро тех, кто их совращал1, по закону [263] присоединить к обще-
ственной казне, — наместник всё усердно исполнил, как было приказано. 
 Убедив по милости Христовой всех еретиков из Сирии, Египта, Александрии 
и Ливии присоединиться к святой Церкви Божией, он тех из упомянутых жен-
щин, что проживали в Священнической обители и по врождённому высокоме-
рию безумно противились приказанию благочестивого владыки, распределил 
по благодатным монастырям православных ради исполнения благочестивого 
приказа, убедив одних — увещеваниями, других — коленопреклонениями, 
ради Бога становясь всем для всех, так что они хоть и поздно, а научились долж-
ному — присоединиться к кафолической Божией Церкви вместе со многими 
другими общежитиями; а тех, что были под началом матери Иоаннии, <465В> 
благоразумно и вполне заслуженно — так как они в свете истины церковных 
догматов с великой радостью присоединились — вернул всем, как мужчинам, 
так и женщинам, их монастыри2, стяжав достойную награду своему благород-
ству в божественных делах, ибо украсился благодатными дарами апостолов и 
нарёкся истинными устами Господа, по слову божественного прорицателя: 
«Если изведёшь драгоценное из недостойного, будешь как бы устами Моими» 
(Иер. 15, 19). Вернее, приобрёл лишь начало ожидающего его от Бога воздая-
ния и вернейший задаток будущей славы со Христом, вещи великой и  чудесной.

<465C> Пишу я это не желая еретикам угнетения и не радуясь их несча-
стью, — да не будет! — а ликуя и сорадуясь их обращению. Ведь что приятнее 
верным, чем зреть разобщённых чад Божиих, собираемых воедино (Ин. 11, 
52)? И убеждаю вас не предпочесть жестокость человеколюбию, — да буду 
избавлен от такого безумия! — а призываю действовать со вниманием и осто-
рожностью на благо всех, делаясь всем для всех, как кому что от вас потребно; 
твёрдыми же и неумолимыми желаю и умоляю вас быть только, чтобы ни в чём 
не содействовать еретикам в укреплении их безумного учения. <465D> Ведь 
человеконенавистничеством и удалением от Божественной любви [264] счи-
таю я попытки придать силу заблуждению, к вящей погибели подпавших ему.

1 «Те, кто их совращал»: в греческом тексте здесь однозначно мужской род. По-
видимому, кроме монахинь-еретичек, были ещё некие еретики — вероятно, их учи-
тели. — Прим. пер.

2 «Он тех из упомянутых женщин, что проживали... распределил... а тех, что были 
под началом матери Иоаннии... вернул всем, как мужчинам, так и женщинам, их 
 монастыри». Я сохранил при переводе неправильность конструкции, так как она не 
мешает пониманию текста. — Прим. пер.



154 Преп. Максим Исповедник 155Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

нельзя приступать к каноническим вопросам тем, кому не положено1, а в осо-
бенности — женщинам, которым, как сообщает Божественное слово, молча-
ние приличнее дыхания (1 Кор. 14, 34).

Значит, никоим образом не следует помогать еретикам как еретикам, даже 
если бы всем всё было дозволено делать безнаказанно, и по указанной причи-
не, — чтобы нечаянно не оскорбить Бога, и потому что не годится давать им 
волю кичиться своей ложью и возбуждать своих приверженцев против благо-
честия, а не то, выйдя благодаря нам на свет, подобно змее, они смогут ядови-
тыми укусами лжи сбить тех, кто попроще, с твёрдого основания веры, <464В> 
и мы, сами того не желая, тоже понесём часть грозящего им за это наказания. 
Так ведь и преблагословенный наместник, сначала со свойственным ему учас-
тием обошедшийся даже с этими еретичками, так что и дом, стоивший  немало 
золота, подарил им для обитания, вместе с изобильным подношением необхо-
димых вещей, а когда увидел, что они обезумели от заносчивого самомнения, 
отвратился от них. Ведь они немедленно начали собирать сборища, будто по 
приказанию, и совращать дочерей верных, прятать их и скрывать от родите-
лей, которые их немалое время разыскивали, и не страшились совершать при-
ношения за грехи (ἱλασμούς ποιεῖν) и якобы крещения; <464С> и он, по мно-
гочисленным обращениям многократно у них побывав и узнав об этом, часто 
увещевал их оставить такие дела и соединиться со святой Церковью Божией, 
но ничего не достиг; наконец, увидав, что зло это стало уже весьма велико и 
неукротимо, а множество верных начинает роптать, и убоявшись, как бы ере-
тичкам не приключилось чего худого, так как против них кипит гневом боль-
шинство верных граждан, не выносящих даже и одного лишь наименования 
ереси, он решил, что дело законно требует совета и вéдения императора, и вмес-
те со святейшим архиепископом2 и знатнейшими здешними гражданами доло-
жил обо всём письменно благочестивейшему нашему императору и  святейшим 
патриархам Рима и Константинополя. <464D> А получив благовернейшего 
нашего императора августейшее и блаженнейших патриархов священное по-
слание, приказывающее изгнать из провинции всех еретиков, закосневших в 
своём зловерии, а упомянутым женщинам, ежели пожелают принять святое, 
непорочное и животворящее причащение кафолической Церкви, дозволить 
иметь свои общежития по-прежнему; буде же отвергнутся истины и не подчи-
нятся императорскому указу, одну за другой распределить по монастырям пра-

1 Прозрачный намек на то, что канонические вопросы не входят в компетен-
цию светской власти. Как мы видим, преп. Максим придерживался этого мнения и 
прежде известной беседы с посланцем императора Константа.

2 Имеется в виду архиепископ Карфагена.

воверных; имущество же их, на которое <465А> прежде всего уповая они и 
кормили щедро тех, кто их совращал1, по закону [263] присоединить к обще-
ственной казне, — наместник всё усердно исполнил, как было приказано. 
 Убедив по милости Христовой всех еретиков из Сирии, Египта, Александрии 
и Ливии присоединиться к святой Церкви Божией, он тех из упомянутых жен-
щин, что проживали в Священнической обители и по врождённому высокоме-
рию безумно противились приказанию благочестивого владыки, распределил 
по благодатным монастырям православных ради исполнения благочестивого 
приказа, убедив одних — увещеваниями, других — коленопреклонениями, 
ради Бога становясь всем для всех, так что они хоть и поздно, а научились долж-
ному — присоединиться к кафолической Божией Церкви вместе со многими 
другими общежитиями; а тех, что были под началом матери Иоаннии, <465В> 
благоразумно и вполне заслуженно — так как они в свете истины церковных 
догматов с великой радостью присоединились — вернул всем, как мужчинам, 
так и женщинам, их монастыри2, стяжав достойную награду своему благород-
ству в божественных делах, ибо украсился благодатными дарами апостолов и 
нарёкся истинными устами Господа, по слову божественного прорицателя: 
«Если изведёшь драгоценное из недостойного, будешь как бы устами Моими» 
(Иер. 15, 19). Вернее, приобрёл лишь начало ожидающего его от Бога воздая-
ния и вернейший задаток будущей славы со Христом, вещи великой и  чудесной.

<465C> Пишу я это не желая еретикам угнетения и не радуясь их несча-
стью, — да не будет! — а ликуя и сорадуясь их обращению. Ведь что приятнее 
верным, чем зреть разобщённых чад Божиих, собираемых воедино (Ин. 11, 
52)? И убеждаю вас не предпочесть жестокость человеколюбию, — да буду 
избавлен от такого безумия! — а призываю действовать со вниманием и осто-
рожностью на благо всех, делаясь всем для всех, как кому что от вас потребно; 
твёрдыми же и неумолимыми желаю и умоляю вас быть только, чтобы ни в чём 
не содействовать еретикам в укреплении их безумного учения. <465D> Ведь 
человеконенавистничеством и удалением от Божественной любви [264] счи-
таю я попытки придать силу заблуждению, к вящей погибели подпавших ему.

1 «Те, кто их совращал»: в греческом тексте здесь однозначно мужской род. По-
видимому, кроме монахинь-еретичек, были ещё некие еретики — вероятно, их учи-
тели. — Прим. пер.

2 «Он тех из упомянутых женщин, что проживали... распределил... а тех, что были 
под началом матери Иоаннии... вернул всем, как мужчинам, так и женщинам, их 
 монастыри». Я сохранил при переводе неправильность конструкции, так как она не 
мешает пониманию текста. — Прим. пер.



156 Преп. Максим Исповедник 157Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Изложение правого исповедания

Прежде всего и сверх всего — трезвиться и бодрствовать, и охранять вхо-
ды от воров, чтобы они тайно не ограбили нас; пуще же будем хранить вели-
кое и первое лекарство (φάρμακον) для нашего спасения, — разумею славное 
наследие веры, — исповедуя дерзновенно душою и устами, как научили нас 
Отцы. Они, <468A> следуя за теми, что были с самого начала очевидцами и 
служителями Слова (Лк. 1, 2), говорили, что одно Лицо святой и единосущ-
ной, непорочной и блаженной Троицы, Сын Божий, Бог-Слово, сияние славы 
и образ Отчей ипостаси (Евр. 1, 3), Творец всей твари видимой и невидимой, 
беспредельный, безграничный, непостижимый, сверхмысленный, соделавший 
и содержащий всё единым волением (ῥοπῄ τοῦ θελήματος), безмерный бла-
гостью, — ради нас вочеловечился и воплотился от святой всеславной При-
снодевы Марии, подлинной и истинной Богородицы, от Неё соединив с Собой 
по ипостаси одушевлённую умной и разумной душой, единосущную нашей 
плоть, которая до того ни единого мгновения не существовала, а восприняла 
бытие и существование в Самом Боге <468В> и Слове, и, быв полностью Бо-
гом, полностью стал человеком, не перестав быть Богом из-за того, что стал 
чело веком, чем раньше не был, и к тому, чтобы стать, чем не был — челове-
ком, не имея препятствия из-за того, что остался Богом, как был и есть; но  одним 
будучи, и другим стал, и тем, и другим полностью и истинно, и удостоверяя 
вместе Свою Божественность Божественными чудесами и Свою человеч-
ность — претерпеванием человеческого; и по той Своей природе и сущности, 
которая относится к Отцу, был нетварным, невидимым, безграничным, неиз-
менным, непреложным, бесстрастным, нетленным, бессмертным, творцом все-
го, по плотской [265] же Своей и нашей природе Он же был тварным, подвер-
женным претерпеванию, ограниченным, пространственно определённым 
(χωρητός), смертным и одним и тем же, <468C> но не по тождеству того, из 
чего и в чём имеет бытие1: Он же единосущен Богу и Отцу по Божеству, и Он 
же единосущен нам по человечеству, двоякий по природе, или сущности; ведь 
как посредник между Богом и человеком (1 Тим. 2, 5), Он должен полностью 
сохранить природное сродство с посредуемыми через бытие и тем, и другим, 
чтобы, по самой истине в Себе и через Себя присоединив (συνάψας) земное 
небесному, материальную человеческую природу, сделавшуюся из-за греха 

1 Очевидно, имеется в виду, что не по тождеству человеческой и Божественной 
природы, поскольку именно Божество и человечество — это то, «через что, из чего 
и в чем имеет бытие» Христос. Ср. сходные формулы в Богословско-полемических 
сочинениях (PG 91): 36С, 68A, 84D, 96В, 121А, 169А, 221В, 224А. 

враждебной, привести Богу и Отцу спасённой, дружественной и обоженной 
не тождеством природы, а неизреченной силой вочеловечения, и соделать и 
нас, как в начале, общниками Божественной природы (2 Петр. 3, 4) через Свою 
святую плоть, принятую от нас. Поэтому <468D> Он, всё тот же, вместе и 
Богом, и человеком познаётся в самой вещи, а не по одному лишь именованию, 
не раздваиваясь по ипостаси, или лицу, ибо одним и тем же и до воплощения 
был, и по воплощении остаётся, безо всякого прибавления или отъятия в Свя-
той Троице из-за воплощения Слова; всё тот же, Он во плоти пострадал ради 
нас, всё тот же пребывал в Божестве недоступным страданию, так что и спа-
сение наше совершилось в смерти Единородного Сына Божия, — о, неверо-
ятное и неизреченное таинство! — и Божественная Его сущности слава и тож-
дество со Отцом пребывали всё время без умаления.

О различии (περὶ διαφορᾶς) и о том,
как следует благочестиво исповедовать две природы

во Христе после их соединения

<469A> Раз по здравом размышлении так постановили мудро святые учи-
тели Церкви, полностью благочестиво и нам, следуя им, исповедовать две раз-
личные по сущности природы, сошедшиеся в неизреченном соединении, но 
считать, что они остались неслитными и после того, как соединились; а тем, 
что говорится, что они остались неслитными, не вводится ни малейшего разде-
ления (διαίρεσιν), — да не будет никогда такого! — а означается, [266] что меж-
ду ними остаётся неизменное различие (διαφοράν). Ведь не одно и то же — 
 различие (διαφορά) и разделение (διαίρεσις). Различие есть понятие (λόγος), 
согласно которому различаются друг от друга подлежащие (ὑποκείμενα)1, и 
оно объясняет образ бытия (πῶς εἶναι), т. е., что нечто есть то, что есть, буду-
чи плотью по природе и сущности, <469В> а нечто другое есть то, что есть, 
будучи Богом-Словом по природе и сущности. Разделение же есть рассечение 
от края до края, или же полностью рассекающее подлежащие (ὑποκείμενα), 
и полагающее их существующими обособленно, отдельно и самостоятельно, 
и разобщёнными друг от друга. Значит, если и после соединения сохраняется 
такое понятие (λόγος), показывающее, что Слово не превратилось в плоть, а 
плоть не вышла за пределы своей природы, и утверждающее, что и То, и дру-
гая остались по сущности тем, чем были изначально, хоть и состоялось их со-
единение, — то разве не совершенно правильно исповедовать, что различие 

1 Те вещи, о которых идёт речь.



156 Преп. Максим Исповедник 157Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Изложение правого исповедания

Прежде всего и сверх всего — трезвиться и бодрствовать, и охранять вхо-
ды от воров, чтобы они тайно не ограбили нас; пуще же будем хранить вели-
кое и первое лекарство (φάρμακον) для нашего спасения, — разумею славное 
наследие веры, — исповедуя дерзновенно душою и устами, как научили нас 
Отцы. Они, <468A> следуя за теми, что были с самого начала очевидцами и 
служителями Слова (Лк. 1, 2), говорили, что одно Лицо святой и единосущ-
ной, непорочной и блаженной Троицы, Сын Божий, Бог-Слово, сияние славы 
и образ Отчей ипостаси (Евр. 1, 3), Творец всей твари видимой и невидимой, 
беспредельный, безграничный, непостижимый, сверхмысленный, соделавший 
и содержащий всё единым волением (ῥοπῄ τοῦ θελήματος), безмерный бла-
гостью, — ради нас вочеловечился и воплотился от святой всеславной При-
снодевы Марии, подлинной и истинной Богородицы, от Неё соединив с Собой 
по ипостаси одушевлённую умной и разумной душой, единосущную нашей 
плоть, которая до того ни единого мгновения не существовала, а восприняла 
бытие и существование в Самом Боге <468В> и Слове, и, быв полностью Бо-
гом, полностью стал человеком, не перестав быть Богом из-за того, что стал 
чело веком, чем раньше не был, и к тому, чтобы стать, чем не был — челове-
ком, не имея препятствия из-за того, что остался Богом, как был и есть; но  одним 
будучи, и другим стал, и тем, и другим полностью и истинно, и удостоверяя 
вместе Свою Божественность Божественными чудесами и Свою человеч-
ность — претерпеванием человеческого; и по той Своей природе и сущности, 
которая относится к Отцу, был нетварным, невидимым, безграничным, неиз-
менным, непреложным, бесстрастным, нетленным, бессмертным, творцом все-
го, по плотской [265] же Своей и нашей природе Он же был тварным, подвер-
женным претерпеванию, ограниченным, пространственно определённым 
(χωρητός), смертным и одним и тем же, <468C> но не по тождеству того, из 
чего и в чём имеет бытие1: Он же единосущен Богу и Отцу по Божеству, и Он 
же единосущен нам по человечеству, двоякий по природе, или сущности; ведь 
как посредник между Богом и человеком (1 Тим. 2, 5), Он должен полностью 
сохранить природное сродство с посредуемыми через бытие и тем, и другим, 
чтобы, по самой истине в Себе и через Себя присоединив (συνάψας) земное 
небесному, материальную человеческую природу, сделавшуюся из-за греха 

1 Очевидно, имеется в виду, что не по тождеству человеческой и Божественной 
природы, поскольку именно Божество и человечество — это то, «через что, из чего 
и в чем имеет бытие» Христос. Ср. сходные формулы в Богословско-полемических 
сочинениях (PG 91): 36С, 68A, 84D, 96В, 121А, 169А, 221В, 224А. 

враждебной, привести Богу и Отцу спасённой, дружественной и обоженной 
не тождеством природы, а неизреченной силой вочеловечения, и соделать и 
нас, как в начале, общниками Божественной природы (2 Петр. 3, 4) через Свою 
святую плоть, принятую от нас. Поэтому <468D> Он, всё тот же, вместе и 
Богом, и человеком познаётся в самой вещи, а не по одному лишь именованию, 
не раздваиваясь по ипостаси, или лицу, ибо одним и тем же и до воплощения 
был, и по воплощении остаётся, безо всякого прибавления или отъятия в Свя-
той Троице из-за воплощения Слова; всё тот же, Он во плоти пострадал ради 
нас, всё тот же пребывал в Божестве недоступным страданию, так что и спа-
сение наше совершилось в смерти Единородного Сына Божия, — о, неверо-
ятное и неизреченное таинство! — и Божественная Его сущности слава и тож-
дество со Отцом пребывали всё время без умаления.

О различии (περὶ διαφορᾶς) и о том,
как следует благочестиво исповедовать две природы

во Христе после их соединения

<469A> Раз по здравом размышлении так постановили мудро святые учи-
тели Церкви, полностью благочестиво и нам, следуя им, исповедовать две раз-
личные по сущности природы, сошедшиеся в неизреченном соединении, но 
считать, что они остались неслитными и после того, как соединились; а тем, 
что говорится, что они остались неслитными, не вводится ни малейшего разде-
ления (διαίρεσιν), — да не будет никогда такого! — а означается, [266] что меж-
ду ними остаётся неизменное различие (διαφοράν). Ведь не одно и то же — 
 различие (διαφορά) и разделение (διαίρεσις). Различие есть понятие (λόγος), 
согласно которому различаются друг от друга подлежащие (ὑποκείμενα)1, и 
оно объясняет образ бытия (πῶς εἶναι), т. е., что нечто есть то, что есть, буду-
чи плотью по природе и сущности, <469В> а нечто другое есть то, что есть, 
будучи Богом-Словом по природе и сущности. Разделение же есть рассечение 
от края до края, или же полностью рассекающее подлежащие (ὑποκείμενα), 
и полагающее их существующими обособленно, отдельно и самостоятельно, 
и разобщёнными друг от друга. Значит, если и после соединения сохраняется 
такое понятие (λόγος), показывающее, что Слово не превратилось в плоть, а 
плоть не вышла за пределы своей природы, и утверждающее, что и То, и дру-
гая остались по сущности тем, чем были изначально, хоть и состоялось их со-
единение, — то разве не совершенно правильно исповедовать, что различие 

1 Те вещи, о которых идёт речь.



158 Преп. Максим Исповедник 159Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

сошедшихся природ сохраняется и после соединения? Если же это несомнен-
но, ибо засвидетельствовано самóй верной истиной, <469С> то ясно всем и 
очевидно, что соединённые природы остаются неслитными — ни Божество не 
обращается в плоть, ни плоть не преобразуется в природу Божества. Какое же 
ещё рассуждение (λόγος) после этого, — если только мы желаем, чтобы все 
люди руководились страхом Божиим и во всём считали правилом Божествен-
ного вероучения самоё истину, а не собственные ошибочные домыслы, — мо-
жет доказать, что неразумно исповедовать сохранение природ?

<469D> Иначе о том же

Вдобавок ко всему сказанному, Отцы постоянно учат, что логосы соединив-
шихся природ сохраняются [неизменными]: они сами, как есть, соединившись, 
вместе образуют оба одно Лицо Сына и одну ипостась. А раз так, разве не нуж-
но — опять-таки в согласии с Отцами, зная, что умные начала сохраняются не-
изменными, — утверждать различие и сохранение в своём природном свой-
стве каждой природы после соединения, а исповедуя, что обе соединяющиеся 
природы образуют одно Лицо Сына и одну ипостась, в точности понимать, что 
они сделались нераздельны? А что <472A> между соединившимися  природами 
есть различие [267] и что они остаются сами неизменными после соединения, 
безо всякого превращения и слияния, убедительно свидетельствует святей-
ший светоч Церкви Кирилл, особенными приверженцами которого притвор-
но себя выставляют напрасно воюющие против святой Церкви; во втором томе 
против богохульств Нестория пишет он так: «В явленном среди нас таинстве 
Христовом единение не чуждается различия, а разделение исключает, не сли-
вая и не смешивая природы, но так, что Слово Божие, приняв часть и плоти, и 
крови, всё же одним и неизменным Сыном Божиим и мыслится, и называется»1. 
А в «Апологии против Андрея», в которой порицает третью из его «Глав», гово-
рит так: <472В> «Совершенно безупречно было бы знать, что имеющая соб-
ственную природу плоть — нечто иное, чем Слово, родившееся от Бога-Отца, 
а Единородное Слово по собственной природе — опять-таки, нечто иное, [не-
жели плоть]. Но знать это — не значит разделять природы после соединения»2. 
Вот, и эти слова: «после соединения» — явно поставил великий Кирилл, и вслед 
за ним верные благочестиво и мыслят так, и говорят. Ведь то, что нисколько не 
повредился логос бытия соединившихся природ через [их] соединение, пока-

1 АСО. T. 1. V. 1. Part 6. P. 42, line  34–37 (Schwartz). — Д. Б.
2 Ibid. Part 7. P. 40, line  7–10 (Schwartz). — Д. Б.

зывает, что, хоть и образовали они обе одну ипостась, не смешались одна с дру-
гой, а сохраняются и пребывают, чем каждая является по сущности. Зная это, 
мудрый Кирилл и говорит совершенно ясно: <472С> «Не слились друг с дру-
гом природы, образуя одну ипостась Сына, и не отделились друг от друга по 
сущности из-за того, что после соединения и пребывают, и мыслятся разны-
ми», — причём каждая имеет свою природную особенность и различие, по ко-
торой Слово есть Бог по природе, а не плоть, хотя и присвоило Себе плоть по 
домостроительству, и плоть есть плоть по природе, а не Бог, хотя единением и 
усвоилась Богу-Слову.

Как же тогда не необходимо, благочестиво и пристойно, по учению Отцов, 
утверждающих, что различие <472D> сохраняется после соединения, пола-
гать, что в едином Христе пребывают и сохраняются после соединения две при-
роды, из которых Он состоит, а между ними есть различие, и познавать, что и 
сошедшиеся тем же числом в теснейшем [268] соединении не принимают ни 
малейшего превращения друг в друга или изменения? Ведь когда некие вещи 
различаются, совершенно необходимо, чтобы существовало различие, а где 
возможно помыслить существование различия, там непременно есть и разли-
чающиеся вещи. В таком случае, они оказываются неким образом взаимносов-
водящими, <473A> как причина и её следствие, мыслимые в чём-либо одной 
сущности. Ведь если разносущностность различных природ, из которых соста-
вился Христос, есть действующая причина, то непременно и различие, как при-
чинённое, выказывает разность соединившихся природ как свою причину. Ибо, 
как сказано, эти две вещи взаимно обусловливают друг друга, и, утверждая 
одну, непременно приходится признавать и другую, а если одну устраним, то, 
следовательно, и другую придётся считать несуществующей. Нужно также 
утверждать, что есть две природы, чтобы не вводить пустое различие, и упо-
треблять число, говоря об одном и едином, чтобы показать, что различие сошед-
шихся природ остаётся и после соединения, так как они сохраняются  неизменно 
и нераздельно; <473B> к тому же воистину легче показывать различие про-
изнесением слов, обозначающих вещи, чем уверяться лишь словами, что вещи 
различны1.

1 П. Аллен суммирует отношение Севира к приложению «числа» к природам во 
Христе следующим образом: «Единство двух природ во Христе понималось строго 
в смысле нумерического единства. Так что формула “единая двойная природа” (mia 
physis diple), которую можно встретить в сочинениях Отцов до Халкидона, способ-
ная служить удобной модификацией строгой интерпретации “единой природы Бога 
Слова воплощенной”, сходу отметалась Севиром на том основании, что после поле-
мики с Несторием “двойная” была подозрительна (Ad Nephalium 1. 2: 3–5). В то 



158 Преп. Максим Исповедник 159Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

сошедшихся природ сохраняется и после соединения? Если же это несомнен-
но, ибо засвидетельствовано самóй верной истиной, <469С> то ясно всем и 
очевидно, что соединённые природы остаются неслитными — ни Божество не 
обращается в плоть, ни плоть не преобразуется в природу Божества. Какое же 
ещё рассуждение (λόγος) после этого, — если только мы желаем, чтобы все 
люди руководились страхом Божиим и во всём считали правилом Божествен-
ного вероучения самоё истину, а не собственные ошибочные домыслы, — мо-
жет доказать, что неразумно исповедовать сохранение природ?

<469D> Иначе о том же

Вдобавок ко всему сказанному, Отцы постоянно учат, что логосы соединив-
шихся природ сохраняются [неизменными]: они сами, как есть, соединившись, 
вместе образуют оба одно Лицо Сына и одну ипостась. А раз так, разве не нуж-
но — опять-таки в согласии с Отцами, зная, что умные начала сохраняются не-
изменными, — утверждать различие и сохранение в своём природном свой-
стве каждой природы после соединения, а исповедуя, что обе соединяющиеся 
природы образуют одно Лицо Сына и одну ипостась, в точности понимать, что 
они сделались нераздельны? А что <472A> между соединившимися  природами 
есть различие [267] и что они остаются сами неизменными после соединения, 
безо всякого превращения и слияния, убедительно свидетельствует святей-
ший светоч Церкви Кирилл, особенными приверженцами которого притвор-
но себя выставляют напрасно воюющие против святой Церкви; во втором томе 
против богохульств Нестория пишет он так: «В явленном среди нас таинстве 
Христовом единение не чуждается различия, а разделение исключает, не сли-
вая и не смешивая природы, но так, что Слово Божие, приняв часть и плоти, и 
крови, всё же одним и неизменным Сыном Божиим и мыслится, и называется»1. 
А в «Апологии против Андрея», в которой порицает третью из его «Глав», гово-
рит так: <472В> «Совершенно безупречно было бы знать, что имеющая соб-
ственную природу плоть — нечто иное, чем Слово, родившееся от Бога-Отца, 
а Единородное Слово по собственной природе — опять-таки, нечто иное, [не-
жели плоть]. Но знать это — не значит разделять природы после соединения»2. 
Вот, и эти слова: «после соединения» — явно поставил великий Кирилл, и вслед 
за ним верные благочестиво и мыслят так, и говорят. Ведь то, что нисколько не 
повредился логос бытия соединившихся природ через [их] соединение, пока-

1 АСО. T. 1. V. 1. Part 6. P. 42, line  34–37 (Schwartz). — Д. Б.
2 Ibid. Part 7. P. 40, line  7–10 (Schwartz). — Д. Б.

зывает, что, хоть и образовали они обе одну ипостась, не смешались одна с дру-
гой, а сохраняются и пребывают, чем каждая является по сущности. Зная это, 
мудрый Кирилл и говорит совершенно ясно: <472С> «Не слились друг с дру-
гом природы, образуя одну ипостась Сына, и не отделились друг от друга по 
сущности из-за того, что после соединения и пребывают, и мыслятся разны-
ми», — причём каждая имеет свою природную особенность и различие, по ко-
торой Слово есть Бог по природе, а не плоть, хотя и присвоило Себе плоть по 
домостроительству, и плоть есть плоть по природе, а не Бог, хотя единением и 
усвоилась Богу-Слову.

Как же тогда не необходимо, благочестиво и пристойно, по учению Отцов, 
утверждающих, что различие <472D> сохраняется после соединения, пола-
гать, что в едином Христе пребывают и сохраняются после соединения две при-
роды, из которых Он состоит, а между ними есть различие, и познавать, что и 
сошедшиеся тем же числом в теснейшем [268] соединении не принимают ни 
малейшего превращения друг в друга или изменения? Ведь когда некие вещи 
различаются, совершенно необходимо, чтобы существовало различие, а где 
возможно помыслить существование различия, там непременно есть и разли-
чающиеся вещи. В таком случае, они оказываются неким образом взаимносов-
водящими, <473A> как причина и её следствие, мыслимые в чём-либо одной 
сущности. Ведь если разносущностность различных природ, из которых соста-
вился Христос, есть действующая причина, то непременно и различие, как при-
чинённое, выказывает разность соединившихся природ как свою причину. Ибо, 
как сказано, эти две вещи взаимно обусловливают друг друга, и, утверждая 
одну, непременно приходится признавать и другую, а если одну устраним, то, 
следовательно, и другую придётся считать несуществующей. Нужно также 
утверждать, что есть две природы, чтобы не вводить пустое различие, и упо-
треблять число, говоря об одном и едином, чтобы показать, что различие сошед-
шихся природ остаётся и после соединения, так как они сохраняются  неизменно 
и нераздельно; <473B> к тому же воистину легче показывать различие про-
изнесением слов, обозначающих вещи, чем уверяться лишь словами, что вещи 
различны1.

1 П. Аллен суммирует отношение Севира к приложению «числа» к природам во 
Христе следующим образом: «Единство двух природ во Христе понималось строго 
в смысле нумерического единства. Так что формула “единая двойная природа” (mia 
physis diple), которую можно встретить в сочинениях Отцов до Халкидона, способ-
ная служить удобной модификацией строгой интерпретации “единой природы Бога 
Слова воплощенной”, сходу отметалась Севиром на том основании, что после поле-
мики с Несторием “двойная” была подозрительна (Ad Nephalium 1. 2: 3–5). В то 



160 Преп. Максим Исповедник 161Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

О том, что число и не разделяет, и не разделяется,
и по своему смыслу (λόγον) вовсе не вносит разделения

в то, к чему прилагается

Коли некие люди, ценящие собственное мнение выше истины, говорят, что 
число есть нечто разделяющее или разделимое, или вносящее разделение, при-
чём из-за того, что боятся, где нет страха (Пс. 13, 5), отказываются утверждать, 

время, как их акцент на строгом единстве во Христе вел антихалкидонитов к тому, 
чтобы отвергать выражения “две природы” или “в двух природах” Халкидонского 
Ороса как несторианские, Отцы, включая св. Кирилла, использовали диофизитские 
выражения. Филоксен и Севир признавали это, но Филоксен оправдывает их на том 
основании, что они использовали выражение “две природы”, чтобы передать исти-
ну о Воплощении, а Севир подчеркивает, что Отцы использовали этот термин пра-
вильно, не в том смысле, в котором использовали его халкидонты. Вместе с тем, Се-
вир прибавляет, что после появления Нестория этот термин лучше избегать (Ad 
Nephalium 1. 2: 1–9). Хотя в своем первом Соборном послании он утверждает, что 
слово “два” разрушает домостроительство, перед лицом нарастающих обвинений со 
стороны халкидонитов, что акцент на одной природе подразумевал смешение и слия-
ние Божества и человечества, он последовал примеру Кирилла и признал две приро-
ды “в созерцании”, или “в мысли” (theoria/kat’epinoian)» (Allen Р., Hayward R. Severus 
of Antioch. London; New York, 2004. P. 35–36). Поскольку Севир постоянно пользу-
ется в христологии аналогией душа-тело, то его «счисляются только в созерцании» 
означает, что подобно тому, как в живом человеке мы не можем говорить о двух «ве-
щах» — душе и теле, поскольку они существуют в нераздельном единстве одного 
человека (а о «двух» можно говорить только в созерцании), так и единая природа 
Бога Слова воплощенная не допускает двух счисляемых «вещей» — Божества и че-
ловечества, но лишь одну сложную природу (или ипостась), в которой о двух приро-
дах можно говорить разве что в созерцании (см., напр., Philalethes//CSCO 68: 
160–161, англ. перевод в: Allen Р., Hayward R. Op. cit. Р. 67). Другие места, где Се-
вир говорит о двух природах или (что для него тождественно) лицах или ипостасях 
во Христе, усматриваемых в созерцании или в воображении: PG 86. 908A; 921A; 
1841C; 936D (см. их обсуждение в: Lebon J. La christologie du monophysisme syrien//
Еds. A. Grillmeier et H. Bacht. Das Konzil von Chalkedon. Wurzburg, 1951. P. 498). «Кри-
тичным» для такой модели является учение об энергиях и волях во Христе. Мы не 
можем здесь останавливаться на этом, отметим лишь, что у Севира оно оказалось 
иным, нежели у преп. Максима, — моноэнергистским и монофелитским. Как он 
учил об одной сложной природе Христа, так учил и об одной сложной Бого-чело-
веческой (или Богомужеской) энергии (см.: Hovorun C. Will, Action and Freedom. 
Chris tological Controversies in the Seventh Century. Leiden; Boston, 2008. P. 15–27). 
Счисляемость природ коррелирует для преп. Максима со счисляемостью энергий и 
воль, и в этом смысле число природ во Христе в учении у преп. Максима проявляет-
ся реально в двух родах Богомужеского действия (подробнее см. в Ep 19 и коммен-
тариях к нему).  

что во Христе после соединения сохраняются, сошедшись в одно, две приро-
ды, — чтобы не привнести разделения и расчленения в тайну <473С> воче-
ловечения, я постичь не могу, что у них за причина для такого понимания дела. 
Или они в этом выказывают себя мудрее св. отцов, употреблявших именно эти 
слова, не предполагая никакого разделения, и обольщаются, считая, что спо-
собны несколько [269] духовнее (πνευματικώτερον), чем те, проницать Божест-
венное, или же судят о сути вещей1 по самим себе, надмеваясь самомнением 
из-за своих домыслов и не познав истину, скрытую от них. Однако кто же, хоть 
сколько-нибудь изучивший божественное учение Отцов, не ведает, что любое 
число, по мысли великого и богоносного Григория2, изъясняет счётность ве-
щей, к которым относится3, а не их раздельность, как кажется этим людям? 
<473D> Ведь каким образом — охотно спросил бы я их — может разделять 
то, что не имеет существования по сущности? Ведь свойство существующей 
сущности — мочь сделать что-то в отношении чего-то другого. Как же будет 

1 Или: логосах сущих.
2 В изд. Миня — видимо, ошибочно — здесь дается указание на Слово 30 (О бо-

гословии 4-е) свт. Григория Богослова. Однако в данном случае в качестве  источника 
более подходит Слово 31 (О богословии 5-е) свт. Григория. — Д. Б. 

Приведем здесь место из этого Слова свт. Григория целиком, в виду его важно-
сти для понимания мысли преп. Максима: «А твои доводы, которыми разоряешь 
наше единство, не знаю, как назвать — шуткой ли или чем дельным? И что у тебя 
за доказательство? Говоришь: “Единосущные счисляются, а не единосущные не 
счисляются (под счислением же разумеешь собрание в одно число), а посему неиз-
бежно заключение, что у вас на этом основании три Бога; тогда как нам нет сей опас-
ности, потому что не называем единосущными”. Итак, одним словом избавил ты 
себя от трудов и одержал худую победу. Поступок твой походит несколько на то, ког-
да иной от страха смерти сам надевает на себя петлю. Чтобы не утрудиться, стоя за 
единоначалие, отрекся ты от Божества и предал врагам, чего они искали. Но я, хотя 
бы потребовалось и потрудиться несколько, не предам Достопоклоняемого. А здесь 
не вижу даже и труда. Ты говоришь: счисляются единосущные, а не имеющие еди-
носущия воображаются единицами. Где ты занял сие? У каких учителей и басносло-
вов? Разве не знаешь, что всякое число показывает количество предметов (ἀριθμὸς 
τῆς ποσότητος τῶν ὑποκειμένων ἐστὶ δηλωτικός), а не природу вещей (οὐ τῆς φύσεως 
τῶν πραγμάτων)? А я так прост или, лучше сказать, такой неуч, что три вещи, хотя 
бы они и различны были по природе, в отношении к числу называю тремя. Но одно, 
одно и одно, хотя они и не сопрягаются по сущности, именую столькими же едини-
цами, взирая не столько на вещи, сколько на количество счисляемых вещей» (Greg. 
Naz. Or. 31, 17–19, пер. по: http://www.pagez.ru/lsn/bogoslov/031.php). О влия-
нии на учение преп. Максима о числе другого Каппадокийца, свт. Григория  Нисского, 
и применении его в полемике с монофизитами см. ниже.

3 Букв.: «подлежащих».



160 Преп. Максим Исповедник 161Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

О том, что число и не разделяет, и не разделяется,
и по своему смыслу (λόγον) вовсе не вносит разделения

в то, к чему прилагается

Коли некие люди, ценящие собственное мнение выше истины, говорят, что 
число есть нечто разделяющее или разделимое, или вносящее разделение, при-
чём из-за того, что боятся, где нет страха (Пс. 13, 5), отказываются утверждать, 

время, как их акцент на строгом единстве во Христе вел антихалкидонитов к тому, 
чтобы отвергать выражения “две природы” или “в двух природах” Халкидонского 
Ороса как несторианские, Отцы, включая св. Кирилла, использовали диофизитские 
выражения. Филоксен и Севир признавали это, но Филоксен оправдывает их на том 
основании, что они использовали выражение “две природы”, чтобы передать исти-
ну о Воплощении, а Севир подчеркивает, что Отцы использовали этот термин пра-
вильно, не в том смысле, в котором использовали его халкидонты. Вместе с тем, Се-
вир прибавляет, что после появления Нестория этот термин лучше избегать (Ad 
Nephalium 1. 2: 1–9). Хотя в своем первом Соборном послании он утверждает, что 
слово “два” разрушает домостроительство, перед лицом нарастающих обвинений со 
стороны халкидонитов, что акцент на одной природе подразумевал смешение и слия-
ние Божества и человечества, он последовал примеру Кирилла и признал две приро-
ды “в созерцании”, или “в мысли” (theoria/kat’epinoian)» (Allen Р., Hayward R. Severus 
of Antioch. London; New York, 2004. P. 35–36). Поскольку Севир постоянно пользу-
ется в христологии аналогией душа-тело, то его «счисляются только в созерцании» 
означает, что подобно тому, как в живом человеке мы не можем говорить о двух «ве-
щах» — душе и теле, поскольку они существуют в нераздельном единстве одного 
человека (а о «двух» можно говорить только в созерцании), так и единая природа 
Бога Слова воплощенная не допускает двух счисляемых «вещей» — Божества и че-
ловечества, но лишь одну сложную природу (или ипостась), в которой о двух приро-
дах можно говорить разве что в созерцании (см., напр., Philalethes//CSCO 68: 
160–161, англ. перевод в: Allen Р., Hayward R. Op. cit. Р. 67). Другие места, где Се-
вир говорит о двух природах или (что для него тождественно) лицах или ипостасях 
во Христе, усматриваемых в созерцании или в воображении: PG 86. 908A; 921A; 
1841C; 936D (см. их обсуждение в: Lebon J. La christologie du monophysisme syrien//
Еds. A. Grillmeier et H. Bacht. Das Konzil von Chalkedon. Wurzburg, 1951. P. 498). «Кри-
тичным» для такой модели является учение об энергиях и волях во Христе. Мы не 
можем здесь останавливаться на этом, отметим лишь, что у Севира оно оказалось 
иным, нежели у преп. Максима, — моноэнергистским и монофелитским. Как он 
учил об одной сложной природе Христа, так учил и об одной сложной Бого-чело-
веческой (или Богомужеской) энергии (см.: Hovorun C. Will, Action and Freedom. 
Chris tological Controversies in the Seventh Century. Leiden; Boston, 2008. P. 15–27). 
Счисляемость природ коррелирует для преп. Максима со счисляемостью энергий и 
воль, и в этом смысле число природ во Христе в учении у преп. Максима проявляет-
ся реально в двух родах Богомужеского действия (подробнее см. в Ep 19 и коммен-
тариях к нему).  

что во Христе после соединения сохраняются, сошедшись в одно, две приро-
ды, — чтобы не привнести разделения и расчленения в тайну <473С> воче-
ловечения, я постичь не могу, что у них за причина для такого понимания дела. 
Или они в этом выказывают себя мудрее св. отцов, употреблявших именно эти 
слова, не предполагая никакого разделения, и обольщаются, считая, что спо-
собны несколько [269] духовнее (πνευματικώτερον), чем те, проницать Божест-
венное, или же судят о сути вещей1 по самим себе, надмеваясь самомнением 
из-за своих домыслов и не познав истину, скрытую от них. Однако кто же, хоть 
сколько-нибудь изучивший божественное учение Отцов, не ведает, что любое 
число, по мысли великого и богоносного Григория2, изъясняет счётность ве-
щей, к которым относится3, а не их раздельность, как кажется этим людям? 
<473D> Ведь каким образом — охотно спросил бы я их — может разделять 
то, что не имеет существования по сущности? Ведь свойство существующей 
сущности — мочь сделать что-то в отношении чего-то другого. Как же будет 

1 Или: логосах сущих.
2 В изд. Миня — видимо, ошибочно — здесь дается указание на Слово 30 (О бо-

гословии 4-е) свт. Григория Богослова. Однако в данном случае в качестве  источника 
более подходит Слово 31 (О богословии 5-е) свт. Григория. — Д. Б. 

Приведем здесь место из этого Слова свт. Григория целиком, в виду его важно-
сти для понимания мысли преп. Максима: «А твои доводы, которыми разоряешь 
наше единство, не знаю, как назвать — шуткой ли или чем дельным? И что у тебя 
за доказательство? Говоришь: “Единосущные счисляются, а не единосущные не 
счисляются (под счислением же разумеешь собрание в одно число), а посему неиз-
бежно заключение, что у вас на этом основании три Бога; тогда как нам нет сей опас-
ности, потому что не называем единосущными”. Итак, одним словом избавил ты 
себя от трудов и одержал худую победу. Поступок твой походит несколько на то, ког-
да иной от страха смерти сам надевает на себя петлю. Чтобы не утрудиться, стоя за 
единоначалие, отрекся ты от Божества и предал врагам, чего они искали. Но я, хотя 
бы потребовалось и потрудиться несколько, не предам Достопоклоняемого. А здесь 
не вижу даже и труда. Ты говоришь: счисляются единосущные, а не имеющие еди-
носущия воображаются единицами. Где ты занял сие? У каких учителей и басносло-
вов? Разве не знаешь, что всякое число показывает количество предметов (ἀριθμὸς 
τῆς ποσότητος τῶν ὑποκειμένων ἐστὶ δηλωτικός), а не природу вещей (οὐ τῆς φύσεως 
τῶν πραγμάτων)? А я так прост или, лучше сказать, такой неуч, что три вещи, хотя 
бы они и различны были по природе, в отношении к числу называю тремя. Но одно, 
одно и одно, хотя они и не сопрягаются по сущности, именую столькими же едини-
цами, взирая не столько на вещи, сколько на количество счисляемых вещей» (Greg. 
Naz. Or. 31, 17–19, пер. по: http://www.pagez.ru/lsn/bogoslov/031.php). О влия-
нии на учение преп. Максима о числе другого Каппадокийца, свт. Григория  Нисского, 
и применении его в полемике с монофизитами см. ниже.

3 Букв.: «подлежащих».



162 Преп. Максим Исповедник 163Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

разделено то, что по своей собственной сути1 не может претерпевать? Ведь све-
дущие в этих вещах люди доказали, что быть разделяемым есть принадлежность 
привходящего свойства или качества тех вещей, о которых говорится, что они 
в подлежащем2. А раз и разделять не может, не может по своей сути число и 
быть разделённым. Ведь оно по природе не сможет ни действовать, — ибо это 
принадлежит самостоятельной сущности, ни претерпевать, — ибо это принад-
лежит привходящему свойству, ни необходимым <476А> образом привнести 
с собой разделения вещам, которые какие имели до счисления природу, поло-
жение и взаимоотношение, такие же сохранили неизменно и после того, как 
были сосчитаны, не претерпев из-за счисления вообще ничего нового3. Ведь 
когда мы, к примеру, говорим о десяти людях или о чём-либо другом, имеющем

1 Или: логосу.
2 Речь, видимо, о том, что именно по ипостасным или природным особенностям 

или качествам отличаются друг от друга ипостаси и природы, на что указывают со-
ответствующие числа. Ср. в трактате «Против клевещущих, что двоица разделяет» 
из Doctrina Patrum: «Природа числа как таковая ни разделяет, ни складывает, но 
указывает (δεκτική) обоими [способами] на качества подлежащего» (219. 4).

3 Учение преп. Максима направлено против монофизитского учения, суть кото-
рого можно понять по следующему отрывку из «Посредника» Иоанна Филопона (це-
ликом это сочинение сохранилось только по-сирийски, но небольшой отрывок из 
него, затрагивающий интересующую нас тему, вошел в Doctrina Patrum 272. 20 – 
273. 15: «Если двоица указывает на первое различение (διακρίσεως) единицы, по-
скольку это некое разделение, — отсюда она имеет свое имя — и разделение проти-
воположно единству, то невозможно, чтобы одно и то же было в одном отношении 
одновременно едино и раздельно; так что ни об одной двоице как двоице нельзя ска-
зать в этом отношении как о единенной, но, скорее, как о разделенной. Я сказал “как 
двоице”, поскольку Павел и Петр, будучи двумя, в этом отношении разделены и 
суть                                                                                                                            двое, но не едины. В другом отношении, конечно, о них можно сказать, что они 
едины и суть один, — я имею в виду общую умопостигаемую идею (или форму) при-
роды. Ибо каждый из них — разумное смертное существо, и в этом отношении о них 
говорится как об одном и едином, а именно в отношении вида. Но поскольку этот — 
Петр, а тот — Павел, ибо таковы собственные имена индивидов [одного] вида, в этом 
отношении их два, а не один, разделенных, т. е. не единенных. Ибо общая и всеоб-
щая умопостигаемая идея человеческой природы сама по себе одна, но, реализован-
ная во многих подлежащих, умножается, существуя целиком и частично, подобно 
тому как умопостигаемая идея корабля, будучи одной в корабельщике, умножает-
ся, реализуясь во многих подлежащих. Так и учение, будучи одним умопостигаемым 
содержанием в учителе, осуществляясь в учениках, умножается в них, становясь 
целиком присущим им… Так многие корабли, многие люди, многие учения во мно-
гих учениках как индивидах, численно многие (πλείονα τυγχάνει κατὰ τὸν ἀριθμὸν), 
и в этом отношении они разделены (καὶ ταύτῃ διῃρημένα ἐστὶ), а не единены (οὐχ 
ἡνω μένα), однако общим видом (τῷ κοινῷ δὲ εἴδει) многие люди — один [вид], как

и многие корабли — один корабль, и многие учения — одно учение. Итак, в одном 
отношении они многие и разделенные, а в другом — единены и один. 

 А коли это так, то, если у Христа две природы, а не одна, а всякая двоица как двои-
ца, будучи делима, таким образом, и разделяема, а не единена, то две природы Хрис-
та, как природы, также будут двумя, а не одним, и эта [двоица] разделенная, а не еди-
ненная. Может быть, они будут еще более разделены, чем разделенные индивиды, 
принадлежащие одному виду, как Павел и Петр. Ибо последние, хоть и разделен ные 
по числу, тем не менее, едины по общему виду, т. е. по единой умопостигаемой идее 
человеческой природы, а в дополнение к этому — по общему роду, т. е. природе оду-
шевленных существ. Божественная и человеческая природы, однако, если они не 
составили единство сложной природы, будут раздельны во всех отношениях, ведь 
двойственность не устранится от сложения; не будут они едины и по общему роду и 
виду… Если, таким образом, мы исповедали, что то, из чего образован Христос, со-
единено нераздельно, и что природы соединены, и это не понимается как осуществив-
шееся только на уровне привходящих, присущих этим природам, то невозможно ска-
зать, что единенных нераздельно — два, ибо два — это результат деления единицы» 
(Посредник. 4. 16–17, пер. с англ. по: Lang U. John Philoponus and the controversies 
over Chalcedon in the sixth century//A study and translation of the Ar biter. Leuven, 
2001. P. 186–188). Как видно из этого отрывка, для монофизита  Филопона суще-
ствует жесткая связь между умножением по числу и разделением. Именно эту не-
обходимую связь оспаривает преп. Максим. Вместе с тем, собственное учение преп. 
Максима о числе и его приложимости (или неприложимости) к христологии и три-
адологии весьма сложно и требует отдельного рассмотрения с учетом учения о чис-
ле в приложении к триадологии и христологии у Каппадокийцев. Здесь мы не можем 
вдаваться в эту интереснейшую тему, но укажем на ее недавнее обсуждение в ин-
тернете: http://tugodum.livejournal.com/373895.html; http://tugodum.livejour-
nal.com/379113.html; http://tugodum.livejournal.com/418227.html. См. также: 
 Сидоров А. И. Логика и диалектика Иоанна Филопона: о характере переходной эпо-
хи в развитии философской мысли от античности к средневековью//Историко-
философский ежегодник за 1989 г. С. 182. А. И. Сидоров указывает в данной статье 
также на посвященный данной теме фрагмент Ираклиана Халкидонского, приводи-
мый в Doctrina Patrum 216–217: «О том, что число совсем не разделяет, как это 
утверждают некоторые», и дает свой перевод из него: «Дóлжно знать, что если что-
нибудь обладает индивидуальным существованием, то оно, конечно, является еди-
ным по числу, но совсем не обязательно, чтобы все единое по числу было бы индиви-
дуальным». Далее А. И. Сидоров пишет об этом отрывке: «Приводится пример вещей 
“сложных”, где составляющие части сами не обладают “собственным устройством”, 
но являют свое существование в сочетании. Так, “одушевленное”, “чувственное”, 
“разумное” и “смертное” обнаруживают собственное существование в целом, т. е. в 
человеке, но мы не зрим их существующими отдельно. Аналогично обстоит дело, со-
гласно Ираклиану, и с куском руды, который, представляя единую массу, содержит 
в себе различные по цвету и по твердости части. Выдержка из Ираклиана на этом об-
рывается, но суть рассуждений достаточно ясна. В отличие от Иоанна Фи лопона, им 
проводится идея числа как принципа единства» (Там же. С. 183). Аргументация преп. 



162 Преп. Максим Исповедник 163Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

разделено то, что по своей собственной сути1 не может претерпевать? Ведь све-
дущие в этих вещах люди доказали, что быть разделяемым есть принадлежность 
привходящего свойства или качества тех вещей, о которых говорится, что они 
в подлежащем2. А раз и разделять не может, не может по своей сути число и 
быть разделённым. Ведь оно по природе не сможет ни действовать, — ибо это 
принадлежит самостоятельной сущности, ни претерпевать, — ибо это принад-
лежит привходящему свойству, ни необходимым <476А> образом привнести 
с собой разделения вещам, которые какие имели до счисления природу, поло-
жение и взаимоотношение, такие же сохранили неизменно и после того, как 
были сосчитаны, не претерпев из-за счисления вообще ничего нового3. Ведь 
когда мы, к примеру, говорим о десяти людях или о чём-либо другом, имеющем

1 Или: логосу.
2 Речь, видимо, о том, что именно по ипостасным или природным особенностям 

или качествам отличаются друг от друга ипостаси и природы, на что указывают со-
ответствующие числа. Ср. в трактате «Против клевещущих, что двоица разделяет» 
из Doctrina Patrum: «Природа числа как таковая ни разделяет, ни складывает, но 
указывает (δεκτική) обоими [способами] на качества подлежащего» (219. 4).

3 Учение преп. Максима направлено против монофизитского учения, суть кото-
рого можно понять по следующему отрывку из «Посредника» Иоанна Филопона (це-
ликом это сочинение сохранилось только по-сирийски, но небольшой отрывок из 
него, затрагивающий интересующую нас тему, вошел в Doctrina Patrum 272. 20 – 
273. 15: «Если двоица указывает на первое различение (διακρίσεως) единицы, по-
скольку это некое разделение, — отсюда она имеет свое имя — и разделение проти-
воположно единству, то невозможно, чтобы одно и то же было в одном отношении 
одновременно едино и раздельно; так что ни об одной двоице как двоице нельзя ска-
зать в этом отношении как о единенной, но, скорее, как о разделенной. Я сказал “как 
двоице”, поскольку Павел и Петр, будучи двумя, в этом отношении разделены и 
суть                                                                                                                            двое, но не едины. В другом отношении, конечно, о них можно сказать, что они 
едины и суть один, — я имею в виду общую умопостигаемую идею (или форму) при-
роды. Ибо каждый из них — разумное смертное существо, и в этом отношении о них 
говорится как об одном и едином, а именно в отношении вида. Но поскольку этот — 
Петр, а тот — Павел, ибо таковы собственные имена индивидов [одного] вида, в этом 
отношении их два, а не один, разделенных, т. е. не единенных. Ибо общая и всеоб-
щая умопостигаемая идея человеческой природы сама по себе одна, но, реализован-
ная во многих подлежащих, умножается, существуя целиком и частично, подобно 
тому как умопостигаемая идея корабля, будучи одной в корабельщике, умножает-
ся, реализуясь во многих подлежащих. Так и учение, будучи одним умопостигаемым 
содержанием в учителе, осуществляясь в учениках, умножается в них, становясь 
целиком присущим им… Так многие корабли, многие люди, многие учения во мно-
гих учениках как индивидах, численно многие (πλείονα τυγχάνει κατὰ τὸν ἀριθμὸν), 
и в этом отношении они разделены (καὶ ταύτῃ διῃρημένα ἐστὶ), а не единены (οὐχ 
ἡνω μένα), однако общим видом (τῷ κοινῷ δὲ εἴδει) многие люди — один [вид], как

и многие корабли — один корабль, и многие учения — одно учение. Итак, в одном 
отношении они многие и разделенные, а в другом — единены и один. 

 А коли это так, то, если у Христа две природы, а не одна, а всякая двоица как двои-
ца, будучи делима, таким образом, и разделяема, а не единена, то две природы Хрис-
та, как природы, также будут двумя, а не одним, и эта [двоица] разделенная, а не еди-
ненная. Может быть, они будут еще более разделены, чем разделенные индивиды, 
принадлежащие одному виду, как Павел и Петр. Ибо последние, хоть и разделен ные 
по числу, тем не менее, едины по общему виду, т. е. по единой умопостигаемой идее 
человеческой природы, а в дополнение к этому — по общему роду, т. е. природе оду-
шевленных существ. Божественная и человеческая природы, однако, если они не 
составили единство сложной природы, будут раздельны во всех отношениях, ведь 
двойственность не устранится от сложения; не будут они едины и по общему роду и 
виду… Если, таким образом, мы исповедали, что то, из чего образован Христос, со-
единено нераздельно, и что природы соединены, и это не понимается как осуществив-
шееся только на уровне привходящих, присущих этим природам, то невозможно ска-
зать, что единенных нераздельно — два, ибо два — это результат деления единицы» 
(Посредник. 4. 16–17, пер. с англ. по: Lang U. John Philoponus and the controversies 
over Chalcedon in the sixth century//A study and translation of the Ar biter. Leuven, 
2001. P. 186–188). Как видно из этого отрывка, для монофизита  Филопона суще-
ствует жесткая связь между умножением по числу и разделением. Именно эту не-
обходимую связь оспаривает преп. Максим. Вместе с тем, собственное учение преп. 
Максима о числе и его приложимости (или неприложимости) к христологии и три-
адологии весьма сложно и требует отдельного рассмотрения с учетом учения о чис-
ле в приложении к триадологии и христологии у Каппадокийцев. Здесь мы не можем 
вдаваться в эту интереснейшую тему, но укажем на ее недавнее обсуждение в ин-
тернете: http://tugodum.livejournal.com/373895.html; http://tugodum.livejour-
nal.com/379113.html; http://tugodum.livejournal.com/418227.html. См. также: 
 Сидоров А. И. Логика и диалектика Иоанна Филопона: о характере переходной эпо-
хи в развитии философской мысли от античности к средневековью//Историко-
философский ежегодник за 1989 г. С. 182. А. И. Сидоров указывает в данной статье 
также на посвященный данной теме фрагмент Ираклиана Халкидонского, приводи-
мый в Doctrina Patrum 216–217: «О том, что число совсем не разделяет, как это 
утверждают некоторые», и дает свой перевод из него: «Дóлжно знать, что если что-
нибудь обладает индивидуальным существованием, то оно, конечно, является еди-
ным по числу, но совсем не обязательно, чтобы все единое по числу было бы индиви-
дуальным». Далее А. И. Сидоров пишет об этом отрывке: «Приводится пример вещей 
“сложных”, где составляющие части сами не обладают “собственным устройством”, 
но являют свое существование в сочетании. Так, “одушевленное”, “чувственное”, 
“разумное” и “смертное” обнаруживают собственное существование в целом, т. е. в 
человеке, но мы не зрим их существующими отдельно. Аналогично обстоит дело, со-
гласно Ираклиану, и с куском руды, который, представляя единую массу, содержит 
в себе различные по цвету и по твердости части. Выдержка из Ираклиана на этом об-
рывается, но суть рассуждений достаточно ясна. В отличие от Иоанна Фи лопона, им 
проводится идея числа как принципа единства» (Там же. С. 183). Аргументация преп. 



164 Преп. Максим Исповедник 165Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

самостоятельное существование, и обозначаем раздельное количество (ποσὸν 
διῃρημένον)1, то понимаем, что самостоятельное существование и разделён-

Максима лишь частично совпадает с доводами Ираклиана. См. также отрывок из 
трактата «Против клевещущих, что двоица разделяет» (Πρὸς τοὺς τὴν δυάδα δι-
αβάλλοντας ὡς διαιρετικήν) (Doctrina Patrum 218–220). Полемика в этом тракта-
те идет против того, что двоица разделяет, на основании известного в позднеантич-
ной арифмологии утверждения о том, что двоица — это первое разделение сразу 
 после единицы (δυάδα ὡς πρώτην οὖσαν διαίρεσιν εὐθὺς μετὰ τὴν μονάδα) (Doctrina 
Patrum 218. 14) (ср. в Теологуменах арифметики: «Если единица являет собой 
единение, то примыкающая к ней двойка являет собой разделение» (пер. В. В. Би-
бихина по: http://www.nsu.ru/classics/bibliotheca/Theologoumena.pdf)). См.  также 
опыт изложения учения о числе преп. Максима в: Balthasar 2003. P. 106–114.

1 Ср. о несколько иначе образованном аристотелевском понятии «раздельное ко-
личество» (διωρισμένον πόσον) (Arist. Cat. 6. 4b20), которое тоже обсуждалось в 
контексте полемики с монофизитами в сочинении второй половины VI в. Леонтия 
Схоластика О сектах (De Sectis): «Они приводят нам и иную апорию, которая та-
кова: “Если вы говорите о двух природах, то вводите разделение (διαίρεσιν), ибо вво-
дите число. Число же относится к раздельному количеству (διωρισμένου πόσου)”. 
На это нам следует вновь повторить вышесказанное, так как и у вас происходит то 
же безумие; ведь ежели вы говорите, что Христос — из двух природ, то поскольку 
вводите число “два”, а число приводит к раздельному [количеству], выходит, что и 
вы вводите разделение. Для того же, чтобы и нам, как они, аргументировать любо-
мудро, следует знать, что число бывает не только раздельного количества, но  можно 
также найти его обозначающим непрерывное (τῶν συνεχῶν). Например, когда мы 
говорим, что бревно в пять локтей, или когда Аристотель заявляет, что время — чис-
ло движения (Arist. De caelo 279a14), ибо сей назвал время числом, а оно считается 
непрерывным. Так вот, число двузначно и употребляется и по отношению к раздель-
ному, и по отношению к непрерывному количеству. Правда, если быть точным, то 
нам не следует говорить о диаде во Христе в смысле непрерывного числа, ибо не-
прерывное есть то, чьи части объединяет общая граница (Arist. Cat. 4b25). Однако 
размышлять о частях Божества, дабы общая граница объединила их с телом, — и 
выду мать такое нелегко. Ведь непрерывное [количество] употребляется только в 
 отношении размеров. Напротив, нам следует использовать здесь число в значении 
раздельного количества. Ведь раздельное [количество] — это отнюдь не только раз-
деленное (διῃρημένον), но и единенное (ἡνωμένον), хотя и сохраняет свое значение 
разделения (διακρινόμενον). Так, например, мы называем тело и непрерывным, и 
раздельным. Непрерывным — потому что просто обладает измерениями, раздель-
ным же — поскольку измерений три. Тем не менее, измерения не отделены друг от 
друга, но мы называем их раздельными потому, что каждое из них обладает своим 
названием. 

Поскольку же иные возмущаются, слыша о раздельном [во Христе], мы оставим 
сие решение, хоть оно и хорошо, и приведем другое. Так вот, следует знать, что еди-
ное (τὸ ἕν) употребляется во многих значениях: бывает единое по числу, как “Со-
крат”, единое по виду, как “человек”, и единое по роду, как “живое существо”. Так 

ность по ипостасям они восприняли не через исчисление, а обладают и тем, и 
другим сами по себе, а не по числу; и то, сколько их, мы изъяснили посредством 
числа не разделением, а количеством. И ещё: называя какой-то камень дву-
цветным или пятицветным, или с иным каким числом цветов, <476В> мы не 
разделяем один камень на два камня или пять камней и не отсекаем друг от дру-
га его цветá, а выражаем, что у него и в нём без слияния имеется их такое-то 
число, причём камень не подвергается — да такого и не может произойти — ни-
какому рассечению или разделению из-за того, что в нём исчисляется непре-
рывный ряд цветов, как и цветá — слиянию или смешению от единичности 
камня1. И камень, обладая единственностью, [270] является имеющим в себе 
некое число нераздельных цветов. Подобным же образом, и цветá камня, от-
личаясь друг от друга по качеству, обладают численностью, составляющей по 
сложению единичность камня, и каждый обладает собственной единичностью 
без слияния с другими; и имеется один и всё тот же камень, <476С> не разде-
лённый количеством цветов и не сливающий их единичностью подлежащего. 
Он имеет бытие, обладающее различными логосами; согласно одному, число 
принимается, а согласно другому — не допускается. Значит, любое число вы-
казывает не само отношение (σχέσεως) вещей, — говорю о раздельности (δι-
α ιρέσεως) или неразрывности (συνεχείας), — а количество того, к чему прила-
гается, и привносит количественность, а не понятие об образе бытия2. Ведь как

же и два: бывает два по числу, как “Сократ” и “Платон”, два по виду, как “человек” 
и “конь”, и два по роду, как “сущность” и “белое”. Засим, когда мы скажем “два” по 
отношению ко Христу, мы не назовем Его двумя по числу, но единым по числу, и дву-
мя по виду. То, что мы можем так сказать, являет и Аристотель, молвивший отчет-
ливо о материи и виде (или: “форме”. — Ф. Б.), что они суть единое по числу, и два 
по виду. Святой же Кирилл сказал о Христе, что обе [составляющие] образуют еди-
ное, но не по природе, а по соединению (συνόδῳ)» (PG 86. 1241D — 1244C, пер. 
Ф. Г. Беневича с изм. по: Полемические сочинения: Леонтий Иерусалимский, Фео-
дор Абу-Курра, Леонтий Византийский. Сост., предисл., научн. ред. Г. И. Беневича. 
Краснодар, 2011. С. 244–246). 

1 Аргумент, встречающийся у Ираклиана Халкидонского (Doctrina Patrum 217).
2 Интересно сравнить это утверждение преп. Максима с положением Леонтия 

Византийского, высказанным им о числе в полемике с теми же монофизитами нака-
нуне V Вселенского собора: «Итак, если ты упомянул число и его особенности (идио-
мы), необходимо сказать, что о числе говорится двояко: либо просто и как о тако-
вом, либо как созерцаемом в отношении и в вещах, как белое — либо белизна, либо 
нечто побеленное. Так и природа числа сама по себе ни складывает, ни разделяет, 
ибо она не имеет подлежащих вещей. Однако, как “вверх” или “вниз” говорится по 
отношению (σχέσιν) к восхождению или нисхождению, но сказанные безотно-
сительно, они не что иное, как два, хотя и содержат и то, и другое, — ведь “вверх”



164 Преп. Максим Исповедник 165Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

самостоятельное существование, и обозначаем раздельное количество (ποσὸν 
διῃρημένον)1, то понимаем, что самостоятельное существование и разделён-

Максима лишь частично совпадает с доводами Ираклиана. См. также отрывок из 
трактата «Против клевещущих, что двоица разделяет» (Πρὸς τοὺς τὴν δυάδα δι-
αβάλλοντας ὡς διαιρετικήν) (Doctrina Patrum 218–220). Полемика в этом тракта-
те идет против того, что двоица разделяет, на основании известного в позднеантич-
ной арифмологии утверждения о том, что двоица — это первое разделение сразу 
 после единицы (δυάδα ὡς πρώτην οὖσαν διαίρεσιν εὐθὺς μετὰ τὴν μονάδα) (Doctrina 
Patrum 218. 14) (ср. в Теологуменах арифметики: «Если единица являет собой 
единение, то примыкающая к ней двойка являет собой разделение» (пер. В. В. Би-
бихина по: http://www.nsu.ru/classics/bibliotheca/Theologoumena.pdf)). См.  также 
опыт изложения учения о числе преп. Максима в: Balthasar 2003. P. 106–114.

1 Ср. о несколько иначе образованном аристотелевском понятии «раздельное ко-
личество» (διωρισμένον πόσον) (Arist. Cat. 6. 4b20), которое тоже обсуждалось в 
контексте полемики с монофизитами в сочинении второй половины VI в. Леонтия 
Схоластика О сектах (De Sectis): «Они приводят нам и иную апорию, которая та-
кова: “Если вы говорите о двух природах, то вводите разделение (διαίρεσιν), ибо вво-
дите число. Число же относится к раздельному количеству (διωρισμένου πόσου)”. 
На это нам следует вновь повторить вышесказанное, так как и у вас происходит то 
же безумие; ведь ежели вы говорите, что Христос — из двух природ, то поскольку 
вводите число “два”, а число приводит к раздельному [количеству], выходит, что и 
вы вводите разделение. Для того же, чтобы и нам, как они, аргументировать любо-
мудро, следует знать, что число бывает не только раздельного количества, но  можно 
также найти его обозначающим непрерывное (τῶν συνεχῶν). Например, когда мы 
говорим, что бревно в пять локтей, или когда Аристотель заявляет, что время — чис-
ло движения (Arist. De caelo 279a14), ибо сей назвал время числом, а оно считается 
непрерывным. Так вот, число двузначно и употребляется и по отношению к раздель-
ному, и по отношению к непрерывному количеству. Правда, если быть точным, то 
нам не следует говорить о диаде во Христе в смысле непрерывного числа, ибо не-
прерывное есть то, чьи части объединяет общая граница (Arist. Cat. 4b25). Однако 
размышлять о частях Божества, дабы общая граница объединила их с телом, — и 
выду мать такое нелегко. Ведь непрерывное [количество] употребляется только в 
 отношении размеров. Напротив, нам следует использовать здесь число в значении 
раздельного количества. Ведь раздельное [количество] — это отнюдь не только раз-
деленное (διῃρημένον), но и единенное (ἡνωμένον), хотя и сохраняет свое значение 
разделения (διακρινόμενον). Так, например, мы называем тело и непрерывным, и 
раздельным. Непрерывным — потому что просто обладает измерениями, раздель-
ным же — поскольку измерений три. Тем не менее, измерения не отделены друг от 
друга, но мы называем их раздельными потому, что каждое из них обладает своим 
названием. 

Поскольку же иные возмущаются, слыша о раздельном [во Христе], мы оставим 
сие решение, хоть оно и хорошо, и приведем другое. Так вот, следует знать, что еди-
ное (τὸ ἕν) употребляется во многих значениях: бывает единое по числу, как “Со-
крат”, единое по виду, как “человек”, и единое по роду, как “живое существо”. Так 

ность по ипостасям они восприняли не через исчисление, а обладают и тем, и 
другим сами по себе, а не по числу; и то, сколько их, мы изъяснили посредством 
числа не разделением, а количеством. И ещё: называя какой-то камень дву-
цветным или пятицветным, или с иным каким числом цветов, <476В> мы не 
разделяем один камень на два камня или пять камней и не отсекаем друг от дру-
га его цветá, а выражаем, что у него и в нём без слияния имеется их такое-то 
число, причём камень не подвергается — да такого и не может произойти — ни-
какому рассечению или разделению из-за того, что в нём исчисляется непре-
рывный ряд цветов, как и цветá — слиянию или смешению от единичности 
камня1. И камень, обладая единственностью, [270] является имеющим в себе 
некое число нераздельных цветов. Подобным же образом, и цветá камня, от-
личаясь друг от друга по качеству, обладают численностью, составляющей по 
сложению единичность камня, и каждый обладает собственной единичностью 
без слияния с другими; и имеется один и всё тот же камень, <476С> не разде-
лённый количеством цветов и не сливающий их единичностью подлежащего. 
Он имеет бытие, обладающее различными логосами; согласно одному, число 
принимается, а согласно другому — не допускается. Значит, любое число вы-
казывает не само отношение (σχέσεως) вещей, — говорю о раздельности (δι-
α ιρέσεως) или неразрывности (συνεχείας), — а количество того, к чему прила-
гается, и привносит количественность, а не понятие об образе бытия2. Ведь как

же и два: бывает два по числу, как “Сократ” и “Платон”, два по виду, как “человек” 
и “конь”, и два по роду, как “сущность” и “белое”. Засим, когда мы скажем “два” по 
отношению ко Христу, мы не назовем Его двумя по числу, но единым по числу, и дву-
мя по виду. То, что мы можем так сказать, являет и Аристотель, молвивший отчет-
ливо о материи и виде (или: “форме”. — Ф. Б.), что они суть единое по числу, и два 
по виду. Святой же Кирилл сказал о Христе, что обе [составляющие] образуют еди-
ное, но не по природе, а по соединению (συνόδῳ)» (PG 86. 1241D — 1244C, пер. 
Ф. Г. Беневича с изм. по: Полемические сочинения: Леонтий Иерусалимский, Фео-
дор Абу-Курра, Леонтий Византийский. Сост., предисл., научн. ред. Г. И. Беневича. 
Краснодар, 2011. С. 244–246). 

1 Аргумент, встречающийся у Ираклиана Халкидонского (Doctrina Patrum 217).
2 Интересно сравнить это утверждение преп. Максима с положением Леонтия 

Византийского, высказанным им о числе в полемике с теми же монофизитами нака-
нуне V Вселенского собора: «Итак, если ты упомянул число и его особенности (идио-
мы), необходимо сказать, что о числе говорится двояко: либо просто и как о тако-
вом, либо как созерцаемом в отношении и в вещах, как белое — либо белизна, либо 
нечто побеленное. Так и природа числа сама по себе ни складывает, ни разделяет, 
ибо она не имеет подлежащих вещей. Однако, как “вверх” или “вниз” говорится по 
отношению (σχέσιν) к восхождению или нисхождению, но сказанные безотно-
сительно, они не что иное, как два, хотя и содержат и то, и другое, — ведь “вверх”



166 Преп. Максим Исповедник 167Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

говорится по отношению к “вниз”, а “вниз” — по отношению к “вверх”, и определя-
ются они по отношению к восхождению или нисхождению, — таким же образом и 
число само по себе не разделяет и не складывает, но содержит обе [части] в некото-
ром отношении (σχέσει), как двойка, четверка и т. д. Ведь если ты посмотришь на 
единицы, из которых они [т. е. числа] составлены, то они на них разделяются; если 
же ты видишь их как целое, то они из них составляются. Так, два и два, взятые вмес-
те, слагаются в четверку, четверка же разделяется на два и два. Итак, правильнее 
всего никак не определять природу числа, ни как разделяющую, ни как слагающую, 
но существующей так или иначе в зависимости от сочетания или сложения [счис-
ляемых] вещей. Т. е. было бы невежественно возводить в закон, что природа числа 
по необходимости влечет разделение вещей, вместо того чтобы считать число зна-
ком, указывающим на вещи, соединенные или разделенные по природе, обозначаю-
щим количество подлежащих, которые могут быть разделены или соединены по 
 причинам иным, нежели число» (Leont. Byz. Solutio 2//PG 86. 1920BC) (см. опыт раз-
бора этого отрывка Леонтия в статье: Lourié В. Leontius of Byzantium and His « Theo ry 
of Graphs» against John Philoponus (https://www.academia.edu/6618244/Leontius_
of_Byzantium_and_His_Theory_of_Grаphs_against_John_Philoponus_to_appear_)). 
Как мы видим, при некотором различии в ряде нюансов (безусловно, интересных и 
требующих дальнейшего изучения), вывод преп. Максима (что число указывает на 
количество вещей, а не разделяет или соединяет их) весьма близок к выводу Леон-
тия Византийского, да и в целом в своей полемике с монофизитами преп. Максим в 
большой степени опирается на него (правда, скорее, на трактат «Против несториан 
и евтихиан», а не на трактат против севириан, христология которого менее тради-
ционна (см.: Lourié В. Ibid.)). Вместе с тем, следует сказать, что проблематика поле-
мики вокруг учения о «частной сущности» применительно к человеческой природе 
Хрис та, важная для спора Леонтия с севирианами (см. указанную статью В. М. Лу-
рье), у преп. Максима далеко не в центре (см., однако, 517D — 521А и коммента-
рии). В этом отношении он оказывается чуть в стороне от главного «нерва» полеми-
ки с монофизитами в VI в. (причины этого еще следует понять, но в виде гипотезы 
можно предположить, что сами монофизиты сместили акценты в своей полемике с 
халкидонитами). 

Что касается отличия акцентов в учении о числе преп. Максима по сравнению с 
акцентами Леонтия Византийского, то бросается в глаза, что преп. Максим, поми-
мо «разделения» или «единства», оперирует понятием «различие». Число в прило-
жении к природам вводит различие без разделения (Леонтий же говорит о разделе-
нии (διαίρεσις) по примышлению (см.: Solutio//PG 86. 1932C, ср. у Дамаскина в 
Contr. Jacob. 29)), и такое различие не противоречит единству. В таком отношении 
к числу преп. Максим близок к другому Леонтию — Иерусалимскому: «Число, во 
всяком случае, существует либо прежде различия, либо вместе с ним, либо после 
него. Если исповедующие во Христе различие соединенных природ признают, что 
число, относящееся к этому [различию], — иначе говоря, различающиеся вещи — су-
ществовало прежде различия, то пусть они скажут: где и когда они видели эти [при-
роды] не различающимися и исчислили их так, чтобы из двух не различающихся 
природ получилась бы у них одна — не содержавшая различия, пока была разгра-

может число вводить с собой отношение (σχέσεως) вещей, когда они и до ис-
числения существуют, и без него могут познаваться, а число никак не выказы-
вает с ними сродства, отличаясь от них количественностью? Потому что, ког-
да мы видим множество людей или лошадей, или быков и тому подобное, мы 
знаем, что они существуют каждый сам по себе <476D> и разделяются по соб-
ственным ипостасям, и, как я уже сказал, суть то, что суть, и без исчисления; 
прибегая же к числу для изъявления их количества, мы никоим образом не по-
лагаем его причиной их взаимного отношения, так что и для его познания мы 
в нём не нуждались бы. И, опять-таки, глядя на разноцветный камень или цве-
ток, или животное, и тому подобные вещи, мы никоим образом не пользуемся 
числом, чтобы постичь, что они разнообразно раскрашены; если же пожелаем 
узнать количество цветов в них, то не отказываемся им воспользоваться.

Как благочестиво употреблять число
для изъявления различия

<477A> Так что изъяснение числа не создаёт и не вводит разделения, а изъ-
ясняет число и вводит различие1. Ибо как всякое различие изъясняет допусти-
мость какого-то числа, вводя логос образа бытия, — ведь неисчислимое непре-
меннно и неразличимо, так как просто [271] по сущности и по качеству, — так 
и любое число, относящееся к какому-то количеству различных вещей, в отно-
шении образа бытия или способа существования изъясняет различие исчис-
ленных вещей, а не вводит некое их взаимоотношение (σχέσεως). А что это 

ничена, [ибо ее части] были подобны, но воспринявшая различие, когда [эти части] 
соединились? Если же число — вместе с различием или после него, то, признав раз-
личие, они будут вынуждены [говорить] и о числе различающихся частей — либо 
вместе с различием, либо после него» (Leont. Jerus. Contr. Monoph.//PG 86. 1800C, 
пер. Д. А. Черноглазова).

Следует отметить, что Иоанн Дамаскин в трактате «Против яковитов» в полеми-
ке с монофизитами, в том числе и по вопросу о числе в приложении к природам, сле-
дует скорее аргументации Леонтия Византийского (впрочем, упрощая ее, см.: Contr. 
Jacob. 50), чем преп. Максима. Однако, и учение о том, что число связано с разли-
чием природ, у преп. Дамаскина тоже встречается (см.: Contr. Jacob. 21: «различие 
обязательно вводит число», ср. у преп. Максима чуть ниже: «число вводит разли-
чие» (477А)). В трактате «Против акефалов» Дамаскин повторяет мысль, которую 
мы находим до этого и у преп. Максима (476C): «Число обозначает количество ис-
числяемых, но не отношение» (Contr. aceph. 4)  

1 Преп. Максим четко отделяет понятия «разделение» и «различие». Число, во-
преки монофизитам, не вводит разделения, но вводит различие (последнее не нару-
шает единство, если говорится о различии в одной ипостаси). 



166 Преп. Максим Исповедник 167Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

говорится по отношению к “вниз”, а “вниз” — по отношению к “вверх”, и определя-
ются они по отношению к восхождению или нисхождению, — таким же образом и 
число само по себе не разделяет и не складывает, но содержит обе [части] в некото-
ром отношении (σχέσει), как двойка, четверка и т. д. Ведь если ты посмотришь на 
единицы, из которых они [т. е. числа] составлены, то они на них разделяются; если 
же ты видишь их как целое, то они из них составляются. Так, два и два, взятые вмес-
те, слагаются в четверку, четверка же разделяется на два и два. Итак, правильнее 
всего никак не определять природу числа, ни как разделяющую, ни как слагающую, 
но существующей так или иначе в зависимости от сочетания или сложения [счис-
ляемых] вещей. Т. е. было бы невежественно возводить в закон, что природа числа 
по необходимости влечет разделение вещей, вместо того чтобы считать число зна-
ком, указывающим на вещи, соединенные или разделенные по природе, обозначаю-
щим количество подлежащих, которые могут быть разделены или соединены по 
 причинам иным, нежели число» (Leont. Byz. Solutio 2//PG 86. 1920BC) (см. опыт раз-
бора этого отрывка Леонтия в статье: Lourié В. Leontius of Byzantium and His « Theo ry 
of Graphs» against John Philoponus (https://www.academia.edu/6618244/Leontius_
of_Byzantium_and_His_Theory_of_Grаphs_against_John_Philoponus_to_appear_)). 
Как мы видим, при некотором различии в ряде нюансов (безусловно, интересных и 
требующих дальнейшего изучения), вывод преп. Максима (что число указывает на 
количество вещей, а не разделяет или соединяет их) весьма близок к выводу Леон-
тия Византийского, да и в целом в своей полемике с монофизитами преп. Максим в 
большой степени опирается на него (правда, скорее, на трактат «Против несториан 
и евтихиан», а не на трактат против севириан, христология которого менее тради-
ционна (см.: Lourié В. Ibid.)). Вместе с тем, следует сказать, что проблематика поле-
мики вокруг учения о «частной сущности» применительно к человеческой природе 
Хрис та, важная для спора Леонтия с севирианами (см. указанную статью В. М. Лу-
рье), у преп. Максима далеко не в центре (см., однако, 517D — 521А и коммента-
рии). В этом отношении он оказывается чуть в стороне от главного «нерва» полеми-
ки с монофизитами в VI в. (причины этого еще следует понять, но в виде гипотезы 
можно предположить, что сами монофизиты сместили акценты в своей полемике с 
халкидонитами). 

Что касается отличия акцентов в учении о числе преп. Максима по сравнению с 
акцентами Леонтия Византийского, то бросается в глаза, что преп. Максим, поми-
мо «разделения» или «единства», оперирует понятием «различие». Число в прило-
жении к природам вводит различие без разделения (Леонтий же говорит о разделе-
нии (διαίρεσις) по примышлению (см.: Solutio//PG 86. 1932C, ср. у Дамаскина в 
Contr. Jacob. 29)), и такое различие не противоречит единству. В таком отношении 
к числу преп. Максим близок к другому Леонтию — Иерусалимскому: «Число, во 
всяком случае, существует либо прежде различия, либо вместе с ним, либо после 
него. Если исповедующие во Христе различие соединенных природ признают, что 
число, относящееся к этому [различию], — иначе говоря, различающиеся вещи — су-
ществовало прежде различия, то пусть они скажут: где и когда они видели эти [при-
роды] не различающимися и исчислили их так, чтобы из двух не различающихся 
природ получилась бы у них одна — не содержавшая различия, пока была разгра-

может число вводить с собой отношение (σχέσεως) вещей, когда они и до ис-
числения существуют, и без него могут познаваться, а число никак не выказы-
вает с ними сродства, отличаясь от них количественностью? Потому что, ког-
да мы видим множество людей или лошадей, или быков и тому подобное, мы 
знаем, что они существуют каждый сам по себе <476D> и разделяются по соб-
ственным ипостасям, и, как я уже сказал, суть то, что суть, и без исчисления; 
прибегая же к числу для изъявления их количества, мы никоим образом не по-
лагаем его причиной их взаимного отношения, так что и для его познания мы 
в нём не нуждались бы. И, опять-таки, глядя на разноцветный камень или цве-
ток, или животное, и тому подобные вещи, мы никоим образом не пользуемся 
числом, чтобы постичь, что они разнообразно раскрашены; если же пожелаем 
узнать количество цветов в них, то не отказываемся им воспользоваться.

Как благочестиво употреблять число
для изъявления различия

<477A> Так что изъяснение числа не создаёт и не вводит разделения, а изъ-
ясняет число и вводит различие1. Ибо как всякое различие изъясняет допусти-
мость какого-то числа, вводя логос образа бытия, — ведь неисчислимое непре-
меннно и неразличимо, так как просто [271] по сущности и по качеству, — так 
и любое число, относящееся к какому-то количеству различных вещей, в отно-
шении образа бытия или способа существования изъясняет различие исчис-
ленных вещей, а не вводит некое их взаимоотношение (σχέσεως). А что это 

ничена, [ибо ее части] были подобны, но воспринявшая различие, когда [эти части] 
соединились? Если же число — вместе с различием или после него, то, признав раз-
личие, они будут вынуждены [говорить] и о числе различающихся частей — либо 
вместе с различием, либо после него» (Leont. Jerus. Contr. Monoph.//PG 86. 1800C, 
пер. Д. А. Черноглазова).

Следует отметить, что Иоанн Дамаскин в трактате «Против яковитов» в полеми-
ке с монофизитами, в том числе и по вопросу о числе в приложении к природам, сле-
дует скорее аргументации Леонтия Византийского (впрочем, упрощая ее, см.: Contr. 
Jacob. 50), чем преп. Максима. Однако, и учение о том, что число связано с разли-
чием природ, у преп. Дамаскина тоже встречается (см.: Contr. Jacob. 21: «различие 
обязательно вводит число», ср. у преп. Максима чуть ниже: «число вводит разли-
чие» (477А)). В трактате «Против акефалов» Дамаскин повторяет мысль, которую 
мы находим до этого и у преп. Максима (476C): «Число обозначает количество ис-
числяемых, но не отношение» (Contr. aceph. 4)  

1 Преп. Максим четко отделяет понятия «разделение» и «различие». Число, во-
преки монофизитам, не вводит разделения, но вводит различие (последнее не нару-
шает единство, если говорится о различии в одной ипостаси). 



168 Преп. Максим Исповедник 169Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

именно так по самой истине и что всякое число изъясняет различие, а не раз-
деление, опять свидетельствует словом святейший Кирилл, пишущий в По-
слании к Евлогию <477B> буквально так: «Так и у Нестория: хоть и утвержда-
ет две природы, обозначая различие плоти и Бога-Слова, но соединения  вместе 
с нами не исповедует. Мы ведь, соединяя обе, исповедуем одного Христа, одно-
го Сына, одного Господа и, наконец, единую природу воплотившегося Сына»1. 
Как если бы сказал: «Рассматривая премудрое домостроительство тайны и же-
лая указать, что сошедшиеся природы и после соединения сохранили разли-
чие, мы единственно в этом смысле утверждаем, что их две, употребляя число 
лишь созерцательно, для изъявления различия; а чтобы точнейшим образом 
обозначить образ неизреченной тайны соединения, утверждаем <477C> еди-
ную воплощённую природу Бога-Слова». Ведь именно это, думаю, желает он 
выразить, говоря: «Мы же, соединяя их, исповедуем одного Христа, одного 
Сына, одного Господа и, наконец, единую воплощённую природу Сына». Т. е. 
мы, исповедуя соединение и благоговейно с точностью разбирая его образ, не 
употребляем словесное обозначение различия для изъявления соединения, а 
подходящим образом выбирая одни слова для различия и другие для соедине-
ния, сохраняем без смешения понимание обозначаемого. Отсюда, впрочем, 
ясно, что и он, и Несторий оба утверждали две природы, но расходились в по-
знании различия. Расхождение же было в исповедании соединения, в этих сло-
вах: <477D> «Одного Христа, одного Сына, одного Господа и одну воплощён-
ную природу Слова», которые Несторий не желал произнести. Ведь слова: «Так 
и у Нестория: хоть и утверждает две природы, обозначая различие плоти и 
Бога-Слова, но соединения вместе с нами не исповедует» обозначают не что 
иное, как то, что Несторий вместе с нами исповедует различие, утверждая две 
природы, соединения [272] же не исповедует вместе с нами, ибо не утвержда-
ет «одного Христа, одного Сына, одного Господа и одну воплощённую приро-
ду Слова». И любящим добро и пожелавшим держаться истины это ясно из 
того, что учитель запрещает не утверждать наличие двух природ после соеди-
нения, а разделять природы после <480А> соединения или устранять после 
соединения различие между сошедшимися природами, как можно увидеть во 
множестве его писаний.

Значит, коли всегда существует соединение, и всегда соединившиеся при-
роды остаются неслитными, и всегда сохраняется различие между соединив-

1 ACO. T. 1. V. 1. Part 4. P. 35, line 10–14 (Schwartz). Указанное послание имеет-
ся в русском издании «Деяний Вселенских соборов», см.: Памятная записка архи-
епископа Кирилла пресвитеру Евлогию, находящемуся в Константинополе//Деян. 
Т. 2. С. 159–161. — Д. Б.

шимися природами, ради которого, согласно Отцам, и употребляется число, 
то как может не быть необходимо, — если действительно всегда существует 
и пребывает, и сохраняется и соединение, и соединившиеся природы, и их раз-
личие, — благочестиво утверждать и существование двух природ для изъяв-
ления различия соединившихся природ, и, опять-таки, одну воплощенную при-
роду Бога-Слова исповедовать для указания на единство ипостаси?1 <480В> 
Причём, ни одно из этих двух выражений2 не отменяет другого (как кажется 
неким людям, у которых рассуждение мудрости делается бессмыслицей), что-
бы не явилось ни слияние, ни разделение. Ведь не произнося слóва, подобаю-
щим образом изъясняющего различие, мы оставляем возможность слияния; а 
с другой стороны, не употребляя того [слова], которое обозначает соединение, 
разве не понимаем, что допускаем разделение? Но оба выражения всегда вы-
сказываются и применяются благочестиво в отношении к одному и тому же 
Христу, хоть и не одинаково, потому что и то, что они обозначают, не одинако-
во. Ведь не одно и то же — различие и соединение, хоть и относятся, и применя-
ются к одному и тому же; каждое из них высказывается отдельно от другого и 
недостаточно для изъяснения всей тайны, если не сопровождается другим и 
не выказывается подозреваемым: <480С> одно — в разделении, из-за Несто-
рия, который отрицает единство ипостаси и не соглашается исповедать, что 
ради нас Беспредельный соблаговолил содержаться во плоти; другое же — в 
слиянии, из-за Аполлинария3 и Евтихия, отрицающих различие сошедшихся 

1 Как мы видим, преп. Максим принимает эту, наиболее распространенную у мо-
нофизитов, догматическую формулу: «одна природа Бога-Слова воплощенная». Как 
показано в многочисленных работах Ж. Лебона, эта формула употреблялась Севи-
ром Антиохийским в смысле, в котором под «природой» понималась ипостась Лого-
са. Таким образом, она была призвана подчеркнуть единство ипостаси воплотивше-
гося Логоса и тождество ее с ипостасью Логоса до Воплощения. Особенностью  мысли 
преп. Максима (как и других православных богословов) является то, что он настаи-
вает на необходимости, наряду с этим выражением, исповедовать две природы во-
плотившегося Логоса, причем подчеркивает реальность этого различия природ, со-
ответствующего числу «два». 

2 Имеются в виду выражения: «две природы» и «одна природа» Бога Слова вопло-
щенная.

3 Тема числа природ во Христе встречается уже в полемике Каппадокийцев про-
тив Аполлинария. Так, свт. Григорий Нисский писал: «Стараясь доказать ложь, он 
слабостью защиты явно обнаруживает нечестие своего учения. “Ибо, — говорит, — 
если с человеком совершенным [т. е. обладающим умом и разумом. — Г. Б.] соеди-
нился совершенный Бог, то было бы два”. Следовательно, несовершенное в соеди-
нении с совершенным не принимается им за два. Неужели никогда не видал оный 
знаменитый муж детей, которые, счисляя пальцы на руке, малый вместе с большим, 



168 Преп. Максим Исповедник 169Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

именно так по самой истине и что всякое число изъясняет различие, а не раз-
деление, опять свидетельствует словом святейший Кирилл, пишущий в По-
слании к Евлогию <477B> буквально так: «Так и у Нестория: хоть и утвержда-
ет две природы, обозначая различие плоти и Бога-Слова, но соединения  вместе 
с нами не исповедует. Мы ведь, соединяя обе, исповедуем одного Христа, одно-
го Сына, одного Господа и, наконец, единую природу воплотившегося Сына»1. 
Как если бы сказал: «Рассматривая премудрое домостроительство тайны и же-
лая указать, что сошедшиеся природы и после соединения сохранили разли-
чие, мы единственно в этом смысле утверждаем, что их две, употребляя число 
лишь созерцательно, для изъявления различия; а чтобы точнейшим образом 
обозначить образ неизреченной тайны соединения, утверждаем <477C> еди-
ную воплощённую природу Бога-Слова». Ведь именно это, думаю, желает он 
выразить, говоря: «Мы же, соединяя их, исповедуем одного Христа, одного 
Сына, одного Господа и, наконец, единую воплощённую природу Сына». Т. е. 
мы, исповедуя соединение и благоговейно с точностью разбирая его образ, не 
употребляем словесное обозначение различия для изъявления соединения, а 
подходящим образом выбирая одни слова для различия и другие для соедине-
ния, сохраняем без смешения понимание обозначаемого. Отсюда, впрочем, 
ясно, что и он, и Несторий оба утверждали две природы, но расходились в по-
знании различия. Расхождение же было в исповедании соединения, в этих сло-
вах: <477D> «Одного Христа, одного Сына, одного Господа и одну воплощён-
ную природу Слова», которые Несторий не желал произнести. Ведь слова: «Так 
и у Нестория: хоть и утверждает две природы, обозначая различие плоти и 
Бога-Слова, но соединения вместе с нами не исповедует» обозначают не что 
иное, как то, что Несторий вместе с нами исповедует различие, утверждая две 
природы, соединения [272] же не исповедует вместе с нами, ибо не утвержда-
ет «одного Христа, одного Сына, одного Господа и одну воплощённую приро-
ду Слова». И любящим добро и пожелавшим держаться истины это ясно из 
того, что учитель запрещает не утверждать наличие двух природ после соеди-
нения, а разделять природы после <480А> соединения или устранять после 
соединения различие между сошедшимися природами, как можно увидеть во 
множестве его писаний.

Значит, коли всегда существует соединение, и всегда соединившиеся при-
роды остаются неслитными, и всегда сохраняется различие между соединив-

1 ACO. T. 1. V. 1. Part 4. P. 35, line 10–14 (Schwartz). Указанное послание имеет-
ся в русском издании «Деяний Вселенских соборов», см.: Памятная записка архи-
епископа Кирилла пресвитеру Евлогию, находящемуся в Константинополе//Деян. 
Т. 2. С. 159–161. — Д. Б.

шимися природами, ради которого, согласно Отцам, и употребляется число, 
то как может не быть необходимо, — если действительно всегда существует 
и пребывает, и сохраняется и соединение, и соединившиеся природы, и их раз-
личие, — благочестиво утверждать и существование двух природ для изъяв-
ления различия соединившихся природ, и, опять-таки, одну воплощенную при-
роду Бога-Слова исповедовать для указания на единство ипостаси?1 <480В> 
Причём, ни одно из этих двух выражений2 не отменяет другого (как кажется 
неким людям, у которых рассуждение мудрости делается бессмыслицей), что-
бы не явилось ни слияние, ни разделение. Ведь не произнося слóва, подобаю-
щим образом изъясняющего различие, мы оставляем возможность слияния; а 
с другой стороны, не употребляя того [слова], которое обозначает соединение, 
разве не понимаем, что допускаем разделение? Но оба выражения всегда вы-
сказываются и применяются благочестиво в отношении к одному и тому же 
Христу, хоть и не одинаково, потому что и то, что они обозначают, не одинако-
во. Ведь не одно и то же — различие и соединение, хоть и относятся, и применя-
ются к одному и тому же; каждое из них высказывается отдельно от другого и 
недостаточно для изъяснения всей тайны, если не сопровождается другим и 
не выказывается подозреваемым: <480С> одно — в разделении, из-за Несто-
рия, который отрицает единство ипостаси и не соглашается исповедать, что 
ради нас Беспредельный соблаговолил содержаться во плоти; другое же — в 
слиянии, из-за Аполлинария3 и Евтихия, отрицающих различие сошедшихся 

1 Как мы видим, преп. Максим принимает эту, наиболее распространенную у мо-
нофизитов, догматическую формулу: «одна природа Бога-Слова воплощенная». Как 
показано в многочисленных работах Ж. Лебона, эта формула употреблялась Севи-
ром Антиохийским в смысле, в котором под «природой» понималась ипостась Лого-
са. Таким образом, она была призвана подчеркнуть единство ипостаси воплотивше-
гося Логоса и тождество ее с ипостасью Логоса до Воплощения. Особенностью  мысли 
преп. Максима (как и других православных богословов) является то, что он настаи-
вает на необходимости, наряду с этим выражением, исповедовать две природы во-
плотившегося Логоса, причем подчеркивает реальность этого различия природ, со-
ответствующего числу «два». 

2 Имеются в виду выражения: «две природы» и «одна природа» Бога Слова вопло-
щенная.

3 Тема числа природ во Христе встречается уже в полемике Каппадокийцев про-
тив Аполлинария. Так, свт. Григорий Нисский писал: «Стараясь доказать ложь, он 
слабостью защиты явно обнаруживает нечестие своего учения. “Ибо, — говорит, — 
если с человеком совершенным [т. е. обладающим умом и разумом. — Г. Б.] соеди-
нился совершенный Бог, то было бы два”. Следовательно, несовершенное в соеди-
нении с совершенным не принимается им за два. Неужели никогда не видал оный 
знаменитый муж детей, которые, счисляя пальцы на руке, малый вместе с большим, 



170 Преп. Максим Исповедник 171Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

природ после соединения и стесняющихся исповедать, что Незримый стал до-
ступен нашим чувствам, допустив в Себе природное свойство от нас взятой 
святой Своей плоти.

[273] Значит, желающим быть истинно благочестивыми дóлжно, как ска-
зано, и исповедовать одну воплощенную природу Бога-Слова, чтобы показать 
полноту соединения, и ещё утверждать две природы, <480D> чтобы изъяс-
нить различие сошедшихся природ, сохраняющихся без слияния после соеди-
нения, и единственно ради этого употреблять число1. Ибо изъяснение разли-

меньший называют одним и бóльший — одним, однако же говорят, что их два, если 
считают тот и другой вместе. Ибо всякое число есть сложение единиц, означающее 
вообще сумму, из них составленную. Хотя же число, каково бы оно ни было, от со-
единения с другим числом увеличивается по количеству в величине пред меньшим, 
однако и меньшее число будет одно, хотя по величине и уступает большему. Итак, 
когда мы берем два числа равной величины, то называем двумя совершенными,  когда 
же соединяем меньшее с бóльшим, то также называем двумя, но одно н едостаточным, 
а другое — совершенным. Но этот сильный в арифметических сведениях муж, если 
имеет пред собой два совершенных по своей природе предмета, говорит, что они так 
и называются — два; если же один предмет будет с недостатками, а другой — совер-
шенный, то говорит, что оба составляют одно; не знаю, как соединяя несовершен-
ное с совершенным и придумывая единство между предметами, несовместимыми 
по своим противоположным свойствам. Ибо совершенное с совершенным, а несовер-
шенное с несовершенным по сходству своему скорее соединяется, но каким  образом 
может быть единство противоположного с противоположным, т. е. несовершенно-
го с совершенным, пусть скажет нам составитель правил этой новой арифметики» 
(Против Аполлинария, пер. по: Григорий Нисский 2006. Т. 1. С. 225). Далее свт. 
Григорий приводит свое понимание того, как осуществляется единство двух природ 
во Христе: «Если бы Божество, бывшее в человеческом естестве — в смертном бес-
смертное, в слабом сильное, в изменяемом и телесном неизменяемое и нетленное, 
допустило остаться в смертном смертности, в тленном тлению и другим свойствам 
таким же образом, тогда по справедливости всякий усмотрел бы двойственность в 
Сыне Божием, счисляя каждое из рассматриваемых по противоположности (свойств) 
особо, само по себе. Но если смертное, соединившись с бессмертным, соделалось 
бессмертным, подобным образом и тленное изменилось в нетление и все прочее так-
же изменилось в бесстрастное и Божественное, — то какой остается повод разде-
лять одно на два отличия?» (Там же. С. 252).

1 Для преп. Максима выражение «две природы» во Христе — указание лишь на 
различие (а не на разделение) между двумя природами в единой ипостаси Бога-Сло-
ва воплощенной (каковую он называет и природой Бога-Слова воплощенной, повто-
ряя слова св. Кирилла). Эта «двойка», применительно к природам во Христе, не ука-
зывает ни на раздельное существование природ, ни на «составленность» ипостаси 
Христа из двух ипостасей (Божества и человечества), как у несториан (по преп. Мак-
симу). Логос един до Воплощения, един Он и после восприятия человеческой при-
роды.  

чия иными словами Отцы по справедливости не одобрили. А если кто-то, по-
лагаясь на собственный ум, сможет измыслить слова, лучше подходящие для 
изъяснения различия, то пусть <481А> не завидует нашей полезности, и мы 
тоже не станем завидовать его просвещённости, чтобы не сказать — дерзости.

Как следует понимать изречение св. Кирилла
в Послании к Суккенсу. И о том, что словá «в двух»

не противоречат утверждающим одну
воплощенную природу Слова, если не брать их

неблагочестиво в смысле Нестория

Если же скажут, что, тем не менее, утверждение двух природ, после соеди-
нения нераздельно соединённых, противоречит утверждению единой вопло-
щенной природы Слова, как о ней учит св. Кирилл во втором напоминании Сук-
кенсу, то я без колебания посчитаю, что это исходит <481В> от людей, либо 
не знающих речей Отцов, либо искажающих их и полагающих, что полезнее 
противоборствовать истине, нежели с ней соглашаться. Ведь зная, что об одном 
помышлении без действия и то дадим ответ праведному нашему Судии, долж-
ны были бы они, благоразумно и богобоязненно читая писания Отцов, усердно 
стремиться не делать из их речей, учащих миру и единомыслию, предлога к 
борьбе и разладу. Ибо кому же не ясно, если только глянуть внимательно, что 
блаженный Кирилл запрещает так говорить не вообще, а по зловредному смыс-
лу Нестория, утверждавшего, что соединение относительно (σχετική), — как 
свидетельствует сам блаженный <481С> Кирилл в конце того же послания, 
изъясняя спорщикам цель своей речи; он говорит: «А что [274] прибавлено “не-
раздельно”, у нас, кажется, имеет смысл православный. Они же не так пони-
мают. У них нераздельность, по пустословию Нестория, употребляется в  другом 
смысле. Они ведь говорят, что по равночестности, по единоволию, по равно-
властию неразделен с Богом-Словом человек, в которого Тот вселился. Так что 
не попросту произносят они эти слова, а с неким обманом и искажением»1. Вот 
как ясно чудный этот учитель изложил двойственный смысл « нераздельности»: 
с одной стороны, она обозначает ипостасное соединение и, взятая в таком смыс-
ле, считается выражением православия; <481D> с другой же — изъясняет 
одно лишь соприкосновение (συνάφεια) по отношению (κατὰ σχέσιν), в ка-
ковом смысле отвергается; и он увещевает верных поступать так же, ибо из-за 

1 Св. Кирилл Александрийский. Послание 2-е к Суккенсу//ACO. T. 1. V. 1. Part 
6. P. 162, line 18–22 (Schwartz). — Д. Б.



170 Преп. Максим Исповедник 171Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

природ после соединения и стесняющихся исповедать, что Незримый стал до-
ступен нашим чувствам, допустив в Себе природное свойство от нас взятой 
святой Своей плоти.

[273] Значит, желающим быть истинно благочестивыми дóлжно, как ска-
зано, и исповедовать одну воплощенную природу Бога-Слова, чтобы показать 
полноту соединения, и ещё утверждать две природы, <480D> чтобы изъяс-
нить различие сошедшихся природ, сохраняющихся без слияния после соеди-
нения, и единственно ради этого употреблять число1. Ибо изъяснение разли-

меньший называют одним и бóльший — одним, однако же говорят, что их два, если 
считают тот и другой вместе. Ибо всякое число есть сложение единиц, означающее 
вообще сумму, из них составленную. Хотя же число, каково бы оно ни было, от со-
единения с другим числом увеличивается по количеству в величине пред меньшим, 
однако и меньшее число будет одно, хотя по величине и уступает большему. Итак, 
когда мы берем два числа равной величины, то называем двумя совершенными,  когда 
же соединяем меньшее с бóльшим, то также называем двумя, но одно н едостаточным, 
а другое — совершенным. Но этот сильный в арифметических сведениях муж, если 
имеет пред собой два совершенных по своей природе предмета, говорит, что они так 
и называются — два; если же один предмет будет с недостатками, а другой — совер-
шенный, то говорит, что оба составляют одно; не знаю, как соединяя несовершен-
ное с совершенным и придумывая единство между предметами, несовместимыми 
по своим противоположным свойствам. Ибо совершенное с совершенным, а несовер-
шенное с несовершенным по сходству своему скорее соединяется, но каким  образом 
может быть единство противоположного с противоположным, т. е. несовершенно-
го с совершенным, пусть скажет нам составитель правил этой новой арифметики» 
(Против Аполлинария, пер. по: Григорий Нисский 2006. Т. 1. С. 225). Далее свт. 
Григорий приводит свое понимание того, как осуществляется единство двух природ 
во Христе: «Если бы Божество, бывшее в человеческом естестве — в смертном бес-
смертное, в слабом сильное, в изменяемом и телесном неизменяемое и нетленное, 
допустило остаться в смертном смертности, в тленном тлению и другим свойствам 
таким же образом, тогда по справедливости всякий усмотрел бы двойственность в 
Сыне Божием, счисляя каждое из рассматриваемых по противоположности (свойств) 
особо, само по себе. Но если смертное, соединившись с бессмертным, соделалось 
бессмертным, подобным образом и тленное изменилось в нетление и все прочее так-
же изменилось в бесстрастное и Божественное, — то какой остается повод разде-
лять одно на два отличия?» (Там же. С. 252).

1 Для преп. Максима выражение «две природы» во Христе — указание лишь на 
различие (а не на разделение) между двумя природами в единой ипостаси Бога-Сло-
ва воплощенной (каковую он называет и природой Бога-Слова воплощенной, повто-
ряя слова св. Кирилла). Эта «двойка», применительно к природам во Христе, не ука-
зывает ни на раздельное существование природ, ни на «составленность» ипостаси 
Христа из двух ипостасей (Божества и человечества), как у несториан (по преп. Мак-
симу). Логос един до Воплощения, един Он и после восприятия человеческой при-
роды.  

чия иными словами Отцы по справедливости не одобрили. А если кто-то, по-
лагаясь на собственный ум, сможет измыслить слова, лучше подходящие для 
изъяснения различия, то пусть <481А> не завидует нашей полезности, и мы 
тоже не станем завидовать его просвещённости, чтобы не сказать — дерзости.

Как следует понимать изречение св. Кирилла
в Послании к Суккенсу. И о том, что словá «в двух»

не противоречат утверждающим одну
воплощенную природу Слова, если не брать их

неблагочестиво в смысле Нестория

Если же скажут, что, тем не менее, утверждение двух природ, после соеди-
нения нераздельно соединённых, противоречит утверждению единой вопло-
щенной природы Слова, как о ней учит св. Кирилл во втором напоминании Сук-
кенсу, то я без колебания посчитаю, что это исходит <481В> от людей, либо 
не знающих речей Отцов, либо искажающих их и полагающих, что полезнее 
противоборствовать истине, нежели с ней соглашаться. Ведь зная, что об одном 
помышлении без действия и то дадим ответ праведному нашему Судии, долж-
ны были бы они, благоразумно и богобоязненно читая писания Отцов, усердно 
стремиться не делать из их речей, учащих миру и единомыслию, предлога к 
борьбе и разладу. Ибо кому же не ясно, если только глянуть внимательно, что 
блаженный Кирилл запрещает так говорить не вообще, а по зловредному смыс-
лу Нестория, утверждавшего, что соединение относительно (σχετική), — как 
свидетельствует сам блаженный <481С> Кирилл в конце того же послания, 
изъясняя спорщикам цель своей речи; он говорит: «А что [274] прибавлено “не-
раздельно”, у нас, кажется, имеет смысл православный. Они же не так пони-
мают. У них нераздельность, по пустословию Нестория, употребляется в  другом 
смысле. Они ведь говорят, что по равночестности, по единоволию, по равно-
властию неразделен с Богом-Словом человек, в которого Тот вселился. Так что 
не попросту произносят они эти слова, а с неким обманом и искажением»1. Вот 
как ясно чудный этот учитель изложил двойственный смысл « нераздельности»: 
с одной стороны, она обозначает ипостасное соединение и, взятая в таком смыс-
ле, считается выражением православия; <481D> с другой же — изъясняет 
одно лишь соприкосновение (συνάφεια) по отношению (κατὰ σχέσιν), в ка-
ковом смысле отвергается; и он увещевает верных поступать так же, ибо из-за 

1 Св. Кирилл Александрийский. Послание 2-е к Суккенсу//ACO. T. 1. V. 1. Part 
6. P. 162, line 18–22 (Schwartz). — Д. Б.



172 Преп. Максим Исповедник 173Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

одинакового звучания этот смысл часто способен скрытно заразить ядом ере-
тического нечестия менее искушённых. Поэтому он и полагает, что сам право-
славно утверждает две нераздельные природы, раз сказал об ипостасном еди-
нении, а когда о «нераздельности» говорят последователи Нестория, <484А> 
то это подозрительно, потому что они учат, что соединение — всего лишь от-
носительное соприкосновение.

Ипостасное соединение, по учению Отцов, есть схождение разносущных 
природ в одну ипостась, сохраняющее в себе без повреждения, изменения и 
разделения природную особенность каждой по сравнению с другой. А относи-
тельное (σχετική) соединение есть равное движение воли (θελήματος) и пол-
ное тождество направленности воли (γνωμικῆς1) существующих самостоя-
тельно и отдельно в своих личностных единичностях (ἐν μονάσι προσωπικαῖς)2. 
Значит, кто исповедует ипостасное соединение, хоть и утверждает существова-
ние после соединения двух природ во Христе, нераздельно соединившихся, — 
ясно, что ипостасным соединением, — ничуть не отклоняется от истины. <484В> 

1 Или: намерения.
2 Ср.: «Относительное единство (σχετικὴ ἕνωσις) — это единство, сводящее раз-

личные намерения (γνώμας) в одну волю (θέλημα)» (ТР 14//PG 91. 152С, здесь и 
далее в этом примечании перевод Д. А. Черноглазова). Согласно преп. Максиму, 
 несторианская христологическая «модель» предполагает относительное единство 
человеческой природы с Божественной во Христе, а не ипостасное. Несториан он 
называет теми, «которые исповедовали относительное (ἐν σχέσει) гномическое един-
ство» (ТР 15//PG 91. 172CD). В другом месте того же трактата преп. Максим ха-
рактеризует позицию Нестория, ссылаясь на его сочинение, так: «Они соединены 
не по сущности, а по намерению (γνώμῃ); потому мы и видим, что у этих [природ] 
одна воля, одна энергия и одно могущество (δεσποτεία)» (ТР 15//PG 91. 176A). 
Иначе говоря, природы сходятся между собой в «намерениях», что допускает воз-
можность греха. В православной христологической модели это невозможно, так как 
человеческая природа обожена, в силу ипостасного единства, с Божественной. 
Итак, между Богословско-полемическими сочинениями, посвященными полеми-
ке с монофелитами, и Ep 12, написанным примерно одновременно с упомянутыми 
сочинениями, наблюдается тесная связь, хотя следует отметить, что в Ep 12 поле-
мика с монофелитами не затрагивается, что можно объяснить нежеланием преп. 
Максима ухудшать и без того сложное положение экзарха Георгия еще одной поле-
микой с Константинополем. Из политических соображений преп. Максим представ-
ляет власти Константинополя православными. Впрочем, после смерти Ираклия в 
самом деле были надежды на отмену Экфесиса, и вплоть до 643 г. эти надежды еще 
сохранялись. Как бы то ни было, уже в 641 г., когда было написано Ер 12, преп. Мак-
сим формулировал учение Нестория об относительном единстве лиц по единству в 
намерении в таких же понятиях, в каких он делает это позднее, в сочинениях после 
643 г. 

Ведь он исповедует в согласии с Отцами, что природы, составляющие Христа, 
пребывают неслитно, так как между ними сохраняется различие, и никоим об-
разом не может помыслить отдельно и вне ипостасного единства различные 
по отношению друг к другу природы. А вот кто защищает относительное един-
ство, хоть и тысячи раз скажет [275] о нераздельности, достоин порицания за 
то, что утверждает, будто — по смыслу его речи — нераздельное соединение 
происходит по некоему чувству любви, и никак не способен выразить единство 
ипостаси Бога-Слова в Его взятой от нас плоти с душой и умом. Невозможно 
ведь, чтобы из двух отдельных ипостасей, отделённых собственным логосом 
от однородных неделимых сущностей, <484С> сделалась одна ипостась. Так 
что святой отец наш Кирилл порицает и отвергает не утверждение двух при-
род, нераздельно соединённых после соединения, а мысль, которую теми же 
словами выражают злоупотребляющие речью1.

Раз, стало быть, доказано — хоть и умеренно, но, по-моему, всё-таки в до-
статочной степени, насколько было возможно изъяснить в письме, — и по св. 
отцам, и по ходу общепринятой мысли, что ни малейшего разделения ни сде-
лать, ни претерпеть, ни привнести число не может, <484D> а попросту изъ-
являет количество, не затрагивая взаимного отношения, каково бы оно ни было, 
то какое же осталось ещё подозрение в рассечении или разделении у тех, кто 
восстаёт против св. Церкви Божией и необдуманно (εἰκῆ) отсекает себя от об-
щего тела? Меньше они причиняют вреда, чем сами терпят, жалким образом 
умерщвляясь и губя себя этим отделением, и приуготовляют себе кару за не-
пристойное поведение по отношению к телу Христову, ибо ради этого отрину-
ли правое исповедание благочестивой веры; разве что из опасения, как бы не 
показаться рассекающими соединение, примут слияние и <485А> коварством 
исхитрятся не быть уличёнными в неблагочестивом исповедании! 

1 В конечном счете, преп. Максим настаивает на том, что главное — не  формулы, 
а реальность, стоящая за ними, поскольку и несториане могут говорить о нераздель-
ном единстве. Таковой реальностью является для него то, как именно осуществля-
ется единство природ во Христе — через единоволие (как утверждают несториане) 
или через ипостасное единство и обожение человеческой природы и воли (как учат 
халкидониты). Особенно это было важно в контексте полемики с монофелитами, 
влияние которой на данное место Ep 12 весьма вероятно. 



172 Преп. Максим Исповедник 173Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

одинакового звучания этот смысл часто способен скрытно заразить ядом ере-
тического нечестия менее искушённых. Поэтому он и полагает, что сам право-
славно утверждает две нераздельные природы, раз сказал об ипостасном еди-
нении, а когда о «нераздельности» говорят последователи Нестория, <484А> 
то это подозрительно, потому что они учат, что соединение — всего лишь от-
носительное соприкосновение.

Ипостасное соединение, по учению Отцов, есть схождение разносущных 
природ в одну ипостась, сохраняющее в себе без повреждения, изменения и 
разделения природную особенность каждой по сравнению с другой. А относи-
тельное (σχετική) соединение есть равное движение воли (θελήματος) и пол-
ное тождество направленности воли (γνωμικῆς1) существующих самостоя-
тельно и отдельно в своих личностных единичностях (ἐν μονάσι προσωπικαῖς)2. 
Значит, кто исповедует ипостасное соединение, хоть и утверждает существова-
ние после соединения двух природ во Христе, нераздельно соединившихся, — 
ясно, что ипостасным соединением, — ничуть не отклоняется от истины. <484В> 

1 Или: намерения.
2 Ср.: «Относительное единство (σχετικὴ ἕνωσις) — это единство, сводящее раз-

личные намерения (γνώμας) в одну волю (θέλημα)» (ТР 14//PG 91. 152С, здесь и 
далее в этом примечании перевод Д. А. Черноглазова). Согласно преп. Максиму, 
 несторианская христологическая «модель» предполагает относительное единство 
человеческой природы с Божественной во Христе, а не ипостасное. Несториан он 
называет теми, «которые исповедовали относительное (ἐν σχέσει) гномическое един-
ство» (ТР 15//PG 91. 172CD). В другом месте того же трактата преп. Максим ха-
рактеризует позицию Нестория, ссылаясь на его сочинение, так: «Они соединены 
не по сущности, а по намерению (γνώμῃ); потому мы и видим, что у этих [природ] 
одна воля, одна энергия и одно могущество (δεσποτεία)» (ТР 15//PG 91. 176A). 
Иначе говоря, природы сходятся между собой в «намерениях», что допускает воз-
можность греха. В православной христологической модели это невозможно, так как 
человеческая природа обожена, в силу ипостасного единства, с Божественной. 
Итак, между Богословско-полемическими сочинениями, посвященными полеми-
ке с монофелитами, и Ep 12, написанным примерно одновременно с упомянутыми 
сочинениями, наблюдается тесная связь, хотя следует отметить, что в Ep 12 поле-
мика с монофелитами не затрагивается, что можно объяснить нежеланием преп. 
Максима ухудшать и без того сложное положение экзарха Георгия еще одной поле-
микой с Константинополем. Из политических соображений преп. Максим представ-
ляет власти Константинополя православными. Впрочем, после смерти Ираклия в 
самом деле были надежды на отмену Экфесиса, и вплоть до 643 г. эти надежды еще 
сохранялись. Как бы то ни было, уже в 641 г., когда было написано Ер 12, преп. Мак-
сим формулировал учение Нестория об относительном единстве лиц по единству в 
намерении в таких же понятиях, в каких он делает это позднее, в сочинениях после 
643 г. 

Ведь он исповедует в согласии с Отцами, что природы, составляющие Христа, 
пребывают неслитно, так как между ними сохраняется различие, и никоим об-
разом не может помыслить отдельно и вне ипостасного единства различные 
по отношению друг к другу природы. А вот кто защищает относительное един-
ство, хоть и тысячи раз скажет [275] о нераздельности, достоин порицания за 
то, что утверждает, будто — по смыслу его речи — нераздельное соединение 
происходит по некоему чувству любви, и никак не способен выразить единство 
ипостаси Бога-Слова в Его взятой от нас плоти с душой и умом. Невозможно 
ведь, чтобы из двух отдельных ипостасей, отделённых собственным логосом 
от однородных неделимых сущностей, <484С> сделалась одна ипостась. Так 
что святой отец наш Кирилл порицает и отвергает не утверждение двух при-
род, нераздельно соединённых после соединения, а мысль, которую теми же 
словами выражают злоупотребляющие речью1.

Раз, стало быть, доказано — хоть и умеренно, но, по-моему, всё-таки в до-
статочной степени, насколько было возможно изъяснить в письме, — и по св. 
отцам, и по ходу общепринятой мысли, что ни малейшего разделения ни сде-
лать, ни претерпеть, ни привнести число не может, <484D> а попросту изъ-
являет количество, не затрагивая взаимного отношения, каково бы оно ни было, 
то какое же осталось ещё подозрение в рассечении или разделении у тех, кто 
восстаёт против св. Церкви Божией и необдуманно (εἰκῆ) отсекает себя от об-
щего тела? Меньше они причиняют вреда, чем сами терпят, жалким образом 
умерщвляясь и губя себя этим отделением, и приуготовляют себе кару за не-
пристойное поведение по отношению к телу Христову, ибо ради этого отрину-
ли правое исповедание благочестивой веры; разве что из опасения, как бы не 
показаться рассекающими соединение, примут слияние и <485А> коварством 
исхитрятся не быть уличёнными в неблагочестивом исповедании! 

1 В конечном счете, преп. Максим настаивает на том, что главное — не  формулы, 
а реальность, стоящая за ними, поскольку и несториане могут говорить о нераздель-
ном единстве. Таковой реальностью является для него то, как именно осуществля-
ется единство природ во Христе — через единоволие (как утверждают несториане) 
или через ипостасное единство и обожение человеческой природы и воли (как учат 
халкидониты). Особенно это было важно в контексте полемики с монофелитами, 
влияние которой на данное место Ep 12 весьма вероятно. 



174 Преп. Максим Исповедник 175Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

О том, что во Христе существует различие вещей,
или, скорее, сущностей, а не качеств.

И о том, что всякое различие по необходимости
непременно привносит с собой количество тех сущностей,

к которым относится, а количество — выражающее его
число, будь количество непрерывным или раздельным1

Им ведь нужно было, если это было бы в самом деле не так, не одними лишь 
пустыми словами, будто никем не установленное, обманно [276] поминать раз-
личие для обольщения тех, кто попроще, а говорить не обинуясь, что за вещи 
различаются и каким числом, между которыми они исповедуют различие. 
<485B> Ведь если они верят, что после соединения сохраняются соединив-
шиеся природы, то непременно исповедовали бы, что сохраняются две. Ведь 
именно столько их сошлось в неразрывном соединении, не восприняв при со-
единении ни малейшей перемены, ни слияния, ни умаления, ни сокращения, 
ни превращения друг в друга. А теперь они так не считают, раз отрицают, что 
после соединения сохраняются две природы, и сами себя, хотя и не желая того, 
уличают, утверждая, что различие сохраняется только в качестве, а не в самих 
вещах, — а так, совершенно ясно, люди поступают, лишь когда шутят, и спра-
ведливо оскорбляются, если над ними не смеются, и явным образом лишают 
силы Евангелие, и устанавливают закон, по которому качества могут суще-
ствовать без соответствующих сущностей, и учат, что различие может позна-
ваться без количества. <485C> Великим ведь этим мудрецам, похоже, неве-
домо, что любое качество непременно относится к подлежащей сущности, в 
отношении которой оно и созерцается, и называется, а самостоятельным бы-
тием отнюдь не обладает, и что любое различие, обнаруживая несходство и 
разность одного с другим по логосу как бытия, по природе привносит с собой 
количество различающихся вещей, будь то сущности, качества или свойства. 
И вообще, коротко говоря, они должны были бы сказать, что существует раз-
личие чего-либо иного в тех вещах, которые они полагают различными по от-
ношению друг к другу, непременно рассматривая их по количеству и познавая 
различие либо чувствами, либо умом. Невозможно ведь согласиться, что раз-
личие может быть ясно доказано без количества. <485D> Поскольку вещи, 
которые не являются полностью тождественными, никоим образом не могут 
иметь один и тот же образ бытия. Ведь мы никогда не сможем утверждать, что 

1 Ср. у Аристотеля: «Что касается количества, то одно раздельно, другое — не-
прерывно» (Arist. Cat. 6. 4b20).

один и тот же образ бытия у сущности, или природы, к примеру, с другой сущ-
ностью, или у качества — с другим качеством, или у свойства — со свойством, 
или у ещё чего-либо с ещё чем-либо, когда они относятся к не вполне тожде-
ственным вещам, [277] — а между полностью друг другу тождественными ве-
щами и различия никакого быть не может. А тем, что невозможность во всём 
усматривать один и тот же логос по одному и тому же создаёт различие, спра-
ведливо доказывается, что не могут быть [чем-то] одним и тождественным себе 
вещи, у которых различен образ бытия, и что не один и тот же у них логос. Ког-
да мы говорим, что одно различно с другим, или одни вещи — с другими, то 
указываем, что речь идёт о многих вещах, или, по крайней мере, о двух, а не об 
одной; хотя иным образом и с другим смыслом говорим, что они относятся к 
чему-то одному и составляют одно: <488A> как у одного огня — его качества 
и свойства, и у одного Христа — Его природы, в которых и состоящим из кото-
рых Он познаётся, и у одного человека — те вещи, из которых он составился 
и в которых познаётся сущим. Одно в отношении ипостаси во Христе и в по-
добном нам человеке, или же в отношении целого, составленного из них как 
из частей, так как оно полнейшим образом принимает оба различных логоса 
бытия своих частей, но не одно в отношении природы и сущности, потому что 
части не принимают логос бытия друг друга, и мы не можем в обеих познать 
один и тот же логос бытия. Ведь не один и тот же логос Божества и человече-
ства, как и души и тела, что всем очевидно. Поэтому ни как единое по приро-
де, ни как просто одну или сложную природу никогда Христа не определял ра  -
зум истины. <488B> Не изъясняет и имя «Христос» сущность или природу как 
сущность или природу вида, который состоит из множества различных неде-
лимых ипостасей (ταῖς ὑποστάσεσι ἀτόμων), как говорит в схолиях блажен-
ный Кирилл: «Что имя “Христос” не имеет определительной силы и выража-
ет не сущность чего-либо, а ипостась Слова, мыслимую, конечно, с приятием 
наделённой умной душой плоти»1. Но и «человек» выражает не одну природу, 
составленную из души и тела, как если бы у души была одна и та же сущность 
с телом, а [природу,] как в виде (τὴν ὡς ἐν εἶδει): природа по различию соста-
ва отделяется от других видов, а как вид в равной степени относится к подпа-
дающим ей и содержащимся в ней индивидуумам2. <488С> Но из-за того, что 

1 Источник цитаты неясен. — Д. Б.
2 Преп. Максим, очевидно, оспаривает довод монофизитов, что подобно тому 

как в человеке душа и тело, хотя они и разной природы, вместе образуют одну че-
ловеческую природу, так и во Христе Божественная и человеческая природы, хо-
тя и разные, но, по соединении в одной ипостаси, образуют одну природу. Ниже 
(488СD) преп. Максим разбирает сам характер соединения души и тела в  человеке, 



174 Преп. Максим Исповедник 175Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

О том, что во Христе существует различие вещей,
или, скорее, сущностей, а не качеств.

И о том, что всякое различие по необходимости
непременно привносит с собой количество тех сущностей,

к которым относится, а количество — выражающее его
число, будь количество непрерывным или раздельным1

Им ведь нужно было, если это было бы в самом деле не так, не одними лишь 
пустыми словами, будто никем не установленное, обманно [276] поминать раз-
личие для обольщения тех, кто попроще, а говорить не обинуясь, что за вещи 
различаются и каким числом, между которыми они исповедуют различие. 
<485B> Ведь если они верят, что после соединения сохраняются соединив-
шиеся природы, то непременно исповедовали бы, что сохраняются две. Ведь 
именно столько их сошлось в неразрывном соединении, не восприняв при со-
единении ни малейшей перемены, ни слияния, ни умаления, ни сокращения, 
ни превращения друг в друга. А теперь они так не считают, раз отрицают, что 
после соединения сохраняются две природы, и сами себя, хотя и не желая того, 
уличают, утверждая, что различие сохраняется только в качестве, а не в самих 
вещах, — а так, совершенно ясно, люди поступают, лишь когда шутят, и спра-
ведливо оскорбляются, если над ними не смеются, и явным образом лишают 
силы Евангелие, и устанавливают закон, по которому качества могут суще-
ствовать без соответствующих сущностей, и учат, что различие может позна-
ваться без количества. <485C> Великим ведь этим мудрецам, похоже, неве-
домо, что любое качество непременно относится к подлежащей сущности, в 
отношении которой оно и созерцается, и называется, а самостоятельным бы-
тием отнюдь не обладает, и что любое различие, обнаруживая несходство и 
разность одного с другим по логосу как бытия, по природе привносит с собой 
количество различающихся вещей, будь то сущности, качества или свойства. 
И вообще, коротко говоря, они должны были бы сказать, что существует раз-
личие чего-либо иного в тех вещах, которые они полагают различными по от-
ношению друг к другу, непременно рассматривая их по количеству и познавая 
различие либо чувствами, либо умом. Невозможно ведь согласиться, что раз-
личие может быть ясно доказано без количества. <485D> Поскольку вещи, 
которые не являются полностью тождественными, никоим образом не могут 
иметь один и тот же образ бытия. Ведь мы никогда не сможем утверждать, что 

1 Ср. у Аристотеля: «Что касается количества, то одно раздельно, другое — не-
прерывно» (Arist. Cat. 6. 4b20).

один и тот же образ бытия у сущности, или природы, к примеру, с другой сущ-
ностью, или у качества — с другим качеством, или у свойства — со свойством, 
или у ещё чего-либо с ещё чем-либо, когда они относятся к не вполне тожде-
ственным вещам, [277] — а между полностью друг другу тождественными ве-
щами и различия никакого быть не может. А тем, что невозможность во всём 
усматривать один и тот же логос по одному и тому же создаёт различие, спра-
ведливо доказывается, что не могут быть [чем-то] одним и тождественным себе 
вещи, у которых различен образ бытия, и что не один и тот же у них логос. Ког-
да мы говорим, что одно различно с другим, или одни вещи — с другими, то 
указываем, что речь идёт о многих вещах, или, по крайней мере, о двух, а не об 
одной; хотя иным образом и с другим смыслом говорим, что они относятся к 
чему-то одному и составляют одно: <488A> как у одного огня — его качества 
и свойства, и у одного Христа — Его природы, в которых и состоящим из кото-
рых Он познаётся, и у одного человека — те вещи, из которых он составился 
и в которых познаётся сущим. Одно в отношении ипостаси во Христе и в по-
добном нам человеке, или же в отношении целого, составленного из них как 
из частей, так как оно полнейшим образом принимает оба различных логоса 
бытия своих частей, но не одно в отношении природы и сущности, потому что 
части не принимают логос бытия друг друга, и мы не можем в обеих познать 
один и тот же логос бытия. Ведь не один и тот же логос Божества и человече-
ства, как и души и тела, что всем очевидно. Поэтому ни как единое по приро-
де, ни как просто одну или сложную природу никогда Христа не определял ра  -
зум истины. <488B> Не изъясняет и имя «Христос» сущность или природу как 
сущность или природу вида, который состоит из множества различных неде-
лимых ипостасей (ταῖς ὑποστάσεσι ἀτόμων), как говорит в схолиях блажен-
ный Кирилл: «Что имя “Христос” не имеет определительной силы и выража-
ет не сущность чего-либо, а ипостась Слова, мыслимую, конечно, с приятием 
наделённой умной душой плоти»1. Но и «человек» выражает не одну природу, 
составленную из души и тела, как если бы у души была одна и та же сущность 
с телом, а [природу,] как в виде (τὴν ὡς ἐν εἶδει): природа по различию соста-
ва отделяется от других видов, а как вид в равной степени относится к подпа-
дающим ей и содержащимся в ней индивидуумам2. <488С> Но из-за того, что 

1 Источник цитаты неясен. — Д. Б.
2 Преп. Максим, очевидно, оспаривает довод монофизитов, что подобно тому 

как в человеке душа и тело, хотя они и разной природы, вместе образуют одну че-
ловеческую природу, так и во Христе Божественная и человеческая природы, хо-
тя и разные, но, по соединении в одной ипостаси, образуют одну природу. Ниже 
(488СD) преп. Максим разбирает сам характер соединения души и тела в  человеке, 



176 Преп. Максим Исповедник 177Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

душа и тело по сущностному логосу суть две [вещи], как собственно душа и 
собственно тело, и разные сущности по логосу бытия, он не отрицал того, из 
чего, в чём и чем является человек.

О том, что неблагочестиво говорить,
будто Христос — одна сложная (σύνθετον) природа,

[278] и противно истине1

Ведь у любой сложной природы, имеющей собственные части, которые по 
явлению в бытие современны ей самой и друг другу и из небытия, ради воспол-
нения <488D> всеобщего устроения, приведены в бытие могуществом, всё 
создавшим и удерживающим существование всего, эти части, разумеется, не-
обходимым образом содержат друг друга, как это имеет место и в человеке, и 
в других существах, которым в удел досталась сложная природа. Душа ведь не 
по своей воле овладевает телом и подпадает под его владение, и непреднаме-
ренно (ἀπροαιρέτως) доставляет ему жизнь по одному тому, что в нём нахо-
дится, и по естеству становится соучастницей страдания и боли благодаря свой-
ственной ей способности их воспринимать; и хотя есть в самом деле  некоторые 
люди, отошедшие <489A> от истинного учения Церкви о душе, которые рас-
сказывают сказки, будто душа — на эллинский манер — начинает существо-
вать раньше собственного тела, или — на еврейский манер — позже, и не по-
лагают, что творению видимых вещей предшествовало благое Божественное 
начало, и расположены враждебно к приведённому рассуждению, но я, рассу-

говоря, что он иной, чем соединение человечества с Божеством во Христе. Здесь 
же его аргументация разворачивается в иной плоскости. Он рассматривает «чело-
века» не как человеческую природу, но как ипостась (в этом же смысле выше он 
говорил о Христе). Итак, «человек» — это ипостась, имеющая эйдос человека (ин-
дивид вида человек), который включает две природы — души и тела. Таким обра-
зом, если монофизиты проводят аналогию: две природы во Христе образуют одну, 
как душа и тело в человеке, то преп. Максим проводит иную аналогию: две при ро-
ды в одной ипостаси Христа аналогичны двум природам (души и тела) в одной ипо-
 с таси человека. 

1 Выражение «одна сложная природа Христа» встречается весьма часто у моно-
физитов, и, как считает Ж. Лебон, оно эквивалентно у них по смыслу выражению 
«одна природа Бога-Слова воплощенная», которое преп. Максим, как мы видели, 
принимает. Отвергая понятие «сложной природы» Христа, Преподобный исходит 
из халкидонского понятия «природа», которое здесь четко отличается от « ипостаси»; 
у монофизитов же, в частности у Севира, они были тождественны (см.: Lebon J. La 
christologie du monophysisme syrien… P. 488–490). 

див, что опровержение их пустых и бессильных доводов тут не ко времени и 
не к месту, возвращаюсь к обсуждаемому1.

1 В Трудностях к Иоанну и в ряде других своих сочинений преп. Максим по-
следовательно выступает как против учения о предсуществовании душ телам (ори-
генизм и неоплатонизм), так и от учения о вселении разумной души в сформировав-
шийся эмбрион (последнее было характерно для многих антиохийцев, а также для 
раввинистической традиции), настаивая на одновременности творения души  и тела 
(Amb 4 //PG 91. 1316A — 1349A). Не случайно преп. Максим в 42-й трудности об-
ращается к толкованию Исх. 21, 22–23, которое у него противоположно  изъяснению 
этого места Филопоном в О сотворении мира (6. 25). Преп. Максим, таким обра-
зом, не принимает учения Филопона о разновременности творения духовно-разумной 
и материальной составляющих человека как коррелята тому, что душа может суще-
ствовать без тела по смерти. Для него, с одной стороны, приход в бытие души и тела 
одновременен, так как они составляют одну человеческую природу, а с другой — спо-
соб их прихождения в бытие (душа вдувается Богом, а телесный состав — от роди-
телей) разный, как различна и их природа, — поэтому и по смерти душа человека 
может существовать отдельно от тела (в этом пункте он не расходится с Филопо-
ном), зависит в своем бытии только от Бога, Который ее и вдунул (впрочем, душа со-
ставляет с телом и по смерти единство вида, принадлежа одной ипостаси, логос ко-
торой предсуществует в Боге) (см.: Amb//PG 91. 1100C — 1101C и Amb 4//PG 91. 
1316A — 1349A). 

Антропологическая модель «душа-тело», спроецированная на христологию, слу-
жила у монофизитов, в частности у Филопона, объяснением и оправданием его мо-
нофизитской христологии. Главным в этом отношении был аргумент о том, что, если 
душа и тело человека составляют единую природу, то, тем более, ее составляют Бо-
жественная и человеческая природы во Христе, соединение которых аналогично со-
единению души и тела. Так, возражая халкидонитам, Филопон пишет: «Какие осно-
вания тогда у них признавать человека, образованного из души и тела, одной  природой, 
и в то же время отрицать, что Христос, состоящий из Божества и человечества, — 
одна природа после соединения, несмотря на то, что единство Божества и человече-
ства признается не ниже, а, скорее, выше [единства] души и тела? Ибо, как [состав-
ляющие], из которых Христос единен, остались без смешения, так и части, из кото-
рых человек. Если же человек, который из души и тела, — одна природа, то и Хрис тос, 
Который из Божества и человечества, тоже должен быть одной природой. Ибо Хрис-
тос — это не кто иной, как Тот, кто из двух, как человек — из души и тела» (Посред-
ник, 3 //Lang U. John Philoponus and the controversies over Chalcedon… P. 197). От-
метим здесь, что в несторианской христологии, противоположной по отношению к 
монофизит ской, учение о единой сложной природе Христа отвергалось на том осно-
вании, что все природное — принудительно, Логос же соединяется с человеческой 
природой свободно, по любви к человеку (см. подробнее в нашей статье, посвящен-
ной Несторию, в: Антология восточно-христианской богословской мысли. Т. 1. СПб., 
2009). Напротив, Филопон как будто не замечает этой проблематики, и одно из воз-
можных объяснений этому, очевидно, в том, что в его антропологии соединение души 
и тела мыслится так, что одна из составляющих уже в той или иной степени офор-



176 Преп. Максим Исповедник 177Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

душа и тело по сущностному логосу суть две [вещи], как собственно душа и 
собственно тело, и разные сущности по логосу бытия, он не отрицал того, из 
чего, в чём и чем является человек.

О том, что неблагочестиво говорить,
будто Христос — одна сложная (σύνθετον) природа,

[278] и противно истине1

Ведь у любой сложной природы, имеющей собственные части, которые по 
явлению в бытие современны ей самой и друг другу и из небытия, ради воспол-
нения <488D> всеобщего устроения, приведены в бытие могуществом, всё 
создавшим и удерживающим существование всего, эти части, разумеется, не-
обходимым образом содержат друг друга, как это имеет место и в человеке, и 
в других существах, которым в удел досталась сложная природа. Душа ведь не 
по своей воле овладевает телом и подпадает под его владение, и непреднаме-
ренно (ἀπροαιρέτως) доставляет ему жизнь по одному тому, что в нём нахо-
дится, и по естеству становится соучастницей страдания и боли благодаря свой-
ственной ей способности их воспринимать; и хотя есть в самом деле  некоторые 
люди, отошедшие <489A> от истинного учения Церкви о душе, которые рас-
сказывают сказки, будто душа — на эллинский манер — начинает существо-
вать раньше собственного тела, или — на еврейский манер — позже, и не по-
лагают, что творению видимых вещей предшествовало благое Божественное 
начало, и расположены враждебно к приведённому рассуждению, но я, рассу-

говоря, что он иной, чем соединение человечества с Божеством во Христе. Здесь 
же его аргументация разворачивается в иной плоскости. Он рассматривает «чело-
века» не как человеческую природу, но как ипостась (в этом же смысле выше он 
говорил о Христе). Итак, «человек» — это ипостась, имеющая эйдос человека (ин-
дивид вида человек), который включает две природы — души и тела. Таким обра-
зом, если монофизиты проводят аналогию: две природы во Христе образуют одну, 
как душа и тело в человеке, то преп. Максим проводит иную аналогию: две при ро-
ды в одной ипостаси Христа аналогичны двум природам (души и тела) в одной ипо-
 с таси человека. 

1 Выражение «одна сложная природа Христа» встречается весьма часто у моно-
физитов, и, как считает Ж. Лебон, оно эквивалентно у них по смыслу выражению 
«одна природа Бога-Слова воплощенная», которое преп. Максим, как мы видели, 
принимает. Отвергая понятие «сложной природы» Христа, Преподобный исходит 
из халкидонского понятия «природа», которое здесь четко отличается от « ипостаси»; 
у монофизитов же, в частности у Севира, они были тождественны (см.: Lebon J. La 
christologie du monophysisme syrien… P. 488–490). 

див, что опровержение их пустых и бессильных доводов тут не ко времени и 
не к месту, возвращаюсь к обсуждаемому1.

1 В Трудностях к Иоанну и в ряде других своих сочинений преп. Максим по-
следовательно выступает как против учения о предсуществовании душ телам (ори-
генизм и неоплатонизм), так и от учения о вселении разумной души в сформировав-
шийся эмбрион (последнее было характерно для многих антиохийцев, а также для 
раввинистической традиции), настаивая на одновременности творения души  и тела 
(Amb 4 //PG 91. 1316A — 1349A). Не случайно преп. Максим в 42-й трудности об-
ращается к толкованию Исх. 21, 22–23, которое у него противоположно  изъяснению 
этого места Филопоном в О сотворении мира (6. 25). Преп. Максим, таким обра-
зом, не принимает учения Филопона о разновременности творения духовно-разумной 
и материальной составляющих человека как коррелята тому, что душа может суще-
ствовать без тела по смерти. Для него, с одной стороны, приход в бытие души и тела 
одновременен, так как они составляют одну человеческую природу, а с другой — спо-
соб их прихождения в бытие (душа вдувается Богом, а телесный состав — от роди-
телей) разный, как различна и их природа, — поэтому и по смерти душа человека 
может существовать отдельно от тела (в этом пункте он не расходится с Филопо-
ном), зависит в своем бытии только от Бога, Который ее и вдунул (впрочем, душа со-
ставляет с телом и по смерти единство вида, принадлежа одной ипостаси, логос ко-
торой предсуществует в Боге) (см.: Amb//PG 91. 1100C — 1101C и Amb 4//PG 91. 
1316A — 1349A). 

Антропологическая модель «душа-тело», спроецированная на христологию, слу-
жила у монофизитов, в частности у Филопона, объяснением и оправданием его мо-
нофизитской христологии. Главным в этом отношении был аргумент о том, что, если 
душа и тело человека составляют единую природу, то, тем более, ее составляют Бо-
жественная и человеческая природы во Христе, соединение которых аналогично со-
единению души и тела. Так, возражая халкидонитам, Филопон пишет: «Какие осно-
вания тогда у них признавать человека, образованного из души и тела, одной  природой, 
и в то же время отрицать, что Христос, состоящий из Божества и человечества, — 
одна природа после соединения, несмотря на то, что единство Божества и человече-
ства признается не ниже, а, скорее, выше [единства] души и тела? Ибо, как [состав-
ляющие], из которых Христос единен, остались без смешения, так и части, из кото-
рых человек. Если же человек, который из души и тела, — одна природа, то и Хрис тос, 
Который из Божества и человечества, тоже должен быть одной природой. Ибо Хрис-
тос — это не кто иной, как Тот, кто из двух, как человек — из души и тела» (Посред-
ник, 3 //Lang U. John Philoponus and the controversies over Chalcedon… P. 197). От-
метим здесь, что в несторианской христологии, противоположной по отношению к 
монофизит ской, учение о единой сложной природе Христа отвергалось на том осно-
вании, что все природное — принудительно, Логос же соединяется с человеческой 
природой свободно, по любви к человеку (см. подробнее в нашей статье, посвящен-
ной Несторию, в: Антология восточно-христианской богословской мысли. Т. 1. СПб., 
2009). Напротив, Филопон как будто не замечает этой проблематики, и одно из воз-
можных объяснений этому, очевидно, в том, что в его антропологии соединение души 
и тела мыслится так, что одна из составляющих уже в той или иной степени офор-



178 Преп. Максим Исповедник 179Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

А раз в самом деле так обстоит дело со всякой сложной природой, как было 
сказано выше, никто из научившихся благоговейно мыслить о Божественном 
никогда не осмелится утверждать, будто Христос — одна сложная природа, 
чтобы, решив говорить такое, неким естественным сплетением и последова-
тельностью рассуждений <489В> не выразить, что Он весь тварен и создан 
из ничего, ограничен и подвержен претерпеванию, и не единосущен Отцу, а 
Слово современно плоти, — ведь именно таков смысл всякой сложной при-
роды, — и не подпасть из-за этого страшным обвинениям. Ведь то, что имеет 
сложную природу, и само, очевидно, по природе является сложным. А слож-
ное по природе никогда не будет единоприродно и единосущно тому, что по 
природе просто. Значит, не годится благочестивым людям говорить, что Хрис-
тос — единая составная сложная природа, не только из-за нелепости, вноси-
мой такими словами, но и потому, что [279] ни один из богосудных Отцов та-
кого никогда не говорил, а следует исповедовать единую сложную ипостась 
Христа <489С> и две природы, дабы Он и Отцу единосущным и единоприрод-
ным познавался по Божественности, и нам единосущным и единоприродным 
по плоти постигался, и по вере мыслился всё тем же в отношении к Отцу и к 
нам посредником между Богом и людьми.

милась до этого соединения (либо по оригенистическому варианту предсущество-
вания души телу (а именно, душа конституирует для него, так сказать, существо че-
ловека), либо по противоположному варианту предсуществования оформившегося 
эмбриона), т. е. душа и тело изначально не необходимо связаны друг с  другом (на-
пример, выкидыш на раннем этапе беременности может привести к тому, что их со-
единение не состоится). У преп. Максима, напротив, именно одновременность по-
явления души и тела, в соответствии с единым логосом человеческой природы, яв-
ляется доказательством принудительного (необходимого) характера соединения, и, 
исходя из такой антропологии, он показывает, что аналогия с соединением Боже-
ственной и человеческой природ во Христе (имея в виду предсуществование Лого-
са воспринимаемому человечеству), здесь не подходит (т. е. преп. Максим фактиче-
ски учитывает аргумент несториан против монофизитов). Более того, в Ep 12 (PG 
91. 488D — 489A) он дает понять, что вывести из аналогии душа-тело монофизит-
скую христологию могут именно те, кто использует ложную антропологическую мо-
дель. Вместе с тем, он все же употребляет аналогию душа-тело, утверждая одну, 
сложную ипостась Христа: «В человеке тождество ипостаси и различие сущностей, 
потому что человек один, а сущность его души — одно, а тела — другое. Также и в 
случае Господа Христа имеет место тождество Лица и различие сущностей, посколь-
ку Лицо — одно, т. е. ипостась, в то время как Божество — это одна сущность, а че-
ловечество — другая» (TP//PG 91. 145C — 148A).

О сложной ипостаси

Если же из-за того, что доказано, что собственные части у любой сложной 
ипостаси современны ей и друг другу, а мы не отказываемся считать Христа 
сложной ипостасью, наши противники могут сказать, что в этом мы не можем 
избегнуть порицания, так как сами уличаем себя собственными речами1. Мы 
же скажем, что оно и вправду было бы так, если бы мы учили, что она слож-
ная, так как ей присваивается принадлежность к некоему виду (εἶδος). <489D> 
А как мы этого не говорим, то и порицания никакого не заслуживаем, ибо ясно 
понимаем, что всякая сложная ипостась, входящая в какой-либо вид, являет-
ся сложной не сама по себе, а по природе, являющейся сложной и содержащей 
в себе вид2, к которому возводится3, как частичное или отдельное полностью

1 Преп. Максим имеет, очевидно, в виду такое возражение монофизитов: «У чело-
века, как вы уверяете, сложная ипостась, в которой обе части (душа и тело) появля-
ются одновременно, составляя в момент своего появления и эту ипостась. Такая од-
новременность появления соответствует понятию сложной ипостаси. Но во Хрис те 
ипостась Логоса существовала прежде своего Воплощения, а значит и понятие слож-
ной ипостаси — по вашей же логике — к Логосу воплощенному не применимо». 

2 Ср. написанное преп. Максимом в Amb 7 о том, как соединение души и тела в 
человеке образует целый вид: «Ведь если частями человека… являются тело и душа, 
а части необходимо получают отношение “к чему-то” (так как непременно имеют 
предикатом [некое] целое), причем [вещи,] называемые “[частями по отношению] к 
чему-то”, — из тех, что везде и всегда непременно вместе, соответственно [своему] 
происхождению (как части, сочетанием [τῇ συνόδῳ] образующие целый вид, разде-
ляясь друг с другом только в представлении, для распознания того, чем каждая явля-
ется по сущности), — [если так,] то невероятно, чтобы душа и тело, как части челове-
ка, существовали во времени прежде или после друг друга, поскольку [этим] будет 
нарушен принцип (логос) так называемого “[отношения] к чему-то”» (Amb 7//PG 
91. 1109C, пер. А. М. Шуфрина по: Максим Исповедник 2014b. С. 315). 

3 Преп. Максим возражает монофизитам, разделяя понятие сложной ипостаси 
и сложной природы, используя при этом понятие «вид». Каждый человеческий ин-
дивид мыслится как принадлежащий виду «человек», подразумевающему то, что он 
состоит из разумной души и тела (см. предыдущее примечание). Соответственно, 
человеческая ипостась — индивидуальный «экземпляр» (или образец) этого вида, 
объемлющего сложную душевно-телесную природу. Таким образом, у человека и 
ипостась сложная, и природа сложная (душевно-телесная). Причем, ипостась челове-
ка сложна потому, что каждый человек — индивид вида сложной по составу  природы. 
Про Христа же, как говорит преп. Максим далее, сказать так нельзя. Его ипостась 
сложная не потому, что существует вид «христов» (который характеризовался бы 
сложной бого-человеческой природой), но потому что Логос в Воплощении воспри-
нял человеческую природу в Свою ипостась. А значит, и требование «одновременно-
сти» появления частей, с которого начинается возражение монофизитов, на Христа



178 Преп. Максим Исповедник 179Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

А раз в самом деле так обстоит дело со всякой сложной природой, как было 
сказано выше, никто из научившихся благоговейно мыслить о Божественном 
никогда не осмелится утверждать, будто Христос — одна сложная природа, 
чтобы, решив говорить такое, неким естественным сплетением и последова-
тельностью рассуждений <489В> не выразить, что Он весь тварен и создан 
из ничего, ограничен и подвержен претерпеванию, и не единосущен Отцу, а 
Слово современно плоти, — ведь именно таков смысл всякой сложной при-
роды, — и не подпасть из-за этого страшным обвинениям. Ведь то, что имеет 
сложную природу, и само, очевидно, по природе является сложным. А слож-
ное по природе никогда не будет единоприродно и единосущно тому, что по 
природе просто. Значит, не годится благочестивым людям говорить, что Хрис-
тос — единая составная сложная природа, не только из-за нелепости, вноси-
мой такими словами, но и потому, что [279] ни один из богосудных Отцов та-
кого никогда не говорил, а следует исповедовать единую сложную ипостась 
Христа <489С> и две природы, дабы Он и Отцу единосущным и единоприрод-
ным познавался по Божественности, и нам единосущным и единоприродным 
по плоти постигался, и по вере мыслился всё тем же в отношении к Отцу и к 
нам посредником между Богом и людьми.

милась до этого соединения (либо по оригенистическому варианту предсущество-
вания души телу (а именно, душа конституирует для него, так сказать, существо че-
ловека), либо по противоположному варианту предсуществования оформившегося 
эмбриона), т. е. душа и тело изначально не необходимо связаны друг с  другом (на-
пример, выкидыш на раннем этапе беременности может привести к тому, что их со-
единение не состоится). У преп. Максима, напротив, именно одновременность по-
явления души и тела, в соответствии с единым логосом человеческой природы, яв-
ляется доказательством принудительного (необходимого) характера соединения, и, 
исходя из такой антропологии, он показывает, что аналогия с соединением Боже-
ственной и человеческой природ во Христе (имея в виду предсуществование Лого-
са воспринимаемому человечеству), здесь не подходит (т. е. преп. Максим фактиче-
ски учитывает аргумент несториан против монофизитов). Более того, в Ep 12 (PG 
91. 488D — 489A) он дает понять, что вывести из аналогии душа-тело монофизит-
скую христологию могут именно те, кто использует ложную антропологическую мо-
дель. Вместе с тем, он все же употребляет аналогию душа-тело, утверждая одну, 
сложную ипостась Христа: «В человеке тождество ипостаси и различие сущностей, 
потому что человек один, а сущность его души — одно, а тела — другое. Также и в 
случае Господа Христа имеет место тождество Лица и различие сущностей, посколь-
ку Лицо — одно, т. е. ипостась, в то время как Божество — это одна сущность, а че-
ловечество — другая» (TP//PG 91. 145C — 148A).

О сложной ипостаси

Если же из-за того, что доказано, что собственные части у любой сложной 
ипостаси современны ей и друг другу, а мы не отказываемся считать Христа 
сложной ипостасью, наши противники могут сказать, что в этом мы не можем 
избегнуть порицания, так как сами уличаем себя собственными речами1. Мы 
же скажем, что оно и вправду было бы так, если бы мы учили, что она слож-
ная, так как ей присваивается принадлежность к некоему виду (εἶδος). <489D> 
А как мы этого не говорим, то и порицания никакого не заслуживаем, ибо ясно 
понимаем, что всякая сложная ипостась, входящая в какой-либо вид, являет-
ся сложной не сама по себе, а по природе, являющейся сложной и содержащей 
в себе вид2, к которому возводится3, как частичное или отдельное полностью

1 Преп. Максим имеет, очевидно, в виду такое возражение монофизитов: «У чело-
века, как вы уверяете, сложная ипостась, в которой обе части (душа и тело) появля-
ются одновременно, составляя в момент своего появления и эту ипостась. Такая од-
новременность появления соответствует понятию сложной ипостаси. Но во Хрис те 
ипостась Логоса существовала прежде своего Воплощения, а значит и понятие слож-
ной ипостаси — по вашей же логике — к Логосу воплощенному не применимо». 

2 Ср. написанное преп. Максимом в Amb 7 о том, как соединение души и тела в 
человеке образует целый вид: «Ведь если частями человека… являются тело и душа, 
а части необходимо получают отношение “к чему-то” (так как непременно имеют 
предикатом [некое] целое), причем [вещи,] называемые “[частями по отношению] к 
чему-то”, — из тех, что везде и всегда непременно вместе, соответственно [своему] 
происхождению (как части, сочетанием [τῇ συνόδῳ] образующие целый вид, разде-
ляясь друг с другом только в представлении, для распознания того, чем каждая явля-
ется по сущности), — [если так,] то невероятно, чтобы душа и тело, как части челове-
ка, существовали во времени прежде или после друг друга, поскольку [этим] будет 
нарушен принцип (логос) так называемого “[отношения] к чему-то”» (Amb 7//PG 
91. 1109C, пер. А. М. Шуфрина по: Максим Исповедник 2014b. С. 315). 

3 Преп. Максим возражает монофизитам, разделяя понятие сложной ипостаси 
и сложной природы, используя при этом понятие «вид». Каждый человеческий ин-
дивид мыслится как принадлежащий виду «человек», подразумевающему то, что он 
состоит из разумной души и тела (см. предыдущее примечание). Соответственно, 
человеческая ипостась — индивидуальный «экземпляр» (или образец) этого вида, 
объемлющего сложную душевно-телесную природу. Таким образом, у человека и 
ипостась сложная, и природа сложная (душевно-телесная). Причем, ипостась челове-
ка сложна потому, что каждый человек — индивид вида сложной по составу  природы. 
Про Христа же, как говорит преп. Максим далее, сказать так нельзя. Его ипостась 
сложная не потому, что существует вид «христов» (который характеризовался бы 
сложной бого-человеческой природой), но потому что Логос в Воплощении воспри-
нял человеческую природу в Свою ипостась. А значит, и требование «одновременно-
сти» появления частей, с которого начинается возражение монофизитов, на Христа



180 Преп. Максим Исповедник 181Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

не распространяется, оно является условием образования сложной ипостаси толь-
ко в случае индивидов вида сложной природы. Наличие «вида», как и родо-видовых 
подразделений, принципиально отличает тварные природы от нетварной. Бог прин-
ципиально без-виден, а ипостаси Троицы не являются «экземплярами» вида «Бог». 
Это распространяется и на христологию, где Христос как Логос Воплощенный не 
является индивидом (ἄτομος) вида. Вот как об этом преп. Максим пишет в другом 
месте: «Сложное лицо Христа индивидуальной [вещью], собственно, и не считает-
ся. Ведь оно не имеет отношения к разделению, которое от наиболее общего рода 
низводилось бы посредством [промежуточных] родов, подначальных один другому, 
к наиболее частному виду, и описывало бы собственное продвижение. Поэтому, со-
гласно мудрейшему Кириллу, имя “Христос” не имеет значение определения, ибо 
оно не является видом, о котором говорится в отношении многих [вещей], различ-
ных по числу, и оно не указывает на сущность чего-либо; ибо [Христос] есть не ин-
дивидуальная [вещь], возводимая к виду или роду или ограничиваемая ими по сущ-
ности, но сложная ипостась, которая природное разделение крайностей приводит в 
себе к совершенному тождеству [по ипостаси] и сводит воедино путем единения сво-
их частей» (TP 16//PG 91. 201D — 204A, пер. Д. А. Черноглазова по: Максим Ис-
поведник 2014. С. 422–423, см. также наши комментарии 655–656 к этому месту: 
Там же. С. 614–615 и Ep 13, 529A). Этот отрывок из преп. Максима недавно стал 
предметом полемики архим. Николаса (Людовикоса) с митр. Иоанном (Зизиула сом) 
(см.: Loudovikos N. Posession or Wholeness? St. Maximus the Confessor and John 
Zizioulas on Person, Nature, and Will//Participatio. The Journal of T. F Torrance Fellow-
ship. Vol. 4. 2013. P. 271–272). Н. Людовикос не согласен с митр. Иоанном в том, что 
из этого отрывка можно вывести неприложимость, в строгом смысле, к ипостаси 
Христа понятия «индивид». Н. Людовикос ссылается на слова преп. Максима из того 
же абзаца, чуть выше: «никакая [природа] не отлична от самой себя — это было бы 
нелепо. В индивидуальной же [вещи] и в лице [такое различие усматривается] бес-
спорно и неизбежно, если это [лицо] сложное» (201С, пер. Д. А. Черноглазова по: 
Максим Исповедник 2014. С. 422). Здесь, говорит Н. Людовикос, явно отождест-
вляется «индивид» с «лицом». Однако следует отметить, что именно после этих слов 
преп. Максим и уточняет: «Сложное лицо Христа индивидуальной [вещью], соб-
ственно, и не считается» (PG 91. 201D). Так что аргумент Н. Людовикоса не выгля-
дит убедительным, по крайней мере, подлежит уточнению. Вопрос, нам кажется, не 
в том, приложимо ли формально понятие индивида (наряду с понятием ипостаси) 
ко Христу или к Лицам Троицы, а в том, в каком смысле, даже если это понятие и 
прикладывается (а некоторые Отцы это делают), его следует понимать. Ясно, что не 
в том же смысле, в каком мы говорим об индивиде тварной природы, и именно это 
подчеркивает преп. Максим. Все это не означает, разумеется, что Преподобный дает 
основание для утверждения о каком-то первенстве ипостаси в отношении природы 
в духе персонализма митр. И. Зизиуласа, критикуемого Н. Людовикосом. Верно, что 
у преп. Максима нет характерного для персонализма систематически проводимого 
противопоставления «индивида» (относимого к сфере природного) и «личности» 
(ипостаси, лица, будто бы трансцендентного природе), как это подчеркивает Н. Лю-
довикос (Ibid. P. 271), однако несоизмеримость Божественной и тварной реальнос тей

содержит в себе всеобщее, или общее и родовое, причём отдельное ничего от 
себя не уделяет родовому; чего о Христе ни один из мудрых учителей благочес-
тия <492А> от древности до наших дней отнюдь явно не мыслил, и никто не 
сможет обнаружить род или вид, к которому принадлежит Христос. Ибо Бо-
жественное Слово явилось нам во плоти не по логосу природы, а по домостро-
ительству, полностью соединившись с ним в ипостаси, обновило нашу приро-
ду. Так что никакой пользы — возвращаясь несколько назад в рассуждении о 
рассматриваемом вопросе — не принесла им великая их осторожность, пото-
му что снова обратилось их мудрствование к количеству, которого они  избегали, 
да не смогли утверждать качественную разницу без числа. Ведь совершенно 
необходимо, чтобы было несколько, или, по меньшей мере, [280] как уже гово-
рилось, два качества, между которыми полагается различие. Об одном же ка-
честве, совершенно отдельно <492В> существующем по сравнению с другим, 
никто в здравом уме никогда не скажет, что оно различно само с собой.

Значит, остаётся им либо отказаться от самогó этого бессильного разли-
чия1, познав, что различие непременно изъясняет количество каких-то разли-
чающихся вещей, либо принять вместе с нами исповедание истины, а мы, в со-
гласии с Отцами, благочестиво употребляем число только ради различия,  чтобы 
познать неслиянное пребывание сошедшихся природ. Если же они будут столь 
любезны, пусть скажут нам, — коли есть у них не совсем убогое разумение 
 мудрости, — каким образом, утверждая, что две природы сошлись в соедине-
нии, и не отрицая, что обе и после соединения остались теми же, не сливаясь, 
<492С> так что ни одна не вышла за пределы собственной природы и своего 
логоса, а обе вместе составили единое Лицо Сына и одну ипостась, — каким 
образом не исповедуют они две природы, признавая, если только говорят прав-
ду, что обе сохраняются, и что за повод у них для такого убавления, и по какой 
причине и каким образом обе природы сделались у них одной? Или же, если 
соединение осталось свободно от убавления, по какому поводу не признают 
они, что природы сохраняются без убавления? И мы покорно согласимся на 

(особенно тварей необоженных), в том числе применительно к учению о Св. Трои-
це, да и ко Христу, преп. Максим подчеркивает настоятельно (в частности, говоря, 
что Христос не индивид вида той или иной природы как твари). Так, он эксплицит-
но отказывается от использования в триадологии аналогии между тремя Лицами 
Троицы и тремя людьми, хотя эта аналогия встречается даже у Каппадокийцев (см. 
подробнее нашу статью о триадологии преп. Максима и его критике тритеизма: Be-
ne vich G. Maximus Confessor’s polemics against Tritheism and his Trinitarian teaching//
Byzantinische Zeitschrift. Bd. 105/2. 2012. S. 595–610). 

1 Т. е. различия в качествах природ без утверждения реального (а не только мыс-
ленного) различия в самих двух природах, как предлагали монофизиты.



180 Преп. Максим Исповедник 181Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

не распространяется, оно является условием образования сложной ипостаси толь-
ко в случае индивидов вида сложной природы. Наличие «вида», как и родо-видовых 
подразделений, принципиально отличает тварные природы от нетварной. Бог прин-
ципиально без-виден, а ипостаси Троицы не являются «экземплярами» вида «Бог». 
Это распространяется и на христологию, где Христос как Логос Воплощенный не 
является индивидом (ἄτομος) вида. Вот как об этом преп. Максим пишет в другом 
месте: «Сложное лицо Христа индивидуальной [вещью], собственно, и не считает-
ся. Ведь оно не имеет отношения к разделению, которое от наиболее общего рода 
низводилось бы посредством [промежуточных] родов, подначальных один другому, 
к наиболее частному виду, и описывало бы собственное продвижение. Поэтому, со-
гласно мудрейшему Кириллу, имя “Христос” не имеет значение определения, ибо 
оно не является видом, о котором говорится в отношении многих [вещей], различ-
ных по числу, и оно не указывает на сущность чего-либо; ибо [Христос] есть не ин-
дивидуальная [вещь], возводимая к виду или роду или ограничиваемая ими по сущ-
ности, но сложная ипостась, которая природное разделение крайностей приводит в 
себе к совершенному тождеству [по ипостаси] и сводит воедино путем единения сво-
их частей» (TP 16//PG 91. 201D — 204A, пер. Д. А. Черноглазова по: Максим Ис-
поведник 2014. С. 422–423, см. также наши комментарии 655–656 к этому месту: 
Там же. С. 614–615 и Ep 13, 529A). Этот отрывок из преп. Максима недавно стал 
предметом полемики архим. Николаса (Людовикоса) с митр. Иоанном (Зизиула сом) 
(см.: Loudovikos N. Posession or Wholeness? St. Maximus the Confessor and John 
Zizioulas on Person, Nature, and Will//Participatio. The Journal of T. F Torrance Fellow-
ship. Vol. 4. 2013. P. 271–272). Н. Людовикос не согласен с митр. Иоанном в том, что 
из этого отрывка можно вывести неприложимость, в строгом смысле, к ипостаси 
Христа понятия «индивид». Н. Людовикос ссылается на слова преп. Максима из того 
же абзаца, чуть выше: «никакая [природа] не отлична от самой себя — это было бы 
нелепо. В индивидуальной же [вещи] и в лице [такое различие усматривается] бес-
спорно и неизбежно, если это [лицо] сложное» (201С, пер. Д. А. Черноглазова по: 
Максим Исповедник 2014. С. 422). Здесь, говорит Н. Людовикос, явно отождест-
вляется «индивид» с «лицом». Однако следует отметить, что именно после этих слов 
преп. Максим и уточняет: «Сложное лицо Христа индивидуальной [вещью], соб-
ственно, и не считается» (PG 91. 201D). Так что аргумент Н. Людовикоса не выгля-
дит убедительным, по крайней мере, подлежит уточнению. Вопрос, нам кажется, не 
в том, приложимо ли формально понятие индивида (наряду с понятием ипостаси) 
ко Христу или к Лицам Троицы, а в том, в каком смысле, даже если это понятие и 
прикладывается (а некоторые Отцы это делают), его следует понимать. Ясно, что не 
в том же смысле, в каком мы говорим об индивиде тварной природы, и именно это 
подчеркивает преп. Максим. Все это не означает, разумеется, что Преподобный дает 
основание для утверждения о каком-то первенстве ипостаси в отношении природы 
в духе персонализма митр. И. Зизиуласа, критикуемого Н. Людовикосом. Верно, что 
у преп. Максима нет характерного для персонализма систематически проводимого 
противопоставления «индивида» (относимого к сфере природного) и «личности» 
(ипостаси, лица, будто бы трансцендентного природе), как это подчеркивает Н. Лю-
довикос (Ibid. P. 271), однако несоизмеримость Божественной и тварной реальнос тей

содержит в себе всеобщее, или общее и родовое, причём отдельное ничего от 
себя не уделяет родовому; чего о Христе ни один из мудрых учителей благочес-
тия <492А> от древности до наших дней отнюдь явно не мыслил, и никто не 
сможет обнаружить род или вид, к которому принадлежит Христос. Ибо Бо-
жественное Слово явилось нам во плоти не по логосу природы, а по домостро-
ительству, полностью соединившись с ним в ипостаси, обновило нашу приро-
ду. Так что никакой пользы — возвращаясь несколько назад в рассуждении о 
рассматриваемом вопросе — не принесла им великая их осторожность, пото-
му что снова обратилось их мудрствование к количеству, которого они  избегали, 
да не смогли утверждать качественную разницу без числа. Ведь совершенно 
необходимо, чтобы было несколько, или, по меньшей мере, [280] как уже гово-
рилось, два качества, между которыми полагается различие. Об одном же ка-
честве, совершенно отдельно <492В> существующем по сравнению с другим, 
никто в здравом уме никогда не скажет, что оно различно само с собой.

Значит, остаётся им либо отказаться от самогó этого бессильного разли-
чия1, познав, что различие непременно изъясняет количество каких-то разли-
чающихся вещей, либо принять вместе с нами исповедание истины, а мы, в со-
гласии с Отцами, благочестиво употребляем число только ради различия,  чтобы 
познать неслиянное пребывание сошедшихся природ. Если же они будут столь 
любезны, пусть скажут нам, — коли есть у них не совсем убогое разумение 
 мудрости, — каким образом, утверждая, что две природы сошлись в соедине-
нии, и не отрицая, что обе и после соединения остались теми же, не сливаясь, 
<492С> так что ни одна не вышла за пределы собственной природы и своего 
логоса, а обе вместе составили единое Лицо Сына и одну ипостась, — каким 
образом не исповедуют они две природы, признавая, если только говорят прав-
ду, что обе сохраняются, и что за повод у них для такого убавления, и по какой 
причине и каким образом обе природы сделались у них одной? Или же, если 
соединение осталось свободно от убавления, по какому поводу не признают 
они, что природы сохраняются без убавления? И мы покорно согласимся на 

(особенно тварей необоженных), в том числе применительно к учению о Св. Трои-
це, да и ко Христу, преп. Максим подчеркивает настоятельно (в частности, говоря, 
что Христос не индивид вида той или иной природы как твари). Так, он эксплицит-
но отказывается от использования в триадологии аналогии между тремя Лицами 
Троицы и тремя людьми, хотя эта аналогия встречается даже у Каппадокийцев (см. 
подробнее нашу статью о триадологии преп. Максима и его критике тритеизма: Be-
ne vich G. Maximus Confessor’s polemics against Tritheism and his Trinitarian teaching//
Byzantinische Zeitschrift. Bd. 105/2. 2012. S. 595–610). 

1 Т. е. различия в качествах природ без утверждения реального (а не только мыс-
ленного) различия в самих двух природах, как предлагали монофизиты.



182 Преп. Максим Исповедник 183Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

убавление на одну природу и подивимся их высокой образованности: ведь они 
покажутся нам единственными людьми, способными вместить знание этих не-
изреченных тайн! Однако, они никогда не смогут привести убедительную при-
чину этого.

<492D> Краткое опровержение возражения Севира против
выражения «в двух»

Если же они прибегнут к последнему убежищу — бессмысленной и пустой 
выдумке Севира, которую он повсюду разносит и воспевает как нечто пре-
мудрое, и будут говорить, что смешно-де утверждать, что из двух природ со-
единением снова получаются две природы1, как бы выводя, что им угодно, из 
 допущенного нами утверждения, — то от кого же из воспитанных в учении Бо-
жественной Церкви слышали они, что соединение будто бы творит две приро-
ды из двух природ? Да никогда и не смогут сказать, что слышали, если только 
заботятся об истине. [281] Мы утверждаем, что из двух природ происходит со-
единение, а единая сложная <493А> ипостась Христа образуется из двух при-
род, из которых она состоит и которые сохраняет в себе полностью и содержит 
без изменения, как целое — собственные части, вместе с природными свой-
ствами, и сама в них сохраняется и содержится, как целое в своих частях. Зна-
чит, из двух природ, говорим мы, не две природы получаются, а одна сложная 
ипостась Христа, вмещающая в себя эти природы и охватывающая их как свои 
составные части, — и существующая, и познаваемая в них, как в частях. Ведь 
пока сошедшиеся природы считаются пребывающими неслитно, — а они веч-
но пребывают без слияния, — невозможно, чтобы они не были двумя, раз 
суще ствуют, потому что каждая существует по своей сущности, как невозмож-
но и чтобы они же не составляли одно по логосу ипостаси, <493В> пока пре-
бывает соединение, — а по благочестивому исповеданию верных, оно пребы-
вает вечно.

Поэтому, считая одно и то же одним и двумя, мы не по одной и той же при-
чине употребляем оба слова в отношении одного и того же, а по-разному. На-
пример, по логосу природы мы говорим, что соединение — из двух. Мы ведь 
познаём Бога-Слово не тождественным собственной плоти по природе, а по ло-

1 Севир Антиохийского считал, по свидетельству преп. Максима, нелепым гово-
рить, что из двух природ, по соединении их, во Христе получаются снова две приро-
ды, — в чем же тогда состоит «соединение»? Преп. Максим на это отвечает, что из 
двух природ образуется одна сложная ипостась, и уже в ней усматриваются и  реально 
сохраняются две неслиянные (хотя и нераздельные) природы. 

госу ипостаси единым, раз знаем, что по ипостаси Бог-Слово тождествен соб-
ственной плоти. Значит, и природы мы не размываем неразумно в одну приро-
ду, утверждая, что во Христе устраняется-де различие природ, чтобы не при-
внести, таким образом, превращения Слова в плоть и плоти — в Слово, <493С> 
и не разделяем безумно на две самостоятельные природы, полагая также и раз-
личие по логосу ипостаси, чтобы не разрушить наше собственное спасение, 
как поступили Аполлинарий с Евтихием и Несторий, далёкими друг от друга 
способами разделив между собой нечестие: одни — не ведая различия природ 
во Христе, а другой — прибавляя различие и в лице, отпали от истины. А мы, 
зная, что в ипостасном соединении неизменным сохраняется свойство приро-
ды, отвергаем равно [282] и слияние, и разделение, не делая ни из соединения 
слияния, как если бы не ведали, чтó в нём сошлось, ни из различия — разделе-
ния, как если бы считали, что различающиеся природы существуют самостоя-
тельно и раздельно.

<493D> Так именно, думаю, учил и великий Григорий Богослов в вели-
кой апологии, говоря: «Одно из обеих, и обе одним»1, — как если бы сказал: 
«Как одно из обеих, т. е. из двух природ одно, как целое из частей по логосу ипо-
стаси, так и одним по ипостаси, как целым, обе части по природному логосу, 
т. е. две природы». Излагая это ещё яснее во Второй речи о Сыне, он говорит: 
«Если обе и одно, <496А> то не природой, а схождением»2. То же самое и бла-
женный Кирилл мудро выказывает в Послании к Суккенсу, в котором гово-
рит на примере человека: «Так что две [природы] уже больше не две, а из  обеих 
составляется единое животное»3, почти что криком изъясняя, что и у частей, 
из которых состоит подобный нам человек, — у души и тела, и у тех, из кото-
рых состоит тайна Христа, — у Божества и человечества, не отнимается бы-
тие двумя по логосу сущности, но и разносущностности всё же не остаётся4. 
Ведь самостоятельное существование двух сущностей в разных монадах со-
вершенно не приемлет благочестивый разум, чтобы не разделить одного чело-

1 Св. Григорий Богослов. Слово 2-е (Об удалении в Понт) [в рус. пер. Слово 3-е]//
PG 35. 432, 31. — Д. Б.

2 Св. Григорий Богослов. Слово 30-е (О богословии 2-е)//PG 36. 113, 44–46 = 
VII, 10–11 (ed. Barbel). — Д. Б.

3 Св. Кирилл Александрийский. Послание 2-е к Суккенсу//ACO. T. 1. Vol. 1. 
Part 6. P. 162, line 8–9 (ed. Schwartz). — Д. Б.

4 Как видно из контекста, под разносущностностью (ἑτεροούσια) здесь имеется 
в виду самостоятельное существование в виде отдельных, пусть и как-то соединен-
ных (например, по-несториански) ипостасей. Такой «разносущностности» нет у души 
и тела, составляющих единый вид «человека», но ее нет, говорит преп. Максим, 
ссыла ясь на св. Кирилла, и у Божества и человечества во Христе.



182 Преп. Максим Исповедник 183Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

убавление на одну природу и подивимся их высокой образованности: ведь они 
покажутся нам единственными людьми, способными вместить знание этих не-
изреченных тайн! Однако, они никогда не смогут привести убедительную при-
чину этого.

<492D> Краткое опровержение возражения Севира против
выражения «в двух»

Если же они прибегнут к последнему убежищу — бессмысленной и пустой 
выдумке Севира, которую он повсюду разносит и воспевает как нечто пре-
мудрое, и будут говорить, что смешно-де утверждать, что из двух природ со-
единением снова получаются две природы1, как бы выводя, что им угодно, из 
 допущенного нами утверждения, — то от кого же из воспитанных в учении Бо-
жественной Церкви слышали они, что соединение будто бы творит две приро-
ды из двух природ? Да никогда и не смогут сказать, что слышали, если только 
заботятся об истине. [281] Мы утверждаем, что из двух природ происходит со-
единение, а единая сложная <493А> ипостась Христа образуется из двух при-
род, из которых она состоит и которые сохраняет в себе полностью и содержит 
без изменения, как целое — собственные части, вместе с природными свой-
ствами, и сама в них сохраняется и содержится, как целое в своих частях. Зна-
чит, из двух природ, говорим мы, не две природы получаются, а одна сложная 
ипостась Христа, вмещающая в себя эти природы и охватывающая их как свои 
составные части, — и существующая, и познаваемая в них, как в частях. Ведь 
пока сошедшиеся природы считаются пребывающими неслитно, — а они веч-
но пребывают без слияния, — невозможно, чтобы они не были двумя, раз 
суще ствуют, потому что каждая существует по своей сущности, как невозмож-
но и чтобы они же не составляли одно по логосу ипостаси, <493В> пока пре-
бывает соединение, — а по благочестивому исповеданию верных, оно пребы-
вает вечно.

Поэтому, считая одно и то же одним и двумя, мы не по одной и той же при-
чине употребляем оба слова в отношении одного и того же, а по-разному. На-
пример, по логосу природы мы говорим, что соединение — из двух. Мы ведь 
познаём Бога-Слово не тождественным собственной плоти по природе, а по ло-

1 Севир Антиохийского считал, по свидетельству преп. Максима, нелепым гово-
рить, что из двух природ, по соединении их, во Христе получаются снова две приро-
ды, — в чем же тогда состоит «соединение»? Преп. Максим на это отвечает, что из 
двух природ образуется одна сложная ипостась, и уже в ней усматриваются и  реально 
сохраняются две неслиянные (хотя и нераздельные) природы. 

госу ипостаси единым, раз знаем, что по ипостаси Бог-Слово тождествен соб-
ственной плоти. Значит, и природы мы не размываем неразумно в одну приро-
ду, утверждая, что во Христе устраняется-де различие природ, чтобы не при-
внести, таким образом, превращения Слова в плоть и плоти — в Слово, <493С> 
и не разделяем безумно на две самостоятельные природы, полагая также и раз-
личие по логосу ипостаси, чтобы не разрушить наше собственное спасение, 
как поступили Аполлинарий с Евтихием и Несторий, далёкими друг от друга 
способами разделив между собой нечестие: одни — не ведая различия природ 
во Христе, а другой — прибавляя различие и в лице, отпали от истины. А мы, 
зная, что в ипостасном соединении неизменным сохраняется свойство приро-
ды, отвергаем равно [282] и слияние, и разделение, не делая ни из соединения 
слияния, как если бы не ведали, чтó в нём сошлось, ни из различия — разделе-
ния, как если бы считали, что различающиеся природы существуют самостоя-
тельно и раздельно.

<493D> Так именно, думаю, учил и великий Григорий Богослов в вели-
кой апологии, говоря: «Одно из обеих, и обе одним»1, — как если бы сказал: 
«Как одно из обеих, т. е. из двух природ одно, как целое из частей по логосу ипо-
стаси, так и одним по ипостаси, как целым, обе части по природному логосу, 
т. е. две природы». Излагая это ещё яснее во Второй речи о Сыне, он говорит: 
«Если обе и одно, <496А> то не природой, а схождением»2. То же самое и бла-
женный Кирилл мудро выказывает в Послании к Суккенсу, в котором гово-
рит на примере человека: «Так что две [природы] уже больше не две, а из  обеих 
составляется единое животное»3, почти что криком изъясняя, что и у частей, 
из которых состоит подобный нам человек, — у души и тела, и у тех, из кото-
рых состоит тайна Христа, — у Божества и человечества, не отнимается бы-
тие двумя по логосу сущности, но и разносущностности всё же не остаётся4. 
Ведь самостоятельное существование двух сущностей в разных монадах со-
вершенно не приемлет благочестивый разум, чтобы не разделить одного чело-

1 Св. Григорий Богослов. Слово 2-е (Об удалении в Понт) [в рус. пер. Слово 3-е]//
PG 35. 432, 31. — Д. Б.

2 Св. Григорий Богослов. Слово 30-е (О богословии 2-е)//PG 36. 113, 44–46 = 
VII, 10–11 (ed. Barbel). — Д. Б.

3 Св. Кирилл Александрийский. Послание 2-е к Суккенсу//ACO. T. 1. Vol. 1. 
Part 6. P. 162, line 8–9 (ed. Schwartz). — Д. Б.

4 Как видно из контекста, под разносущностностью (ἑτεροούσια) здесь имеется 
в виду самостоятельное существование в виде отдельных, пусть и как-то соединен-
ных (например, по-несториански) ипостасей. Такой «разносущностности» нет у души 
и тела, составляющих единый вид «человека», но ее нет, говорит преп. Максим, 
ссыла ясь на св. Кирилла, и у Божества и человечества во Христе.



184 Преп. Максим Исповедник 185Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

века или животное на двух людей или двух животных, а единого Христа — на 
двух Христов <496B> или двух Сынов. И если бы блаженный Кирилл не знал 
в совершенстве, что так следует и мыслить, и чувствовать, и учить, он не утверж-
дал бы, что различие природ не устраняется из-за соединения, и не учил бы, 
что природы пребывают различными, неодинаковыми, неслитными и обе об-
разуют единого Христа. Не полагал бы он, что Слово не переходит в природу 
плоти, а плоть не превращается в природу Самого Слова. Не ведал бы, что еван-
гельские и апостольские выражения, относящиеся к Господу, богомудрые мужи 
употребляли, то обобщая, когда говорили об одном Лице, то разделяя, когда 
говорили о двух природах. Не отказывался бы говорить, что целое — т. е. Хрис-
тос <496С> — есть одна природа, если бы [283] считал это благочестивым. 
Он не определял бы человеческую природу как одушевлённую умом плоть и 
не утверждал бы, что поэтому и природа человечества была во Христе совер-
шенна. Не говорил бы, что прибавлением слова «воплощённая» вводится изъ-
яснение нашей человеческой сущности. Не определял бы, что утверждение 
двух нераздельно соединившихся природ означает правую веру, если только 
это выражение не произносится коварно в смысле мнения Нестория. Не толь-
ко этого, но и множества других вещей не утверждал бы он, которые ясны при-
лежным людям в его писаниях.

<496D> Почему же и по чьему учению докажут эти люди, что верным не 
следует благочестиво исповедовать сохранение двух природ во Христе после 
соединения, из которых Он состоит и которые они сами признают? Ведь от-
нюдь не отыщется ни одного из признанных учителей, кто это прорёк бы, — на-
против, все они и сами этими выражениями пользовались, и верных научили; 
разве что по привычке, ради обмана тех, кто попроще, выставят как слова От-
цов свои произвольные вымыслы. Но они, кажется, стыдятся поддаться убеж-
дению, и предпочитают Божественной любви <497A> пристрастие к изначаль-
но обольстившим их людям, и страсть к противоречию ценят выше благочес тия 
и уважения, которое им, как священникам, оказывали бы те, кому они внуша-
ют пустую ложь, действуя против нас обманом, и, принимая зло за зло, — я 
имею в виду тленные блага, награду за их обман, — ценят его выше чести и 
хвалы от Бога за единомыслие в вере и непрестанно противоборствуют исти-
не, стараясь отвратить от неё как можно больше людей. Поэтому я, ничтож-
нейший, призываю вас, как истинных чад св. апостольской Церкви, в которой, 
просветившись Божественной купелью возрождения, удостоились вы усыно-
виться Богу в Духе, — отдалиться от этих лжеучителей, памятуя, что так  писал 
св. апостол Павел римлянам: «Умоляю вас, братия, остерегайтесь произво-
дящих разделения <497В> и соблазны, вопреки учению, которому вы научи-

лись, и уклоняйтесь от них. Ибо такие люди служат не Господу нашему Иису-
су Христу, а своему чреву, и ласкательством и красноречием обольщают серд-
ца простодушных» (Рим. 16, 17–18). И ещё о тех же людях, навыкших сеять 
раздоры в Церкви Божией, писал коринфянам так: «Ибо таковые лжеапосто-
лы, лукавые делатели, принимают вид апостолов Христовых. И неудивитель-
но: потому что сам сатана принимает вид ангела света. Значит, не великое дело, 
если и служители его принимают вид служителей правды; конец же их будет 
по делам их» (2 Кор. 11, 13–15). Их же коварные намерения и лживость име-
ет в виду и Господь, предостерегая от них верных в Евангелиях и укрепляя та-
кими словами: «Берегитесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей 
одежде, а внутри суть волки хищные. По плодам их узнаете их» (Мф. 7, 15–16). 
<497С> О них же говорит и св. евангелист Иоанн в Первом Соборном посла-
нии, призывая благочестивых к усиленному трезвению и бодрствованию: «Воз-
любленные, не всякому духу верьте, но испытывайте духов, от Бога ли они, по-
тому что много лжепророков появилось в мире. Духа Божия узнавайте так: 
всякий дух, который исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, есть 
от Бога. <497D> А всякий дух, который не исповедует Иисуса Христа, пришед-
шего во плоти, не есть от Бога, и это дух антихриста, о котором вы слышали, 
что он придет, и теперь есть уже в мире» (1 Ин. 4, 1–3).

Умоляя вас, благословенные, всегда помнить эти слова, желаю, чтобы вы 
все внимательно и усердно держались благочестия, лучше которого нет у лю-
дей способа умилостивить Бога и приблизиться к Нему, изо всех сил отвраща-
ясь от тех, кто не приемлют благочестивое и спасительное учение Церкви, а 
пуще всего знали бы, что учение антихриста — не исповедовать пришедшего 
во плоти Господа <500A> нашего и Бога Иисуса Христа (1 Ин. 4, 3), как ясно 
возглашает великий евангелист Иоанн; а именно это и проповедуют открыто 
нынешние враги Церкви Божией, отрицающие плотскую природу во Христе, 
раз не исповедуют, что она сохраняется, и не допускают, что она в Нём пребы-
вает; и не страшатся они, — что ещё жальче, или, проще говоря, ещё наглее 
(θρασύτερον), — выставлять себя глашатаями противного [285] Богу вероуче-
ния. Однако же, эти люди, решившие столь неосторожно вести себя в  вопросах 
веры, пожинают достойный плод своего безумия, подвергаясь ото всех позору 
за очевидное нечестие.



184 Преп. Максим Исповедник 185Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

века или животное на двух людей или двух животных, а единого Христа — на 
двух Христов <496B> или двух Сынов. И если бы блаженный Кирилл не знал 
в совершенстве, что так следует и мыслить, и чувствовать, и учить, он не утверж-
дал бы, что различие природ не устраняется из-за соединения, и не учил бы, 
что природы пребывают различными, неодинаковыми, неслитными и обе об-
разуют единого Христа. Не полагал бы он, что Слово не переходит в природу 
плоти, а плоть не превращается в природу Самого Слова. Не ведал бы, что еван-
гельские и апостольские выражения, относящиеся к Господу, богомудрые мужи 
употребляли, то обобщая, когда говорили об одном Лице, то разделяя, когда 
говорили о двух природах. Не отказывался бы говорить, что целое — т. е. Хрис-
тос <496С> — есть одна природа, если бы [283] считал это благочестивым. 
Он не определял бы человеческую природу как одушевлённую умом плоть и 
не утверждал бы, что поэтому и природа человечества была во Христе совер-
шенна. Не говорил бы, что прибавлением слова «воплощённая» вводится изъ-
яснение нашей человеческой сущности. Не определял бы, что утверждение 
двух нераздельно соединившихся природ означает правую веру, если только 
это выражение не произносится коварно в смысле мнения Нестория. Не толь-
ко этого, но и множества других вещей не утверждал бы он, которые ясны при-
лежным людям в его писаниях.

<496D> Почему же и по чьему учению докажут эти люди, что верным не 
следует благочестиво исповедовать сохранение двух природ во Христе после 
соединения, из которых Он состоит и которые они сами признают? Ведь от-
нюдь не отыщется ни одного из признанных учителей, кто это прорёк бы, — на-
против, все они и сами этими выражениями пользовались, и верных научили; 
разве что по привычке, ради обмана тех, кто попроще, выставят как слова От-
цов свои произвольные вымыслы. Но они, кажется, стыдятся поддаться убеж-
дению, и предпочитают Божественной любви <497A> пристрастие к изначаль-
но обольстившим их людям, и страсть к противоречию ценят выше благочес тия 
и уважения, которое им, как священникам, оказывали бы те, кому они внуша-
ют пустую ложь, действуя против нас обманом, и, принимая зло за зло, — я 
имею в виду тленные блага, награду за их обман, — ценят его выше чести и 
хвалы от Бога за единомыслие в вере и непрестанно противоборствуют исти-
не, стараясь отвратить от неё как можно больше людей. Поэтому я, ничтож-
нейший, призываю вас, как истинных чад св. апостольской Церкви, в которой, 
просветившись Божественной купелью возрождения, удостоились вы усыно-
виться Богу в Духе, — отдалиться от этих лжеучителей, памятуя, что так  писал 
св. апостол Павел римлянам: «Умоляю вас, братия, остерегайтесь произво-
дящих разделения <497В> и соблазны, вопреки учению, которому вы научи-

лись, и уклоняйтесь от них. Ибо такие люди служат не Господу нашему Иису-
су Христу, а своему чреву, и ласкательством и красноречием обольщают серд-
ца простодушных» (Рим. 16, 17–18). И ещё о тех же людях, навыкших сеять 
раздоры в Церкви Божией, писал коринфянам так: «Ибо таковые лжеапосто-
лы, лукавые делатели, принимают вид апостолов Христовых. И неудивитель-
но: потому что сам сатана принимает вид ангела света. Значит, не великое дело, 
если и служители его принимают вид служителей правды; конец же их будет 
по делам их» (2 Кор. 11, 13–15). Их же коварные намерения и лживость име-
ет в виду и Господь, предостерегая от них верных в Евангелиях и укрепляя та-
кими словами: «Берегитесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей 
одежде, а внутри суть волки хищные. По плодам их узнаете их» (Мф. 7, 15–16). 
<497С> О них же говорит и св. евангелист Иоанн в Первом Соборном посла-
нии, призывая благочестивых к усиленному трезвению и бодрствованию: «Воз-
любленные, не всякому духу верьте, но испытывайте духов, от Бога ли они, по-
тому что много лжепророков появилось в мире. Духа Божия узнавайте так: 
всякий дух, который исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, есть 
от Бога. <497D> А всякий дух, который не исповедует Иисуса Христа, пришед-
шего во плоти, не есть от Бога, и это дух антихриста, о котором вы слышали, 
что он придет, и теперь есть уже в мире» (1 Ин. 4, 1–3).

Умоляя вас, благословенные, всегда помнить эти слова, желаю, чтобы вы 
все внимательно и усердно держались благочестия, лучше которого нет у лю-
дей способа умилостивить Бога и приблизиться к Нему, изо всех сил отвраща-
ясь от тех, кто не приемлют благочестивое и спасительное учение Церкви, а 
пуще всего знали бы, что учение антихриста — не исповедовать пришедшего 
во плоти Господа <500A> нашего и Бога Иисуса Христа (1 Ин. 4, 3), как ясно 
возглашает великий евангелист Иоанн; а именно это и проповедуют открыто 
нынешние враги Церкви Божией, отрицающие плотскую природу во Христе, 
раз не исповедуют, что она сохраняется, и не допускают, что она в Нём пребы-
вает; и не страшатся они, — что ещё жальче, или, проще говоря, ещё наглее 
(θρασύτερον), — выставлять себя глашатаями противного [285] Богу вероуче-
ния. Однако же, эти люди, решившие столь неосторожно вести себя в  вопросах 
веры, пожинают достойный плод своего безумия, подвергаясь ото всех позору 
за очевидное нечестие.



186 Преп. Максим Исповедник 187Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

<500В> Краткое истолкование слов правого исповедания
о Христе по учению соборной Церкви

Мы же, пасомые на божественном и чистом пастбище церковного учения 
и хранящие нерушимую славу благочестия, с Божией помощью, смело испо-
ведуем пред Богом и людьми все слова, высказанные Отцами о Христе, прини-
мая каждое с благоговейным пониманием и надлежащим рассуждением, как 
мы изначально научились некогда спасительному смыслу веры у сделавших-
ся служителями благодати. Итак, исповедуем мы, что Господь наш Иисус Хрис-
тос сложен из двух природ — Божества и человечества, и познаём Его сущим 
в двух природах — в Божестве и человечестве. <500С> Как мы, утверждая, 
что Он составлен из двух природ, полагаем, что Он состоит из Божества и 
чело вечества, так и утверждая, что Он есть в двух природах, мы справедливо 
изъявляем, что Он существует в Божестве и человечестве, так что после со-
единения природ, Его составивших, Он не отделяется ни от одной из них, но и 
существует, и познаётся в природах, из которых всегда состоит. Исповедуем 
ещё, что Он есть две природы, нераздельно соединившиеся по ипостаси, — во-
истину Бог и человек, и верим, что наименования эти удостоверяют истину 
вещи. Ведь как мы верим, что Он по природе и истине и есть, и называется Сын 
Божий и Бог через тождество сущности с Богом-Отцом, так же и утверждаем, 
что Он и Сын человеческий, и человек стал, и есть, и называется по природе 
<500D> и истине через естественное родство по плоти с Родившей Его. Ведь 
если мы не будем исповедовать, что в Нём, как в Боге и в то же время челове-
ке, две природы, то будем уличены в утверждении, будто Он состоит из пустых 
наименований, а не из действительных вещей, и не есть воистину то, что эти 
наименования обозначают. Так что, по учению этих лжеучителей, если [286] 
кто вознамерится богохульствовать, то сможет, наконец, даже сказать, что то, 
чему мы поклоняемся и служим, вовсе не существует, а это ещё хуже самого 
худшего нечестия.

Остерегаясь поэтому подвергнуться <501А> обвинениям в нечестии, ста-
нем непрестанно исповедовать, что Христос составлен из двух природ — из 
Божества, как уже сказано, и человечества, и существует в двух природах — в 
Божестве и человечестве, и есть две природы, ибо мы верим, что Он есть одно-
временно Бог и человек, познавая Его, как целое через части, не только состоя-
щим из них, но и равным им, и не только равным, но и существующим в них, 
как из частей целое и целое в частях. Ибо раз Он, дав сущему бытие, даровал 
и силу пребывать, чтобы отдельные виды не смешивались друг с другом и не 
превращались друг в друга, но пребывали бы каждый в соответствии с лого-

сом, по которому Им был создан, так что по устойчивости природных свойств 
каждого вида усердные исследователи Божественного могут постичь премуд-
рость и искусность Создателя и Чиноначальника <501В> всего, — то в Себе 
Самом тем более утвердил безграничную силу, оставшись, чем был, и став, чем 
не был, и не уничтожая того, чем стал, неизменностью в том, чем был, — ведь 
и то, и то пребыло без умаления и изменения.

И единую природу Бога-Слова, воплощенную в одушевлённую умом и ра-
зумом плоть, исповедуем мы благочестиво, потому что прибавляем слово «во-
площенная», которое вводит изъяснение нашей человеческой сущности. Ведь 
это — описательное выражение, выражающее именем и определением обе 
природы, соединённые в одном и том же: именем «единой природы Слова» обо-
значается общая сущность с Его собственной ипостасью1, <501C> а опреде-
лением «воплощенная» — человеческая сущность, как говорит и учитель Церк-
ви: «Что же есть природа человечества, если не одушевлённая умом плоть?»2 
Так что кто говорит о единой воплощенной природе Бога-Слова, тем самым 
изъясняет, что у Бога-Слова есть одушевлённая плоть, и, как истинный выуче-
ник безупречного благочестия, мыслит плоть чем-то совершенно отличным по 
сущности от Бога-Слова. А говоря об испостасном соединении, [287] мы и мыс-
лим, и исповедуем, что соединением природ создалась одна ипостась, так что 
ни одна из них вообще не существует и не мыслится сама по себе, а лишь вмес-
те с другой, с которой соположена и сроднилась, но, однако же, и не смешалась 
по сущностному логосу <501D> и не претерепела через соединение  никакого 
умаления природного совершенства. И опять-таки, мы, как истину, исповеду-
ем природное соединение, в соответствии с тем, как сам св. Кирилл употреблял 
и истолковывал эти выражения, а не в смысле устранения после соединения 
двух природ, из которых состоит Христос, или одной из них, как объявили Апол-
линарий, Евтихий и Севир вслед за Симоном-магом, Валентином и Мани, — же-
лающие легко могут усмотреть по созвучности речей в писаниях самого  Севира 
тождественность его учения с учением <504A> названных нечестивых му-
жей. Подобным же образом, мы говорим и о двух рождениях одного и того же 
единого Христа: одно — от Бога-Отца до века, а другое — ради нас от св. Девы 
в последние времена, и славим Его, одного и того же, и чудеса, и страдания. Ис-
поведуем и св. преславную Деву подлинно и воистину Богородицей, ставшей 
матерью вовсе не какого-то призрачного человека, предобразовавшегося хотя 

1 Божественная сущность ипостаси Бога-Слова.
2 Св. Кирилл Александрийский. Послание 2-е к Суккенсу//ACO. T. 1. Vol. 1. 

Part 6. P. 162, line 14 (ed. Schwartz). — Д. Б.



186 Преп. Максим Исповедник 187Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

<500В> Краткое истолкование слов правого исповедания
о Христе по учению соборной Церкви

Мы же, пасомые на божественном и чистом пастбище церковного учения 
и хранящие нерушимую славу благочестия, с Божией помощью, смело испо-
ведуем пред Богом и людьми все слова, высказанные Отцами о Христе, прини-
мая каждое с благоговейным пониманием и надлежащим рассуждением, как 
мы изначально научились некогда спасительному смыслу веры у сделавших-
ся служителями благодати. Итак, исповедуем мы, что Господь наш Иисус Хрис-
тос сложен из двух природ — Божества и человечества, и познаём Его сущим 
в двух природах — в Божестве и человечестве. <500С> Как мы, утверждая, 
что Он составлен из двух природ, полагаем, что Он состоит из Божества и 
чело вечества, так и утверждая, что Он есть в двух природах, мы справедливо 
изъявляем, что Он существует в Божестве и человечестве, так что после со-
единения природ, Его составивших, Он не отделяется ни от одной из них, но и 
существует, и познаётся в природах, из которых всегда состоит. Исповедуем 
ещё, что Он есть две природы, нераздельно соединившиеся по ипостаси, — во-
истину Бог и человек, и верим, что наименования эти удостоверяют истину 
вещи. Ведь как мы верим, что Он по природе и истине и есть, и называется Сын 
Божий и Бог через тождество сущности с Богом-Отцом, так же и утверждаем, 
что Он и Сын человеческий, и человек стал, и есть, и называется по природе 
<500D> и истине через естественное родство по плоти с Родившей Его. Ведь 
если мы не будем исповедовать, что в Нём, как в Боге и в то же время челове-
ке, две природы, то будем уличены в утверждении, будто Он состоит из пустых 
наименований, а не из действительных вещей, и не есть воистину то, что эти 
наименования обозначают. Так что, по учению этих лжеучителей, если [286] 
кто вознамерится богохульствовать, то сможет, наконец, даже сказать, что то, 
чему мы поклоняемся и служим, вовсе не существует, а это ещё хуже самого 
худшего нечестия.

Остерегаясь поэтому подвергнуться <501А> обвинениям в нечестии, ста-
нем непрестанно исповедовать, что Христос составлен из двух природ — из 
Божества, как уже сказано, и человечества, и существует в двух природах — в 
Божестве и человечестве, и есть две природы, ибо мы верим, что Он есть одно-
временно Бог и человек, познавая Его, как целое через части, не только состоя-
щим из них, но и равным им, и не только равным, но и существующим в них, 
как из частей целое и целое в частях. Ибо раз Он, дав сущему бытие, даровал 
и силу пребывать, чтобы отдельные виды не смешивались друг с другом и не 
превращались друг в друга, но пребывали бы каждый в соответствии с лого-

сом, по которому Им был создан, так что по устойчивости природных свойств 
каждого вида усердные исследователи Божественного могут постичь премуд-
рость и искусность Создателя и Чиноначальника <501В> всего, — то в Себе 
Самом тем более утвердил безграничную силу, оставшись, чем был, и став, чем 
не был, и не уничтожая того, чем стал, неизменностью в том, чем был, — ведь 
и то, и то пребыло без умаления и изменения.

И единую природу Бога-Слова, воплощенную в одушевлённую умом и ра-
зумом плоть, исповедуем мы благочестиво, потому что прибавляем слово «во-
площенная», которое вводит изъяснение нашей человеческой сущности. Ведь 
это — описательное выражение, выражающее именем и определением обе 
природы, соединённые в одном и том же: именем «единой природы Слова» обо-
значается общая сущность с Его собственной ипостасью1, <501C> а опреде-
лением «воплощенная» — человеческая сущность, как говорит и учитель Церк-
ви: «Что же есть природа человечества, если не одушевлённая умом плоть?»2 
Так что кто говорит о единой воплощенной природе Бога-Слова, тем самым 
изъясняет, что у Бога-Слова есть одушевлённая плоть, и, как истинный выуче-
ник безупречного благочестия, мыслит плоть чем-то совершенно отличным по 
сущности от Бога-Слова. А говоря об испостасном соединении, [287] мы и мыс-
лим, и исповедуем, что соединением природ создалась одна ипостась, так что 
ни одна из них вообще не существует и не мыслится сама по себе, а лишь вмес-
те с другой, с которой соположена и сроднилась, но, однако же, и не смешалась 
по сущностному логосу <501D> и не претерепела через соединение  никакого 
умаления природного совершенства. И опять-таки, мы, как истину, исповеду-
ем природное соединение, в соответствии с тем, как сам св. Кирилл употреблял 
и истолковывал эти выражения, а не в смысле устранения после соединения 
двух природ, из которых состоит Христос, или одной из них, как объявили Апол-
линарий, Евтихий и Севир вслед за Симоном-магом, Валентином и Мани, — же-
лающие легко могут усмотреть по созвучности речей в писаниях самого  Севира 
тождественность его учения с учением <504A> названных нечестивых му-
жей. Подобным же образом, мы говорим и о двух рождениях одного и того же 
единого Христа: одно — от Бога-Отца до века, а другое — ради нас от св. Девы 
в последние времена, и славим Его, одного и того же, и чудеса, и страдания. Ис-
поведуем и св. преславную Деву подлинно и воистину Богородицей, ставшей 
матерью вовсе не какого-то призрачного человека, предобразовавшегося хотя 

1 Божественная сущность ипостаси Бога-Слова.
2 Св. Кирилл Александрийский. Послание 2-е к Суккенсу//ACO. T. 1. Vol. 1. 

Part 6. P. 162, line 14 (ed. Schwartz). — Д. Б.



188 Преп. Максим Исповедник 189Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

бы на мгновение ока раньше соединения со Словом и обожившегося преуспе-
янием в делах и высочайшей добродетелью1, а воистину Самого Бога-Слова, 
одного из Лиц Святой Троицы, воплотившегося из Неё посредством таинствен-
ного зачатия и полностью вочеловечившегося.

Такими-то словами учит верных своих св. Божия Церковь <504В> благо-
честиво и выражаться, и мыслить, охраняя их в блистающем свете Божествен-
ного вéдения, и устами пророков и апостолов, и Самого Христа, воздвигшего 
и устроившего Её Своими страданиями, призывает вести жизнь, соответствую-
щую и подобающую великому возвещению веры: «Смотрите, что есть воля 
 Божия, благая, угодная и совершенная» (Рим. 12, 2), — и об этом неусыпно 
заботиться. Ведь ничуть не меньше благочестивой веры, как нас научили, не-
обходимо для достижения вечной жизни добродетельное житие, чтобы из-за 
скверных нравов [288] не воздвигнуть неподобающего на краеугольном камне 
веры, <504С> и за презрение к призывающему гласу и к благодати усынов-
ления не подвергнуться вечному огню вместо радости и нескончаемой славы.

Так что раз мы, благословенные и разумные любители блаженной красоты 
Христа, видим множество путей добродетели, дарованных людям Владыкой 
всяческих и идущих к единой цели; и, ради спасения достигающих одного кон-
ца, не будем пренебрегать нашим спасением и не упустим время, данное нам 
для покаяния, потому что вернуть его снова невозможно. Но прежде чем, по 
слову великого Иова, «отойти туда, откуда не вернемся, в страну темную и 
мрачную, в страну вечной тьмы, где нет света и не увидишь жизни человечес-
кой» (Иов. 10, 21–22), потщимся умилостивить Бога, <504D> сколько у кого 
есть силы. Он ведь, ради пёстрого разнообразия в устроении наших душ, по 
благости Своей сотворил соответственное множество путей (ὁδούς), приводя-
щих в вечные обители (μονάς)2 безукоризненно шествующих по ним, так что 
каждый, избрав подходящий себе путь и по нему совершив шествие (δρόμον) 
жизни, сможет занять на небесах чаемое место в вечной славе3.

1 Имеется в виду учение Нестория.
2 Ср.: «В доме Отца Моего обителей много» (Ин. 14, 2). Преп. Максим соотносит 

здесь множество путей и множество обителей. Ср. из ТР 1: «Не все создатели, или 
только апостолы, или только пророки (ср.: 1 Кор. 12, 29), — а они, опять-таки, не все 
или только Петры, или только Моисеи, — не одна, а много и обителей для святых у 
Бога и Отца (Ин. 14, 2)» (PG 91. 21D; 24D — 25A; 25С, пер. А. М. Шуфрина).

3 Здесь мы встречаем редкое в святоотеческой мысли, да и у самого преп. Мак-
сима, свидетельство того, что нет никакого наперед заданного однообразия и тожде-
ства в путях людей к Богу. Не может быть и речи, чтобы какой-то один стиль жизни 
(пусть даже и внешний уклад монашеской жизни) считать единственно правильным 
и единственно христианским. На самом деле, как это видно из комментируемого 

Итак, сколько есть у нас силы по милости и помощи Христовой, устремим 
на исполнение должного. Облегчим участливо бедствие нищего и не упустим 
случая умерить его нужду. Не замедлим <505А> покрыть наготу нагих, щадя 
дарованное нам одеяние нетления. Мучимым в заключении и страдающим от 
телесной болезни, и тяготящимся жизнью на чужбине будем сострадать и по-
стараемся ощущать своими тяготы других людей, чтобы, подражая в любви к 
сродным Тому, Кто взял наши немощи и понёс болезни (Мф. 8, 17), и делами 
воздавая честь Его человеколюбивому самоумалению (κένωσιν) ради нас, сде-
латься и нам достойными стать созерцателями и участниками Его славы; и со-
вершать это будем не ради славы от людей, за которую по завершении тепе-
решней жизни никакого нам не будет одобрения, но всё, чем Ему угождаем, и 
говорить, и совершать будем, воистину делаясь Божиими и, как Он, взаимным 
человеколюбием <505В> становясь всем для всех (1 Кор. 9, 22). [289] Ведь 
таким образом, постепенно продвигаясь в добродетели, мы, с Божией помо-
щью, сможем следовать, как дóлжно, божественной философии и исправить-
ся для высшей жизни, презирая всё земное и почитая намного лучшим и цен-
ным последний чин у Бога, нежели первое достоинство при дворе земного царя; 
начав обогащаться ею и постепенно приучая душевные чувства с молчаливой 
тихостью (καθ᾽ ἡσυχίαν ἠρέμα) взирать на тварное, мы обретём великую вы-
году: божественная философия безопасно поведёт нас сквозь волнение и не-
постоянство видимого к устойчивому и недвижному, <505С> но не допустит 
в нём1 остаться и задержаться; а затем, избегая беспорядочности земных ве-
щей и стремясь к устроенности небесных, будем призывать бездну на бездну 

мес та из Ep 12 и ряда других сочинений преп. Максима, он, и особенно это харак-
терно для сочинений периода полемики с монофелитами (после 640 г.), понимал 
важность сочетания единства во Христе с разнообразием в путях к Богу, в соответ-
ствии с устроением души каждого человека и Божией волей о нем. Единство отно-
сится к тому, что в каждом христианине совершается вольное уступание своей воли 
Богу (по образу, данному нам в Гефсиманском молении; см.: Amb 7//PG 91. 1076BD), 
а разнообразие связано с тем, что исполнение Божией воли у каждого подвизающе-
гося во Христе происходит уже и в этой жизни по-своему; и эта личная особенность, 
согласно преп. Максиму, не исчезает и в «эсхатоне», как это видно, напр., из ТР 1//
PG 91. 21D, где говорится об особом тропосе движения в Боге каждого из обожен-
ных, что соответствует множеству «обителей» святых в Боге. Подробно мы разби-
раем эту тему в 21-й главе вступительной статьи к Богословско-полемическим со-
чинениям преп. Максима в: Максим Исповедник 2014.  

1 Вероятно, видимом и непостоянном, хотя, возможно, речь идет и о том, что и 
созерцание логосов тварей — еще не предел восхождения к Богу. Подробнее мисти-
ческое богословие преп. Максима разрабатывается в Мистатогии. 



188 Преп. Максим Исповедник 189Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

бы на мгновение ока раньше соединения со Словом и обожившегося преуспе-
янием в делах и высочайшей добродетелью1, а воистину Самого Бога-Слова, 
одного из Лиц Святой Троицы, воплотившегося из Неё посредством таинствен-
ного зачатия и полностью вочеловечившегося.

Такими-то словами учит верных своих св. Божия Церковь <504В> благо-
честиво и выражаться, и мыслить, охраняя их в блистающем свете Божествен-
ного вéдения, и устами пророков и апостолов, и Самого Христа, воздвигшего 
и устроившего Её Своими страданиями, призывает вести жизнь, соответствую-
щую и подобающую великому возвещению веры: «Смотрите, что есть воля 
 Божия, благая, угодная и совершенная» (Рим. 12, 2), — и об этом неусыпно 
заботиться. Ведь ничуть не меньше благочестивой веры, как нас научили, не-
обходимо для достижения вечной жизни добродетельное житие, чтобы из-за 
скверных нравов [288] не воздвигнуть неподобающего на краеугольном камне 
веры, <504С> и за презрение к призывающему гласу и к благодати усынов-
ления не подвергнуться вечному огню вместо радости и нескончаемой славы.

Так что раз мы, благословенные и разумные любители блаженной красоты 
Христа, видим множество путей добродетели, дарованных людям Владыкой 
всяческих и идущих к единой цели; и, ради спасения достигающих одного кон-
ца, не будем пренебрегать нашим спасением и не упустим время, данное нам 
для покаяния, потому что вернуть его снова невозможно. Но прежде чем, по 
слову великого Иова, «отойти туда, откуда не вернемся, в страну темную и 
мрачную, в страну вечной тьмы, где нет света и не увидишь жизни человечес-
кой» (Иов. 10, 21–22), потщимся умилостивить Бога, <504D> сколько у кого 
есть силы. Он ведь, ради пёстрого разнообразия в устроении наших душ, по 
благости Своей сотворил соответственное множество путей (ὁδούς), приводя-
щих в вечные обители (μονάς)2 безукоризненно шествующих по ним, так что 
каждый, избрав подходящий себе путь и по нему совершив шествие (δρόμον) 
жизни, сможет занять на небесах чаемое место в вечной славе3.

1 Имеется в виду учение Нестория.
2 Ср.: «В доме Отца Моего обителей много» (Ин. 14, 2). Преп. Максим соотносит 

здесь множество путей и множество обителей. Ср. из ТР 1: «Не все создатели, или 
только апостолы, или только пророки (ср.: 1 Кор. 12, 29), — а они, опять-таки, не все 
или только Петры, или только Моисеи, — не одна, а много и обителей для святых у 
Бога и Отца (Ин. 14, 2)» (PG 91. 21D; 24D — 25A; 25С, пер. А. М. Шуфрина).

3 Здесь мы встречаем редкое в святоотеческой мысли, да и у самого преп. Мак-
сима, свидетельство того, что нет никакого наперед заданного однообразия и тожде-
ства в путях людей к Богу. Не может быть и речи, чтобы какой-то один стиль жизни 
(пусть даже и внешний уклад монашеской жизни) считать единственно правильным 
и единственно христианским. На самом деле, как это видно из комментируемого 

Итак, сколько есть у нас силы по милости и помощи Христовой, устремим 
на исполнение должного. Облегчим участливо бедствие нищего и не упустим 
случая умерить его нужду. Не замедлим <505А> покрыть наготу нагих, щадя 
дарованное нам одеяние нетления. Мучимым в заключении и страдающим от 
телесной болезни, и тяготящимся жизнью на чужбине будем сострадать и по-
стараемся ощущать своими тяготы других людей, чтобы, подражая в любви к 
сродным Тому, Кто взял наши немощи и понёс болезни (Мф. 8, 17), и делами 
воздавая честь Его человеколюбивому самоумалению (κένωσιν) ради нас, сде-
латься и нам достойными стать созерцателями и участниками Его славы; и со-
вершать это будем не ради славы от людей, за которую по завершении тепе-
решней жизни никакого нам не будет одобрения, но всё, чем Ему угождаем, и 
говорить, и совершать будем, воистину делаясь Божиими и, как Он, взаимным 
человеколюбием <505В> становясь всем для всех (1 Кор. 9, 22). [289] Ведь 
таким образом, постепенно продвигаясь в добродетели, мы, с Божией помо-
щью, сможем следовать, как дóлжно, божественной философии и исправить-
ся для высшей жизни, презирая всё земное и почитая намного лучшим и цен-
ным последний чин у Бога, нежели первое достоинство при дворе земного царя; 
начав обогащаться ею и постепенно приучая душевные чувства с молчаливой 
тихостью (καθ᾽ ἡσυχίαν ἠρέμα) взирать на тварное, мы обретём великую вы-
году: божественная философия безопасно поведёт нас сквозь волнение и не-
постоянство видимого к устойчивому и недвижному, <505С> но не допустит 
в нём1 остаться и задержаться; а затем, избегая беспорядочности земных ве-
щей и стремясь к устроенности небесных, будем призывать бездну на бездну 

мес та из Ep 12 и ряда других сочинений преп. Максима, он, и особенно это харак-
терно для сочинений периода полемики с монофелитами (после 640 г.), понимал 
важность сочетания единства во Христе с разнообразием в путях к Богу, в соответ-
ствии с устроением души каждого человека и Божией волей о нем. Единство отно-
сится к тому, что в каждом христианине совершается вольное уступание своей воли 
Богу (по образу, данному нам в Гефсиманском молении; см.: Amb 7//PG 91. 1076BD), 
а разнообразие связано с тем, что исполнение Божией воли у каждого подвизающе-
гося во Христе происходит уже и в этой жизни по-своему; и эта личная особенность, 
согласно преп. Максиму, не исчезает и в «эсхатоне», как это видно, напр., из ТР 1//
PG 91. 21D, где говорится об особом тропосе движения в Боге каждого из обожен-
ных, что соответствует множеству «обителей» святых в Боге. Подробно мы разби-
раем эту тему в 21-й главе вступительной статьи к Богословско-полемическим со-
чинениям преп. Максима в: Максим Исповедник 2014.  

1 Вероятно, видимом и непостоянном, хотя, возможно, речь идет и о том, что и 
созерцание логосов тварей — еще не предел восхождения к Богу. Подробнее мисти-
ческое богословие преп. Максима разрабатывается в Мистатогии. 



190 Преп. Максим Исповедник 191Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

(Пс. 41, 8) и сквозь величие видимого прозревать, насколько доступно людям, 
логосы вещей умных, и, заглянув в онемении в недоступнейшее святилище (τῷ 
ἀδύτῳ τῶν ἀδύτων), познáем собственную ничтожность и прорицаниями Духа 
таинственно научимся, как это мы, прах и пепел (Быт. 18, 27), по милости из-
волившего Бога достигаем Божественной славы, и ничтожное и презренное по 
природе преобразуется в столь блаженное; и таким образом поразившись зре-
лищем Бесконечного, пожнём плод истинного любомудрия1, могучую защиту 
добродетелей, — говорю о смирении, <505D> величайшем и первейшем даре 
Божием, умерщвляя которым причины страстей, — я имею в виду чувства вку-
пе со сродной к ним близостью чувственных предметов, — полностью отсечём 
себя от мира, чтобы взирать на умное незамутнённым оком души, а затем нашу 
душу, уже истинно проникнутую смирением и обретшую, наконец, способность 
принять отражение Божественного образа, встретит Божественная любовь, и 
нас из рабов сделает друзьями, даруя [290] главнейшее в законе — «возлюбишь 
Господа Бога твоего всем сердцем твоим и <508A> всею душею твоею» (ср.: 
Мф. 22, 37) и далее, ибо с мужественной строгостью не допустит устремить ни 
одну из наших умных сил вообще ни к чему иному, кроме Бога.

Будем же стремиться, пока есть время (Гал. 6, 10), на деле осуществить по-
ставленную нам Богом цель благочестивого христианского провозглашения. 
Раз «наша брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, 
против мироправителей тьмы века сего» (Еф. 6, 12), <508В> незримых тира-
нов и врагов, не въяве ведущих бой, а воюющих в тайной глубине сердец; «на-
денем всеоружие Божие», как призывает нас Божий апостол, «чтобы мочь 
 противостать в день бедствия и, все преодолев, устоять; и препояшем бедра ис-
тиной, и облечемся в броню праведности, в которой угаснут все огненные стре-
лы лукавого» (Еф. 6, 13–16). Будем стоять упорно, со «всякою молитвою и про-
шением» (Еф. 6, 18), и получим «меч духовный, который есть слово Божие» 
(Еф. 6, 17), — кратко говоря, отделяющее от лучшего худшее и научающее 
благо честивых тому, что приличествует ведать христианам, <508С> а это есть 
дело совершенной проницательности; оно же — ясность зрения, воздержность 
языка, строгость к телу, смиренномудрие, чистота помышлений, уничтожение 
гнева, как говорит где-то великий Василий2, взлёт ума к Богу и усиленное проти-
востояние искушениям ради сохранения драгоценного, воздаяние любовью за 
ненависть, кротость к гонящим, увещевание хулящих, самоумерщвление злу, 
сораспятие со Христом, перенос на Бога полностью всей способности любить.

1 Или: истинной философии.
2 Basil. Epist 43. 1. 3–4, ed. Y. Courtonne//TLG.

Написал же я это, благословенный господин мой, не потому, чтобы не знал 
вашей твёрдости в вере Христовой <508D> и умножаемого исполнением за-
поведей поклонения Ему, а желая вам сообщить, какую и сколь великую веду 
я ради вас битву, а забота постоянно жжёт моё сердце; и я призываю вас бди-
тельнее наблюдать за главными поборниками ересей1, чтобы никто из них, со-
блазнив вас лживыми доводами, не смог замутить — да не будет этого! — [291] 
чистый и живительный источник вашей веры грязными потоками собственно-
го нечестивого учения. Ведь язык у них — будто обоюдоострый меч и наточен-
ная бритва, режущая насмерть души и отправляющая их в адскую западню и 
тёмную пропасть, и лишающая жизни во Христе лживым сладкоречием. Сам 
<509A> Господь наш и Бог Иисус Христос, Бога-Отца Единородный Сын и 
Слово, Создатель всей твари видимой и невидимой, ради нас, по неизреченно-
му Своему человеколюбию, принявший смерть, как Сам изволил, и Своей соб-
ственной кровью избавивший нас от власти тьмы, — Сам да возьмёт вас за пра-
вую руку и да введёт в страх Божий и в полное вéдение воли Своей, во всякой 
премудрости и духовном разумении, и да склонит поступать достойно Себя, 
приносить плод во всяком добром деле и возрастать в познании Его истины, и 
да укрепит вас всякой крепостью, по могуществу славы Своей, на всякое сози-
дание и долготерпение, и сохранит вас, <509B> с радостью и благодарностью 
подвизающихся по Евангелию Его благодати, и да удостоит части святых во 
свете (Кол. 1, 9–12) молитвами и мольбами всеславной Владычицы нашей Бо-
городицы и Приснодевы Марии и всех святых. Аминь.

1 Возможно, здесь намек не только на монофизитов и сочувствовавших им при 
дворе, каковой была Мартина, но и на монофелитов, хотя последняя ересь в письме 
прямо не упоминается. Причин умолчания о монофелитстве может быть несколь-
ко. Одна из них — преп. Максим хотел защитить префекта Георгия, и это было его 
ближайшей целью. Удобнее всего это было сделать, используя несомненные аргу-
менты, — монофизитство было уже осужденной ересью, и защита того, кто препят-
ствовал ее распространению, выглядела сильным аргументом. Если бы он стал упо-
минать, что при дворе есть еще одна ересь — монофелитство, то достижение им 
 поставленной цели защиты Георгия было бы затруднено. Другой причиной молча-
ния о монофелитстве может быть то, что в это время — сразу после смерти импера-
тора Ираклия — казалось, что власти в Константинополе были готовы отказаться 
от Экфесиса. 



190 Преп. Максим Исповедник 191Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

(Пс. 41, 8) и сквозь величие видимого прозревать, насколько доступно людям, 
логосы вещей умных, и, заглянув в онемении в недоступнейшее святилище (τῷ 
ἀδύτῳ τῶν ἀδύτων), познáем собственную ничтожность и прорицаниями Духа 
таинственно научимся, как это мы, прах и пепел (Быт. 18, 27), по милости из-
волившего Бога достигаем Божественной славы, и ничтожное и презренное по 
природе преобразуется в столь блаженное; и таким образом поразившись зре-
лищем Бесконечного, пожнём плод истинного любомудрия1, могучую защиту 
добродетелей, — говорю о смирении, <505D> величайшем и первейшем даре 
Божием, умерщвляя которым причины страстей, — я имею в виду чувства вку-
пе со сродной к ним близостью чувственных предметов, — полностью отсечём 
себя от мира, чтобы взирать на умное незамутнённым оком души, а затем нашу 
душу, уже истинно проникнутую смирением и обретшую, наконец, способность 
принять отражение Божественного образа, встретит Божественная любовь, и 
нас из рабов сделает друзьями, даруя [290] главнейшее в законе — «возлюбишь 
Господа Бога твоего всем сердцем твоим и <508A> всею душею твоею» (ср.: 
Мф. 22, 37) и далее, ибо с мужественной строгостью не допустит устремить ни 
одну из наших умных сил вообще ни к чему иному, кроме Бога.

Будем же стремиться, пока есть время (Гал. 6, 10), на деле осуществить по-
ставленную нам Богом цель благочестивого христианского провозглашения. 
Раз «наша брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, 
против мироправителей тьмы века сего» (Еф. 6, 12), <508В> незримых тира-
нов и врагов, не въяве ведущих бой, а воюющих в тайной глубине сердец; «на-
денем всеоружие Божие», как призывает нас Божий апостол, «чтобы мочь 
 противостать в день бедствия и, все преодолев, устоять; и препояшем бедра ис-
тиной, и облечемся в броню праведности, в которой угаснут все огненные стре-
лы лукавого» (Еф. 6, 13–16). Будем стоять упорно, со «всякою молитвою и про-
шением» (Еф. 6, 18), и получим «меч духовный, который есть слово Божие» 
(Еф. 6, 17), — кратко говоря, отделяющее от лучшего худшее и научающее 
благо честивых тому, что приличествует ведать христианам, <508С> а это есть 
дело совершенной проницательности; оно же — ясность зрения, воздержность 
языка, строгость к телу, смиренномудрие, чистота помышлений, уничтожение 
гнева, как говорит где-то великий Василий2, взлёт ума к Богу и усиленное проти-
востояние искушениям ради сохранения драгоценного, воздаяние любовью за 
ненависть, кротость к гонящим, увещевание хулящих, самоумерщвление злу, 
сораспятие со Христом, перенос на Бога полностью всей способности любить.

1 Или: истинной философии.
2 Basil. Epist 43. 1. 3–4, ed. Y. Courtonne//TLG.

Написал же я это, благословенный господин мой, не потому, чтобы не знал 
вашей твёрдости в вере Христовой <508D> и умножаемого исполнением за-
поведей поклонения Ему, а желая вам сообщить, какую и сколь великую веду 
я ради вас битву, а забота постоянно жжёт моё сердце; и я призываю вас бди-
тельнее наблюдать за главными поборниками ересей1, чтобы никто из них, со-
блазнив вас лживыми доводами, не смог замутить — да не будет этого! — [291] 
чистый и живительный источник вашей веры грязными потоками собственно-
го нечестивого учения. Ведь язык у них — будто обоюдоострый меч и наточен-
ная бритва, режущая насмерть души и отправляющая их в адскую западню и 
тёмную пропасть, и лишающая жизни во Христе лживым сладкоречием. Сам 
<509A> Господь наш и Бог Иисус Христос, Бога-Отца Единородный Сын и 
Слово, Создатель всей твари видимой и невидимой, ради нас, по неизреченно-
му Своему человеколюбию, принявший смерть, как Сам изволил, и Своей соб-
ственной кровью избавивший нас от власти тьмы, — Сам да возьмёт вас за пра-
вую руку и да введёт в страх Божий и в полное вéдение воли Своей, во всякой 
премудрости и духовном разумении, и да склонит поступать достойно Себя, 
приносить плод во всяком добром деле и возрастать в познании Его истины, и 
да укрепит вас всякой крепостью, по могуществу славы Своей, на всякое сози-
дание и долготерпение, и сохранит вас, <509B> с радостью и благодарностью 
подвизающихся по Евангелию Его благодати, и да удостоит части святых во 
свете (Кол. 1, 9–12) молитвами и мольбами всеславной Владычицы нашей Бо-
городицы и Приснодевы Марии и всех святых. Аминь.

1 Возможно, здесь намек не только на монофизитов и сочувствовавших им при 
дворе, каковой была Мартина, но и на монофелитов, хотя последняя ересь в письме 
прямо не упоминается. Причин умолчания о монофелитстве может быть несколь-
ко. Одна из них — преп. Максим хотел защитить префекта Георгия, и это было его 
ближайшей целью. Удобнее всего это было сделать, используя несомненные аргу-
менты, — монофизитство было уже осужденной ересью, и защита того, кто препят-
ствовал ее распространению, выглядела сильным аргументом. Если бы он стал упо-
минать, что при дворе есть еще одна ересь — монофелитство, то достижение им 
 поставленной цели защиты Георгия было бы затруднено. Другой причиной молча-
ния о монофелитстве может быть то, что в это время — сразу после смерти импера-
тора Ираклия — казалось, что власти в Константинополе были готовы отказаться 
от Экфесиса. 



192 Преп. Максим Исповедник 193Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо XIII. Краткое слово к иллюстрию Петру1

против учения Севира2

Воистину выказал благословенный господин мой, что телесное разлучение 
друг от друга никак не может уменьшить духовную любовь, когда люди духов-
но связаны по Богу любовью друг к другу, — не посчитав недостойным ода-
рить меня, ничтожного и грешного, <509С> в котором нет ничего, что бы сто-
ило его любви, своим драгоценным письмом. Получив его, я возрадовался и в 
духе обнял его, будто он пришёл, и по обыкновению возблагодарил единого 
Бога и Спасителя всех Христа [292] за то, что господин мой, как я понял, бла-
гополучно совершил свой путь по воде3. Ведь и присутствуя, воистину любе-
зен благословенный господин мой, и отсутствуя — не менее всем мил, чем ког-

1 Большинство исследователей отождествляет этого Петра-иллюстрия, адреса-
та Ер 13, с Петром — экзархом Африки (см.: RM 1). Однако, недавно появилось не-
сколько работ, где они различаются. Первой из них была статья: Zuckerman C. La 
haute hiérarchie militaire en Afrique byzantine//Antiquité tardive, 10. Р. 169–175, 173 
ff. Автор ее считает, что было два Петра: один был экзархом Африки, и для него был 
написан Пасхалистический трактат (Comptus Ecclesiasticus (640/641 г.)), и 
другой, Петр-иллюстрий, — адресат ТР 12 и Ер 13–14. М. Янковяк в своей диссер-
тации отклонил гипотезу К. Цукермана (см.: Jankowiak M. Essai d’histoire politique 
du monothélisme à partir de la correspondance entre les empereurs byzantins, les patri ar-
ches de Constantinople et les papes de Rome//Ecole Pratique des hautes études. Uniwer-
sytet Waszawski. Paris; Warsaw, 2009 (Diss.). Р. 105 ff., n. 342), однако Ф. Бут не со-
гласился с ним и выразил мнение, что во время написания ТР 12 (ок. 643–645 гг.) 
экзарх Петр был уже достаточно высокого положения, чтобы носить титул ил-
люст рия, так что, по его мнению, речь должна идти о двух разных Петрах (см.: Booth 
2013. P. 150). Вместе с тем, в настоящее время большинство ученых все же придер-
живается традиционной точки зрения, отождествляющей адресатов всех этих сочи-
нений. Мы тоже склоняемся к тому, что она более убедительна; достаточно сказать, 
что вопросы, которые преп. Максим обсуждает в ТР 12 с Петром, имеют церковно-
политический характер (как правильно относиться к экс-патриарху Пирру, имено-
вать ли его «святейшим»), и подлежали сфере компетенции именно экзарха  Африки 
Петра, с которым, в свою очередь, игравшему важную роль на церковно-политичес-
кой сцене преп. Максиму было важно их обсудить. Это же касается и тем Ер 13–14. 

2 П. Шервуд датирует это письмо 633–634 гг. (см.: Sherwood 1952. P. 40). Преп. 
Максим ничего не говорит в нем о моноэнергистской унии, заключенной в 633 г. пат-
риархом Киром. Либо он еще не знает о ней, либо письмо написано до ее заключе-
ния. Св. Софроний, когда писалось это письмо, был в Александрии, о чем говорится 
в самом письме.

3 По мнению П. Шервуда, речь идет о плавании из Африки в Египет (в Александ-
рию), куда экзарх Петр был направлен для противодействия сарацинам (см.: Sher-
wood 1952. P. 40).

да присутствует, ради озаряющей его благодати нищеты Св. Духа (Мф. 5, 3), 
через которую всякий, кто подлинно усваивает её себе, как Божию доброде-
тель, делается храмом святым в обитание в духе Бога, умалившего Себя до об-
раза раба и словом и делом выказывавшего её людям; Ему подражая, <509D> 
и сам благословенный господин мой стяжал в душе кротость и смирение. Кро-
тость — потому что угасивший страстные движения гнева и вожделения де-
лается угоден Богу и людям. Ведь кротость есть не что иное, как полная не-
движность гнева и вожделения ради неестественного; <512А> у кого есть она, 
тому становится ясна Божия воля (θέλημα). Говорит ведь в псалме великий 
Давид: «Направляет кротких в суде, и научает кротких путям Своим» (Пс. 24, 
9). И — смирение, потому что отсекший жёсткость высокомерия делается уго-
ден Богу и приятен людям. Ведь смирение есть познание всепревосходящей и 
созидательной причины через сопоставительное сравнение каждой вещи с Бо-
гом, по которой является доброе расположение людей друг к другу и  отпущение 
прегрешений должникам. «Призри, — говорит ещё тот же великий Давид, — 
на смирение моё и на изнеможение моё, и прости все грехи мои» (Пс. 24, 18).

<512В> Дабы так и проводил жизнь благословенный господин мой и со-
хранил, в прямом смысле слова, неколебимо стойкость веры во Христа, молюсь 
я, и был неподвластен любым бурным волнам ересей как искреннее чадо свя-
той Божией соборной и апостольской Церкви, утвердившееся на благочести-
вом исповедании, которого отнюдь не одолеют разверзшиеся, будто врата ада, 
скверные уста еретиков (Мф. 16, 18). Об этих незаконных прививках, неза-
конно привитых от дикой маслины к доброму древу, узнал я ещё до того, как 
вы, благословенные, мне написали, потому что, по слову пророка, «как пёс на 
блевотину свою» (Притч. 26, 11), <512С> так и они должны вернуться к смрад-
ному [293] зловонию своей веры, как новые Симоны, Деманты и Гермогены1, 
решившие предпочитать обман истине, но ничуть не задевающие, что бы они 
ни думали, глашатаев благочестия своим отступничеством, а скорее заслужен-
но вредящие сами себе и лишающиеся благодати; и даже нынешним веком, 
ради которого отступили от истины, не могут они насладиться, как хочется, по-
тому что он по природе нестоек и переменчив и всегда убегает от того, кому ка-
жется, что он им овладел.

1 Перечислены имена лже-гностиков первых веков, употребляемые как нарица-
тельные. В той или иной степени с ними в церковном Предании было связано уче-
ние, приуменьшавшее телесную составляющую во Христе, поэтому преп. Максим 
упоминает именно их в своей полемике с монофизитами, которые, по его мнению, 
делали нечто подобное.



192 Преп. Максим Исповедник 193Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо XIII. Краткое слово к иллюстрию Петру1

против учения Севира2

Воистину выказал благословенный господин мой, что телесное разлучение 
друг от друга никак не может уменьшить духовную любовь, когда люди духов-
но связаны по Богу любовью друг к другу, — не посчитав недостойным ода-
рить меня, ничтожного и грешного, <509С> в котором нет ничего, что бы сто-
ило его любви, своим драгоценным письмом. Получив его, я возрадовался и в 
духе обнял его, будто он пришёл, и по обыкновению возблагодарил единого 
Бога и Спасителя всех Христа [292] за то, что господин мой, как я понял, бла-
гополучно совершил свой путь по воде3. Ведь и присутствуя, воистину любе-
зен благословенный господин мой, и отсутствуя — не менее всем мил, чем ког-

1 Большинство исследователей отождествляет этого Петра-иллюстрия, адреса-
та Ер 13, с Петром — экзархом Африки (см.: RM 1). Однако, недавно появилось не-
сколько работ, где они различаются. Первой из них была статья: Zuckerman C. La 
haute hiérarchie militaire en Afrique byzantine//Antiquité tardive, 10. Р. 169–175, 173 
ff. Автор ее считает, что было два Петра: один был экзархом Африки, и для него был 
написан Пасхалистический трактат (Comptus Ecclesiasticus (640/641 г.)), и 
другой, Петр-иллюстрий, — адресат ТР 12 и Ер 13–14. М. Янковяк в своей диссер-
тации отклонил гипотезу К. Цукермана (см.: Jankowiak M. Essai d’histoire politique 
du monothélisme à partir de la correspondance entre les empereurs byzantins, les patri ar-
ches de Constantinople et les papes de Rome//Ecole Pratique des hautes études. Uniwer-
sytet Waszawski. Paris; Warsaw, 2009 (Diss.). Р. 105 ff., n. 342), однако Ф. Бут не со-
гласился с ним и выразил мнение, что во время написания ТР 12 (ок. 643–645 гг.) 
экзарх Петр был уже достаточно высокого положения, чтобы носить титул ил-
люст рия, так что, по его мнению, речь должна идти о двух разных Петрах (см.: Booth 
2013. P. 150). Вместе с тем, в настоящее время большинство ученых все же придер-
живается традиционной точки зрения, отождествляющей адресатов всех этих сочи-
нений. Мы тоже склоняемся к тому, что она более убедительна; достаточно сказать, 
что вопросы, которые преп. Максим обсуждает в ТР 12 с Петром, имеют церковно-
политический характер (как правильно относиться к экс-патриарху Пирру, имено-
вать ли его «святейшим»), и подлежали сфере компетенции именно экзарха  Африки 
Петра, с которым, в свою очередь, игравшему важную роль на церковно-политичес-
кой сцене преп. Максиму было важно их обсудить. Это же касается и тем Ер 13–14. 

2 П. Шервуд датирует это письмо 633–634 гг. (см.: Sherwood 1952. P. 40). Преп. 
Максим ничего не говорит в нем о моноэнергистской унии, заключенной в 633 г. пат-
риархом Киром. Либо он еще не знает о ней, либо письмо написано до ее заключе-
ния. Св. Софроний, когда писалось это письмо, был в Александрии, о чем говорится 
в самом письме.

3 По мнению П. Шервуда, речь идет о плавании из Африки в Египет (в Александ-
рию), куда экзарх Петр был направлен для противодействия сарацинам (см.: Sher-
wood 1952. P. 40).

да присутствует, ради озаряющей его благодати нищеты Св. Духа (Мф. 5, 3), 
через которую всякий, кто подлинно усваивает её себе, как Божию доброде-
тель, делается храмом святым в обитание в духе Бога, умалившего Себя до об-
раза раба и словом и делом выказывавшего её людям; Ему подражая, <509D> 
и сам благословенный господин мой стяжал в душе кротость и смирение. Кро-
тость — потому что угасивший страстные движения гнева и вожделения де-
лается угоден Богу и людям. Ведь кротость есть не что иное, как полная не-
движность гнева и вожделения ради неестественного; <512А> у кого есть она, 
тому становится ясна Божия воля (θέλημα). Говорит ведь в псалме великий 
Давид: «Направляет кротких в суде, и научает кротких путям Своим» (Пс. 24, 
9). И — смирение, потому что отсекший жёсткость высокомерия делается уго-
ден Богу и приятен людям. Ведь смирение есть познание всепревосходящей и 
созидательной причины через сопоставительное сравнение каждой вещи с Бо-
гом, по которой является доброе расположение людей друг к другу и  отпущение 
прегрешений должникам. «Призри, — говорит ещё тот же великий Давид, — 
на смирение моё и на изнеможение моё, и прости все грехи мои» (Пс. 24, 18).

<512В> Дабы так и проводил жизнь благословенный господин мой и со-
хранил, в прямом смысле слова, неколебимо стойкость веры во Христа, молюсь 
я, и был неподвластен любым бурным волнам ересей как искреннее чадо свя-
той Божией соборной и апостольской Церкви, утвердившееся на благочести-
вом исповедании, которого отнюдь не одолеют разверзшиеся, будто врата ада, 
скверные уста еретиков (Мф. 16, 18). Об этих незаконных прививках, неза-
конно привитых от дикой маслины к доброму древу, узнал я ещё до того, как 
вы, благословенные, мне написали, потому что, по слову пророка, «как пёс на 
блевотину свою» (Притч. 26, 11), <512С> так и они должны вернуться к смрад-
ному [293] зловонию своей веры, как новые Симоны, Деманты и Гермогены1, 
решившие предпочитать обман истине, но ничуть не задевающие, что бы они 
ни думали, глашатаев благочестия своим отступничеством, а скорее заслужен-
но вредящие сами себе и лишающиеся благодати; и даже нынешним веком, 
ради которого отступили от истины, не могут они насладиться, как хочется, по-
тому что он по природе нестоек и переменчив и всегда убегает от того, кому ка-
жется, что он им овладел.

1 Перечислены имена лже-гностиков первых веков, употребляемые как нарица-
тельные. В той или иной степени с ними в церковном Предании было связано уче-
ние, приуменьшавшее телесную составляющую во Христе, поэтому преп. Максим 
упоминает именно их в своей полемике с монофизитами, которые, по его мнению, 
делали нечто подобное.



194 Преп. Максим Исповедник 195Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Ибо воистину смрадна и исполнена зловония, и лишена всякой благодати 
любая речь, учащая, что по природе в едином Христе после неизъяснимого со-
единения <512D> не сохраняется то, из чего Христос составляется, и этим 
отри цающая всё домостроительство Божие о человеке, и отсекающая от Бога-
Слова разумно одушевлённое тело, воспринятое от пречистой и святой пре-
славной Приснодевы и воистину Богородицы. Ведь в самом-то деле отсекает, 
хоть наружно и исповедует одними устами ради обольщения внимающих, и 
полностью отрицает Воплощение тот, кто говорит, что после соединения не су-
ществует, не сохраняется и не исповедуется природа плоти, неслитно и нераз-
дельно соединённая с Богом-Словом по ипостаси, — под предлогом якобы бла-
гочестия, чтобы не показаться рассекающим соединение числом, а на самом 
деле — несомненно и полностью отрицая существование после <513A> со-
единения тех природ, из которых состоит Христос. 

Более естественное1 рассуждение о числе

Происходит же это с ними, кажется, потому, что они не знают, что любое 
число и не разделяет по собственному логосу, и не разделяется, и не произво-
дит вообще ни разделения, ни соединения2. Действовать (ποιεῖν) ведь или пре-
терпевать число по природе не способно, не будучи сущностью или привходя-
щим свойством, которым принадлежит деяние (τὸ ποιεῖν) и претерпевание, а 
изъясняет лишь количество вещей, к которым относится, в каком бы отноше-
нии друг к другу они ни находились, — соединения ли, или разделения. Чис-
ло, скажу смело, есть как бы именование количества, безотносительно к вза-
имоотношению входящих в него вещей. <513В> Оно ведь и не производит по 
природной необходимости разделения или [294] количества вещей3, и не тво-
рит однородности вещей, объединённых одним видом, и вообще не является 
признаком какого-либо свойства отдельных вещей одного вида, различающих-
ся друг от друга привходящими свойствами. Ведь совершать такое принадле-
жит Божественной премудрости и могуществу, которые всё создали и сохра-
няют неслитно каждый вид природным отграничением от всего остального; а 

1 Преп. Максим прибегает к естественному рассуждению, т. е. такому, которое 
основывается на доводах разума и наблюдениях над природой, а не на Откровении. 
Фактически это философское рассуждение.

2 Ср.: Ep 12//PG 91. 473B ff.
3 Речь идет, очевидно, о количестве отдельных вещей. Т. е. число природ изъ-

являет количество природ без указания на то, что каждая природа есть отдельная 
вещь. 

число, как я сказал, выражает одно лишь количество, а не образ существова-
ния счисляемого, как и именование, по природе относящееся к количеству.

Более строгое рассуждение о различии и количестве
и об их благочестивом исповедании

<513С> Значит, если, по мнению Отцов, число выражает количество ве-
щей, но не их взаимное отношение, а любое количество понимается в некоей 
природной инаковости и непременно включает различие, — природное разли-
чие во Христе после соединения признают и противоречащие истине1, — то 
приходится им признать после соединения и количество различающихся ве-
щей, без чего невозможно различие посредством выражающего количество 
числа, без чего вообще нельзя познавать количество, если только они хотят 
правильной последовательностью рассуждений доказать своё учение. Если же 
они отрицают количество сохранившихся во Христе природ после соединения, 
то пусть не осмеливаются и утверждать после соединения различие природ, 
из которых состоит Христос, — ведь им известно, <513D> что любая вещь, 
каким бы то ни было образом содержащая различие, не может быть полностью 
едина по логосу и образу бытия. А то, что не может быть полностью едино по 
логосу и образу бытия, разумеется, представляет собой по какому-либо лого-
су и образу бытия, по меньшей мере, две вещи, или больше. Значит, утверж-
дающие, что после соединения во Христе есть различие, не могут сказать, что 
Христос после соединения полностью един по логосу и образу бытия. Если же 
не полностью един Христос после соединения <516А> по логосу и образу бы-
тия, то, очевидно, после соединения Христос непременно по какому-то логосу 
и образу бытия [295] является двумя. А раз по какому-то логосу и образу бы-
тия Христос после соединения является двумя из-за различия в Нём природ, 
из которых Он состоит и в которых существует, как уже доказано, — то ясно, 
что понапрасну кощунствуют люди, которые признают после соединения раз-
личие природ, из которых состоит Христос; а самые природы, между которы-
ми и есть различие, после соединения явно устраняют умолчанием, — ведь от-
рицание существования и сохранения природ есть настоящее устранение. Ведь 
либо природы, по их мнению, не устраняются после соединения, а  существуют 
и сохраняются, и правильно исповедовать, что они сохраняются после соеди-
нения; либо, если уж не правильно исповедовать природы после соединения, 
то более правильно утверждать, что природы, по их мнению, и не существуют, 

1 Т. е. монофизиты признают различие природ, но не признают числа их.



194 Преп. Максим Исповедник 195Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Ибо воистину смрадна и исполнена зловония, и лишена всякой благодати 
любая речь, учащая, что по природе в едином Христе после неизъяснимого со-
единения <512D> не сохраняется то, из чего Христос составляется, и этим 
отри цающая всё домостроительство Божие о человеке, и отсекающая от Бога-
Слова разумно одушевлённое тело, воспринятое от пречистой и святой пре-
славной Приснодевы и воистину Богородицы. Ведь в самом-то деле отсекает, 
хоть наружно и исповедует одними устами ради обольщения внимающих, и 
полностью отрицает Воплощение тот, кто говорит, что после соединения не су-
ществует, не сохраняется и не исповедуется природа плоти, неслитно и нераз-
дельно соединённая с Богом-Словом по ипостаси, — под предлогом якобы бла-
гочестия, чтобы не показаться рассекающим соединение числом, а на самом 
деле — несомненно и полностью отрицая существование после <513A> со-
единения тех природ, из которых состоит Христос. 

Более естественное1 рассуждение о числе

Происходит же это с ними, кажется, потому, что они не знают, что любое 
число и не разделяет по собственному логосу, и не разделяется, и не произво-
дит вообще ни разделения, ни соединения2. Действовать (ποιεῖν) ведь или пре-
терпевать число по природе не способно, не будучи сущностью или привходя-
щим свойством, которым принадлежит деяние (τὸ ποιεῖν) и претерпевание, а 
изъясняет лишь количество вещей, к которым относится, в каком бы отноше-
нии друг к другу они ни находились, — соединения ли, или разделения. Чис-
ло, скажу смело, есть как бы именование количества, безотносительно к вза-
имоотношению входящих в него вещей. <513В> Оно ведь и не производит по 
природной необходимости разделения или [294] количества вещей3, и не тво-
рит однородности вещей, объединённых одним видом, и вообще не является 
признаком какого-либо свойства отдельных вещей одного вида, различающих-
ся друг от друга привходящими свойствами. Ведь совершать такое принадле-
жит Божественной премудрости и могуществу, которые всё создали и сохра-
няют неслитно каждый вид природным отграничением от всего остального; а 

1 Преп. Максим прибегает к естественному рассуждению, т. е. такому, которое 
основывается на доводах разума и наблюдениях над природой, а не на Откровении. 
Фактически это философское рассуждение.

2 Ср.: Ep 12//PG 91. 473B ff.
3 Речь идет, очевидно, о количестве отдельных вещей. Т. е. число природ изъ-

являет количество природ без указания на то, что каждая природа есть отдельная 
вещь. 

число, как я сказал, выражает одно лишь количество, а не образ существова-
ния счисляемого, как и именование, по природе относящееся к количеству.

Более строгое рассуждение о различии и количестве
и об их благочестивом исповедании

<513С> Значит, если, по мнению Отцов, число выражает количество ве-
щей, но не их взаимное отношение, а любое количество понимается в некоей 
природной инаковости и непременно включает различие, — природное разли-
чие во Христе после соединения признают и противоречащие истине1, — то 
приходится им признать после соединения и количество различающихся ве-
щей, без чего невозможно различие посредством выражающего количество 
числа, без чего вообще нельзя познавать количество, если только они хотят 
правильной последовательностью рассуждений доказать своё учение. Если же 
они отрицают количество сохранившихся во Христе природ после соединения, 
то пусть не осмеливаются и утверждать после соединения различие природ, 
из которых состоит Христос, — ведь им известно, <513D> что любая вещь, 
каким бы то ни было образом содержащая различие, не может быть полностью 
едина по логосу и образу бытия. А то, что не может быть полностью едино по 
логосу и образу бытия, разумеется, представляет собой по какому-либо лого-
су и образу бытия, по меньшей мере, две вещи, или больше. Значит, утверж-
дающие, что после соединения во Христе есть различие, не могут сказать, что 
Христос после соединения полностью един по логосу и образу бытия. Если же 
не полностью един Христос после соединения <516А> по логосу и образу бы-
тия, то, очевидно, после соединения Христос непременно по какому-то логосу 
и образу бытия [295] является двумя. А раз по какому-то логосу и образу бы-
тия Христос после соединения является двумя из-за различия в Нём природ, 
из которых Он состоит и в которых существует, как уже доказано, — то ясно, 
что понапрасну кощунствуют люди, которые признают после соединения раз-
личие природ, из которых состоит Христос; а самые природы, между которы-
ми и есть различие, после соединения явно устраняют умолчанием, — ведь от-
рицание существования и сохранения природ есть настоящее устранение. Ведь 
либо природы, по их мнению, не устраняются после соединения, а  существуют 
и сохраняются, и правильно исповедовать, что они сохраняются после соеди-
нения; либо, если уж не правильно исповедовать природы после соединения, 
то более правильно утверждать, что природы, по их мнению, и не существуют, 

1 Т. е. монофизиты признают различие природ, но не признают числа их.



196 Преп. Максим Исповедник 197Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

и не сохраняются во Христе, и тогда природы устраняются. По-моему, о том, 
что не правильно даже называть, гораздо лучше и правильнее сказать, что оно 
вовсе не существует; или же пусть убедят нас рассуждением, — как это спра-
ведливо не исповедовать во Христе природы, <516В> из которых состоит Хрис-
тос, которые после соединения существуют и сохраняются без какого бы то ни 
было превращения и изменения, не переходя друг в друга по логосу сущности? 
И тогда мы покорно согласимся лишиться исповедания природ, существую-
щих и сохраняющихся во Христе.

Как полностью един Христос по логосу и образу бытия после соединения, 
так же и двумя вовсе не является Христос по логосу и образу бытия после со-
единения. <516С> Если же по логосу и образу бытия Христос не является дву-
мя после соединения, то непременно по какому-то логосу и образу бытия из-за 
ипостасной тождественности, или же единства ипостаси, по которой не может 
содержать различия, един Христос. Значит, если по разным логосам и образам 
бытия Он, всё тот же, является и единым, и двумя, необходимо рассмотреть, 
по какому логосу Он является единым, а по какому — двумя.

[296] О том, что кощунственно утверждать,
будто Христос — просто одна природа

Если же они станут утверждать, что Он един по логосу природы, то совер-
шенно ясно, что, по их мнению, Он как целое будет иметь просто одну при-
роду <516D> без какого бы то ни было различия. Если же мы позволим им 
утверждать это, то, по их мнению, ни Богом Христос не будет, ни человеком, 
и вообще — ни тварью, ни Творцом. Ведь природа совершенно не допуска-
ет дополнительного значения ни одной из этих вещей. А если, избегая оче-
видной нелепости, они скажут, что у Христа одна природа, но сложная, — зна-
чит, не понимают, что мрак нечестия приводит их к крайнему заблуждению.

Более строгое рассуждение о сложной природе и её логосе,
и о нечестии утверждающих, будто Христос —

одна сложная природа

Прежде всего, в любой сложной природе <517A> схождение частей друг 
с другом в сложении — непроизвольно.

Затем, её части современны друг другу и ей самой и начинают существо-
вать одновременно, так что ни одна из частей не существует раньше другой.

Вдобавок, известно, что она сотворена ради целокупности, величественно 
обнимающей всё; а из перечисленного ничего не усматривают во Христе же-
лающие быть благочестивыми, чтобы не объявить невольным и ненамеренным 
схождение Логоса с плотью, или же Бога-Слова — ровесником возникнове-
ния плоти, или плоть — совечной Слову в безначальном бытии, или это схож-
дение — ничем не превосходящим прочие виды, рассматриваемые в соответ-
ствии со всеобщей природой, так что Христа определим как часть, <517B> 
произведённую ради восполнения всеобщности1 силой, создавшей всё. Ведь у 
любой сложной природы именно такое определение, логос и закон, как сама 
сила истины и течение последовательных рассуждений учит утверждать тех, 
кто разумно исследует сущее. [297] А кто же сможет быть причислен к благо-
честивым, если так мыслит о Боге-Слове, существовавшем прежде всех веков, 
точнее говоря, создавшего все века, и по Своей воле и хотению намеренно ума-
лившегося до нас, и вочеловечившегося ради восстановления и обновления, а 
не ради восполнения целого. <517С> Ведь образом домостроительства, а не 
законом природы неизреченно явился людям во плоти Бог-Слово. Значит, Хрис-
тос, совершенно не подвластный по образу бытия закону сложной природы, — 
не сложная природа, как выходит по новому учению лишающих силы Еванге-
лие, а сложная ипостась, которой относительно вида никак нельзя приписать 
сложной природы, хоть и странно рассматривать сложную ипостась, не при-
писывая ей сложной природы в соответствии с её видом.

Если же, как эти люди утверждают, Христос — сложная природа (это не-
лепая основа рассуждений Севира), то она либо родовая, либо единичная2. 
Иной ведь, промежуточной между этими, и измыслить нельзя. <517D> А если 

1 Речь идет о том, что Христос не является индивидом какого-то вида (или рода), 
каковыми являются тварные ипостаси, каждая из которых восполняет собой тот или 
иной род. 

2 Ниже (521А) «единичная» понимается как «особенная». В философском одно-
шении «особенная сущность» тождественна «частной», которая, в свою очередь, от-
ождествляется монофизитами с ипостасью (или первой сущностью, по  Аристотелю). 
Такую трактовку особенной сущности в смысле частной и тождественной ипостаси 
обсуждает уже свт. Григорий Нисский в трактате К эллинам, об общих понятиях 
(см.: Greg. Nyss. Ad Graecos ex communibus notionibus 3. 1. 23. 5–21, ed. F. Mueller//
TLG). Хотя преп. Максим прямо не полемизирует с учением о том, что Логос вос-
принял в Свою ипостась частную человеческую природу, которая вместе с Боже-
ственной природой Логоса образовала частную, или особенную, природу-ипостась 
Логоса воплощенного (таково было, напр., учение Филопона), но фактически его по-
лемика в данном пункте направлена именно против этого учения. Ср. у преп.  Иоанна 
Дамаскина: Против яковитов 76. 1 



196 Преп. Максим Исповедник 197Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

и не сохраняются во Христе, и тогда природы устраняются. По-моему, о том, 
что не правильно даже называть, гораздо лучше и правильнее сказать, что оно 
вовсе не существует; или же пусть убедят нас рассуждением, — как это спра-
ведливо не исповедовать во Христе природы, <516В> из которых состоит Хрис-
тос, которые после соединения существуют и сохраняются без какого бы то ни 
было превращения и изменения, не переходя друг в друга по логосу сущности? 
И тогда мы покорно согласимся лишиться исповедания природ, существую-
щих и сохраняющихся во Христе.

Как полностью един Христос по логосу и образу бытия после соединения, 
так же и двумя вовсе не является Христос по логосу и образу бытия после со-
единения. <516С> Если же по логосу и образу бытия Христос не является дву-
мя после соединения, то непременно по какому-то логосу и образу бытия из-за 
ипостасной тождественности, или же единства ипостаси, по которой не может 
содержать различия, един Христос. Значит, если по разным логосам и образам 
бытия Он, всё тот же, является и единым, и двумя, необходимо рассмотреть, 
по какому логосу Он является единым, а по какому — двумя.

[296] О том, что кощунственно утверждать,
будто Христос — просто одна природа

Если же они станут утверждать, что Он един по логосу природы, то совер-
шенно ясно, что, по их мнению, Он как целое будет иметь просто одну при-
роду <516D> без какого бы то ни было различия. Если же мы позволим им 
утверждать это, то, по их мнению, ни Богом Христос не будет, ни человеком, 
и вообще — ни тварью, ни Творцом. Ведь природа совершенно не допуска-
ет дополнительного значения ни одной из этих вещей. А если, избегая оче-
видной нелепости, они скажут, что у Христа одна природа, но сложная, — зна-
чит, не понимают, что мрак нечестия приводит их к крайнему заблуждению.

Более строгое рассуждение о сложной природе и её логосе,
и о нечестии утверждающих, будто Христос —

одна сложная природа

Прежде всего, в любой сложной природе <517A> схождение частей друг 
с другом в сложении — непроизвольно.

Затем, её части современны друг другу и ей самой и начинают существо-
вать одновременно, так что ни одна из частей не существует раньше другой.

Вдобавок, известно, что она сотворена ради целокупности, величественно 
обнимающей всё; а из перечисленного ничего не усматривают во Христе же-
лающие быть благочестивыми, чтобы не объявить невольным и ненамеренным 
схождение Логоса с плотью, или же Бога-Слова — ровесником возникнове-
ния плоти, или плоть — совечной Слову в безначальном бытии, или это схож-
дение — ничем не превосходящим прочие виды, рассматриваемые в соответ-
ствии со всеобщей природой, так что Христа определим как часть, <517B> 
произведённую ради восполнения всеобщности1 силой, создавшей всё. Ведь у 
любой сложной природы именно такое определение, логос и закон, как сама 
сила истины и течение последовательных рассуждений учит утверждать тех, 
кто разумно исследует сущее. [297] А кто же сможет быть причислен к благо-
честивым, если так мыслит о Боге-Слове, существовавшем прежде всех веков, 
точнее говоря, создавшего все века, и по Своей воле и хотению намеренно ума-
лившегося до нас, и вочеловечившегося ради восстановления и обновления, а 
не ради восполнения целого. <517С> Ведь образом домостроительства, а не 
законом природы неизреченно явился людям во плоти Бог-Слово. Значит, Хрис-
тос, совершенно не подвластный по образу бытия закону сложной природы, — 
не сложная природа, как выходит по новому учению лишающих силы Еванге-
лие, а сложная ипостась, которой относительно вида никак нельзя приписать 
сложной природы, хоть и странно рассматривать сложную ипостась, не при-
писывая ей сложной природы в соответствии с её видом.

Если же, как эти люди утверждают, Христос — сложная природа (это не-
лепая основа рассуждений Севира), то она либо родовая, либо единичная2. 
Иной ведь, промежуточной между этими, и измыслить нельзя. <517D> А если 

1 Речь идет о том, что Христос не является индивидом какого-то вида (или рода), 
каковыми являются тварные ипостаси, каждая из которых восполняет собой тот или 
иной род. 

2 Ниже (521А) «единичная» понимается как «особенная». В философском одно-
шении «особенная сущность» тождественна «частной», которая, в свою очередь, от-
ождествляется монофизитами с ипостасью (или первой сущностью, по  Аристотелю). 
Такую трактовку особенной сущности в смысле частной и тождественной ипостаси 
обсуждает уже свт. Григорий Нисский в трактате К эллинам, об общих понятиях 
(см.: Greg. Nyss. Ad Graecos ex communibus notionibus 3. 1. 23. 5–21, ed. F. Mueller//
TLG). Хотя преп. Максим прямо не полемизирует с учением о том, что Логос вос-
принял в Свою ипостась частную человеческую природу, которая вместе с Боже-
ственной природой Логоса образовала частную, или особенную, природу-ипостась 
Логоса воплощенного (таково было, напр., учение Филопона), но фактически его по-
лемика в данном пункте направлена именно против этого учения. Ср. у преп.  Иоанна 
Дамаскина: Против яковитов 76. 1 



198 Преп. Максим Исповедник 199Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Христос — родовая природа, то ясно, что она сможет приписываться многим 
вещам, различающимся числом, и будет существовать в них только мыслен-
но, не познаваясь самостоятельно в какой-либо ипостаси без привходящих 
свойств отдельных вещей, которые под неё подпадают. Таковы ведь определе-
ние и логос всякой родовой природы; и получится у нас множество Христов 
вместо одного, отнюдь не имеющих никакого тождества с Богом и людьми, — 
по правдоборствующему безумию Севира, ненужному и неукротимому. Если 
же Христос — единичная природа (умолчим о том, что природа вообще <520A> 
не может быть определена одним лицом), да даже если, в конце концов, они 
приведут, как некий великий и неопровержимый пример, совершенно вымыш-
ленную птицу феникс, о которой я боюсь что-либо сказать, чтобы не посмея-
лись знающие над моей глупостью1, — мне ведь придётся доказывать выду-
манность выдуманного!2 Ведь если феникс — птица, то он непременно есть и 
животное. А если он животное, то, прежде всего, вовсе не единичен, посколь-
ку он есть животное. [298] Затем, раз он животное, то он есть и одушевлённое 
чувствующее тело. А если феникс — одушевлённое чувствующее тело, то ясно, 
что он подвержен рождению и гибели. Спросим же самих этих мудрых созер-
цателей сущего: возможно ли, чтобы какое бы то ни было из подверженных 
рождению и гибели одушевлённых чувствующих тел обладало по ипостаси 
единичной природой, когда очевидным признаком их существования и опре-
делением является чередование друг за другом внутри вида?3 <520В> Как сви-

1 Феникс был широко распространенным в христианской литературе образом 
христиан и Христа, по причине легенды о его воскресении (см., напр.: Clem. Rim. 
1 Cor. 25; Euseb. Praeparatio Еvangelica 2. 5. 2). Судя по замечанию преп. Максима, 
монофизиты использовали это сравнение для того, чтобы говорить об одной  природе 
Христа, поскольку птицу феникс считали единственной особью в своем виде (т. е. 
на земле не жило в одно и то же время больше одного феникса, а возрождение пти-
цы происходило через смерть). Подробнее см.: Van den Broek R. The Myth of 
the Phoenix: According to Classical and Early Christian Traditions. Leiden, 1972; об ис-
пользовании этого мифа монофизитами и о полемике с ними преп. Максима см.: Ibid. 
P. 359, n. 3. Преп. Максим приводит свои возражения и относительно этой легенды 
(мимоходом), и относительно самого этого аргумента (подробнее). 

2 Некоторая синтаксическая несвязность этого предложения призвана передать 
соответствующее свойство исходного текста. — Прим. пер.

3 Как замечает В. М. Лурье, отрицание возможности единичности какого-либо 
тварного на примере «солнца» встречается уже у Леонтия Византийского в Solutio 
(PG 86. 1928B) (см.: Lourié В. Leontius of Byzantium and His «Theory of Graphs» against 
John Philoponus//https://www.academia.edu/6618244/Leontius_of_Byzantium_
and_His_Theory_of_Graphs_against_John_Philoponus_to_appear). В. М. Лурье соот-
носит этот вопрос с проблемой «синглтона» — существования множества, состоя-

детельствует и само Божественное Писание, дающее неколебимое основание 
разуму, когда в нём Бог так наставляет великого Ноя: «И сказал Господь Ною: 
войди ты и все семейство твое в ковчег, ибо тебя увидел Я праведным предо 
Мною в роде сем. И всякого скота чистого введи к себе по семи, мужского пола 
и женского, а скота нечистого — по два, мужского пола и женского; и всех птиц 
небесных чистых по семи, мужского пола и женского, а всех птиц небесных 
нечистых по две, мужского пола и женского, чтобы рассеять семя по всей  земле» 
(Быт. 7, 1–3). У них — раз феникс причисляется к летающим животным, — 
согласно Божественному речению, нет единичной природы по ипостаси, 
<520С> так что, как я уже сказал, не будем этого утверждать; мне не достав-
ляет удовольствия спорить из-за того, что не необходимо1. Совершенно ясно 
всем, что если Христос в самом деле есть единичная природа, то Он не едино-
сущен ни Богу и Отцу, ни людям. Ведь всё, что совершенно единично по при-
роде, полностью отчуждено от природного сродства с чем бы то ни было иным. 
Если же, по мнению этих людей, как показало рассуждение, Христос по при-
роде отчуждён от всего сущего, потребуем, чтобы они сами сказали, чтó Он 
есть по природе, и по какой причине поклоняются они Христу, Который, по их 
богохульным наставлениям, и вовсе не существует. <521А>

Значит, коли столь великая и страшная опасность, как доказала сила рас-
суждения, неизбежно преследует тех, кто утверждает, будто Христос един 
по природе, или же есть одна природа, будь то простая или сложная, а слож-
ная — [299] или родовая, т. е. общая, или единичная (μοναδικήν), т. е. особен-
ная (ἰδικήν)2, — будем самым бдительным образом блюсти наши сердца чис-
тыми от этого учения, чтобы освободиться от грядущей кары за него. Будем 
благочестиво исповедовать во Христе, по причине природной инаковости, или 
различия, и двойственность природ, сохраняющиеся и после соединения, из 
которых Он состоит как целое из частей, так что части никак не совпадают друг 
с другом по природе, пока каждая сохраняет неповреждённым логос собствен-

щего из одного члена. В отличие от многих античных философов, напр., Александра 
Афродисийского, который это допускал, Леонтий в Solutio и, как мы видим, преп. 
Максим в данном письме, это отвергают.

1 Преп. Максим фактически отрицает возможность существования единичной 
и абсолютно уникальной твари, которая бы не принадлежала какому-нибудь виду и 
роду, чего нельзя сказать о Христе, Который действительно уникален, но не в отно-
шении природ, а как сложная ипостась. На этом основании он отвергает сравнение 
Христа с фениксом. 

2 Ср. полемику преп. Иоанна Дамаскина против тех, кто говорит «о частной и осо-
бенной сущности Слова (μερικὴν καὶ ἰδικὴν οὐσίαν τοῦ λόγου) и что ипостась и при-
рода одно и то же (ταὐτὸν φύσιν καὶ ὑπόστασιν)» (Contr. Jacob. 76. 1). 



198 Преп. Максим Исповедник 199Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Христос — родовая природа, то ясно, что она сможет приписываться многим 
вещам, различающимся числом, и будет существовать в них только мыслен-
но, не познаваясь самостоятельно в какой-либо ипостаси без привходящих 
свойств отдельных вещей, которые под неё подпадают. Таковы ведь определе-
ние и логос всякой родовой природы; и получится у нас множество Христов 
вместо одного, отнюдь не имеющих никакого тождества с Богом и людьми, — 
по правдоборствующему безумию Севира, ненужному и неукротимому. Если 
же Христос — единичная природа (умолчим о том, что природа вообще <520A> 
не может быть определена одним лицом), да даже если, в конце концов, они 
приведут, как некий великий и неопровержимый пример, совершенно вымыш-
ленную птицу феникс, о которой я боюсь что-либо сказать, чтобы не посмея-
лись знающие над моей глупостью1, — мне ведь придётся доказывать выду-
манность выдуманного!2 Ведь если феникс — птица, то он непременно есть и 
животное. А если он животное, то, прежде всего, вовсе не единичен, посколь-
ку он есть животное. [298] Затем, раз он животное, то он есть и одушевлённое 
чувствующее тело. А если феникс — одушевлённое чувствующее тело, то ясно, 
что он подвержен рождению и гибели. Спросим же самих этих мудрых созер-
цателей сущего: возможно ли, чтобы какое бы то ни было из подверженных 
рождению и гибели одушевлённых чувствующих тел обладало по ипостаси 
единичной природой, когда очевидным признаком их существования и опре-
делением является чередование друг за другом внутри вида?3 <520В> Как сви-

1 Феникс был широко распространенным в христианской литературе образом 
христиан и Христа, по причине легенды о его воскресении (см., напр.: Clem. Rim. 
1 Cor. 25; Euseb. Praeparatio Еvangelica 2. 5. 2). Судя по замечанию преп. Максима, 
монофизиты использовали это сравнение для того, чтобы говорить об одной  природе 
Христа, поскольку птицу феникс считали единственной особью в своем виде (т. е. 
на земле не жило в одно и то же время больше одного феникса, а возрождение пти-
цы происходило через смерть). Подробнее см.: Van den Broek R. The Myth of 
the Phoenix: According to Classical and Early Christian Traditions. Leiden, 1972; об ис-
пользовании этого мифа монофизитами и о полемике с ними преп. Максима см.: Ibid. 
P. 359, n. 3. Преп. Максим приводит свои возражения и относительно этой легенды 
(мимоходом), и относительно самого этого аргумента (подробнее). 

2 Некоторая синтаксическая несвязность этого предложения призвана передать 
соответствующее свойство исходного текста. — Прим. пер.

3 Как замечает В. М. Лурье, отрицание возможности единичности какого-либо 
тварного на примере «солнца» встречается уже у Леонтия Византийского в Solutio 
(PG 86. 1928B) (см.: Lourié В. Leontius of Byzantium and His «Theory of Graphs» against 
John Philoponus//https://www.academia.edu/6618244/Leontius_of_Byzantium_
and_His_Theory_of_Graphs_against_John_Philoponus_to_appear). В. М. Лурье соот-
носит этот вопрос с проблемой «синглтона» — существования множества, состоя-

детельствует и само Божественное Писание, дающее неколебимое основание 
разуму, когда в нём Бог так наставляет великого Ноя: «И сказал Господь Ною: 
войди ты и все семейство твое в ковчег, ибо тебя увидел Я праведным предо 
Мною в роде сем. И всякого скота чистого введи к себе по семи, мужского пола 
и женского, а скота нечистого — по два, мужского пола и женского; и всех птиц 
небесных чистых по семи, мужского пола и женского, а всех птиц небесных 
нечистых по две, мужского пола и женского, чтобы рассеять семя по всей  земле» 
(Быт. 7, 1–3). У них — раз феникс причисляется к летающим животным, — 
согласно Божественному речению, нет единичной природы по ипостаси, 
<520С> так что, как я уже сказал, не будем этого утверждать; мне не достав-
ляет удовольствия спорить из-за того, что не необходимо1. Совершенно ясно 
всем, что если Христос в самом деле есть единичная природа, то Он не едино-
сущен ни Богу и Отцу, ни людям. Ведь всё, что совершенно единично по при-
роде, полностью отчуждено от природного сродства с чем бы то ни было иным. 
Если же, по мнению этих людей, как показало рассуждение, Христос по при-
роде отчуждён от всего сущего, потребуем, чтобы они сами сказали, чтó Он 
есть по природе, и по какой причине поклоняются они Христу, Который, по их 
богохульным наставлениям, и вовсе не существует. <521А>

Значит, коли столь великая и страшная опасность, как доказала сила рас-
суждения, неизбежно преследует тех, кто утверждает, будто Христос един 
по природе, или же есть одна природа, будь то простая или сложная, а слож-
ная — [299] или родовая, т. е. общая, или единичная (μοναδικήν), т. е. особен-
ная (ἰδικήν)2, — будем самым бдительным образом блюсти наши сердца чис-
тыми от этого учения, чтобы освободиться от грядущей кары за него. Будем 
благочестиво исповедовать во Христе, по причине природной инаковости, или 
различия, и двойственность природ, сохраняющиеся и после соединения, из 
которых Он состоит как целое из частей, так что части никак не совпадают друг 
с другом по природе, пока каждая сохраняет неповреждённым логос собствен-

щего из одного члена. В отличие от многих античных философов, напр., Александра 
Афродисийского, который это допускал, Леонтий в Solutio и, как мы видим, преп. 
Максим в данном письме, это отвергают.

1 Преп. Максим фактически отрицает возможность существования единичной 
и абсолютно уникальной твари, которая бы не принадлежала какому-нибудь виду и 
роду, чего нельзя сказать о Христе, Который действительно уникален, но не в отно-
шении природ, а как сложная ипостась. На этом основании он отвергает сравнение 
Христа с фениксом. 

2 Ср. полемику преп. Иоанна Дамаскина против тех, кто говорит «о частной и осо-
бенной сущности Слова (μερικὴν καὶ ἰδικὴν οὐσίαν τοῦ λόγου) и что ипостась и при-
рода одно и то же (ταὐτὸν φύσιν καὶ ὑπόστασιν)» (Contr. Jacob. 76. 1). 



200 Преп. Максим Исповедник 201Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ной природы в противопоставлении другой; <521В> и единство по причине 
ипостасной тождественности, так что во Христе, как в целом, невозможно 
из-за различия вообще никакое разделение, или рассечение, пока считается и 
до соединения с плотью, и по воплощении одной ипостасью, и почитается нами 
и славится как Одно из Лиц Святой царственной Троицы. Ибо единичная ипо-
стась Христа как целое никоим образом не разделяется крайностями по отли-
чающей её особенности, которой она отграничивается от них. Крайностями 
же я называю Бога-Отца, от Которого до веков Христос родился как Бог, и свя-
тую преславную Деву и Мать, от Которой Он ради нас родился как человек. 
Благодаря родству своих частей с обеими крайностями, единичная ипостась 
сохраняет без умаления тождественность по сущности; <521С> принимая в 
них логос различия, Христос не выходит из Своей единичной ипостаси. Ведь 
любая целокупность, и в особенности сложная, созерцаемая состоящей из раз-
личных частей, сохраняет в единичности тождественность собственной ипо-
стаси и неслитное взаимное различие своих частей, благодаря которому сущ-
ностный логос каждой части остаётся неизменным по отношению к другой. 
Точно так же и части в сложении друг с другом, сохраняя в неприкосновенно-
сти природный логос, составляют одну нераздельную целокупность, в которой 
единый ипостасный логос сохраняется совершенно нераздельным.

Значит, раз сопутствующее истине рассуждение доказало, <521D> что во 
всех отношениях кощунственно вещать, будто единичность во Христе [300] 
присутствует по логосу природы, как и обратное — будто двойственность при-
сутствует по логосу ипостаси; ведь одно из этих положений свойственно зло-
вонной ереси Аполлинария, сливающего и смешивающего природы в одну при-
роду и делающего домостроительство совершенно неразличимым, потому что 
по-настоящему он не признаёт существования никакой природы после соеди-
нения. <524А> Ведь уклоняется от собственного бытия всё, что переходит и 
превращается одно в другое. Другое же положение принадлежит иудействую-
щему помешательству Нестория, разделяющего единую ипостась на две ипо-
стаси и отрицающего всё домостроительство тем, что отказывается утверж-
дать ипостасное сущностное соединение Бога-Слова с плотью; мы же  правильно 
и как надлежит будем вести речь, возвращая к истине искажённые слова и 
утверждая двойственность по логосу природной инаковости, т. е. различия, а 
единичность — по логосу ипостаси, чтобы и разность природ, из которых со-
стоит Христос, сохранилась во Христе после соединения, <524В> и единая 
тождественность ипостаси воплотившегося Бога-Слова точно так же осталась 
без умножения. Ведь противоположное изложение и исповедание дела уни-
чтожает подразумеваемое еретиками, так как истина совершенно не  допускает, 

чтобы прямые именования вещей переходили друг в друга. Поэтому мы испо-
ведуем Христа двумя природами, как я сказал, по логосу различия между при-
родами, из которых Он состоит и которые сохраняются в Нём и после соеди-
нения, ибо Он, один и тот же, есть и Бог, и человек после соединения.

О том, что утверждающий,
что после соединения Христос есть Бог и человек,

необходимо должен исповедовать после соединения
и соответствующие этим именованиям природы,

если желает право верить

Если же, по всеобщему исповеданию, Христос после соединения есть Бог 
и человек, то ясно, что после соединения воистину утверждается и то, что со-
ответствует этим именованиям. <524С> Ведь действительность постигается 
мыслью прежде своего именования, да и не могло бы никак существовать име-
нование без действительности, от себя дающей именованию утверждение и 
принимающей взамен обозначение. Если же действительностью, к которой от-
носятся именования, Христос по соединении не обладает, то окажется, по уче-
нию этих еретиков, носителем пустых названий [301] безо всякого значения и 
действительности, и будет Христос, по их учению, Богом и человеком лишь по 
имени, а не на самом деле, — а этого что уж может быть нечестивее? Если же 
они не захотят быть до такой степени безумными, и скажут, что наименования 
Христа после соединения не лишены действительного значения, то как не от-
казываются утверждать два наименования Христа после соединения, так же 
пусть утверждают после соединения и две природы Христа, <524D> из кото-
рых и в которых Он состоит и к которым относятся наименования, если толь-
ко, в соответствии с истиной, верно исповедуют, что после соединения соче-
тавшиеся природы сохраняются действительным образом.

О выражении «в двух», и благочестивое исповедание
единой воплощенной природы Слова, по учению Отцов,

и отрицание единой сложной природы

И мы, опять-таки, верим, что Он существует в двух природах, т. е. в Боже-
стве и человечестве. Ведь как мы, утверждая, что Христос состоит из двух при-
род, мыслим Его состоящим из Божества и человечества, как целое из частей, 
так же и утверждая, что Он существует после соединения в двух природах, ве-
рим, что Он существует <525А> в Божестве и человечестве, как целое в час-



200 Преп. Максим Исповедник 201Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ной природы в противопоставлении другой; <521В> и единство по причине 
ипостасной тождественности, так что во Христе, как в целом, невозможно 
из-за различия вообще никакое разделение, или рассечение, пока считается и 
до соединения с плотью, и по воплощении одной ипостасью, и почитается нами 
и славится как Одно из Лиц Святой царственной Троицы. Ибо единичная ипо-
стась Христа как целое никоим образом не разделяется крайностями по отли-
чающей её особенности, которой она отграничивается от них. Крайностями 
же я называю Бога-Отца, от Которого до веков Христос родился как Бог, и свя-
тую преславную Деву и Мать, от Которой Он ради нас родился как человек. 
Благодаря родству своих частей с обеими крайностями, единичная ипостась 
сохраняет без умаления тождественность по сущности; <521С> принимая в 
них логос различия, Христос не выходит из Своей единичной ипостаси. Ведь 
любая целокупность, и в особенности сложная, созерцаемая состоящей из раз-
личных частей, сохраняет в единичности тождественность собственной ипо-
стаси и неслитное взаимное различие своих частей, благодаря которому сущ-
ностный логос каждой части остаётся неизменным по отношению к другой. 
Точно так же и части в сложении друг с другом, сохраняя в неприкосновенно-
сти природный логос, составляют одну нераздельную целокупность, в которой 
единый ипостасный логос сохраняется совершенно нераздельным.

Значит, раз сопутствующее истине рассуждение доказало, <521D> что во 
всех отношениях кощунственно вещать, будто единичность во Христе [300] 
присутствует по логосу природы, как и обратное — будто двойственность при-
сутствует по логосу ипостаси; ведь одно из этих положений свойственно зло-
вонной ереси Аполлинария, сливающего и смешивающего природы в одну при-
роду и делающего домостроительство совершенно неразличимым, потому что 
по-настоящему он не признаёт существования никакой природы после соеди-
нения. <524А> Ведь уклоняется от собственного бытия всё, что переходит и 
превращается одно в другое. Другое же положение принадлежит иудействую-
щему помешательству Нестория, разделяющего единую ипостась на две ипо-
стаси и отрицающего всё домостроительство тем, что отказывается утверж-
дать ипостасное сущностное соединение Бога-Слова с плотью; мы же  правильно 
и как надлежит будем вести речь, возвращая к истине искажённые слова и 
утверждая двойственность по логосу природной инаковости, т. е. различия, а 
единичность — по логосу ипостаси, чтобы и разность природ, из которых со-
стоит Христос, сохранилась во Христе после соединения, <524В> и единая 
тождественность ипостаси воплотившегося Бога-Слова точно так же осталась 
без умножения. Ведь противоположное изложение и исповедание дела уни-
чтожает подразумеваемое еретиками, так как истина совершенно не  допускает, 

чтобы прямые именования вещей переходили друг в друга. Поэтому мы испо-
ведуем Христа двумя природами, как я сказал, по логосу различия между при-
родами, из которых Он состоит и которые сохраняются в Нём и после соеди-
нения, ибо Он, один и тот же, есть и Бог, и человек после соединения.

О том, что утверждающий,
что после соединения Христос есть Бог и человек,

необходимо должен исповедовать после соединения
и соответствующие этим именованиям природы,

если желает право верить

Если же, по всеобщему исповеданию, Христос после соединения есть Бог 
и человек, то ясно, что после соединения воистину утверждается и то, что со-
ответствует этим именованиям. <524С> Ведь действительность постигается 
мыслью прежде своего именования, да и не могло бы никак существовать име-
нование без действительности, от себя дающей именованию утверждение и 
принимающей взамен обозначение. Если же действительностью, к которой от-
носятся именования, Христос по соединении не обладает, то окажется, по уче-
нию этих еретиков, носителем пустых названий [301] безо всякого значения и 
действительности, и будет Христос, по их учению, Богом и человеком лишь по 
имени, а не на самом деле, — а этого что уж может быть нечестивее? Если же 
они не захотят быть до такой степени безумными, и скажут, что наименования 
Христа после соединения не лишены действительного значения, то как не от-
казываются утверждать два наименования Христа после соединения, так же 
пусть утверждают после соединения и две природы Христа, <524D> из кото-
рых и в которых Он состоит и к которым относятся наименования, если толь-
ко, в соответствии с истиной, верно исповедуют, что после соединения соче-
тавшиеся природы сохраняются действительным образом.

О выражении «в двух», и благочестивое исповедание
единой воплощенной природы Слова, по учению Отцов,

и отрицание единой сложной природы

И мы, опять-таки, верим, что Он существует в двух природах, т. е. в Боже-
стве и человечестве. Ведь как мы, утверждая, что Христос состоит из двух при-
род, мыслим Его состоящим из Божества и человечества, как целое из частей, 
так же и утверждая, что Он существует после соединения в двух природах, ве-
рим, что Он существует <525А> в Божестве и человечестве, как целое в час-



202 Преп. Максим Исповедник 203Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

тях. Части же Христа — Его Божество и человечество, из которых Он состо-
ит и в которых существует. А с другой стороны, научены мы и в единую приро-
ду Бога-Слова, воплощенную во плоти с умной и разумной душой, веровать и 
её утверждать и провозглашать, по учению св. Кирилла; говоря же о «вопло-
щенной», разумеем привнесённую сущность нашей человеческой природы. 
Также и всё того же и единого Христа чудеса и страдания, и два Его рождения — 
предвечное от Отца бесплотным образом и временное от Матери и Девы ради 
нас плотским образом. Поэтому-то воистину и действительно Богородицей Её 
исповедуем, ибо рождённого от Отца прежде всех веков Бога-Слово Она роди-
ла в последние времена <525В> воплотившимся от Неё. Единой же сложной 
природой называть Христа мы совершенно отказываемся, не только по изло-
женным причинам, но и потому, что вообще ни один из признанных Отцов до 
сего дня не употребил этого выражения, — совершенно ясно, что оно изобре-
тено еретиком Аполлинарием и его последователями, а Севир, [302] воспри-
няв их заблуждение, разумеется, красуется и их выражениями. Ведь Христос 
не есть природная единица по сложению, как учат Аполлинарий и Севир, раз 
и после соединения в Нём сохраняется неслитная инаковость природ, из кото-
рых Он состоит. Не есть Он и ипостасная двоица, как учит Несторий, раз со-
шедшиеся части <525С> отнюдь не существуют самостоятельно и раздельно 
друг от друга, а воплотившийся Бог-Слово — един и после Воплощения, и со-
единившуюся с Ним плоть, одушевлённую умом и разумом, воспринял не ипо-
стазированной предварительно логосом собственной природы; но, по учению 
Отцов, Он есть единая сложная ипостась, в которой Он есть полностью Бог и 
Одно из Лиц святой всеславной Троицы с прибавлением человечества посред-
ством Божества, и полностью человек и один из людей с прибавлением Боже-
ства посредством человечества.

Рассуждение о сложной ипостаси, основывающееся более
на природе1, и точное доказательство того,

что исповедующие единую сложную ипостась Христа
не впадают в ту же нелепость, что и говорящие,

будто Христос <525D> — единая сложная природа

Если из-за того, что любая сложная ипостась обладает-де современными 
друг другу частями, кто-то заключит, что утверждающие единую сложную ипо-

1 Еще один пример «естественного умозрения», т. е. философского доказатель-
ства, в приложении к догматике.

стась Христа измышляют такую же нелепость1, то, по-моему, он мыслит непра-
вильно. Ведь не вообще любая сложная ипостась имеет части, современные 
друг другу по возникновению, но, ясно, только такая, которая подпадает под 
понятие сложной природы и принадлежит к такому виду, присваиваемому ей; 
она, в общем и целом, по приписываемой ей сущности, т. е. природе, обладая 
объединённой <528A> совокупностью присущих ей особенностей (ἰδιωμάτων), 
есть природа с особенностями. Значит, если природа, которой она подпадает, 
является сложной, как и вид (εἶδος), к которому она относится, то совершен-
но неизбежно, что и сама ипостась будет сложной, и её части будут современ-
ны друг другу из-за присваиваемой ей сущности, т. е. природы, существующей 
таким образом, что она совпадает с видом, за исключением её определяющих 
признаков. [303] Ведь как мы при определении ипостаси просто говорим: «Ипо-
стась — это некая сущность с особенностями, или же некая сущность, содер-
жащая каждую из своих особенностей, которые присутствуют в индивиде 
(ἀτόμῳ2)», так же и о дополнительно определяемой ипостаси, а не об ипоста-
си просто, говорим: «Сложная ипостась — это некая сложная сущность с осо-
бенностями, <528В> или же некая сложная сущность, содержащая каждую 
из своих особенностей, которые присутствуют в отдельном индивиде». Ведь 
особенности, усматриваемые во всех индивидах одного и того же вида, прежде 
всего отмечают род сущности или природы в относящихся к ней индивидах. 
Ведь сложность есть общее свойство всех индивидов, относящихся к сложно-
му виду; следовательно, сложность отличает, прежде всего, сложную  природу 
в относящихся к ней индивидах, а не ипостась.

Кроме того, опять-таки, всякое определение отдельных индивидов основы-
вается на общих особенностях, под которые они подпадают, и описание всего, 
что подпадает под них, естественно, берёт начало с родовых особенностей, так 
как ясно, <528С> что определяется то, что существенно и первично. Если же 
это верно, — а так оно и есть, — то ясно, что утверждающий сложность ипо-
стаси, возводимой к природе, тем самым обнаруживает, по общему роду сущ-
ности, и наличие ипостаси вместе с отличающими её особенностями. Так что 
говорящий о сложной ипостаси, подпадающей природе, не о чём другом гово-
рит, как о природе, или же сущности, вместе с особенностями. Значит, если, 
как доказано, любая сложная природа непроизвольно содержит в себе части, 
сходящиеся друг с другом по сложению, и обладает современными друг другу 
частями, и возникает ради восполнения усматриваемой в сущих  целокупности 

1 Т. е., что Божественная и человеческая природы во Христе одновременны.
2 Или: неделимом. 



202 Преп. Максим Исповедник 203Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

тях. Части же Христа — Его Божество и человечество, из которых Он состо-
ит и в которых существует. А с другой стороны, научены мы и в единую приро-
ду Бога-Слова, воплощенную во плоти с умной и разумной душой, веровать и 
её утверждать и провозглашать, по учению св. Кирилла; говоря же о «вопло-
щенной», разумеем привнесённую сущность нашей человеческой природы. 
Также и всё того же и единого Христа чудеса и страдания, и два Его рождения — 
предвечное от Отца бесплотным образом и временное от Матери и Девы ради 
нас плотским образом. Поэтому-то воистину и действительно Богородицей Её 
исповедуем, ибо рождённого от Отца прежде всех веков Бога-Слово Она роди-
ла в последние времена <525В> воплотившимся от Неё. Единой же сложной 
природой называть Христа мы совершенно отказываемся, не только по изло-
женным причинам, но и потому, что вообще ни один из признанных Отцов до 
сего дня не употребил этого выражения, — совершенно ясно, что оно изобре-
тено еретиком Аполлинарием и его последователями, а Севир, [302] воспри-
няв их заблуждение, разумеется, красуется и их выражениями. Ведь Христос 
не есть природная единица по сложению, как учат Аполлинарий и Севир, раз 
и после соединения в Нём сохраняется неслитная инаковость природ, из кото-
рых Он состоит. Не есть Он и ипостасная двоица, как учит Несторий, раз со-
шедшиеся части <525С> отнюдь не существуют самостоятельно и раздельно 
друг от друга, а воплотившийся Бог-Слово — един и после Воплощения, и со-
единившуюся с Ним плоть, одушевлённую умом и разумом, воспринял не ипо-
стазированной предварительно логосом собственной природы; но, по учению 
Отцов, Он есть единая сложная ипостась, в которой Он есть полностью Бог и 
Одно из Лиц святой всеславной Троицы с прибавлением человечества посред-
ством Божества, и полностью человек и один из людей с прибавлением Боже-
ства посредством человечества.

Рассуждение о сложной ипостаси, основывающееся более
на природе1, и точное доказательство того,

что исповедующие единую сложную ипостась Христа
не впадают в ту же нелепость, что и говорящие,

будто Христос <525D> — единая сложная природа

Если из-за того, что любая сложная ипостась обладает-де современными 
друг другу частями, кто-то заключит, что утверждающие единую сложную ипо-

1 Еще один пример «естественного умозрения», т. е. философского доказатель-
ства, в приложении к догматике.

стась Христа измышляют такую же нелепость1, то, по-моему, он мыслит непра-
вильно. Ведь не вообще любая сложная ипостась имеет части, современные 
друг другу по возникновению, но, ясно, только такая, которая подпадает под 
понятие сложной природы и принадлежит к такому виду, присваиваемому ей; 
она, в общем и целом, по приписываемой ей сущности, т. е. природе, обладая 
объединённой <528A> совокупностью присущих ей особенностей (ἰδιωμάτων), 
есть природа с особенностями. Значит, если природа, которой она подпадает, 
является сложной, как и вид (εἶδος), к которому она относится, то совершен-
но неизбежно, что и сама ипостась будет сложной, и её части будут современ-
ны друг другу из-за присваиваемой ей сущности, т. е. природы, существующей 
таким образом, что она совпадает с видом, за исключением её определяющих 
признаков. [303] Ведь как мы при определении ипостаси просто говорим: «Ипо-
стась — это некая сущность с особенностями, или же некая сущность, содер-
жащая каждую из своих особенностей, которые присутствуют в индивиде 
(ἀτόμῳ2)», так же и о дополнительно определяемой ипостаси, а не об ипоста-
си просто, говорим: «Сложная ипостась — это некая сложная сущность с осо-
бенностями, <528В> или же некая сложная сущность, содержащая каждую 
из своих особенностей, которые присутствуют в отдельном индивиде». Ведь 
особенности, усматриваемые во всех индивидах одного и того же вида, прежде 
всего отмечают род сущности или природы в относящихся к ней индивидах. 
Ведь сложность есть общее свойство всех индивидов, относящихся к сложно-
му виду; следовательно, сложность отличает, прежде всего, сложную  природу 
в относящихся к ней индивидах, а не ипостась.

Кроме того, опять-таки, всякое определение отдельных индивидов основы-
вается на общих особенностях, под которые они подпадают, и описание всего, 
что подпадает под них, естественно, берёт начало с родовых особенностей, так 
как ясно, <528С> что определяется то, что существенно и первично. Если же 
это верно, — а так оно и есть, — то ясно, что утверждающий сложность ипо-
стаси, возводимой к природе, тем самым обнаруживает, по общему роду сущ-
ности, и наличие ипостаси вместе с отличающими её особенностями. Так что 
говорящий о сложной ипостаси, подпадающей природе, не о чём другом гово-
рит, как о природе, или же сущности, вместе с особенностями. Значит, если, 
как доказано, любая сложная природа непроизвольно содержит в себе части, 
сходящиеся друг с другом по сложению, и обладает современными друг другу 
частями, и возникает ради восполнения усматриваемой в сущих  целокупности 

1 Т. е., что Божественная и человеческая природы во Христе одновременны.
2 Или: неделимом. 



204 Преп. Максим Исповедник 205Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

в каждом роде, то <528D> ясно, что любая ипостась естественным образом 
обладает бытийным устроением (πρὸς τὸ εἶναι τὴν σύστασιν), одинаковым с 
собственным родом и видом и неизменным. Пусть же эти еретики покажут, 
что сложная ипостась Христа подпадает сложной природе, и заключат, что её 
части современны, и справедливо обвинят нас в том, в чём сами порицаются. 
Пока же им это не удалось, [304] они основывают свои учения на зыбучем 
песке. Ведь кто по невежеству силится подчинить Христа вышесказанным не-
лепостям, потому что Он и есть сложная ипостась, и нами таковой  благочестиво 
исповедуется, тот далеко отклоняется, блуждая, от ведущего к истине пути, а 
точнее  от самой истины. Ибо великая и святая тайна Христа и <529А> не 
имеет какой-либо общей и родовой природы, приписываемой ей как вид инди-
вида, и сама не является родом или видом, приписываемым подпадающим ему 
по природе индивидам1, чтобы её можно было подчинить какому-нибудь из при-
ведённых правил, потому что соединение Бога-Слова с плотью по сложению 
не равно и не подобно вещам, сложным по взаимному схождению частей.

О том, что соединение Бога-Слова с плотью
произошло единственно по восприятию,

так что Он предсуществовал и пожелал истощиться
ради соединения с плотью

Ведь во всех вообще сложных по природе вещах составление вида как це-
лого из частей совершается не соединением одного с другим по восприятию, 
<529В> а совокупным возникновением частей из небытия по схождению друг 
с другом, одновременно с возникновением, совершается составление целого. 
Тайна же Господа нашего и Бога и Спасителя Иисуса Христа явилась не таким 
образом, а Бог по природе и по природе Сын Божий, простой и бесплотный, и 
совечный Отцу, и Создатель всех веков, человеколюбивым волением пожелав, 
по воспринятию плоти сделался человеком, и ради нас, простой и бесплотный 
по природе, по домостроительству родился от нас по ипостаси сложным и во-
площённым, как вдохновенно говорит св. великий Дионисий Ареопагит 
<529С> в первой главе своего сочинения О Божественных именах, такими 
словами повествуя о Божественном воплощении: «[Богоначалие,] как крайне 
человеколюбивое, ибо Оно воистину полностью сообщилось подобным нам в 
одной из Своих ипостасей, призывая к Себе и возвышая человеческую пад-

1 Ср. Ер 12, 489D и комментарии.

шесть, из которой1 составился простой Иисус, и вечный — принял временную 
протяжённость, и сверхсущностно превосходящий всякий чин природы — ро-
дился [305] в нашей природе»2.

Значит, раз не по закону и чину природы сложных вещей, а по иному, не-
жели сложные вещи, установлению сложился неизреченно с плотью Бог-
Слово, — именно, как громко гласит всем разум истины, по восприятию, а не 
приняв бытие одновременно с плотью <529D> по рождении, ради исполне-
ния некоего сложного целого по виду, — то напрасно неучи пытаются безза-
конно подчинить природным законам сложную ипостась, превосходящую вся-
кие пределы и логосы природы. Поэтому утверждающий, что вочеловечение 
осуществилось восприятием плоти и предвечное существование Бога-Слова 
сохраняет, и благочестиво исповедует Его добровольное и преднамеренное Во-
площение во времени, и соблюдает неслитно различие между принимающим 
Словом и принятой плотью и после <532А> соединения. Тот же, кто испове-
дует, будто Бог-Слово вочеловечился без изменения не принятием плоти, ни-
как ничего из сказанного не сможет истинно исповедовать. Ибо, каким обра-
зом, если не предсуществовал безначально Бог-Слово, волею принял Он плоть, 
отличную по сущности? Потому-то, главным образом, как мне кажется, и го-
ворится, что соединение с иноприродным произошло посредством восприятия, 
причём так, что Единственный единственным образом без претерпевания во-
истину принял иносущностное и всячески и во всех отношениях сохранил Себя 
без изменения или умножения, а принятое — неизменным, что невозможно 
для сотворённой природы, в которой одновременно с возникновением частей, 
ради восполнения некоего целого по роду при совокупном их схождении друг 
с другом, возникает и вся сложная вещь, <532В> сохраняющий в общем со-
размерное (ἀναλογίαν) отношение частей друг к другу, как это имеет место в 
нас и в существах, получившим в удел сложную природу по виду. Ведь у нас 
душа располагает природными способностями тела, соразмерными 
(ἀναλογούσας) её собственным действиям, так как тело по природе является 
её вместилищем, а она возникает одновременно и совокупно с плотью3. Бог же 

1 У преп. Максима здесь пропущено: «неизреченным образом (ἀῤῥήτως)». — Д. Б.
2 Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, I, 4 [113, 6–11 (ed. Suchla)]. 

В переводе сохранен синтаксис, используемый при цитировании Ареопагита преп. 
Максимом. — Д. Б. 

3 Ср.: «Душа как целое, вмещая целиком тело, дает ему жизнь, т. е. бытие-в-
движении, не соразделяясь с ним [на части] и не заключаясь в нем, как простая и 
бестелесная по природе, но, целиком присутствуя в [теле, как] целом и каждом его 
члене (поскольку ему [от природы] свойственно принимать ее [в себя] соответствен-



204 Преп. Максим Исповедник 205Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

в каждом роде, то <528D> ясно, что любая ипостась естественным образом 
обладает бытийным устроением (πρὸς τὸ εἶναι τὴν σύστασιν), одинаковым с 
собственным родом и видом и неизменным. Пусть же эти еретики покажут, 
что сложная ипостась Христа подпадает сложной природе, и заключат, что её 
части современны, и справедливо обвинят нас в том, в чём сами порицаются. 
Пока же им это не удалось, [304] они основывают свои учения на зыбучем 
песке. Ведь кто по невежеству силится подчинить Христа вышесказанным не-
лепостям, потому что Он и есть сложная ипостась, и нами таковой  благочестиво 
исповедуется, тот далеко отклоняется, блуждая, от ведущего к истине пути, а 
точнее  от самой истины. Ибо великая и святая тайна Христа и <529А> не 
имеет какой-либо общей и родовой природы, приписываемой ей как вид инди-
вида, и сама не является родом или видом, приписываемым подпадающим ему 
по природе индивидам1, чтобы её можно было подчинить какому-нибудь из при-
ведённых правил, потому что соединение Бога-Слова с плотью по сложению 
не равно и не подобно вещам, сложным по взаимному схождению частей.

О том, что соединение Бога-Слова с плотью
произошло единственно по восприятию,

так что Он предсуществовал и пожелал истощиться
ради соединения с плотью

Ведь во всех вообще сложных по природе вещах составление вида как це-
лого из частей совершается не соединением одного с другим по восприятию, 
<529В> а совокупным возникновением частей из небытия по схождению друг 
с другом, одновременно с возникновением, совершается составление целого. 
Тайна же Господа нашего и Бога и Спасителя Иисуса Христа явилась не таким 
образом, а Бог по природе и по природе Сын Божий, простой и бесплотный, и 
совечный Отцу, и Создатель всех веков, человеколюбивым волением пожелав, 
по воспринятию плоти сделался человеком, и ради нас, простой и бесплотный 
по природе, по домостроительству родился от нас по ипостаси сложным и во-
площённым, как вдохновенно говорит св. великий Дионисий Ареопагит 
<529С> в первой главе своего сочинения О Божественных именах, такими 
словами повествуя о Божественном воплощении: «[Богоначалие,] как крайне 
человеколюбивое, ибо Оно воистину полностью сообщилось подобным нам в 
одной из Своих ипостасей, призывая к Себе и возвышая человеческую пад-

1 Ср. Ер 12, 489D и комментарии.

шесть, из которой1 составился простой Иисус, и вечный — принял временную 
протяжённость, и сверхсущностно превосходящий всякий чин природы — ро-
дился [305] в нашей природе»2.

Значит, раз не по закону и чину природы сложных вещей, а по иному, не-
жели сложные вещи, установлению сложился неизреченно с плотью Бог-
Слово, — именно, как громко гласит всем разум истины, по восприятию, а не 
приняв бытие одновременно с плотью <529D> по рождении, ради исполне-
ния некоего сложного целого по виду, — то напрасно неучи пытаются безза-
конно подчинить природным законам сложную ипостась, превосходящую вся-
кие пределы и логосы природы. Поэтому утверждающий, что вочеловечение 
осуществилось восприятием плоти и предвечное существование Бога-Слова 
сохраняет, и благочестиво исповедует Его добровольное и преднамеренное Во-
площение во времени, и соблюдает неслитно различие между принимающим 
Словом и принятой плотью и после <532А> соединения. Тот же, кто испове-
дует, будто Бог-Слово вочеловечился без изменения не принятием плоти, ни-
как ничего из сказанного не сможет истинно исповедовать. Ибо, каким обра-
зом, если не предсуществовал безначально Бог-Слово, волею принял Он плоть, 
отличную по сущности? Потому-то, главным образом, как мне кажется, и го-
ворится, что соединение с иноприродным произошло посредством восприятия, 
причём так, что Единственный единственным образом без претерпевания во-
истину принял иносущностное и всячески и во всех отношениях сохранил Себя 
без изменения или умножения, а принятое — неизменным, что невозможно 
для сотворённой природы, в которой одновременно с возникновением частей, 
ради восполнения некоего целого по роду при совокупном их схождении друг 
с другом, возникает и вся сложная вещь, <532В> сохраняющий в общем со-
размерное (ἀναλογίαν) отношение частей друг к другу, как это имеет место в 
нас и в существах, получившим в удел сложную природу по виду. Ведь у нас 
душа располагает природными способностями тела, соразмерными 
(ἀναλογούσας) её собственным действиям, так как тело по природе является 
её вместилищем, а она возникает одновременно и совокупно с плотью3. Бог же 

1 У преп. Максима здесь пропущено: «неизреченным образом (ἀῤῥήτως)». — Д. Б.
2 Дионисий Ареопагит. О Божественных именах, I, 4 [113, 6–11 (ed. Suchla)]. 

В переводе сохранен синтаксис, используемый при цитировании Ареопагита преп. 
Максимом. — Д. Б. 

3 Ср.: «Душа как целое, вмещая целиком тело, дает ему жизнь, т. е. бытие-в-
движении, не соразделяясь с ним [на части] и не заключаясь в нем, как простая и 
бестелесная по природе, но, целиком присутствуя в [теле, как] целом и каждом его 
члене (поскольку ему [от природы] свойственно принимать ее [в себя] соответствен-



206 Преп. Максим Исповедник 207Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Слово, собственным природным действиям Которого никоим образом [306] не 
соразмерны способности Им принятой природы, — ведь сверхприродному при-
рода не может быть мерой, да и вообще ничто из сущего по природе не способ-
но1 Его вместить2. Так что Единственнейший неизреченным образом по изво-
лению стал человеком через принятие плоти, одушевлённой умом и разумом, 
как сущий и пресущий, и всемогущий, <532С> сверхъестественным образом 
новоустроив (καινοτομήσας) естество3, чтобы спасти человека.

Такую познал я веру и такой научился и у преждеотошедших святых бла-
женных Отцов наших, и у ещё живущих, которым вверено кормило соборной 
св. Божией Церкви, ими в пристань воли Божией4 верно направляемой; в её 
лоне и я по их молитвам оставлю настоящую жизнь и вместо всяких досто-
инств поднесу Богу это исповедание — незапятнанное и непорочное, и воз-
вышающееся над любой бурей ереси. <532D> Я ведь не могу похвалиться 
 жизнью, осиянной делами праведности, потому что во всё время земного су-
ществования был добровольным нарушителем Божиих законов.

А я, по возможности кратко, написал вам это, господа мои благословенные, 
чтобы вы знали, если только есть какая-то польза от писания, как прогнать вол-
ков, хотя бы и прикрывшихся отчасти овечьей шкурой, которые непонятным 
лаем пугают кротких божественных овец святого стада Христова, и не дали бы 

но природно заложенному в нем можению восприятия ее действия), соразмерно 
сжимает по-разному восприимчивые к ней члены для сохранения бытия тела в един-
стве» (Amb 7//PG 91. 1100B, пер. А. М. Шуфрина).

1 Вместе с тем, в Трудностях к Иоанну преп. Максим использует понятие «со-
размерности» в другом контексте — причастия Богу, когда говорит, что «Слово — как 
приличествует Благу — показывается и умножается соразмерно каждому во всех, 
[происходящих] из Него, и возглавляет всех в Себе» (Amb 7//PG 91. 1080В, пер. 
А. М. Шуфрина). Итак, по природе тварное не способно вместить Бога, но обожен-
ная природа вмещает Божественные энергии-действия по самой благодати обоже-
ния, и Бог «умножается» соразмерно причастующих Ему.

2 Некоторая синтаксическая несвязность этого предложения призвана передать 
соответствующее свойство исходного текста. — Прим. пер.

3 Понятие «обновления» (или «новоустроения») природ восходит у преп. Макси-
ма к словам свт. Григория Богослова: «Новоустраиваются (Καινοτομοῦνται) естест ва, 
и Бог делается человеком» (Gr. Naz. Оr. 39. 13//PG 36. 348D), толкованию которых 
преп. Максим посвятил одну из важнейших своих «трудностей» — Аmb 41//PG 91. 
1304D — 1316A (подробнее см.: Максим Исповедник 2014. С. 538–539, прим. 211).

4 Выражение, соответствующее учению преп. Максима, что исполнение воли Бо-
жией есть покой (здесь — пристань) для верных, восходит к Пс. 106, 30. 2 (Септуа-
гинта) и встречается часто у Каппадокийцев, напр., в: Greg. Nyss. Antirrh. Adv. Apoll. 
Vol. 3. 1. 197. 20, ed. F. Mueller//TLG

себя увлечь обманом, зловредно притворяющимся истиной; а слов Отцов, под-
тверждающих церковную веру, пока что не смог я поместить в письме <533А> 
из-за моей крайней скудости в книгах. У вас же есть там благословенный гос-
подин мой, отец и учитель, авва Софроний, воистину благоразумный1 и мудрый 
заступник истины и неодолимый защитник Божественного учения, который 
и делом, и словом может сражаться со всякой ересью; кроме всех прочих до-
стоинств, богат он и множеством божественных книг, которыми щедро делит-
ся с желающими поучиться Божественному. Так что, посещая его, вы, я  уверен, 
приобретёте правое, безошибочное познание спасительного [307] Божествен-
ного учения. Будьте здоровы.

<533В> Письмо XIV. Тому же послание учительное2

Бог, будучи благ по природе, ничего не творит дурным из того, что Ему свой-
ственно творить. Человек же, сделавшись благим по усердному стремлению воли 
(γνώμης), всегда радуется тому, что Бог творит по природе. Ведь нет в человеке 
иного отличительного признака благости, кроме одного лишь сорасположения 
(συνδιάθεσιν) с тем, что возникает от Бога. Ибо Богу свойственно творить бла-
го, а человеку — иметь сорасположение к нему. Ведь добродетель мужа — вы-
казывать себя любящим содеянное Богом по расположению воли (διαθέσει 
γνώμης). Значит, если действительно всё, имеющее в Боге  причину своего воз-
никновения, есть благо, то, разумеется, благом, и величайшим из благ,  является 
соединение разошедшихся по вере, <533С> ибо ясно, что это — дело Божие. 
Если же это — совершенная правда, то знаю я, что вы радуетесь, видя, как рас-
сеянные собираются воедино, — вы ведь благи по вашему  устремлению к добру.

Поэтому я и прошу вас, благих и богохранимых, принять богоугоднейшего 
диакона, господина моего <536А> Косьму, который доставит это не слишком 
длинное моё письмо, — мужа добродетельного и благоразумного, и украшен-
ного богоугодным нравом, — и причислить его к вашим близким друзьям, а 
если возникнет нужда представить о нём прошение богочтимому папе3, чтобы 
он получил принадлежащую ему степень диакона в Церкви, в которой был по-

1 Игра слов: Σωφρόνιος — Софроний, σώφρων — «благоразумный». — Прим. пер.
2 П. Шервуд (см.: Sherwood 1952. P. 40–41) датирует письмо, обращенное к ил-

люстрию Петру, 634 г. или немного позднее, но до 640 г., когда началась полемика с 
монофелитами. Оно отражает события после арабо-мусульманского вторжения в 
Империю.

3 П. Шервуд считает, что речь идет о патр. Кире Александрийском.



206 Преп. Максим Исповедник 207Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Слово, собственным природным действиям Которого никоим образом [306] не 
соразмерны способности Им принятой природы, — ведь сверхприродному при-
рода не может быть мерой, да и вообще ничто из сущего по природе не способ-
но1 Его вместить2. Так что Единственнейший неизреченным образом по изво-
лению стал человеком через принятие плоти, одушевлённой умом и разумом, 
как сущий и пресущий, и всемогущий, <532С> сверхъестественным образом 
новоустроив (καινοτομήσας) естество3, чтобы спасти человека.

Такую познал я веру и такой научился и у преждеотошедших святых бла-
женных Отцов наших, и у ещё живущих, которым вверено кормило соборной 
св. Божией Церкви, ими в пристань воли Божией4 верно направляемой; в её 
лоне и я по их молитвам оставлю настоящую жизнь и вместо всяких досто-
инств поднесу Богу это исповедание — незапятнанное и непорочное, и воз-
вышающееся над любой бурей ереси. <532D> Я ведь не могу похвалиться 
 жизнью, осиянной делами праведности, потому что во всё время земного су-
ществования был добровольным нарушителем Божиих законов.

А я, по возможности кратко, написал вам это, господа мои благословенные, 
чтобы вы знали, если только есть какая-то польза от писания, как прогнать вол-
ков, хотя бы и прикрывшихся отчасти овечьей шкурой, которые непонятным 
лаем пугают кротких божественных овец святого стада Христова, и не дали бы 

но природно заложенному в нем можению восприятия ее действия), соразмерно 
сжимает по-разному восприимчивые к ней члены для сохранения бытия тела в един-
стве» (Amb 7//PG 91. 1100B, пер. А. М. Шуфрина).

1 Вместе с тем, в Трудностях к Иоанну преп. Максим использует понятие «со-
размерности» в другом контексте — причастия Богу, когда говорит, что «Слово — как 
приличествует Благу — показывается и умножается соразмерно каждому во всех, 
[происходящих] из Него, и возглавляет всех в Себе» (Amb 7//PG 91. 1080В, пер. 
А. М. Шуфрина). Итак, по природе тварное не способно вместить Бога, но обожен-
ная природа вмещает Божественные энергии-действия по самой благодати обоже-
ния, и Бог «умножается» соразмерно причастующих Ему.

2 Некоторая синтаксическая несвязность этого предложения призвана передать 
соответствующее свойство исходного текста. — Прим. пер.

3 Понятие «обновления» (или «новоустроения») природ восходит у преп. Макси-
ма к словам свт. Григория Богослова: «Новоустраиваются (Καινοτομοῦνται) естест ва, 
и Бог делается человеком» (Gr. Naz. Оr. 39. 13//PG 36. 348D), толкованию которых 
преп. Максим посвятил одну из важнейших своих «трудностей» — Аmb 41//PG 91. 
1304D — 1316A (подробнее см.: Максим Исповедник 2014. С. 538–539, прим. 211).

4 Выражение, соответствующее учению преп. Максима, что исполнение воли Бо-
жией есть покой (здесь — пристань) для верных, восходит к Пс. 106, 30. 2 (Септуа-
гинта) и встречается часто у Каппадокийцев, напр., в: Greg. Nyss. Antirrh. Adv. Apoll. 
Vol. 3. 1. 197. 20, ed. F. Mueller//TLG

себя увлечь обманом, зловредно притворяющимся истиной; а слов Отцов, под-
тверждающих церковную веру, пока что не смог я поместить в письме <533А> 
из-за моей крайней скудости в книгах. У вас же есть там благословенный гос-
подин мой, отец и учитель, авва Софроний, воистину благоразумный1 и мудрый 
заступник истины и неодолимый защитник Божественного учения, который 
и делом, и словом может сражаться со всякой ересью; кроме всех прочих до-
стоинств, богат он и множеством божественных книг, которыми щедро делит-
ся с желающими поучиться Божественному. Так что, посещая его, вы, я  уверен, 
приобретёте правое, безошибочное познание спасительного [307] Божествен-
ного учения. Будьте здоровы.

<533В> Письмо XIV. Тому же послание учительное2

Бог, будучи благ по природе, ничего не творит дурным из того, что Ему свой-
ственно творить. Человек же, сделавшись благим по усердному стремлению воли 
(γνώμης), всегда радуется тому, что Бог творит по природе. Ведь нет в человеке 
иного отличительного признака благости, кроме одного лишь сорасположения 
(συνδιάθεσιν) с тем, что возникает от Бога. Ибо Богу свойственно творить бла-
го, а человеку — иметь сорасположение к нему. Ведь добродетель мужа — вы-
казывать себя любящим содеянное Богом по расположению воли (διαθέσει 
γνώμης). Значит, если действительно всё, имеющее в Боге  причину своего воз-
никновения, есть благо, то, разумеется, благом, и величайшим из благ,  является 
соединение разошедшихся по вере, <533С> ибо ясно, что это — дело Божие. 
Если же это — совершенная правда, то знаю я, что вы радуетесь, видя, как рас-
сеянные собираются воедино, — вы ведь благи по вашему  устремлению к добру.

Поэтому я и прошу вас, благих и богохранимых, принять богоугоднейшего 
диакона, господина моего <536А> Косьму, который доставит это не слишком 
длинное моё письмо, — мужа добродетельного и благоразумного, и украшен-
ного богоугодным нравом, — и причислить его к вашим близким друзьям, а 
если возникнет нужда представить о нём прошение богочтимому папе3, чтобы 
он получил принадлежащую ему степень диакона в Церкви, в которой был по-

1 Игра слов: Σωφρόνιος — Софроний, σώφρων — «благоразумный». — Прим. пер.
2 П. Шервуд (см.: Sherwood 1952. P. 40–41) датирует письмо, обращенное к ил-

люстрию Петру, 634 г. или немного позднее, но до 640 г., когда началась полемика с 
монофелитами. Оно отражает события после арабо-мусульманского вторжения в 
Империю.

3 П. Шервуд считает, что речь идет о патр. Кире Александрийском.



208 Преп. Максим Исповедник 209Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ставлен, — не медлить. Он ведь настолько глубоко воспринял благочестивый 
смысл Божественного учения Церкви, что и пламенно борется за него, и зна-
ет, что цель и закон благочестия — не отрицать существования ни одной из 
час тей, из которых состоит Христос после неизреченного соединения, ибо [308] 
Он, всё один и тот же, воистину есть вместе Бог и человек. Он ведь не отринул 
то, чем был, когда воистину стал тем, чем не был, — ибо не переменился. И не 
изменил того, чем стал, <536В> оставшись, чем был, — ибо человеколюбив; 
а есть весь по ипостаси природно и то, и другое, единый из того и другого, сохра-
няя в Своём единстве и то, и другое без превращения и изменения, ибо воисти-
ну по ипостасному соединению есть и само то, и само другое. Ведь ипостасное 
соединение противопоставляется разделению, но не природному различию со-
единённых в нём вещей, и потому первое полностью устраняет, последнее же 
неколебимо сохраняет, чтó изъявляется числом. Поскольку никто никогда не 
мог помыслить различие, совершенно непричастное количества, будь он хоть 
искуснейшим и непобедимейшим спорщиком. Ведь пока части сложного це-
лого, из которых целое состоит, сохраняются без слияния, невозможно не при-
знавать природное различие <536С> между собой сохраняющихся в соеди-
нении частей целого. А пока в целом сохраняется логос сущностного различия 
частей, нельзя не признавать количество частей целого, сущностно различных 
между собой, что и свойственно выражать числу, а не разделение, потому что 
число изъявляет не взаимоотношение вещей, т. е. единство или разделение, а 
только количественность просто, но не её образ. Если же числу свойственно 
выражать количественность, а не соотношение, то отнюдь не разделяет соеди-
нение тот, кто благочестиво употребляет число единственно для выражения 
сохраняющегося во Христе после соединения различия природ, из которых Он 
состоит, а лишь познаёт, что после соединения пребывают неслитно <536D> 
природы, из которых состоит единый Христос и Господь, и Сын, и Бог, — ясно, 
что воплотившийся и полностью вочеловечившийся. Поэтому такой человек 
проповедует и одну природу Слова после соединения, воплотившуюся в плоть, 
обладающую умной и разумной душой, различия не отрицая, а разделение 
устраняя и удаляя, чтобы этими самыми выражениями изгнать из Божествен-
ного храма вместе и слияние Аполлинария, [309] и <537A> разделение Не-
стория, — два противоположных зла, — и в чистоте поклоняться тайне; он ис-
поведует, что Христос родился свыше от Отца прежде всех веков и что Он же 
родился ради нас снизу принятием плоти, одушевлённой умом и разумом, от 
Матери в последние времена. И поэтому верит он, что св. Дева —  действительно 
и воистину Богородица, ибо, зачав без семени Самого Бога-Слово, Она  носила 
и родила Его, воплотившегося от Неё; что Он же творил чудеса, что Он же 

доб ровольно претерпел испытания человеческими страданиями, Он же был 
распят, погребён, восстал в третий день по Писанию (1 Кор. 15, 4), <537В> 
был во плоти взят на небеса, откуда бесплотно явился нам, а как — Сам веда-
ет, ибо, как Бог по природе, не переходит из одних мест в другие. Он ведь бес-
пределен по природе, и поэтому отнюдь не содержится ничем из сущего, ибо 
свобо ден от всякого ограничения; и по природе человеколюбив, и поэтому 
доброволь но претерпел наше плотское рождение и заключился в наше суще-
ствование; Он же приидёт во славе Своей судить живых и мёртвых и воздать 
каждому по справедливости уготованный ему удел.

<537С> Принявшего охотно это исповедание упомянутого богоугодней-
шего господина Косьму и я принял с радостью, и полюбил сильнее, чем соб-
ственную душу, узнав простоту его нрава во Христе, и на какие он задавал во-
просы о вероучении, дал ему вкратце письменный ответ, который стоило бы и 
вам, богохранимые, принять и развить. Вы ведь поможете ему вашим прекрас-
ным разъяснением обсуждаемого, восполняя то, что из-за краткости пропуще-
но; и довольно об этом. Напоминаю вам, богохранимые: будем бодрствовать и 
молиться, по повелению Божиему (Мф. 26, 41), <537D> чтобы не попасться 
в западни искушений, со всех сторон окружающие нас. Ведь если будем бодрст-
вовать и трезвиться, то, я уверен, сохранимся от козней демонов; если же  будем 
молиться, привлечём себе в помощь Божественную благодать, [310] сорато-
борствующую нам <540А> и делающую нас победителями всякого супротив-
ного могущества, и хранящую нас от всякого заблуждения и неведения; и в 
особенности сейчас должны мы так поступать, потому что, не будь даже запо-
веди, прибегать к Богу учит нас сама природа, подталкиваемая тяжёлыми об-
стоятельствами. Ибо что бедственнее зол, охвативших ныне всю вселенную1, 
что страшнее того, что мы видим и слышим о происходящем, что жальче и 
ужаснее для страдальцев? Видим племя диких жителей пустыни, проносяще-
еся по чужой земле как по своей, неукротимых свирепых зверей, людей по 
одному лишь внешнему виду, разоряющих культурное государство (ἥμερoν 
πo λιτείαν)2, а также и народ иудейский, издревле радующийся крови челове-

1 Вероятнее всего, речь идет о времени завоевания арабами-мусульманами Си-
рии (634–636 гг.).

2 Преп. Максим в описании арабского нашествия характеризует его в рамках оп-
позиции: варвары — цивилизация. Следует отметить, что в целом характеристика 
арабов у преп. Максима более мягкая и лаконичная по сравнению с тем, как харак-
теризует «сарацин» св. Софроний Иерусалимский, который говорит не только об их 
дикости, свирепости, дьявольской жестокости, но и о нечестии, безбожии, ненави-
сти к Богу, называет их предреченной пророком «мерзостью запустения» (ср.: Дан. 



208 Преп. Максим Исповедник 209Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ставлен, — не медлить. Он ведь настолько глубоко воспринял благочестивый 
смысл Божественного учения Церкви, что и пламенно борется за него, и зна-
ет, что цель и закон благочестия — не отрицать существования ни одной из 
час тей, из которых состоит Христос после неизреченного соединения, ибо [308] 
Он, всё один и тот же, воистину есть вместе Бог и человек. Он ведь не отринул 
то, чем был, когда воистину стал тем, чем не был, — ибо не переменился. И не 
изменил того, чем стал, <536В> оставшись, чем был, — ибо человеколюбив; 
а есть весь по ипостаси природно и то, и другое, единый из того и другого, сохра-
няя в Своём единстве и то, и другое без превращения и изменения, ибо воисти-
ну по ипостасному соединению есть и само то, и само другое. Ведь ипостасное 
соединение противопоставляется разделению, но не природному различию со-
единённых в нём вещей, и потому первое полностью устраняет, последнее же 
неколебимо сохраняет, чтó изъявляется числом. Поскольку никто никогда не 
мог помыслить различие, совершенно непричастное количества, будь он хоть 
искуснейшим и непобедимейшим спорщиком. Ведь пока части сложного це-
лого, из которых целое состоит, сохраняются без слияния, невозможно не при-
знавать природное различие <536С> между собой сохраняющихся в соеди-
нении частей целого. А пока в целом сохраняется логос сущностного различия 
частей, нельзя не признавать количество частей целого, сущностно различных 
между собой, что и свойственно выражать числу, а не разделение, потому что 
число изъявляет не взаимоотношение вещей, т. е. единство или разделение, а 
только количественность просто, но не её образ. Если же числу свойственно 
выражать количественность, а не соотношение, то отнюдь не разделяет соеди-
нение тот, кто благочестиво употребляет число единственно для выражения 
сохраняющегося во Христе после соединения различия природ, из которых Он 
состоит, а лишь познаёт, что после соединения пребывают неслитно <536D> 
природы, из которых состоит единый Христос и Господь, и Сын, и Бог, — ясно, 
что воплотившийся и полностью вочеловечившийся. Поэтому такой человек 
проповедует и одну природу Слова после соединения, воплотившуюся в плоть, 
обладающую умной и разумной душой, различия не отрицая, а разделение 
устраняя и удаляя, чтобы этими самыми выражениями изгнать из Божествен-
ного храма вместе и слияние Аполлинария, [309] и <537A> разделение Не-
стория, — два противоположных зла, — и в чистоте поклоняться тайне; он ис-
поведует, что Христос родился свыше от Отца прежде всех веков и что Он же 
родился ради нас снизу принятием плоти, одушевлённой умом и разумом, от 
Матери в последние времена. И поэтому верит он, что св. Дева —  действительно 
и воистину Богородица, ибо, зачав без семени Самого Бога-Слово, Она  носила 
и родила Его, воплотившегося от Неё; что Он же творил чудеса, что Он же 

доб ровольно претерпел испытания человеческими страданиями, Он же был 
распят, погребён, восстал в третий день по Писанию (1 Кор. 15, 4), <537В> 
был во плоти взят на небеса, откуда бесплотно явился нам, а как — Сам веда-
ет, ибо, как Бог по природе, не переходит из одних мест в другие. Он ведь бес-
пределен по природе, и поэтому отнюдь не содержится ничем из сущего, ибо 
свобо ден от всякого ограничения; и по природе человеколюбив, и поэтому 
доброволь но претерпел наше плотское рождение и заключился в наше суще-
ствование; Он же приидёт во славе Своей судить живых и мёртвых и воздать 
каждому по справедливости уготованный ему удел.

<537С> Принявшего охотно это исповедание упомянутого богоугодней-
шего господина Косьму и я принял с радостью, и полюбил сильнее, чем соб-
ственную душу, узнав простоту его нрава во Христе, и на какие он задавал во-
просы о вероучении, дал ему вкратце письменный ответ, который стоило бы и 
вам, богохранимые, принять и развить. Вы ведь поможете ему вашим прекрас-
ным разъяснением обсуждаемого, восполняя то, что из-за краткости пропуще-
но; и довольно об этом. Напоминаю вам, богохранимые: будем бодрствовать и 
молиться, по повелению Божиему (Мф. 26, 41), <537D> чтобы не попасться 
в западни искушений, со всех сторон окружающие нас. Ведь если будем бодрст-
вовать и трезвиться, то, я уверен, сохранимся от козней демонов; если же  будем 
молиться, привлечём себе в помощь Божественную благодать, [310] сорато-
борствующую нам <540А> и делающую нас победителями всякого супротив-
ного могущества, и хранящую нас от всякого заблуждения и неведения; и в 
особенности сейчас должны мы так поступать, потому что, не будь даже запо-
веди, прибегать к Богу учит нас сама природа, подталкиваемая тяжёлыми об-
стоятельствами. Ибо что бедственнее зол, охвативших ныне всю вселенную1, 
что страшнее того, что мы видим и слышим о происходящем, что жальче и 
ужаснее для страдальцев? Видим племя диких жителей пустыни, проносяще-
еся по чужой земле как по своей, неукротимых свирепых зверей, людей по 
одному лишь внешнему виду, разоряющих культурное государство (ἥμερoν 
πo λιτείαν)2, а также и народ иудейский, издревле радующийся крови челове-

1 Вероятнее всего, речь идет о времени завоевания арабами-мусульманами Си-
рии (634–636 гг.).

2 Преп. Максим в описании арабского нашествия характеризует его в рамках оп-
позиции: варвары — цивилизация. Следует отметить, что в целом характеристика 
арабов у преп. Максима более мягкая и лаконичная по сравнению с тем, как харак-
теризует «сарацин» св. Софроний Иерусалимский, который говорит не только об их 
дикости, свирепости, дьявольской жестокости, но и о нечестии, безбожии, ненави-
сти к Богу, называет их предреченной пророком «мерзостью запустения» (ср.: Дан. 



210 Преп. Максим Исповедник 211Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ческой и усматривающий умилостивление Бога лишь в умерщвлении извая-
ния1 <540В> и оттого ещё сильнее безумствующий, и всех, прославившихся 

9, 27), нечествующими против Христа и Церкви, предводительствуемыми дьяволом, 
которому они подражают (см.: Hoyland R. Seeing Islam as Others Saw It. Princeton, 
1996. P. 69–71). Т. е. у св. Софрония антихристианский момент в характеристике 
новой силы подчеркивается куда сильнее, чем у преп. Максима, у которого этот ак-
цент делается в данном письме (в связи со вторжением арабов), по преимуществу, 
применительно к иудеям (см. ниже). Трудно сказать, насколько подчеркивание ан-
тихристианского начала сарацин может рассматриваться как свидетельство знания 
св. Софронием существа ислама как религии. В любом случае, преп. Максим, жив-
ший тогда в большом удалении от вторгшихся в Империю арабов, мог знать об ан-
тихристианском характере новой силы лишь в самых общих чертах и не счел необ-
ходимым останавливаться на этом. Вместе с тем, здесь уместно будет вспомнить, 
что для преп. Максима (в рамках его духовной экзегезы) Аравия, из которой как раз 
и вышли на сцену мировой истории арабы, толковалась во вполне определенном 
 негативном смысле. Это видно из одного пассажа из Ер VIII преп. Максима: «По 
 рассуждению духовного истолкования, я подразумеваю — и, наверное, не ошибоч-
но — под “Аравией” нашу плоть, беззаконно угнетающую в подобных мне законы 
духа и многих вскармливающую воистину наглыми и свирепыми волками; она и сде-
лалась благодаря греху подлинным западом, и правильно так называется; на неё взо-
шёл (Пс. 67, 5), ибо благ и человеколюбец, пастырь добрый (Ин. 10, 11), пасущий 
Израиля Бог и Слово Божие, восседающий на херувимах (Пс. 79, 2), — ясно, что 
надзирая внимательно, и узрел угрожающую нам опасность, почему и явился, и воз-
будил Своё могущество, и пришёл во плоти спасти погибших и умертвить возрос-
ших в ней скверных зверей, и соделать её землёй мира и пастбищем словесных овец, 
деланием возводимых к Богу; плоти-то закон пока ещё не миновал я без поврежде-
ния духовным созерцанием, как Израиль гору Сеир, и не прошёл бесстрастно сквозь 
её вожделения сведущим деланием, как под водительством Моисея потомки Иако-
ва сквозь пределы братьев своих, сыновей Исава, обитавших в Аравии (Втор. 1, 2; 
2, 4), но всё ещё обитаю в Аравии, подобно сыновьям Исава, — говорю о западе пло-
ти — и после сей жизни не наследую иной из-за плотских наслаждений» (PG 91. 
444AB, пер. Е. Начинкина). К. Будиньон считает, что данный пассаж подразумева-
ет, помимо своего прямого смысла — смиренного самоуничижения преп. Максима 
перед своим адресатом, в котором Максим говорит, что «Аравия» плоти угнетает 
его, намекает еще и на жителей Аравии, вторгшихся в христианскую Империю, — 
т. е. арабов (см.: Boudignon 2004. Р. 18–19). Трудно сказать, насколько такое мне-
ние оправдано, — буквально из текста письма это не следует. Однако, не приходит-
ся сомневаться, что в сознании преп. Максима ассоциация «Аравии» с плотью, во-
юющей против духа, имела место, и вполне возможно, что в восприятии арабского 
нашествия, о котором он пишет в Ep 14, эта ассоциация играла у него определенную 
роль. Но не менее важно и другое, а именно, что сам преп. Максим смиренно при-
знает в себе такое «аравийское» начало.

1 Не вполне понятно, что имеется в виду. Возможно, речь идет о внешнем, теле-
сном исполнении заповедей, сводящемся к внешним ограничениям, что является 
общим местом в христианской полемике с иудаизмом. 

злодеяниями, становящийся известнее изобилием порока, и ненавидящий Бога, 
воображая поклоняться Ему; невернейший из всех народов земли и оттого наи-
более склонный к принятию супротивной власти, обычаем и устройством пред-
шествующий пришествию лукавого и своими делами возвещающий приход 
антихриста, ибо не познал истинного Спасителя; народ враждебный и безза-
конный, ненавидящий людей и Бога, и оттого пуще человеконенавистный, что 
ненавидит Бога; не боящийся оскорбительно насмехаться над святыми, за что 
близко наказание, — а чтобы оно было ещё справедливее, <540С> в его де-
лах ясно видна его богопротивная тирания1; народ, стоящий за ложь, творя-
щий человекоубийства и враждующий против истины; жестокий гонитель моей 
веры, которой рассеялось прелесть многобожия и изгнаны воинства демонов, 
которой «всплеснули руками все народы», по пророчеству, «и воскликнули 
Богу гласом радости; ибо Господь Всевышний страшен, великий Царь над всею 
землею» (Пс. 46, 2–3). Таинственно познали они единородного Сына, пришед-
шего [311] во плоти: Он — Господь, ибо рабам Своим, деланием придержива-
ющимся заповедей, установил закон добродетели; Всевышний же, ибо дарует 
истинное знание тем, кто по жажде мудрости созерцанием <540D> с тремится 
постичь таинства, обнажённые от иносказания; а страшен, ибо судит и карает 
преступления; и Царь, ибо каждому уделяет уготованную ему по заслугам 
долю; и <541A> велик, ибо сверхъестественно творит противоположное про-
тивоположным, создавая бесстрастие страстью и смертью2 — жизнь, и чудес-
ной силой даруя Своим лишениям по плоти неизменное обладание благом по 
природе3. Но и это не пристыжает безумный народ, не перестающий пресле-

1 Здесь в описании иудеев преп. Максим использует понятие тирании, которая 
связана у него в других письмах с диаволом, с политической формой правления, ко-
торая противоположна царскому (Ер 10), и с тиранией над ближними (Ер 2). Под-
робнее мы обращаемся к образу иудеев в писаниях преп. Максима в «Приложении», 
в статье об окончании Ер 8 и насильственном крещении иудеев. Здесь же следует 
отметить, что одной из причин такого резко отрицательного описания иудеев была 
роль последних во время персидского завоевания Палестины, современником, а мо-
жет быть и свидетелем которого преп. Максим был сам или, по крайней мере, о ко-
тором мог знать из уст очевидцев.

2 Речь идет о страданиях и смерти Христа на Кресте.
3 «Обладание» (ἕξις) и «лишение» (στέρησις) — категории Аристотеля (Arist. 

Сat. 1. 10. 11b20). Мысль преп. Максима состоит в том, что, вольно претерпев крест-
ные страдания (лишения), Христос дарует природе те блага, которыми она облада-
ет по природе (т. е. по замыслу о ней Бога). Речь, видимо, о бесстрастии, нетлении и 
бессмертии, которыми характеризуется человеческая природа в состоянии воскре-
сения.



210 Преп. Максим Исповедник 211Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ческой и усматривающий умилостивление Бога лишь в умерщвлении извая-
ния1 <540В> и оттого ещё сильнее безумствующий, и всех, прославившихся 

9, 27), нечествующими против Христа и Церкви, предводительствуемыми дьяволом, 
которому они подражают (см.: Hoyland R. Seeing Islam as Others Saw It. Princeton, 
1996. P. 69–71). Т. е. у св. Софрония антихристианский момент в характеристике 
новой силы подчеркивается куда сильнее, чем у преп. Максима, у которого этот ак-
цент делается в данном письме (в связи со вторжением арабов), по преимуществу, 
применительно к иудеям (см. ниже). Трудно сказать, насколько подчеркивание ан-
тихристианского начала сарацин может рассматриваться как свидетельство знания 
св. Софронием существа ислама как религии. В любом случае, преп. Максим, жив-
ший тогда в большом удалении от вторгшихся в Империю арабов, мог знать об ан-
тихристианском характере новой силы лишь в самых общих чертах и не счел необ-
ходимым останавливаться на этом. Вместе с тем, здесь уместно будет вспомнить, 
что для преп. Максима (в рамках его духовной экзегезы) Аравия, из которой как раз 
и вышли на сцену мировой истории арабы, толковалась во вполне определенном 
 негативном смысле. Это видно из одного пассажа из Ер VIII преп. Максима: «По 
 рассуждению духовного истолкования, я подразумеваю — и, наверное, не ошибоч-
но — под “Аравией” нашу плоть, беззаконно угнетающую в подобных мне законы 
духа и многих вскармливающую воистину наглыми и свирепыми волками; она и сде-
лалась благодаря греху подлинным западом, и правильно так называется; на неё взо-
шёл (Пс. 67, 5), ибо благ и человеколюбец, пастырь добрый (Ин. 10, 11), пасущий 
Израиля Бог и Слово Божие, восседающий на херувимах (Пс. 79, 2), — ясно, что 
надзирая внимательно, и узрел угрожающую нам опасность, почему и явился, и воз-
будил Своё могущество, и пришёл во плоти спасти погибших и умертвить возрос-
ших в ней скверных зверей, и соделать её землёй мира и пастбищем словесных овец, 
деланием возводимых к Богу; плоти-то закон пока ещё не миновал я без поврежде-
ния духовным созерцанием, как Израиль гору Сеир, и не прошёл бесстрастно сквозь 
её вожделения сведущим деланием, как под водительством Моисея потомки Иако-
ва сквозь пределы братьев своих, сыновей Исава, обитавших в Аравии (Втор. 1, 2; 
2, 4), но всё ещё обитаю в Аравии, подобно сыновьям Исава, — говорю о западе пло-
ти — и после сей жизни не наследую иной из-за плотских наслаждений» (PG 91. 
444AB, пер. Е. Начинкина). К. Будиньон считает, что данный пассаж подразумева-
ет, помимо своего прямого смысла — смиренного самоуничижения преп. Максима 
перед своим адресатом, в котором Максим говорит, что «Аравия» плоти угнетает 
его, намекает еще и на жителей Аравии, вторгшихся в христианскую Империю, — 
т. е. арабов (см.: Boudignon 2004. Р. 18–19). Трудно сказать, насколько такое мне-
ние оправдано, — буквально из текста письма это не следует. Однако, не приходит-
ся сомневаться, что в сознании преп. Максима ассоциация «Аравии» с плотью, во-
юющей против духа, имела место, и вполне возможно, что в восприятии арабского 
нашествия, о котором он пишет в Ep 14, эта ассоциация играла у него определенную 
роль. Но не менее важно и другое, а именно, что сам преп. Максим смиренно при-
знает в себе такое «аравийское» начало.

1 Не вполне понятно, что имеется в виду. Возможно, речь идет о внешнем, теле-
сном исполнении заповедей, сводящемся к внешним ограничениям, что является 
общим местом в христианской полемике с иудаизмом. 

злодеяниями, становящийся известнее изобилием порока, и ненавидящий Бога, 
воображая поклоняться Ему; невернейший из всех народов земли и оттого наи-
более склонный к принятию супротивной власти, обычаем и устройством пред-
шествующий пришествию лукавого и своими делами возвещающий приход 
антихриста, ибо не познал истинного Спасителя; народ враждебный и безза-
конный, ненавидящий людей и Бога, и оттого пуще человеконенавистный, что 
ненавидит Бога; не боящийся оскорбительно насмехаться над святыми, за что 
близко наказание, — а чтобы оно было ещё справедливее, <540С> в его де-
лах ясно видна его богопротивная тирания1; народ, стоящий за ложь, творя-
щий человекоубийства и враждующий против истины; жестокий гонитель моей 
веры, которой рассеялось прелесть многобожия и изгнаны воинства демонов, 
которой «всплеснули руками все народы», по пророчеству, «и воскликнули 
Богу гласом радости; ибо Господь Всевышний страшен, великий Царь над всею 
землею» (Пс. 46, 2–3). Таинственно познали они единородного Сына, пришед-
шего [311] во плоти: Он — Господь, ибо рабам Своим, деланием придержива-
ющимся заповедей, установил закон добродетели; Всевышний же, ибо дарует 
истинное знание тем, кто по жажде мудрости созерцанием <540D> с тремится 
постичь таинства, обнажённые от иносказания; а страшен, ибо судит и карает 
преступления; и Царь, ибо каждому уделяет уготованную ему по заслугам 
долю; и <541A> велик, ибо сверхъестественно творит противоположное про-
тивоположным, создавая бесстрастие страстью и смертью2 — жизнь, и чудес-
ной силой даруя Своим лишениям по плоти неизменное обладание благом по 
природе3. Но и это не пристыжает безумный народ, не перестающий пресле-

1 Здесь в описании иудеев преп. Максим использует понятие тирании, которая 
связана у него в других письмах с диаволом, с политической формой правления, ко-
торая противоположна царскому (Ер 10), и с тиранией над ближними (Ер 2). Под-
робнее мы обращаемся к образу иудеев в писаниях преп. Максима в «Приложении», 
в статье об окончании Ер 8 и насильственном крещении иудеев. Здесь же следует 
отметить, что одной из причин такого резко отрицательного описания иудеев была 
роль последних во время персидского завоевания Палестины, современником, а мо-
жет быть и свидетелем которого преп. Максим был сам или, по крайней мере, о ко-
тором мог знать из уст очевидцев.

2 Речь идет о страданиях и смерти Христа на Кресте.
3 «Обладание» (ἕξις) и «лишение» (στέρησις) — категории Аристотеля (Arist. 

Сat. 1. 10. 11b20). Мысль преп. Максима состоит в том, что, вольно претерпев крест-
ные страдания (лишения), Христос дарует природе те блага, которыми она облада-
ет по природе (т. е. по замыслу о ней Бога). Речь, видимо, о бесстрастии, нетлении и 
бессмертии, которыми характеризуется человеческая природа в состоянии воскре-
сения.



212 Преп. Максим Исповедник 213Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

довать веру и добродетель. Несомненно, что он преследует их по зависти, ибо 
отпал от обеих, а не ведая, что отпал, хромает на оба колена (3 Цар. 18, 21) и 
никак не может, или, вернее говоря, не хочет подняться от падения в нечестие, 
ибо ради надменности и наслаждения всегда предаёт веру и добродетель, как 
народ мятежный и глупый (Втор. 32, 6) и племя неразумное. Поделив между 
ними1 свою жизнь, этот народ-отступник, преисполненный беззакония, дела-
ет первую матерью богоотступничества, <541В> а второе — созидательни-
цей человеконенавистничества, так что оскорбляет и Бога, и тварь: Его прези-
рает, а её растлевает мерзостью своих нравов.

Что же может быть, как я уже сказал, страшнее для глаз и ушей христиан, 
чем это — племя жестокое и чуждое, отваживающееся поднимать руку на Бо-
жие наследие? Но это произошло по множеству наших прегрешений. Мы ведь 
не «жили достойно благовествования Христова» (Флп. 1, 27). Все мы согреши-
ли, все поступили беззаконно, все оставили Путь заповедей (Дан. 9, 5), ска-
завший: «Я — путь» (Ин. 14, 6), <541С> и озверели друг на друга, не ведая 
благодати человеколюбия и таинства страданий, понесённых ради нас вопло-
тившимся Богом, и пошли по стезям непроходимым (Прем. 5, 7), т. е. утверж-
дались расположением воли в постыдных страстях (Рим. 1, 26). Но станем 
бодрствовать и молиться, чтобы сердца наши не отягчались ещё больше объяде-
нием и пьянством (Лк. 21, 34). [312] Ведь объядение — это колебание в слове 
веры со временем и гонение2, а пьянство — отвержение рассуждений3, следу-
ющих природе, которые естественно приводят к истинному познанию сущего, 
когда душа по вялости сгибается под ударами испытаний и, помрачившись, ко-
леблется, как я сказал, в вере4. Если же мы будем молиться и бодрствовать, 
вера в Господа нашего и Бога Иисуса Христа <541D> у нас укрепится, ибо мы 

1 Т. е. между надменностью и наслаждением. — Прим. пер.
2 Вероятно, речь идет о гонении на истинную веру и святых (см. следующее при-

мечание).
3 Характерное для преп. Максима духовное толкование Св. Писания (в данном 

случае — Нового Завета), когда помимо буквально смысла в нем прочитывается и 
духовный, относящийся к жизни души. 

4 В контексте «учительного послания», которое, как и написанное до этого Ep 13, 
по большей части посвящено полемике с монофизитами с позиций халкидонизма, 
те колебания в вере, о которых преп. Максим здесь говорит, касаются, в первую оче-
редь, именно отношений православных с монофизитами, готовности халкидонитов 
в Александрии (здесь, безусловно, следует вспомнить Кира, патр. Александрийско-
го, заключившего в 633 г. унию с ними и остававшегося патриархом) идти ради по-
литических целей на компромисс с монофизитами, искажая православное учение, 
против чего резко выступали свв. Софроний и Максим.

увидим и на собственном опыте воспримем осуществление того, что Он пред-
сказал, и отнюдь не будем поражаться и колебаться в душе, как если бы пре-
терпевали нечто, несогласное с обещанием1, но возымеем ещё более твёрдую 
веру, видя, как на деле исполняется предсказание Господа. Если же осущест-
вление предсказанного может приводить к укреплению веры, <544А> то и 
мы должны ещё больше укрепить нашу веру из-за происходящего, обнаружи-
вая, что была сказана истина, и исповедать Бога пред людьми, вовсе не опаса-
ясь никакой смерти, чтобы и Он исповедал нас пред Отцом (Лк. 12, 8) и при-
нял как спасённых добрым исповеданием, которому Сам положил начало для 
изображения наших благ, «свидетельствуя перед Понтием Пилатом и испове-
дуя доброе исповедание» (1 Тим. 6, 13), которому мы да удостоимся подражать 
с Его помощью, если придёт такое время, не стремясь опрометчиво к опасно-
стям ради слова благочестия, а, насколько возможно, избегая испытаний, — и 
ради того, чтобы щадить преследователей, и ради познанной на опыте прису-
щей нам природной слабости, и воспитывая подобных младенцам, <544В> и 
ожидая призывающего Бога-Слова, Который, незримо помогая борющимся, 
как велит закон, за благочестие, проходит путь мученичества, ибо Он один в 
силах победить чувства и природу; ведь ясно, что мученичество — это победа 
над чувствами и природой, и из него является возмущение ума и разума про-
тив страстей, которое укрепляет желание (πόθος) Бога, чудным образом убеж-
дающее любящих перейти через смерть к Желанному (ποθούμενον), при Ко-
тором да удостоимся стать, сияя исповеданиями Его, неразлучными с нами и 
при исходе отсюда, [313] и при переходе в мир бесконечный — молитвами и 
заступничеством всесвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы 
<544С> Марии и всех святых. Аминь.

СХОЛИЯ

1. Говорит, что употребляющий выражение «две природы» только для изъ-
яснения различия2 во Христе, — выступает против Нестория, а произносящий 

1 Предсказание, о котором здесь идет речь и которое, как пишет преп. Максим, 
сейчас сбывается, очевидно, относится к некоторым эсхатологическим новозавет-
ным пророчествам об отступлении мира от веры в преддверии пришествия антихрис-
та, да и в целом об испытаниях, которые должны выпасть на долю всех истинно ве-
рующих христиан (ср.: Мф. 24, 6–24; Лк. 18, 7–8). Не случайно до этого, когда он 
писал про иудеев, преп. Максим говорил не только об антихристианском, но и о пред-
варяющем приход антихриста характере их духовности. 

2 Различия, а не разделения.



212 Преп. Максим Исповедник 213Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

довать веру и добродетель. Несомненно, что он преследует их по зависти, ибо 
отпал от обеих, а не ведая, что отпал, хромает на оба колена (3 Цар. 18, 21) и 
никак не может, или, вернее говоря, не хочет подняться от падения в нечестие, 
ибо ради надменности и наслаждения всегда предаёт веру и добродетель, как 
народ мятежный и глупый (Втор. 32, 6) и племя неразумное. Поделив между 
ними1 свою жизнь, этот народ-отступник, преисполненный беззакония, дела-
ет первую матерью богоотступничества, <541В> а второе — созидательни-
цей человеконенавистничества, так что оскорбляет и Бога, и тварь: Его прези-
рает, а её растлевает мерзостью своих нравов.

Что же может быть, как я уже сказал, страшнее для глаз и ушей христиан, 
чем это — племя жестокое и чуждое, отваживающееся поднимать руку на Бо-
жие наследие? Но это произошло по множеству наших прегрешений. Мы ведь 
не «жили достойно благовествования Христова» (Флп. 1, 27). Все мы согреши-
ли, все поступили беззаконно, все оставили Путь заповедей (Дан. 9, 5), ска-
завший: «Я — путь» (Ин. 14, 6), <541С> и озверели друг на друга, не ведая 
благодати человеколюбия и таинства страданий, понесённых ради нас вопло-
тившимся Богом, и пошли по стезям непроходимым (Прем. 5, 7), т. е. утверж-
дались расположением воли в постыдных страстях (Рим. 1, 26). Но станем 
бодрствовать и молиться, чтобы сердца наши не отягчались ещё больше объяде-
нием и пьянством (Лк. 21, 34). [312] Ведь объядение — это колебание в слове 
веры со временем и гонение2, а пьянство — отвержение рассуждений3, следу-
ющих природе, которые естественно приводят к истинному познанию сущего, 
когда душа по вялости сгибается под ударами испытаний и, помрачившись, ко-
леблется, как я сказал, в вере4. Если же мы будем молиться и бодрствовать, 
вера в Господа нашего и Бога Иисуса Христа <541D> у нас укрепится, ибо мы 

1 Т. е. между надменностью и наслаждением. — Прим. пер.
2 Вероятно, речь идет о гонении на истинную веру и святых (см. следующее при-

мечание).
3 Характерное для преп. Максима духовное толкование Св. Писания (в данном 

случае — Нового Завета), когда помимо буквально смысла в нем прочитывается и 
духовный, относящийся к жизни души. 

4 В контексте «учительного послания», которое, как и написанное до этого Ep 13, 
по большей части посвящено полемике с монофизитами с позиций халкидонизма, 
те колебания в вере, о которых преп. Максим здесь говорит, касаются, в первую оче-
редь, именно отношений православных с монофизитами, готовности халкидонитов 
в Александрии (здесь, безусловно, следует вспомнить Кира, патр. Александрийско-
го, заключившего в 633 г. унию с ними и остававшегося патриархом) идти ради по-
литических целей на компромисс с монофизитами, искажая православное учение, 
против чего резко выступали свв. Софроний и Максим.

увидим и на собственном опыте воспримем осуществление того, что Он пред-
сказал, и отнюдь не будем поражаться и колебаться в душе, как если бы пре-
терпевали нечто, несогласное с обещанием1, но возымеем ещё более твёрдую 
веру, видя, как на деле исполняется предсказание Господа. Если же осущест-
вление предсказанного может приводить к укреплению веры, <544А> то и 
мы должны ещё больше укрепить нашу веру из-за происходящего, обнаружи-
вая, что была сказана истина, и исповедать Бога пред людьми, вовсе не опаса-
ясь никакой смерти, чтобы и Он исповедал нас пред Отцом (Лк. 12, 8) и при-
нял как спасённых добрым исповеданием, которому Сам положил начало для 
изображения наших благ, «свидетельствуя перед Понтием Пилатом и испове-
дуя доброе исповедание» (1 Тим. 6, 13), которому мы да удостоимся подражать 
с Его помощью, если придёт такое время, не стремясь опрометчиво к опасно-
стям ради слова благочестия, а, насколько возможно, избегая испытаний, — и 
ради того, чтобы щадить преследователей, и ради познанной на опыте прису-
щей нам природной слабости, и воспитывая подобных младенцам, <544В> и 
ожидая призывающего Бога-Слова, Который, незримо помогая борющимся, 
как велит закон, за благочестие, проходит путь мученичества, ибо Он один в 
силах победить чувства и природу; ведь ясно, что мученичество — это победа 
над чувствами и природой, и из него является возмущение ума и разума про-
тив страстей, которое укрепляет желание (πόθος) Бога, чудным образом убеж-
дающее любящих перейти через смерть к Желанному (ποθούμενον), при Ко-
тором да удостоимся стать, сияя исповеданиями Его, неразлучными с нами и 
при исходе отсюда, [313] и при переходе в мир бесконечный — молитвами и 
заступничеством всесвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы 
<544С> Марии и всех святых. Аминь.

СХОЛИЯ

1. Говорит, что употребляющий выражение «две природы» только для изъ-
яснения различия2 во Христе, — выступает против Нестория, а произносящий 

1 Предсказание, о котором здесь идет речь и которое, как пишет преп. Максим, 
сейчас сбывается, очевидно, относится к некоторым эсхатологическим новозавет-
ным пророчествам об отступлении мира от веры в преддверии пришествия антихрис-
та, да и в целом об испытаниях, которые должны выпасть на долю всех истинно ве-
рующих христиан (ср.: Мф. 24, 6–24; Лк. 18, 7–8). Не случайно до этого, когда он 
писал про иудеев, преп. Максим говорил не только об антихристианском, но и о пред-
варяющем приход антихриста характере их духовности. 

2 Различия, а не разделения.



214 Преп. Максим Исповедник 215Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

выражение «единая природа Бога-Слова воплощенная» — отвергает разделе-
ние Нестория. Ведь тот, кто равно избегает нечестия обоих, употребляет два 
выражения.

Письмо XV. Об общем (κοινοῦ) и особом (ἰδίου),
т. е. о сущности и ипостаси,

Косьме,богоугоднейшему диакону Александрии1

Богоугоднейшему господину диакону Косьме убогий Максим желает радо-
ваться. <544D> Раз уж мы ведём пространные речи о Божественном вопло-
щении, затронувшие и те сложные вопросы благочестия, по поводу которых 
ты, человек Божий, попросил моё убожество сказать, что есть общее (κοινόν) 
и всеобщее (καθόλου) и что частное (μερικόν) и особое (ἴδιον), чтобы из это-
го нам стал ясен весь логос соединения, то я от себя вообще ничего не скажу, 
а чему научился у Отцов, то и говорю, ничуть не изменяя их учения об этих ве-
щах. <545Α>

Общее и всеобщее, или же родовое, по учению Отцов, — сущность и приро-
да; они ведь говорят, что обе тождественны друг другу. Особое же и частное — 
ипостась и лицо2; ведь, по их мнению, они тождественны друг другу. И ве ликий 
Василий изъясняет это Терентию и пишет: «Если же и мы должны кратко вы-
сказать наше мнение, то скажем, что в каком отношении находится общее к 
особому, в таком и сущность к ипостаси. Ведь каждый из нас и причастен бы-
тию по общему логосу сущности, и по собственным качествам есть такой-то и 
такой-то»3. А ещё он же, разъясняя то же самое Амфилохию, говорит так: «Меж-
ду сущностью и ипостасью та же самая разница, как [314] между общим и ин-

1 П. Шервуд датирует письмо периодом 634–640 гг., полагая, что оно было напи-
сано перед Ер 14 (см.: Sherwood 1952. P. 41). В самом деле, в начале последнего го-
ворится о диаконе Косьме (обратившемся в православие из монофизитства), кото-
рого преп. Максим посылает к иллюстрию Петру. Ер 15 же содержит послание об 
истинной вере, полемически заостренное против монофизитства, которое, вероят-
нее всего, было предназначено не только Косьме, но и александрийцам, могущим 
быть объектом его проповеди. Возможно, преп. Максим имел в виду, что обратив-
шийся сам в православие, Косьма сможет лучше обращать своих бывших единовер-
цев. П. Шервуд находит в письме признаки первой полемики с моноэнергизмом (см.: 
Sherwood 1952. P. 40), см. ниже в примечаниях у 573В.

2 Воспроизводится в Catenae (Novum Testamentum), Catena in epistulam ad 
Hebraeos (catena Nicetae) (e cod. Paris. gr. 238) 365. 27.

3 Св. Василий Великий. Письмо CCXIV (К Терентию-комиту), 4, 6–11 (ed. Cour-
tonne). — Д. Б.

дивидуальным. Вот как животное относится к такому-то человеку»1. <545В> 
И далее: «Утверждающим, что сущность и ипостась — одно и то же, с необхо-
димостью приходится признавать различными лишь лица»2. И ещё он, поучая 
некую послушницу (κανονικήν τινα), пишет ей, толкуя смысл слова «едино-
сущный»: «Выражение же это самое даже и Савеллиево зло исправляет. Оно 
ведь устраняет тождественность ипостаси и вводит совершенное представле-
ние о лицах; ведь ничто не единосущно самому себе, но одно другому. Так что 
оно хорошо и благочестиво, потому что разграничивает особенность ипоста-
сей и устанавливает неизменность природы»3. Опять-таки, и во втором посла-
нии к неокесарийцам он учит: «Ведь следует знать, что как не признающий 
сущность общим впадает в многобожие, <545С> так и не допускающий осо-
бенность ипостасей возвращается к иудейству»4. И ещё в том послании, в ко-
тором убеждает Евстафия Армянского5 подписаться, пишет, кажется, ясно: 
«Так что надлежит ясно исповедовать, что верят, по словам, изложенным на-
шими Отцами в Никее, и по здравому смыслу, обозначаемому словами. Есть 
ведь некоторые люди, которые и в этой вере хитрят со словом истины и к сво-
ему замыслу притягивают разумение вероучительных слов. Так вот и Мар-
келл6 осмелился, кощунственно мысля об ипостаси Господа нашего Иисуса 
Христа и толкуя Его как пустое название, заявлять, что от них7 берёт начало 
его скверное понятие о единосущии. <545D> А некоторые из последователей 
ливийца Савеллия, полагая, будто ипостась и сущность — одно и то же, отсю-
да с натяжкой выводят основания для сочинения своего кощунства, — из того, 
что в вероучении записано: “А если кто скажет, что Сын Божий — иной сущ-

1 Св. Василий Великий. Письмо CCXXXVI (К Амфилохию), 6, 1–3 (ed. Courton-
ne). — Д. Б.

2 Там же, 6, 22–23 (Courtonne). — Д. Б.
3 Св. Василий Великий. Письмо LII (К монахиням), 3, 1–6 (Courtonne). — Д. Б.
4 Св. Василий Великий. Письмо CCX (К неокесарийским ученым), 5, 25–28 

(Courtonne). — Д. Б.
5 Евстафий (ок. 300 г. — 377 или 380 г.) — епископ Севастии (ок. 357 г.), митро-

полит Римской Армении. «Подписаться» Василий Великий убеждал его под Никей-
ским Символом веры. — Прим. пер.

6 Маркелл Анкирский. Преп. Максим использует ересиологический «конструкт», 
говоря о богословии Маркелла. В современных исследованиях подчеркивается, что 
богословие Маркелла (особенно позднего) не было однозначно еретическим, и не 
случайно, что его отказался осуждать свт. Афанасий Александрийский, хотя на этом 
настаивал в письме к нему свт. Василий Великий. Подробнее о богословии Маркел-
ла и судьбе его наследия см. в: Беневич Ф. Г. Маркелл Анкирский//Антология 
восточно-христианской богословской мысли. Т. 1. С. 148–159.  

7 Т. е. от «этих слов». — Прим. пер.



214 Преп. Максим Исповедник 215Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

выражение «единая природа Бога-Слова воплощенная» — отвергает разделе-
ние Нестория. Ведь тот, кто равно избегает нечестия обоих, употребляет два 
выражения.

Письмо XV. Об общем (κοινοῦ) и особом (ἰδίου),
т. е. о сущности и ипостаси,

Косьме,богоугоднейшему диакону Александрии1

Богоугоднейшему господину диакону Косьме убогий Максим желает радо-
ваться. <544D> Раз уж мы ведём пространные речи о Божественном вопло-
щении, затронувшие и те сложные вопросы благочестия, по поводу которых 
ты, человек Божий, попросил моё убожество сказать, что есть общее (κοινόν) 
и всеобщее (καθόλου) и что частное (μερικόν) и особое (ἴδιον), чтобы из это-
го нам стал ясен весь логос соединения, то я от себя вообще ничего не скажу, 
а чему научился у Отцов, то и говорю, ничуть не изменяя их учения об этих ве-
щах. <545Α>

Общее и всеобщее, или же родовое, по учению Отцов, — сущность и приро-
да; они ведь говорят, что обе тождественны друг другу. Особое же и частное — 
ипостась и лицо2; ведь, по их мнению, они тождественны друг другу. И ве ликий 
Василий изъясняет это Терентию и пишет: «Если же и мы должны кратко вы-
сказать наше мнение, то скажем, что в каком отношении находится общее к 
особому, в таком и сущность к ипостаси. Ведь каждый из нас и причастен бы-
тию по общему логосу сущности, и по собственным качествам есть такой-то и 
такой-то»3. А ещё он же, разъясняя то же самое Амфилохию, говорит так: «Меж-
ду сущностью и ипостасью та же самая разница, как [314] между общим и ин-

1 П. Шервуд датирует письмо периодом 634–640 гг., полагая, что оно было напи-
сано перед Ер 14 (см.: Sherwood 1952. P. 41). В самом деле, в начале последнего го-
ворится о диаконе Косьме (обратившемся в православие из монофизитства), кото-
рого преп. Максим посылает к иллюстрию Петру. Ер 15 же содержит послание об 
истинной вере, полемически заостренное против монофизитства, которое, вероят-
нее всего, было предназначено не только Косьме, но и александрийцам, могущим 
быть объектом его проповеди. Возможно, преп. Максим имел в виду, что обратив-
шийся сам в православие, Косьма сможет лучше обращать своих бывших единовер-
цев. П. Шервуд находит в письме признаки первой полемики с моноэнергизмом (см.: 
Sherwood 1952. P. 40), см. ниже в примечаниях у 573В.

2 Воспроизводится в Catenae (Novum Testamentum), Catena in epistulam ad 
Hebraeos (catena Nicetae) (e cod. Paris. gr. 238) 365. 27.

3 Св. Василий Великий. Письмо CCXIV (К Терентию-комиту), 4, 6–11 (ed. Cour-
tonne). — Д. Б.

дивидуальным. Вот как животное относится к такому-то человеку»1. <545В> 
И далее: «Утверждающим, что сущность и ипостась — одно и то же, с необхо-
димостью приходится признавать различными лишь лица»2. И ещё он, поучая 
некую послушницу (κανονικήν τινα), пишет ей, толкуя смысл слова «едино-
сущный»: «Выражение же это самое даже и Савеллиево зло исправляет. Оно 
ведь устраняет тождественность ипостаси и вводит совершенное представле-
ние о лицах; ведь ничто не единосущно самому себе, но одно другому. Так что 
оно хорошо и благочестиво, потому что разграничивает особенность ипоста-
сей и устанавливает неизменность природы»3. Опять-таки, и во втором посла-
нии к неокесарийцам он учит: «Ведь следует знать, что как не признающий 
сущность общим впадает в многобожие, <545С> так и не допускающий осо-
бенность ипостасей возвращается к иудейству»4. И ещё в том послании, в ко-
тором убеждает Евстафия Армянского5 подписаться, пишет, кажется, ясно: 
«Так что надлежит ясно исповедовать, что верят, по словам, изложенным на-
шими Отцами в Никее, и по здравому смыслу, обозначаемому словами. Есть 
ведь некоторые люди, которые и в этой вере хитрят со словом истины и к сво-
ему замыслу притягивают разумение вероучительных слов. Так вот и Мар-
келл6 осмелился, кощунственно мысля об ипостаси Господа нашего Иисуса 
Христа и толкуя Его как пустое название, заявлять, что от них7 берёт начало 
его скверное понятие о единосущии. <545D> А некоторые из последователей 
ливийца Савеллия, полагая, будто ипостась и сущность — одно и то же, отсю-
да с натяжкой выводят основания для сочинения своего кощунства, — из того, 
что в вероучении записано: “А если кто скажет, что Сын Божий — иной сущ-

1 Св. Василий Великий. Письмо CCXXXVI (К Амфилохию), 6, 1–3 (ed. Courton-
ne). — Д. Б.

2 Там же, 6, 22–23 (Courtonne). — Д. Б.
3 Св. Василий Великий. Письмо LII (К монахиням), 3, 1–6 (Courtonne). — Д. Б.
4 Св. Василий Великий. Письмо CCX (К неокесарийским ученым), 5, 25–28 

(Courtonne). — Д. Б.
5 Евстафий (ок. 300 г. — 377 или 380 г.) — епископ Севастии (ок. 357 г.), митро-

полит Римской Армении. «Подписаться» Василий Великий убеждал его под Никей-
ским Символом веры. — Прим. пер.

6 Маркелл Анкирский. Преп. Максим использует ересиологический «конструкт», 
говоря о богословии Маркелла. В современных исследованиях подчеркивается, что 
богословие Маркелла (особенно позднего) не было однозначно еретическим, и не 
случайно, что его отказался осуждать свт. Афанасий Александрийский, хотя на этом 
настаивал в письме к нему свт. Василий Великий. Подробнее о богословии Маркел-
ла и судьбе его наследия см. в: Беневич Ф. Г. Маркелл Анкирский//Антология 
восточно-христианской богословской мысли. Т. 1. С. 148–159.  

7 Т. е. от «этих слов». — Прим. пер.



216 Преп. Максим Исповедник 217Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ности или ипостаси, того анафематствует св. соборная Церковь”. Те1 /51/ 
ведь не сказали, что сущность и ипостась — одно и то же. Ведь если бы оба сло-
ва выражали одно и то же понятие, какая была бы нужда и в том, и в этом? Но 
ясно, что одни отрицают, что Сын — <548A> из сущности Отца, другие 
утверждают, что2 из некоей иной ипостаси, [315] — так что и то, и другое они 
отбросили как чуждое церковной мысли. Ибо, изъясняя свою мысль, они ска-
зали, что Сын — из сущности Отца, но не прибавили ещё “из ипостаси”. Так 
что одно слово употреблено для устранения лукавого понимания, другое же 
выражает спасительное учение»3.

<548В> Согласно с этим, как известно, говорит и Григорий, получивший 
прозвище от богословия, в первой богословской речи: «Утверждая середину, 
высказываю истину, на которую только и нужно смотреть, отвергая и негод-
ное слияние, и ещё более нелепое разделение, чтобы через сжатие рассужде-
ния в одну ипостась из-за боязни многобожия не остались нам одни пустые 
именования, раз мы считаем одним и тем же Отца, и Сына, и Святого Духа»4. 
И немного спустя ещё: «Поскольку необходимо и единым Бога соблюсти, и ис-
поведать три ипостаси, или же три Лица, причём каждое со своей особенно-
стью. Соблюдётся же Бог единым, по моему разумению, если Сын и Дух, воз-
водясь к единому источнику, не будут ни сослагаться, ни сливаться, <548С> 
а три ипостаси будут мыслиться безо всякого слияния, или разложения, или 
смешения, дабы не разрушилось целое чрезмерным стремлением возвеличить 
единство. А по единству и тождественности Божественности, если можно так 
выразиться, есть одно движение, и одна воля, и тождественность сущности»5. 
А в прощальном слове опять-таки: «Веруем в Отца, и Сына, и Святого Духа, 
единосущных и единославных, в Которых6 и завершается крещение, которое 
 знай, посвящённый! — есть отрицание безбожия и исповедание Божества; и 
так мы совершенствуемся, познавая единство в сущности и нераздельном по-
клонении, а троичность — в ипостасях, или же лицах»7. Да и в Слове о светах 

1 Т. е. отцы I Вселенского собора. — Прим. ред.
2 У преп. Максима здесь пропущены слова свт. Василия: «Он не из сущности, 

но… (οὔτε ἐκ τῆς οὐσίας, ἀλλ')». — Д. Б.
3 Св. Василий Великий. Письмо CXXV (Исповедание веры), 1, 16–42 (ed. Cour-

tonne). — Д. Б. 
4 Св. Григорий Богослов. Слово XX//PG 35. 1072, 14–20. — Д. Б. 
5 Там же//PG 35. 1072, 42 – 1073, 8. — Д. Б. 
6 У преп. Максима здесь пропущены слова свт. Григория: «…в этих именах и под-

лежащих… (ἔν τε ὀνόμασι καὶ πράγμασιν)». — Д. Б. 
7 Св. Григорий Богослов. Слово XLII//PG 36. 476, 44 – 477, 5. — Д. Б. 

он же говорит то же самое: «Когда говорю о Боге, осияваетесь1 (περιαστράφθητε) 
одним тройственным светом; <548D> тройственным по особенностям, или 
же ипостасям, если кому угодно так называть, или же Лицам (ведь из-за назва-
ний мы не будем ссориться, пока их слоги приводят к одному и тому же поня-
тию), а единым — по логосу сущности, или Божества»2. 

Такое согласие в Божественном учении устанавливают Отцы наши, [316] 
богословы Григорий и Василий, что утверждают в точности одно и то же: при-
роду, как общее и всеобщее, — сущностью, ипостасью же — лицо, как особое 
и частное, отнюдь <549A> не смешивая излагаемые понятия переходом их 
друг в друга или слиянием. Ибо правое исповедание веры оба передали наро-
дам действием одного и того же Духа. В согласии с ними, как увидишь, пропове-
дуют правое учение благочестивой веры и все те, кому благодатью Духа ввере-
но управление Церковью, и ничуть не отклоняются от того же разумения.

Доказательство, основывающееся более на природе
и устанавливающее, что ничто из существующего

не тождественно иному по сущности <549В> и ипостаси,
а одни вещи тождественны по сущности,

но отличны ипостасями, другие же — тождественны
по ипостаси, по сущности же совершенно отличны

Раз одно и то же — сущность и природа, и одно и то же — лицо и ипостась, 
ясно, что единоприродные друг другу и единосущные вещи непременно инои-
постасны друг другу. А по обеим, т. е. по сущности и по природе, ничто из су-
ществующего не тождественно иному. Поэтому вещи, соединяющиеся друг с 
другом по одной и той же природе, или же сущности, т. е. имеющие одну и ту 
же сущность и природу, никак не соединятся по одной и той же ипостаси, или 
же одному и тому же лицу, <549С> — т. е. не смогут иметь одно лицо и одну 
ипостась; а соединяющиеся по одной и той же ипостаси, или же одному и тому 
же лицу, никак не сплотятся по одной и той же сущности, или же природе, т. е. 
отнюдь не окажутся принадлежащими одной и той же сущности и природе. 
А вещи, соединяющиеся по одной и той же природе, или же сущности, т. е. име-
ющие одну и ту же сущность и природу, отличаются друг от друга ипостасями, 

1 В дореволюционном русском переводе Слов свт. Григория — «озаряйтесь» (Св. 
Григорий Богослов. Собрание творений. В 2 т. Т. 1. Минск; М., 2000. С. 651 [1-е изд.: 
М., 1851]). — Д. Б. 

2 Св. Григорий Богослов. Слово XXXIX//PG 36. 345, 39–45. — Д. Б. 



216 Преп. Максим Исповедник 217Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ности или ипостаси, того анафематствует св. соборная Церковь”. Те1 /51/ 
ведь не сказали, что сущность и ипостась — одно и то же. Ведь если бы оба сло-
ва выражали одно и то же понятие, какая была бы нужда и в том, и в этом? Но 
ясно, что одни отрицают, что Сын — <548A> из сущности Отца, другие 
утверждают, что2 из некоей иной ипостаси, [315] — так что и то, и другое они 
отбросили как чуждое церковной мысли. Ибо, изъясняя свою мысль, они ска-
зали, что Сын — из сущности Отца, но не прибавили ещё “из ипостаси”. Так 
что одно слово употреблено для устранения лукавого понимания, другое же 
выражает спасительное учение»3.

<548В> Согласно с этим, как известно, говорит и Григорий, получивший 
прозвище от богословия, в первой богословской речи: «Утверждая середину, 
высказываю истину, на которую только и нужно смотреть, отвергая и негод-
ное слияние, и ещё более нелепое разделение, чтобы через сжатие рассужде-
ния в одну ипостась из-за боязни многобожия не остались нам одни пустые 
именования, раз мы считаем одним и тем же Отца, и Сына, и Святого Духа»4. 
И немного спустя ещё: «Поскольку необходимо и единым Бога соблюсти, и ис-
поведать три ипостаси, или же три Лица, причём каждое со своей особенно-
стью. Соблюдётся же Бог единым, по моему разумению, если Сын и Дух, воз-
водясь к единому источнику, не будут ни сослагаться, ни сливаться, <548С> 
а три ипостаси будут мыслиться безо всякого слияния, или разложения, или 
смешения, дабы не разрушилось целое чрезмерным стремлением возвеличить 
единство. А по единству и тождественности Божественности, если можно так 
выразиться, есть одно движение, и одна воля, и тождественность сущности»5. 
А в прощальном слове опять-таки: «Веруем в Отца, и Сына, и Святого Духа, 
единосущных и единославных, в Которых6 и завершается крещение, которое 
 знай, посвящённый! — есть отрицание безбожия и исповедание Божества; и 
так мы совершенствуемся, познавая единство в сущности и нераздельном по-
клонении, а троичность — в ипостасях, или же лицах»7. Да и в Слове о светах 

1 Т. е. отцы I Вселенского собора. — Прим. ред.
2 У преп. Максима здесь пропущены слова свт. Василия: «Он не из сущности, 

но… (οὔτε ἐκ τῆς οὐσίας, ἀλλ')». — Д. Б.
3 Св. Василий Великий. Письмо CXXV (Исповедание веры), 1, 16–42 (ed. Cour-

tonne). — Д. Б. 
4 Св. Григорий Богослов. Слово XX//PG 35. 1072, 14–20. — Д. Б. 
5 Там же//PG 35. 1072, 42 – 1073, 8. — Д. Б. 
6 У преп. Максима здесь пропущены слова свт. Григория: «…в этих именах и под-

лежащих… (ἔν τε ὀνόμασι καὶ πράγμασιν)». — Д. Б. 
7 Св. Григорий Богослов. Слово XLII//PG 36. 476, 44 – 477, 5. — Д. Б. 

он же говорит то же самое: «Когда говорю о Боге, осияваетесь1 (περιαστράφθητε) 
одним тройственным светом; <548D> тройственным по особенностям, или 
же ипостасям, если кому угодно так называть, или же Лицам (ведь из-за назва-
ний мы не будем ссориться, пока их слоги приводят к одному и тому же поня-
тию), а единым — по логосу сущности, или Божества»2. 

Такое согласие в Божественном учении устанавливают Отцы наши, [316] 
богословы Григорий и Василий, что утверждают в точности одно и то же: при-
роду, как общее и всеобщее, — сущностью, ипостасью же — лицо, как особое 
и частное, отнюдь <549A> не смешивая излагаемые понятия переходом их 
друг в друга или слиянием. Ибо правое исповедание веры оба передали наро-
дам действием одного и того же Духа. В согласии с ними, как увидишь, пропове-
дуют правое учение благочестивой веры и все те, кому благодатью Духа ввере-
но управление Церковью, и ничуть не отклоняются от того же разумения.

Доказательство, основывающееся более на природе
и устанавливающее, что ничто из существующего

не тождественно иному по сущности <549В> и ипостаси,
а одни вещи тождественны по сущности,

но отличны ипостасями, другие же — тождественны
по ипостаси, по сущности же совершенно отличны

Раз одно и то же — сущность и природа, и одно и то же — лицо и ипостась, 
ясно, что единоприродные друг другу и единосущные вещи непременно инои-
постасны друг другу. А по обеим, т. е. по сущности и по природе, ничто из су-
ществующего не тождественно иному. Поэтому вещи, соединяющиеся друг с 
другом по одной и той же природе, или же сущности, т. е. имеющие одну и ту 
же сущность и природу, никак не соединятся по одной и той же ипостаси, или 
же одному и тому же лицу, <549С> — т. е. не смогут иметь одно лицо и одну 
ипостась; а соединяющиеся по одной и той же ипостаси, или же одному и тому 
же лицу, никак не сплотятся по одной и той же сущности, или же природе, т. е. 
отнюдь не окажутся принадлежащими одной и той же сущности и природе. 
А вещи, соединяющиеся по одной и той же природе, или же сущности, т. е. име-
ющие одну и ту же сущность и природу, отличаются друг от друга ипостасями, 

1 В дореволюционном русском переводе Слов свт. Григория — «озаряйтесь» (Св. 
Григорий Богослов. Собрание творений. В 2 т. Т. 1. Минск; М., 2000. С. 651 [1-е изд.: 
М., 1851]). — Д. Б. 

2 Св. Григорий Богослов. Слово XXXIX//PG 36. 345, 39–45. — Д. Б. 



218 Преп. Максим Исповедник 219Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

или же лицами, как это есть у ангелов и людей, и у всех тварных существ, со-
зерцаемых в виде и роде. Ведь ангел от ангела, и человек от человека, и бык от 
быка, и собака от собаки отличается по ипостаси, [317] но не по природе и 
сущно сти. Разум осмелится утверждать и большее: даже в безначальной Пер-
вопричине, сотворившей всё сущее, <549D> мы не усматриваем тождествен-
ными друг другу природу и ипостась, если в самом деле знаем, что одна сущ-
ность и природа Божества существует в трёх ипостасях, отличающихся друг 
от друга своими особенностями, а три ипостаси — в одной и той же единой 
сущности и природе Божества. Ведь поклонение наше — Единице в Троице, 
и Троице — в Единице; Отец, и Сын, и Святой Дух — один Бог; и ни Сын не 
есть Отец, а есть то, что есть Отец, ни Святой Дух не есть Сын, а есть то, что 
есть Сын; ибо всё, что есть Отец, кроме нерождённости, есть Сын, ведь Он рож-
дён; и всё, что есть Сын, кроме рождения, есть Святой Дух, ведь Он исходит. 
Однако нерождённость, и рождение, <552A> и исхождение не рассекают на 
три неравные или равные сущности и природы единую природу и могущество 
неизреченного Божества, а отмечают Лица, т. е. ипостаси, в которых существу-
ет, точнее, которые и есть единое Божество, или сущность и природа; а те вещи, 
которые соединяются по одной и той же ипостаси, или же лицу, т. е. принад-
лежат одной ипостаси и составляют одно лицо, отличаются логосом сущности, 
или природы, как это происходит с человеческой душой и телом1, и вообще с 
теми вещами, которые сошлись друг с другом по ипостаси. Ведь такие вещи не 
бывают единосущны друг другу.

<552B> Итак, вещи, соединяющиеся по одной и той же сущности, или же 
природе, т. е. принадлежащие одной и той же сущности и природе, непремен-
но единосущны друг другу и иноипостасны, а единосущны по логосу сущност-
ной общности (κοινότητος), неизменно усматриваемой в их природной тож-
дественности, почему одна и является, и называется тем, что есть, не более 
другой,  ведь все они наделены одним и тем же определением и логосом сущ-
ности. Иноипостасны же они по логосу различающей их личной инаковости, 
почему одна и отличается от другой, и они не совпадают друг с другом в осо-
бенностях, отмечающих ипостаси, [318] а каждая своим набором особых 
свойств привносит собственный логос ипостасной особенности, <552C> по-
чему и не приемлет общности с единоприродными и единосущными. Вещи же, 
соединяющиеся по одной и той же ипостаси, или же одному и тому же лицу, 

1 Важно помнить, однако, что у человека душа и тело составляют одну природу, 
так что соединение двух природ, не являющихся при соединении одной, во Христе 
уникально.

т. е. составляющие соединением одну и ту же ипостась, единоипостасны1 друг 
другу и иносущны. Единоипостасны они по логосу нераздельной личностной 
единичности, составившейся из них соединением, почему особенности, кото-
рые отличают каждую вещь от сущностной общности, одновременным с воз-
никновением, соединением между собой делаются признаками составившей-
ся из них единой ипостаси, в которой усматривается взаимное тождество, не 
содержащее никакого различия, как в человеческой душе и теле. Ведь особен-
ности, отграничивающие чьё-либо тело от остальных тел и чью-либо душу от 
остальных душ, <552D> сходясь в соединении, одновременно отождествля-
ют и отграничивают от остальных людей составившуюся из них ипостась, ска-
жем, Петра или Павла, а не душу Петра или Павла от некоего общего тела. Ибо 
взаимотождественны душа и тело по логосу единой ипостаси, составленной 
их соединением, потому что ни та, ни другое не существовали сами по себе от-
дельно от другого, — до того, как они сложились друг с другом для  порождения 
вида. Одновременно ведь происходит и возникновение, и сложение, одновре-
менно с ними и составление вида сложением того и другого. Иносущны же они 
по логосу взаимной природной инаковости, почему отнюдь не принимают опре-
деления и логоса друг друга <553А> по сущности, но каждая вещь представля-
ет иной логос собственной сущности, не совпадающий с логосом другой, поче-
му, сохраняя сущностное различие души и тела, мы не производим смешения 
в состоящей из них ипостаси, которая уничтожилась бы изменением и превра-
щением друг в друга тех частей, или же природ, из которых составилась.

А коли одновременным схождением души и тела для возникновения вида 
свойственно создаваться каждому отдельному человеку, <553B> [319] кото-

1 Ср. понятие «единоипостасности» у Леонтия Иерусалимского в: Leont. Hierus. 
Contr. Nest.//PG 86. 1533B. Понятие появляется в том смысле, в каком его употреб-
ляет позднее преп. Максим, вероятно, в богословии «неохалкидонитов» в VI в., 
а затем широко используется и преп. Максимом, и преп. Иоанном Дамаскиным. 
В Богословско-полемических сочинениях преп. Максим определяет и объясняет 
это понятие следующим образом: «Единоипостасное (ὁμοϋπόστατον) — это то, что 
сложено с чем-то другим в одну и ту же ипостась, но различается с ним же по сущ-
ности; так обстоит с душой и телом и с другими [вещами], которые, имея различную 
природу, соединены по ипостаси. Итак, если что-либо, сложенное с другим путем 
единения, тождественно с ним по ипостаси, т. е. стало [вместе] с ним одной ипоста-
сью, то оно отлично от него же по сущности; и если что-либо является единым и со-
единенным с другим по ипостаси, то оно не едино и не однородно с ним и по сущно-
сти; и если чему-либо, сложенному с другим, присуще отличие от него по сущности, 
то ему присуще единство с ним по ипостаси» (TP 15//PG 91. 152AB, пер. Д. А. Чер-
ноглазова).



218 Преп. Максим Исповедник 219Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

или же лицами, как это есть у ангелов и людей, и у всех тварных существ, со-
зерцаемых в виде и роде. Ведь ангел от ангела, и человек от человека, и бык от 
быка, и собака от собаки отличается по ипостаси, [317] но не по природе и 
сущно сти. Разум осмелится утверждать и большее: даже в безначальной Пер-
вопричине, сотворившей всё сущее, <549D> мы не усматриваем тождествен-
ными друг другу природу и ипостась, если в самом деле знаем, что одна сущ-
ность и природа Божества существует в трёх ипостасях, отличающихся друг 
от друга своими особенностями, а три ипостаси — в одной и той же единой 
сущности и природе Божества. Ведь поклонение наше — Единице в Троице, 
и Троице — в Единице; Отец, и Сын, и Святой Дух — один Бог; и ни Сын не 
есть Отец, а есть то, что есть Отец, ни Святой Дух не есть Сын, а есть то, что 
есть Сын; ибо всё, что есть Отец, кроме нерождённости, есть Сын, ведь Он рож-
дён; и всё, что есть Сын, кроме рождения, есть Святой Дух, ведь Он исходит. 
Однако нерождённость, и рождение, <552A> и исхождение не рассекают на 
три неравные или равные сущности и природы единую природу и могущество 
неизреченного Божества, а отмечают Лица, т. е. ипостаси, в которых существу-
ет, точнее, которые и есть единое Божество, или сущность и природа; а те вещи, 
которые соединяются по одной и той же ипостаси, или же лицу, т. е. принад-
лежат одной ипостаси и составляют одно лицо, отличаются логосом сущности, 
или природы, как это происходит с человеческой душой и телом1, и вообще с 
теми вещами, которые сошлись друг с другом по ипостаси. Ведь такие вещи не 
бывают единосущны друг другу.

<552B> Итак, вещи, соединяющиеся по одной и той же сущности, или же 
природе, т. е. принадлежащие одной и той же сущности и природе, непремен-
но единосущны друг другу и иноипостасны, а единосущны по логосу сущност-
ной общности (κοινότητος), неизменно усматриваемой в их природной тож-
дественности, почему одна и является, и называется тем, что есть, не более 
другой,  ведь все они наделены одним и тем же определением и логосом сущ-
ности. Иноипостасны же они по логосу различающей их личной инаковости, 
почему одна и отличается от другой, и они не совпадают друг с другом в осо-
бенностях, отмечающих ипостаси, [318] а каждая своим набором особых 
свойств привносит собственный логос ипостасной особенности, <552C> по-
чему и не приемлет общности с единоприродными и единосущными. Вещи же, 
соединяющиеся по одной и той же ипостаси, или же одному и тому же лицу, 

1 Важно помнить, однако, что у человека душа и тело составляют одну природу, 
так что соединение двух природ, не являющихся при соединении одной, во Христе 
уникально.

т. е. составляющие соединением одну и ту же ипостась, единоипостасны1 друг 
другу и иносущны. Единоипостасны они по логосу нераздельной личностной 
единичности, составившейся из них соединением, почему особенности, кото-
рые отличают каждую вещь от сущностной общности, одновременным с воз-
никновением, соединением между собой делаются признаками составившей-
ся из них единой ипостаси, в которой усматривается взаимное тождество, не 
содержащее никакого различия, как в человеческой душе и теле. Ведь особен-
ности, отграничивающие чьё-либо тело от остальных тел и чью-либо душу от 
остальных душ, <552D> сходясь в соединении, одновременно отождествля-
ют и отграничивают от остальных людей составившуюся из них ипостась, ска-
жем, Петра или Павла, а не душу Петра или Павла от некоего общего тела. Ибо 
взаимотождественны душа и тело по логосу единой ипостаси, составленной 
их соединением, потому что ни та, ни другое не существовали сами по себе от-
дельно от другого, — до того, как они сложились друг с другом для  порождения 
вида. Одновременно ведь происходит и возникновение, и сложение, одновре-
менно с ними и составление вида сложением того и другого. Иносущны же они 
по логосу взаимной природной инаковости, почему отнюдь не принимают опре-
деления и логоса друг друга <553А> по сущности, но каждая вещь представля-
ет иной логос собственной сущности, не совпадающий с логосом другой, поче-
му, сохраняя сущностное различие души и тела, мы не производим смешения 
в состоящей из них ипостаси, которая уничтожилась бы изменением и превра-
щением друг в друга тех частей, или же природ, из которых составилась.

А коли одновременным схождением души и тела для возникновения вида 
свойственно создаваться каждому отдельному человеку, <553B> [319] кото-

1 Ср. понятие «единоипостасности» у Леонтия Иерусалимского в: Leont. Hierus. 
Contr. Nest.//PG 86. 1533B. Понятие появляется в том смысле, в каком его употреб-
ляет позднее преп. Максим, вероятно, в богословии «неохалкидонитов» в VI в., 
а затем широко используется и преп. Максимом, и преп. Иоанном Дамаскиным. 
В Богословско-полемических сочинениях преп. Максим определяет и объясняет 
это понятие следующим образом: «Единоипостасное (ὁμοϋπόστατον) — это то, что 
сложено с чем-то другим в одну и ту же ипостась, но различается с ним же по сущ-
ности; так обстоит с душой и телом и с другими [вещами], которые, имея различную 
природу, соединены по ипостаси. Итак, если что-либо, сложенное с другим путем 
единения, тождественно с ним по ипостаси, т. е. стало [вместе] с ним одной ипоста-
сью, то оно отлично от него же по сущности; и если что-либо является единым и со-
единенным с другим по ипостаси, то оно не едино и не однородно с ним и по сущно-
сти; и если чему-либо, сложенному с другим, присуще отличие от него по сущности, 
то ему присуще единство с ним по ипостаси» (TP 15//PG 91. 152AB, пер. Д. А. Чер-
ноглазова).



220 Преп. Максим Исповедник 221Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

рый по логосу1 природной общности своих частей сохраняет единосущие с дру-
гими людьми, а по логосу их особенности удерживает иноипостасность по от-
ношению к другим людям, природной общностью своих частей соединяясь с 
другими людьми, с которыми имеет одну и ту же природу вида, но отличаясь 
ипостасной особенностью своих частей от остальных людей, в сравнении с ко-
торыми обладает по ипостаси иным и отличным лицом; и по какому логосу 
 отличен от других людей, по тому соблюдает единство собственной личной не-
раздельной единицы совершенно без различия, а по какому логосу ему свой-
ственно объединяться с другими людьми, по тому сохраняет без слияния 
<553C> различие сущностной инаковости своих частей, — то из этого нам 
безо всякой путаницы понятен логос воплощения, или же вочеловечения, Одно-
го из святой, и единосущной, и поклоняемой Троицы — Бога-Слова.

О том, что Христос, по сущности соединяя в Себе
крайности общностью с ними Своих частей,

сохранил различие частей между собой,
а особенностями частей выказал

ипостасную тождественность целого, общего обеим...

...ясно уча нас, что Бог-Слово, будучи совершенным по природе и сущно-
сти, по которой тождествен Отцу и Духу и единосущен, <553D> и по Лицу и 
ипостаси, по которой отличается от Отца и Духа, без слияния сохраняя разли-
чие Лиц, — воплотившись от Святого Духа и св. Богородицы и Приснодевы 
Марии, полностью вочеловечился, т. е. сделался совершенным человеком, раз-
умеется, принятием плоти, обладающей умной и разумной душой, которая в 
Нём восприняла природу и ипостась, т. е. бытие и существование, одновремен-
но с самим зачатием Слова, так как Сам Бог-Слово был вместо семени, или, 
вернее, соизволил оказаться семенем Своего воплощения2, и Тот, Кто прост и 
несложен по природе, <556А> по ипостаси сделался сложным, в неизменно-
сти частей, из которых [320] составился, пребывая единым, всё тем же, неиз-
менным, нераздельным и неслиянным, дабы по ипостаси посредничать между 
частями, из которых состоит, связывая Собой расстояние, разделяющее край-
ности, устрояя мир и Святым Духом примиряя с Богом и Отцом (Еф. 2, 15–16) 

1 Или: в смысле природной общности. «Логос» здесь и далее в этом абзаце, как 
нам кажется, используется в значении «смысл», «понятие».

2 Говоря о плоти Христовой в Трудностях к Фоме, преп. Максим утверждает, 
что Слово Божие, истощив Себя, стало семенем Собственной плоти и ипостасью са-
мой воспринятой плоти (см.: Аmb 2//PG 91. 1036D).

человеческую природу; будучи воистину Богом по сущности и воистину став 
природным человеком по домостроительству, Он и неразделен, несмотря на 
природное различие Своих частей, и неслитен, несмотря на их ипостасное 
единство, но по логосу сущностной общности частей, из которых составился, 
природно соединяется с Отцом и Матерью, сохраняя взаимное различие час-
тей, из которых состоит; по логосу же ипостасной особенности Своих частей 
<556В> отличаясь от крайностей, — т. е. от Отца и Матери, — содержит 
безо всякого различения единство собственной ипостаси, полностью единое 
по совершенной взаимной ипостасной тождественности Своих частей. Ведь 
сущностная общность каждой из частей с крайностями в единстве одной ипо-
стаси, сохраняя без слияния различие с природой другой части, не позволяет 
благочестивым из соединения познать одну природу обеих, чтобы не стало 
полным сущностным уничтожением частей возникновение из их целого по 
сложению одной природы: ведь такое возникновение не сможет никак соблю-
сти природное сродство крайностей с частями, не сохранит взаимное сущ-
ностное различие составных частей после соединения, <556С> а явит из со-
единения одну сложную ипостась, сохраняющуюся благодаря  естественному 
существованию частей, из которых состоит. А ипостасная особенность каж-
дой из частей, сложением которых образуется Христос как некое целое, мыс-
лимая вкупе с сущностной общностью, создаёт общий признак частей, кото-
рым отмечена возникшая из них единая ипостась. Мы ведь утверждаем, что 
общей у плоти и Божества сделалась, по неизреченному соединению, единая 
ипостась Христа, составленная их схождением по природному, или же истин-
ному и действительному, соединению. Общей же я её называю, потому что 
это — одна и та же самая, <556D> собственнейшая ипостась частей, возник-
шая из соединения, вернее же — одна и всё та же ныне и прежде ипостась 
Слова; [321] только прежде она была беспричинна, проста и несложна, а по-
том, по причине принятием умно одушевлённой плоти, стала, не меняясь, во-
истину сложной; по ней Христос, отграничиваясь от крайностей, — я имею в 
виду Отца и Мать, — делается Сам с Собой единым, отнюдь не содержа в Себе 
различия, чтобы не стало полным уничтожением ипостасной тождественно-
сти частей возникновение ипостасного же различия частей, разрывающее 
надвое ипостасное единство лица и <557A> неспособное сохранить взаим-
ное тождество частей в отношении Лиц, которое расчленяется ипостасным 
различием на два лица.



220 Преп. Максим Исповедник 221Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

рый по логосу1 природной общности своих частей сохраняет единосущие с дру-
гими людьми, а по логосу их особенности удерживает иноипостасность по от-
ношению к другим людям, природной общностью своих частей соединяясь с 
другими людьми, с которыми имеет одну и ту же природу вида, но отличаясь 
ипостасной особенностью своих частей от остальных людей, в сравнении с ко-
торыми обладает по ипостаси иным и отличным лицом; и по какому логосу 
 отличен от других людей, по тому соблюдает единство собственной личной не-
раздельной единицы совершенно без различия, а по какому логосу ему свой-
ственно объединяться с другими людьми, по тому сохраняет без слияния 
<553C> различие сущностной инаковости своих частей, — то из этого нам 
безо всякой путаницы понятен логос воплощения, или же вочеловечения, Одно-
го из святой, и единосущной, и поклоняемой Троицы — Бога-Слова.

О том, что Христос, по сущности соединяя в Себе
крайности общностью с ними Своих частей,

сохранил различие частей между собой,
а особенностями частей выказал

ипостасную тождественность целого, общего обеим...

...ясно уча нас, что Бог-Слово, будучи совершенным по природе и сущно-
сти, по которой тождествен Отцу и Духу и единосущен, <553D> и по Лицу и 
ипостаси, по которой отличается от Отца и Духа, без слияния сохраняя разли-
чие Лиц, — воплотившись от Святого Духа и св. Богородицы и Приснодевы 
Марии, полностью вочеловечился, т. е. сделался совершенным человеком, раз-
умеется, принятием плоти, обладающей умной и разумной душой, которая в 
Нём восприняла природу и ипостась, т. е. бытие и существование, одновремен-
но с самим зачатием Слова, так как Сам Бог-Слово был вместо семени, или, 
вернее, соизволил оказаться семенем Своего воплощения2, и Тот, Кто прост и 
несложен по природе, <556А> по ипостаси сделался сложным, в неизменно-
сти частей, из которых [320] составился, пребывая единым, всё тем же, неиз-
менным, нераздельным и неслиянным, дабы по ипостаси посредничать между 
частями, из которых состоит, связывая Собой расстояние, разделяющее край-
ности, устрояя мир и Святым Духом примиряя с Богом и Отцом (Еф. 2, 15–16) 

1 Или: в смысле природной общности. «Логос» здесь и далее в этом абзаце, как 
нам кажется, используется в значении «смысл», «понятие».

2 Говоря о плоти Христовой в Трудностях к Фоме, преп. Максим утверждает, 
что Слово Божие, истощив Себя, стало семенем Собственной плоти и ипостасью са-
мой воспринятой плоти (см.: Аmb 2//PG 91. 1036D).

человеческую природу; будучи воистину Богом по сущности и воистину став 
природным человеком по домостроительству, Он и неразделен, несмотря на 
природное различие Своих частей, и неслитен, несмотря на их ипостасное 
единство, но по логосу сущностной общности частей, из которых составился, 
природно соединяется с Отцом и Матерью, сохраняя взаимное различие час-
тей, из которых состоит; по логосу же ипостасной особенности Своих частей 
<556В> отличаясь от крайностей, — т. е. от Отца и Матери, — содержит 
безо всякого различения единство собственной ипостаси, полностью единое 
по совершенной взаимной ипостасной тождественности Своих частей. Ведь 
сущностная общность каждой из частей с крайностями в единстве одной ипо-
стаси, сохраняя без слияния различие с природой другой части, не позволяет 
благочестивым из соединения познать одну природу обеих, чтобы не стало 
полным сущностным уничтожением частей возникновение из их целого по 
сложению одной природы: ведь такое возникновение не сможет никак соблю-
сти природное сродство крайностей с частями, не сохранит взаимное сущ-
ностное различие составных частей после соединения, <556С> а явит из со-
единения одну сложную ипостась, сохраняющуюся благодаря  естественному 
существованию частей, из которых состоит. А ипостасная особенность каж-
дой из частей, сложением которых образуется Христос как некое целое, мыс-
лимая вкупе с сущностной общностью, создаёт общий признак частей, кото-
рым отмечена возникшая из них единая ипостась. Мы ведь утверждаем, что 
общей у плоти и Божества сделалась, по неизреченному соединению, единая 
ипостась Христа, составленная их схождением по природному, или же истин-
ному и действительному, соединению. Общей же я её называю, потому что 
это — одна и та же самая, <556D> собственнейшая ипостась частей, возник-
шая из соединения, вернее же — одна и всё та же ныне и прежде ипостась 
Слова; [321] только прежде она была беспричинна, проста и несложна, а по-
том, по причине принятием умно одушевлённой плоти, стала, не меняясь, во-
истину сложной; по ней Христос, отграничиваясь от крайностей, — я имею в 
виду Отца и Мать, — делается Сам с Собой единым, отнюдь не содержа в Себе 
различия, чтобы не стало полным уничтожением ипостасной тождественно-
сти частей возникновение ипостасного же различия частей, разрывающее 
надвое ипостасное единство лица и <557A> неспособное сохранить взаим-
ное тождество частей в отношении Лиц, которое расчленяется ипостасным 
различием на два лица.



222 Преп. Максим Исповедник 223Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

О том, что ипостасное общее частей
отграничивает целое, т. е. Христа, от крайностей,

а сущностное общее частей с крайностями
сущностно связывает с крайностями Христа как целое

Ведь не теми особенностями, которыми отграничивается от остальных лю-
дей, соблюдает плоть различие со Словом; опять-таки, и не теми особенностя-
ми, которыми отличается от Слова, отграничивается и от нас. Но какими от-
граничивается от нас, теми сохраняет со Словом ипостасное соединение, или 
же тождество; а какими с нами природно соединяется, теми, понятно, соблю-
дает сущностное различие со Словом. <557B> Так же и Бог-Слово: какими 
особенностями отграничивается как Сын и Слово от общего Божества, теми 
сохраняет с плотью ипостасное соединение, или же тождество, а какими как 
Бог соблюдает природное различие с плотью, теми, по сущности единый с От-
цом и Духом, переменно с Собой и с крайностями являет различие и тожде-
ство (1), общностью частей соединяясь с крайностями по природе, а особенно-
стями тех же самых, понятно, частей отличаясь от крайностей по ипостаси; в 
ипостасной тождественности собственных частей Он выказывает хранение 
различия крайностей с Собой, а в сущностной инаковости частей обретает при-
родное тождество крайностей со Своими частями. <557С> Раз общим частей 
соединяется с крайностями, а особенностями частей (2) отграничивается [322] 
от крайностей, ясно, что чем соединяется с крайностями, тем же и сохраняет 
природное различие частей друг с другом. Чем же отграничивается от крайно-
стей, тем же и являет ипостасную тождественность Своих частей.

Значит, каждой из частей, из которых составился, Христос содержит и об-
щее, и особенное: общее — в логосе сущностной тождественности крайностей 
с Его частями, по которому и после соединения Он сохраняет различие меж-
ду частями, а особенное — в логосе ипостасной тождественности частей, по 
которому отграничивается от крайностей, <557D> сохраняя неслитно отли-
чие от них. Ведь при одновременном схождении, ради возникновения некоего 
целого, истинное ипостасное соединение частей, сходящихся друг с другом для 
сложения некоего целого, принимая каждую их особенность, которая отгра-
ничивает часть от сущностной общности, вместе с общим, выказывает её вои-
постасной1, а не ипостасью, потому что она не существует отдельно сама по 
себе, отграниченная от однородных вещей, или же от того, что в соединении, 

1 Термин широко используется у Леонтия Византийского, см. следующее при-
мечание.

ради возникновения некоего целого, сосуществует с ней; а именно это и свой-
ственно ипостаси. Ведь что существует отдельно само по себе, и есть ипостась 
(3), если только ипостасью называют сущность с её особенностями, отличае-
мую числом от вещей того же рода (4), а воипостасным <560А> — то, что 
само по себе отнюдь не существует, но усматривается в другом, как вид в под-
падающих ему отдельных вещах, или как сложенное с иным, отличным по сущ-
ности, ради возникновения некоего целого1; и насколько воипостасное отлича-

1 Ср. эти два понимания воипостасного с определениями из Богословско-поле-
мических сочинений: «Ἐνυπόστατον — [нечто] общее в отношении сущности, или 
же эйдоса (вида), действительно существующее в относящихся к нему индивиду-
альных [вещах] (ἐν τοῖς ὑπ᾽ αὐτὸ ἀτόμοις), а не созерцаемое простым примышле-
нием. Кроме того, ἐνυπόστατον — это также и то, что слагается и сосуществует с 
чем-то другим, отличным по сущности, составляя с ним одно лицо и производя одну 
ипостась, и никоим образом не познается само по себе» (TP 14//PG 91. 149C, пер. 
Д. А. Черноглазова). А. Р. Фокин дает такой перевод данного и следующего опреде-
ления преп. Максима: «Воипостасное есть общее по сущности, т. е. вид, самостоя-
тельно и действительно существующий в индивидах, а не созерцаемый только мыс-
ленно. По-другому, воипостасное есть еще и то, что соединяется и составляется с 
чем-то другим, отличным от него по сущности, образуя одно лицо и одну ипостась, 
будучи никоим образом не познаваемым само по себе» (Леонтий Византийский: 
Сборник исследований/Под ред. А. Р. Фокина. М., 2006. С. 661, прим. 33). Обра-
щает на себя внимание, что в период полемики с монофелитами преп. Максим силь-
нее подчеркивает реальность, а не только усматриваемость (созерцаемость) воипос-
тасной природы в индивиде (первое определение).

Вокруг понимания термина ἐνυπόστατον и того, как его правильно переводить, 
идет бурная полемика, к которой недавно подключились российские и украинские 
патрологи. Один из вариантов перевода — «воипостасное» — оправдывается в ста-
тье: Говорун С., диак. К истории термина ἐνυπόστατον, «воипостасное»//Леонтий 
Византийский: Сборник исследований. C. 655–665. Выводы этой статьи оспарива-
ются в работе: Глущенко А., диак. 28 замечаний к статье об ἐνυπόστατον//Про-
блемы теологии/Отв. ред. Д. И. Макаров. Екатеринбург, 2009. C. 4–26. Термин 
ἐνυπόστατον обсуждается во многих местах в сборнике, посвященном Леонтию Ви-
зантийскому и Леонтьевскому корпусу, с которым обычно ассоциируется техни-
ческое использование этого термина в христологии (см.: Леонтий Византийский: 
Сборник исследований. C. 156, 248, 251, 279, 288, 297, 301–309, 371, 376, 381, 387, 
438, 474–478, 529–533, 594–613, 632, 635, 646, 654–665). См. также доклад, пред-
ставленный на XVI Международной конференции патристических исследований 
(Оксфорд, 8–13 августа 2011 г.) иеромонахами Кириллом и Мефодием (Зинковски-
ми): Термин «ἐνυπόστατον» и его богословское значение (см. русский текст и об-
суждение доклада на сайте Богослов.ру: http://www.bogoslov.ru/text/1991254.
html). Нам представляется, что перевод ἐνυπόστατον как «воипостасное» (или ана-
логичным образом с использованием приставки «в»), применительно к христологи-
ческому контексту преп. Максима, можно считать приемлемым (имея в виду его 



222 Преп. Максим Исповедник 223Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

О том, что ипостасное общее частей
отграничивает целое, т. е. Христа, от крайностей,

а сущностное общее частей с крайностями
сущностно связывает с крайностями Христа как целое

Ведь не теми особенностями, которыми отграничивается от остальных лю-
дей, соблюдает плоть различие со Словом; опять-таки, и не теми особенностя-
ми, которыми отличается от Слова, отграничивается и от нас. Но какими от-
граничивается от нас, теми сохраняет со Словом ипостасное соединение, или 
же тождество; а какими с нами природно соединяется, теми, понятно, соблю-
дает сущностное различие со Словом. <557B> Так же и Бог-Слово: какими 
особенностями отграничивается как Сын и Слово от общего Божества, теми 
сохраняет с плотью ипостасное соединение, или же тождество, а какими как 
Бог соблюдает природное различие с плотью, теми, по сущности единый с От-
цом и Духом, переменно с Собой и с крайностями являет различие и тожде-
ство (1), общностью частей соединяясь с крайностями по природе, а особенно-
стями тех же самых, понятно, частей отличаясь от крайностей по ипостаси; в 
ипостасной тождественности собственных частей Он выказывает хранение 
различия крайностей с Собой, а в сущностной инаковости частей обретает при-
родное тождество крайностей со Своими частями. <557С> Раз общим частей 
соединяется с крайностями, а особенностями частей (2) отграничивается [322] 
от крайностей, ясно, что чем соединяется с крайностями, тем же и сохраняет 
природное различие частей друг с другом. Чем же отграничивается от крайно-
стей, тем же и являет ипостасную тождественность Своих частей.

Значит, каждой из частей, из которых составился, Христос содержит и об-
щее, и особенное: общее — в логосе сущностной тождественности крайностей 
с Его частями, по которому и после соединения Он сохраняет различие меж-
ду частями, а особенное — в логосе ипостасной тождественности частей, по 
которому отграничивается от крайностей, <557D> сохраняя неслитно отли-
чие от них. Ведь при одновременном схождении, ради возникновения некоего 
целого, истинное ипостасное соединение частей, сходящихся друг с другом для 
сложения некоего целого, принимая каждую их особенность, которая отгра-
ничивает часть от сущностной общности, вместе с общим, выказывает её вои-
постасной1, а не ипостасью, потому что она не существует отдельно сама по 
себе, отграниченная от однородных вещей, или же от того, что в соединении, 

1 Термин широко используется у Леонтия Византийского, см. следующее при-
мечание.

ради возникновения некоего целого, сосуществует с ней; а именно это и свой-
ственно ипостаси. Ведь что существует отдельно само по себе, и есть ипостась 
(3), если только ипостасью называют сущность с её особенностями, отличае-
мую числом от вещей того же рода (4), а воипостасным <560А> — то, что 
само по себе отнюдь не существует, но усматривается в другом, как вид в под-
падающих ему отдельных вещах, или как сложенное с иным, отличным по сущ-
ности, ради возникновения некоего целого1; и насколько воипостасное отлича-

1 Ср. эти два понимания воипостасного с определениями из Богословско-поле-
мических сочинений: «Ἐνυπόστατον — [нечто] общее в отношении сущности, или 
же эйдоса (вида), действительно существующее в относящихся к нему индивиду-
альных [вещах] (ἐν τοῖς ὑπ᾽ αὐτὸ ἀτόμοις), а не созерцаемое простым примышле-
нием. Кроме того, ἐνυπόστατον — это также и то, что слагается и сосуществует с 
чем-то другим, отличным по сущности, составляя с ним одно лицо и производя одну 
ипостась, и никоим образом не познается само по себе» (TP 14//PG 91. 149C, пер. 
Д. А. Черноглазова). А. Р. Фокин дает такой перевод данного и следующего опреде-
ления преп. Максима: «Воипостасное есть общее по сущности, т. е. вид, самостоя-
тельно и действительно существующий в индивидах, а не созерцаемый только мыс-
ленно. По-другому, воипостасное есть еще и то, что соединяется и составляется с 
чем-то другим, отличным от него по сущности, образуя одно лицо и одну ипостась, 
будучи никоим образом не познаваемым само по себе» (Леонтий Византийский: 
Сборник исследований/Под ред. А. Р. Фокина. М., 2006. С. 661, прим. 33). Обра-
щает на себя внимание, что в период полемики с монофелитами преп. Максим силь-
нее подчеркивает реальность, а не только усматриваемость (созерцаемость) воипос-
тасной природы в индивиде (первое определение).

Вокруг понимания термина ἐνυπόστατον и того, как его правильно переводить, 
идет бурная полемика, к которой недавно подключились российские и украинские 
патрологи. Один из вариантов перевода — «воипостасное» — оправдывается в ста-
тье: Говорун С., диак. К истории термина ἐνυπόστατον, «воипостасное»//Леонтий 
Византийский: Сборник исследований. C. 655–665. Выводы этой статьи оспарива-
ются в работе: Глущенко А., диак. 28 замечаний к статье об ἐνυπόστατον//Про-
блемы теологии/Отв. ред. Д. И. Макаров. Екатеринбург, 2009. C. 4–26. Термин 
ἐνυπόστατον обсуждается во многих местах в сборнике, посвященном Леонтию Ви-
зантийскому и Леонтьевскому корпусу, с которым обычно ассоциируется техни-
ческое использование этого термина в христологии (см.: Леонтий Византийский: 
Сборник исследований. C. 156, 248, 251, 279, 288, 297, 301–309, 371, 376, 381, 387, 
438, 474–478, 529–533, 594–613, 632, 635, 646, 654–665). См. также доклад, пред-
ставленный на XVI Международной конференции патристических исследований 
(Оксфорд, 8–13 августа 2011 г.) иеромонахами Кириллом и Мефодием (Зинковски-
ми): Термин «ἐνυπόστατον» и его богословское значение (см. русский текст и об-
суждение доклада на сайте Богослов.ру: http://www.bogoslov.ru/text/1991254.
html). Нам представляется, что перевод ἐνυπόστατον как «воипостасное» (или ана-
логичным образом с использованием приставки «в»), применительно к христологи-
ческому контексту преп. Максима, можно считать приемлемым (имея в виду его 



224 Преп. Максим Исповедник 225Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ется отграничивающими его особенностями от вещей, однородных по сущно-
сти, настолько соединяется и отождествляется с соположным по ипостаси. 
Ведь не теми же особенностями, которыми отграничивается от однородных ве-

определение «существующее в индивидах»), помня, однако, о том, что этот термин 
подчеркивает реальность существования (исторически первое значение слова 
ἐνυπόστατον — реально существующее, действительное), в противовес существо-
ванию только мысленному (речь, в первую очередь, идет о человеческой природе во 
Христе). Таким образом, общий смысл первого значения: «общее, реально существу-
ющее в индивидах». Д. А. Черноглазов предложил перевести ἐνυπόστατον как «пре-
бывающее в ипостаси», однако следует помнить, что это понятие имеет и второе зна-
чение, которое тоже используется преп. Максимом, особенно в христологическом 
контексте. 

Второе определение ἐνυπόστατον, конечно, имеет в виду описание «человечес -
кой составляющей» в христологическом контексте. Воипостасна человеческая при-
рода во Христе. Два определения преп. Максима заострены: первое — против моно-
физитов, поскольку в нем подчеркивается реальность существования человечес кой 
природы во Христе (а не только по примышлению, как, по мнению православных, 
говорили монофизиты), второе — против несториан, поскольку в нем подчерки вается, 
что человеческая природа во Христе не образует отдельной ипостаси (т. е. не суще-
ствует сама по себе), а обретает свое бытие в ипостаси Сына Божия воплощенного, 
которую образует, слагаясь с Божественной природой, и познается в этой ипоста-
си, а не как-то отдельно. У преп. Максима человеческая природа во Христе не безы-
постасна (иначе она была бы нереальна), но и не образует особую ипостась (иначе 
она была бы самостоятельна), а во-ипостасна (или пребывает в ипостаси). Понима-
ние преп. Максимом термина ἐνυπόστατον в ТР 14 существенно отличается от его 
понимания у халкидонитского автора сочинения Леонтьевского корпуса — De 
Sectis (втор. пол. VI в.): «Воипостасное зовется воипостасным двояко: в связи с тем, 
что оно сущее, и в связи с тем, что существует само по себе, как Петр и Павел» 
(PG 86. 1240D) (однако, это не значит, что в других контекстах преп. Максим не упо-
требляет это понятие в смыслах, указанных в De Sectis). В контексте полемики с мо-
нофизитами и монофелитами, ἐνυπόστατον у преп. Максима не употребляется в 
значении «существующее само по себе», таким для него является ипостась. Умест-
ность перевода ἐνυπόστατον словом «воипостасное» в этих контекстах у преп. Мак-
сима видна и из других мест его Богословско-полемических сочинений (приведем 
в качестве примера один из отрывков в переводе В. В. Петрова: «Тот факт, что [при-
рода] не безыпостасна, не делает ее саму ипостасью, а лишь воипостазированной, 
так что ее не следует воспринимать лишь мысленно, как привходящее, но нужно 
усматривать как реально [существующий] вид. И точно так же тот факт, что [ипо-
стась] не бессущностна, еще не делает ее саму сущностью, но показывает ее как во-
существленную, дабы она познавалась не как просто особенное, но как подлинно 
[существующая] вместе с тем, в чем это особенное [находится]» (TP 16//PG 91, 
205AB, пер. В. В. Петрова по: Петров В. В. Учение Максима Исповедника в контек-
сте философско-богословской традиции поздней античности и раннего средневеко-
вья. М., 2008. С. 33)).  

щей, отличается и от соположного и сосуществующего по соединению, а ка-
кими отграничивающими особенностями отличается от единосущных вещей, 
теми же и по соединению сохраняет тождественность ипостаси с соположным, 
соблюдаемую в совершенном единстве лица, как учит разум истины о Боже-
ственном домостроительстве, или же Воплощении. [323] <560В> Ведь каки-
ми особенностями отграничивается и отличается плоть от нас, теми обладает 
ипостасной тождественностью со Словом, а какими Бог-Слово особенностя-
ми отличается от Отца и Духа, отграничиваясь как Сын, теми соблюдает ипо-
стасное единство с плотью, отнюдь никоим образом не разделяемое.

Стало быть, плоть Бога-Слова не есть ипостась. Ведь никогда вовсе, даже 
на быстрое мгновение мелькнувшей мысли, отнюдь не существовала она сама 
по себе, отделённая отграничивающими её особенностями от однородных ве-
щей, <560С> или обладала особенностью, разделённой с общностью с сопо-
ложным по ипостаси Словом, а всегда была воипостасна, так как в Нём и че-
рез Него восприняла начало бытия и сделалась по соединению Его плотью, и 
соединилась с Ним по ипостаси логосом особенности, отграничивающей её от 
остальных людей. И, яснее говоря, по ипостаси сделалась собственной для Са-
мого Бога-Слова, как и по сущности является общим Того, Чьей плотью воис-
тину стала соединением.

О том, что Христос, будучи полностью Богом
и полностью человеком, в том, что Он есть,

содержит общее и особенное, которым соединяется
с крайностями и отличается от них,

соединением крайностей с Собой удостоверяя сохранение
двух природ, из которых составлен,

<560D> а отличием крайностей от Себя
устанавливая единство собственной ипостаси

Раз Бог-Слово, будучи Богом по природе, принятием умно одушевлённой 
плоти без изменения сделался человеком, ясно, что, став из обоих единым и 
воистину выказывая Себя обоими в одном, Он обоих содержит — и общее, и 
особенное, которыми и соединяется, и отличается от крайностей: природным 
различием собственных частей между собой по сущности соединяется с край-
ностями, а их же, т. е. частей, тождественностью по ипостаси <561A> от край-
ностей отличается. А коли Он же и различие содержит, и тождественность, то 
ясно, что Он есть и один, и два. Он есть один по логосу собственного нераздель-
ного ипостасного единства, а два есть по логосу взаимной сущностной [324] 



224 Преп. Максим Исповедник 225Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ется отграничивающими его особенностями от вещей, однородных по сущно-
сти, настолько соединяется и отождествляется с соположным по ипостаси. 
Ведь не теми же особенностями, которыми отграничивается от однородных ве-

определение «существующее в индивидах»), помня, однако, о том, что этот термин 
подчеркивает реальность существования (исторически первое значение слова 
ἐνυπόστατον — реально существующее, действительное), в противовес существо-
ванию только мысленному (речь, в первую очередь, идет о человеческой природе во 
Христе). Таким образом, общий смысл первого значения: «общее, реально существу-
ющее в индивидах». Д. А. Черноглазов предложил перевести ἐνυπόστατον как «пре-
бывающее в ипостаси», однако следует помнить, что это понятие имеет и второе зна-
чение, которое тоже используется преп. Максимом, особенно в христологическом 
контексте. 

Второе определение ἐνυπόστατον, конечно, имеет в виду описание «человечес -
кой составляющей» в христологическом контексте. Воипостасна человеческая при-
рода во Христе. Два определения преп. Максима заострены: первое — против моно-
физитов, поскольку в нем подчеркивается реальность существования человечес кой 
природы во Христе (а не только по примышлению, как, по мнению православных, 
говорили монофизиты), второе — против несториан, поскольку в нем подчерки вается, 
что человеческая природа во Христе не образует отдельной ипостаси (т. е. не суще-
ствует сама по себе), а обретает свое бытие в ипостаси Сына Божия воплощенного, 
которую образует, слагаясь с Божественной природой, и познается в этой ипоста-
си, а не как-то отдельно. У преп. Максима человеческая природа во Христе не безы-
постасна (иначе она была бы нереальна), но и не образует особую ипостась (иначе 
она была бы самостоятельна), а во-ипостасна (или пребывает в ипостаси). Понима-
ние преп. Максимом термина ἐνυπόστατον в ТР 14 существенно отличается от его 
понимания у халкидонитского автора сочинения Леонтьевского корпуса — De 
Sectis (втор. пол. VI в.): «Воипостасное зовется воипостасным двояко: в связи с тем, 
что оно сущее, и в связи с тем, что существует само по себе, как Петр и Павел» 
(PG 86. 1240D) (однако, это не значит, что в других контекстах преп. Максим не упо-
требляет это понятие в смыслах, указанных в De Sectis). В контексте полемики с мо-
нофизитами и монофелитами, ἐνυπόστατον у преп. Максима не употребляется в 
значении «существующее само по себе», таким для него является ипостась. Умест-
ность перевода ἐνυπόστατον словом «воипостасное» в этих контекстах у преп. Мак-
сима видна и из других мест его Богословско-полемических сочинений (приведем 
в качестве примера один из отрывков в переводе В. В. Петрова: «Тот факт, что [при-
рода] не безыпостасна, не делает ее саму ипостасью, а лишь воипостазированной, 
так что ее не следует воспринимать лишь мысленно, как привходящее, но нужно 
усматривать как реально [существующий] вид. И точно так же тот факт, что [ипо-
стась] не бессущностна, еще не делает ее саму сущностью, но показывает ее как во-
существленную, дабы она познавалась не как просто особенное, но как подлинно 
[существующая] вместе с тем, в чем это особенное [находится]» (TP 16//PG 91, 
205AB, пер. В. В. Петрова по: Петров В. В. Учение Максима Исповедника в контек-
сте философско-богословской традиции поздней античности и раннего средневеко-
вья. М., 2008. С. 33)).  

щей, отличается и от соположного и сосуществующего по соединению, а ка-
кими отграничивающими особенностями отличается от единосущных вещей, 
теми же и по соединению сохраняет тождественность ипостаси с соположным, 
соблюдаемую в совершенном единстве лица, как учит разум истины о Боже-
ственном домостроительстве, или же Воплощении. [323] <560В> Ведь каки-
ми особенностями отграничивается и отличается плоть от нас, теми обладает 
ипостасной тождественностью со Словом, а какими Бог-Слово особенностя-
ми отличается от Отца и Духа, отграничиваясь как Сын, теми соблюдает ипо-
стасное единство с плотью, отнюдь никоим образом не разделяемое.

Стало быть, плоть Бога-Слова не есть ипостась. Ведь никогда вовсе, даже 
на быстрое мгновение мелькнувшей мысли, отнюдь не существовала она сама 
по себе, отделённая отграничивающими её особенностями от однородных ве-
щей, <560С> или обладала особенностью, разделённой с общностью с сопо-
ложным по ипостаси Словом, а всегда была воипостасна, так как в Нём и че-
рез Него восприняла начало бытия и сделалась по соединению Его плотью, и 
соединилась с Ним по ипостаси логосом особенности, отграничивающей её от 
остальных людей. И, яснее говоря, по ипостаси сделалась собственной для Са-
мого Бога-Слова, как и по сущности является общим Того, Чьей плотью воис-
тину стала соединением.

О том, что Христос, будучи полностью Богом
и полностью человеком, в том, что Он есть,

содержит общее и особенное, которым соединяется
с крайностями и отличается от них,

соединением крайностей с Собой удостоверяя сохранение
двух природ, из которых составлен,

<560D> а отличием крайностей от Себя
устанавливая единство собственной ипостаси

Раз Бог-Слово, будучи Богом по природе, принятием умно одушевлённой 
плоти без изменения сделался человеком, ясно, что, став из обоих единым и 
воистину выказывая Себя обоими в одном, Он обоих содержит — и общее, и 
особенное, которыми и соединяется, и отличается от крайностей: природным 
различием собственных частей между собой по сущности соединяется с край-
ностями, а их же, т. е. частей, тождественностью по ипостаси <561A> от край-
ностей отличается. А коли Он же и различие содержит, и тождественность, то 
ясно, что Он есть и один, и два. Он есть один по логосу собственного нераздель-
ного ипостасного единства, а два есть по логосу взаимной сущностной [324] 



226 Преп. Максим Исповедник 227Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

инаковости собственных частей, сохраняющейся и после соединения (5). Ведь 
различие — это логос, по которому свойственно соблюдаться взаимной ина-
ковости означаемых вещей и который выражает образ бытия (πῶς εἶναι) (6). 
Тождественность же есть полное совпадение, по которой логос означаемого 
обладает совершенным единством, никоим образом не ведающим различия1.

Краткое рассуждение о различии,
показывающее, что сущностное количество

соединяющихся вещей сохраняется

Значит, раз сохраняется во Христе после соединения взаимное сущност-
ное различие частей, из которых Он составлен, то ясно доказано благочести-
вым, <561B> что по сущности количество соединённых вещей осталось неума-
лённым после соединения, без совпадения сохраняя в сложенном из них  целом 
определение и логос сущности каждой части, в отличие от другой. Если же со-
храняется и ипостасная тождественность целого с его собственными частями, 
или, говоря яснее, частей друг с другом в сложенном из них целом, то ясно, что 
части в отношении единой составленной из них ипостаси никоим образом от-
нюдь не отличаются друг от друга. И затем никаким уже рассуждением невоз-
можно доказать, ни что различное по сущности сливается, ни что единое по 
ипостаси разделяется.

Более пространное и более основывающееся на природе
рассуждение о различии, <561С> количестве

и выражающем их числе

Значит, если уж мы утверждаем, что во Христе после соединения есть раз-
личие, а со всяким различием по необходимости свойственно привноситься 
количеству, которое, как мы знаем, выражается числом, то мы, справедливо 

1 Ср. определения различия и тождества в Богословско-полемических сочине-
ниях. «Различие (διαφορά) — понятие, согласно которому присуще сохраняться 
инаковости обозначаемых [вещей] по отношению друг к другу; кроме того, это поня-
тие указывает на то, как существует то, что существует (τοῦ πῶς εἶναι). Тождествен-
ность (ταὐτότης) — неизменность, согласно которой логос обозначаемого обладает 
совершенной единичностью, не познаваемой никаким образом различия» (TP 14//
PG 91. 153B, пер. Д. А. Черноглазова). Определения практически совпадают (отли-
чия связаны с особенностями перевода). Определения преп. Максима почти без из-
менений повторяет преп. Иоанн Дамаскин (см.: Fragmenta philosophica (e cod. Oxon. 
Bodl. Auct. T. 1. 6. 10).

употребляя число лишь для изъяснения различия различающихся вещей по-
сле соединения, вовсе не разделяем числом означаемые вещи1, а изъясняем, 
что существование соединившихся вещей сохраняется, потому что любому 
числу свойственно выражать лишь количество, но не разделение. Ведь что не 
творит и не претерпевает, как может определять какое бы то ни было соотно-
шение (σχέσεως)? [325] Когда творение принадлежит лишь сущности, как и 
претерпевание — привходящему, или же качеству, от которых возникают и 
из которых происходят соотношения, как говорят упражняющиеся в такого 
рода рассуждениях2. <561D> Вернее же, если мы точнее рассмотрим, и не 
они, т. е. не сущности и не привходящее, создают соотношения, а создавшая 
всё причина и могущество, придавшая каждой возникшей вещи и составляю-
щий логос бытия, устанавливающий природное сродство и инаковость одних 
вещей по отношению к другим. Если же действительно сущность не есть тво-
рящая причина соотношений, то число и того менее, потому что, не будучи 
сущностью, вообще не способно творить, а не будучи привходящим, или же 
качеством, и претерпевать не может. А раз числу не свойственно ни творить, 
ни претерпевать, значит, оно есть знак (σημεῖον), обозначающий количество3, 

1 Ср. выше: PG 91. 476С — 477А.
2 Ср. у Порфирия: «Претерпевание усматривается в противоположных силах и 

качествах привходящих вещей» (Porph. Sententsia 21, пер. С. В. Месяц по: ΣΧΟΛΗ. 
ΙΙ. 2. 2008. С. 285). 

3 Ср. у свт. Григория Нисского в полемике с Евномием (т. е. в ином контексте): 
«Число — опознавательный знак количества вещей (ὁ δὲ ἀριθμὸς σημεῖόν ἐστι 
γνωριστικὸν τῆς τῶν πραγμάτων ποσότητος» (Contr. Eunom. 1. 1. 202. 1, ed. 
W. Jae ger//TLG). Там же свт. Григорий говорит, что «численный порядок (речь у 
него о порядке в перечислении Лиц в Троице. — Г. Б.) не производит различия при-
род, напротив того, исчисляемое, каково по числу, таким и пребывает само в себе, 
будет ли оно исчисляемо или нет» (Ibid. 1. 1. 201. 4–5). Сам свт. Григорий при этом 
развивает мысль свт. Григория Богослова (Greg. Naz. Or. 31, 17–19, ed. J. Barbel//
TLG), на которого преп. Максим прямо ссылается (см. 473С). Так что в учении о чис-
ле, которое есть знак (σημεῖόν), не производит действия и не устанавливает отно-
шение между вещами, но лишь указывает на их количество, преп. Максим следует 
каппадокийцам. Г.-У. фон Бальтазар, справедливо указывая параллели к учению 
преп. Максима у Леонтия Византийского, Ираклиана Халкидонского и в De Sectis 
(о которых мы выше уже говорили), и, со ссылкой на преп. Максима — Григория 
Богослова, не указал в качестве источника этого учения свт. Григория Нисского (см.: 
Balthasar 2003. P. 106–114). Ценным, однако, является указание фон Бальтазара 
на то, что у Леонтия Византийского (см.: Leont. Byz. Contra Nestorianos et Euty cha-
nos//PG 86. 128), вслед за свт. Василием Великим (De Spir. 27//PG 32. 147B), про-
водится различие между количественным и качественным аспектами числа (см.: 
Balthasar 2003. P. 109, n. 86). 



226 Преп. Максим Исповедник 227Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

инаковости собственных частей, сохраняющейся и после соединения (5). Ведь 
различие — это логос, по которому свойственно соблюдаться взаимной ина-
ковости означаемых вещей и который выражает образ бытия (πῶς εἶναι) (6). 
Тождественность же есть полное совпадение, по которой логос означаемого 
обладает совершенным единством, никоим образом не ведающим различия1.

Краткое рассуждение о различии,
показывающее, что сущностное количество

соединяющихся вещей сохраняется

Значит, раз сохраняется во Христе после соединения взаимное сущност-
ное различие частей, из которых Он составлен, то ясно доказано благочести-
вым, <561B> что по сущности количество соединённых вещей осталось неума-
лённым после соединения, без совпадения сохраняя в сложенном из них  целом 
определение и логос сущности каждой части, в отличие от другой. Если же со-
храняется и ипостасная тождественность целого с его собственными частями, 
или, говоря яснее, частей друг с другом в сложенном из них целом, то ясно, что 
части в отношении единой составленной из них ипостаси никоим образом от-
нюдь не отличаются друг от друга. И затем никаким уже рассуждением невоз-
можно доказать, ни что различное по сущности сливается, ни что единое по 
ипостаси разделяется.

Более пространное и более основывающееся на природе
рассуждение о различии, <561С> количестве

и выражающем их числе

Значит, если уж мы утверждаем, что во Христе после соединения есть раз-
личие, а со всяким различием по необходимости свойственно привноситься 
количеству, которое, как мы знаем, выражается числом, то мы, справедливо 

1 Ср. определения различия и тождества в Богословско-полемических сочине-
ниях. «Различие (διαφορά) — понятие, согласно которому присуще сохраняться 
инаковости обозначаемых [вещей] по отношению друг к другу; кроме того, это поня-
тие указывает на то, как существует то, что существует (τοῦ πῶς εἶναι). Тождествен-
ность (ταὐτότης) — неизменность, согласно которой логос обозначаемого обладает 
совершенной единичностью, не познаваемой никаким образом различия» (TP 14//
PG 91. 153B, пер. Д. А. Черноглазова). Определения практически совпадают (отли-
чия связаны с особенностями перевода). Определения преп. Максима почти без из-
менений повторяет преп. Иоанн Дамаскин (см.: Fragmenta philosophica (e cod. Oxon. 
Bodl. Auct. T. 1. 6. 10).

употребляя число лишь для изъяснения различия различающихся вещей по-
сле соединения, вовсе не разделяем числом означаемые вещи1, а изъясняем, 
что существование соединившихся вещей сохраняется, потому что любому 
числу свойственно выражать лишь количество, но не разделение. Ведь что не 
творит и не претерпевает, как может определять какое бы то ни было соотно-
шение (σχέσεως)? [325] Когда творение принадлежит лишь сущности, как и 
претерпевание — привходящему, или же качеству, от которых возникают и 
из которых происходят соотношения, как говорят упражняющиеся в такого 
рода рассуждениях2. <561D> Вернее же, если мы точнее рассмотрим, и не 
они, т. е. не сущности и не привходящее, создают соотношения, а создавшая 
всё причина и могущество, придавшая каждой возникшей вещи и составляю-
щий логос бытия, устанавливающий природное сродство и инаковость одних 
вещей по отношению к другим. Если же действительно сущность не есть тво-
рящая причина соотношений, то число и того менее, потому что, не будучи 
сущностью, вообще не способно творить, а не будучи привходящим, или же 
качеством, и претерпевать не может. А раз числу не свойственно ни творить, 
ни претерпевать, значит, оно есть знак (σημεῖον), обозначающий количество3, 

1 Ср. выше: PG 91. 476С — 477А.
2 Ср. у Порфирия: «Претерпевание усматривается в противоположных силах и 

качествах привходящих вещей» (Porph. Sententsia 21, пер. С. В. Месяц по: ΣΧΟΛΗ. 
ΙΙ. 2. 2008. С. 285). 

3 Ср. у свт. Григория Нисского в полемике с Евномием (т. е. в ином контексте): 
«Число — опознавательный знак количества вещей (ὁ δὲ ἀριθμὸς σημεῖόν ἐστι 
γνωριστικὸν τῆς τῶν πραγμάτων ποσότητος» (Contr. Eunom. 1. 1. 202. 1, ed. 
W. Jae ger//TLG). Там же свт. Григорий говорит, что «численный порядок (речь у 
него о порядке в перечислении Лиц в Троице. — Г. Б.) не производит различия при-
род, напротив того, исчисляемое, каково по числу, таким и пребывает само в себе, 
будет ли оно исчисляемо или нет» (Ibid. 1. 1. 201. 4–5). Сам свт. Григорий при этом 
развивает мысль свт. Григория Богослова (Greg. Naz. Or. 31, 17–19, ed. J. Barbel//
TLG), на которого преп. Максим прямо ссылается (см. 473С). Так что в учении о чис-
ле, которое есть знак (σημεῖόν), не производит действия и не устанавливает отно-
шение между вещами, но лишь указывает на их количество, преп. Максим следует 
каппадокийцам. Г.-У. фон Бальтазар, справедливо указывая параллели к учению 
преп. Максима у Леонтия Византийского, Ираклиана Халкидонского и в De Sectis 
(о которых мы выше уже говорили), и, со ссылкой на преп. Максима — Григория 
Богослова, не указал в качестве источника этого учения свт. Григория Нисского (см.: 
Balthasar 2003. P. 106–114). Ценным, однако, является указание фон Бальтазара 
на то, что у Леонтия Византийского (см.: Leont. Byz. Contra Nestorianos et Euty cha-
nos//PG 86. 128), вслед за свт. Василием Великим (De Spir. 27//PG 32. 147B), про-
водится различие между количественным и качественным аспектами числа (см.: 
Balthasar 2003. P. 109, n. 86). 



228 Преп. Максим Исповедник 229Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

но никоим образом не указывающий на соотношения в изъясняемом <564А> 
количестве, потому что оно не род, к которому можно относить вещи, а знак, 
как я сказал, указывающий на род, к которому отнесены вещи.

А раз ни творить, ни претерпевать не способно число, то ясно, что посколь-
ку не творит, не изъясняет никакого соотношения, т. е. соединения или разде-
ления, — ведь это, как я сказал, относится к другому логосу, а поскольку не 
способно претерпевать — не разделяется. Ведь само по себе любое число не-
раздельно, ибо не вмещает движения изменения, что является свойством ка-
чества, ни сокращения и расширения, <564В> что свойственно сущности, ни 
увеличения и уменьшения, что есть свойство количества. А раз количество, а 
не соотношение — количество ведь только просто, а не с изъяснением образа 
существования (πῶς) — обозначается числом, то ясно, что ни разделения, ни 
соединения число по природе производить не может, а одно лишь изъявление 
количества, когда мы мыслим его наличие. Сущности ведь, как я сказал, при-
надлежит творение, а привходящему, или же качеству, — претерпевание; а ни 
той, ни другим не является число. Если же оно было бы сущностью, то и само-
стоятельным существованием обладало бы, не нуждаясь в ином для бытия; 
[326] а если было бы привходящим, или же качеством, то или вносило бы спец-
ифическое различие (τὴν ἰδιαίτατην διαφορὰν ἐποίει) и составляло бы опре-
деление исчисляемого, сочетаясь с родом, и вид изъясняло бы, а не количество, 
<564C> или, соединяясь с видом, вводило бы различие вообще и производи-
ло бы отличие одной от другой отдельных вещей, возводимых к одному и тому 
же виду, или же создавало бы различие, в собственном смысле, внутри скопле-
ния всех свойств одной вещи, и не только другой по отношению к другой, но и 
обладающей другим качеством выказывало бы обозначаемую им вещь. А раз 
вообще для определения вещей никто не употребляет число, то и не есть чис-
ло ни сущность, ни качество. А раз число — ни то, ни другое, то ясно, что ему 
не свойственно ни творить, ни претерпевать; а раз творить и претерпевать чис-
ло не может, то, разумеется, вовсе не соединяет и не разделяет, как нечто 
 действующее, и совершенно не разделяется, как нечто претерпевающее, а, вы-
ражая одно лишь <564D> количество вещей, никак не затрагивает их соот-
ношения.

А раз одно лишь количество, но никак не мыслимое само по себе соотноше-
ние выражается числом, то число есть скорее, так сказать, некое выражение 
(φωνή) и сопутствующее количеству именование (προσηγορία). Значит, кто 
утверждает различие во Христе после соединения, непременно и количество 
мыслит вместе с различием различающихся вещей. Ведь что совершенно про-
сто, и различия не приемлет, потому что совсем самотождественно и едино, и 

полностью и целиком безотносительно, как нечто, что не может быть отнесе-
но к количественному роду (7), и поэтому оно никак не исчисляется; а кто вме-
сте с различием мыслит и количество, — <565А> невозможно ведь познать 
различие, совершенно непричастное числу, — и употребляет число ради одно-
го лишь выказывания (δήλωσιν), а не разделения сомыслимого с различи-
ем числа, тот не отклоняется от истины, обозначая посредством числа необхо-
димо сомыслимое с различием количество, поскольку, как я сказал, со всяким 
каким бы то ни было образом утверждаемым различием непременно возника-
ет и количество; а число, как мы научились, по природе выказывает его, а не 
разделяет.

[327] Если же ещё усерднее печётся об истине тот, кто сомыслимое по не-
обходимости с различием количество обозначает в составе таинства (μυσ-
τηρίου)1 посредством числа, чтобы не проповедать смешения соединяемых ве-
щей, — <565В> разве не дóлжно по той же причине счесть справедливым, 
следуя мнению некоторых людей, исповедание сущностного количества при-
род, сохраняющихся неслитно во Христе после соединения, поскольку разли-
чие, как показало пространное рассуждение, свойственно изъявлять числу, а 
не разделение? А коли неизменным пребыл после соединения сущностный ло-
гос каждой из соединившихся природ, не сближаясь с сущностью другой, то 
очевидно, что Божество Христа осталось по сущности Божеством, не подви-
гаясь ближе к сущности плоти, а с другой стороны — и человечество Его оста-
лось по сущности человечеством, не допуская перемены в сторону природы 
Божества. А раз ни Божество Христа, ни человечество не перешли друг в дру-
га из-за ипостасного соединения, <565С> а обе природы, по учению велико-
го Кирилла, остались неслитными, то ясно, что после соединения существует 
различие сохраняющихся во Христе природ, и возразить на это нечего. А коли 
имеется после соединения различие природ, неслитно сохраняющихся во Хрис-
те, а различие не может познаваться совершенно отделённым от количества, 
пусть употребляется число различающихся вещей ради изъяснения различия, 
чтобы нас не заподозрили в том, что мы проповедуем мнимое, а не истинное 

1 Не вполне понятно, в каком смысле здесь используется слово «таинство» (тай-
на). С одной стороны, преп. Максим неоднократно говорит о таинстве применитель-
но к Воплощению (напр., в Amb 7 или Ер 17, 581А), а с другой стороны, нельзя ис-
ключить и того, что в данном контексте речь идет о тайне (или таинстве) Евхаристии 
(где в одной Чаше соединены Плоть и Кровь Христовы). Если это так, то понять его 
можно в том смысле, что количество применительно к Плоти и Крови не выражает 
разделения. Не означает оно разделения, говорит далее преп. Максим, и когда гово-
рят о двух природах во Христе.



228 Преп. Максим Исповедник 229Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

но никоим образом не указывающий на соотношения в изъясняемом <564А> 
количестве, потому что оно не род, к которому можно относить вещи, а знак, 
как я сказал, указывающий на род, к которому отнесены вещи.

А раз ни творить, ни претерпевать не способно число, то ясно, что посколь-
ку не творит, не изъясняет никакого соотношения, т. е. соединения или разде-
ления, — ведь это, как я сказал, относится к другому логосу, а поскольку не 
способно претерпевать — не разделяется. Ведь само по себе любое число не-
раздельно, ибо не вмещает движения изменения, что является свойством ка-
чества, ни сокращения и расширения, <564В> что свойственно сущности, ни 
увеличения и уменьшения, что есть свойство количества. А раз количество, а 
не соотношение — количество ведь только просто, а не с изъяснением образа 
существования (πῶς) — обозначается числом, то ясно, что ни разделения, ни 
соединения число по природе производить не может, а одно лишь изъявление 
количества, когда мы мыслим его наличие. Сущности ведь, как я сказал, при-
надлежит творение, а привходящему, или же качеству, — претерпевание; а ни 
той, ни другим не является число. Если же оно было бы сущностью, то и само-
стоятельным существованием обладало бы, не нуждаясь в ином для бытия; 
[326] а если было бы привходящим, или же качеством, то или вносило бы спец-
ифическое различие (τὴν ἰδιαίτατην διαφορὰν ἐποίει) и составляло бы опре-
деление исчисляемого, сочетаясь с родом, и вид изъясняло бы, а не количество, 
<564C> или, соединяясь с видом, вводило бы различие вообще и производи-
ло бы отличие одной от другой отдельных вещей, возводимых к одному и тому 
же виду, или же создавало бы различие, в собственном смысле, внутри скопле-
ния всех свойств одной вещи, и не только другой по отношению к другой, но и 
обладающей другим качеством выказывало бы обозначаемую им вещь. А раз 
вообще для определения вещей никто не употребляет число, то и не есть чис-
ло ни сущность, ни качество. А раз число — ни то, ни другое, то ясно, что ему 
не свойственно ни творить, ни претерпевать; а раз творить и претерпевать чис-
ло не может, то, разумеется, вовсе не соединяет и не разделяет, как нечто 
 действующее, и совершенно не разделяется, как нечто претерпевающее, а, вы-
ражая одно лишь <564D> количество вещей, никак не затрагивает их соот-
ношения.

А раз одно лишь количество, но никак не мыслимое само по себе соотноше-
ние выражается числом, то число есть скорее, так сказать, некое выражение 
(φωνή) и сопутствующее количеству именование (προσηγορία). Значит, кто 
утверждает различие во Христе после соединения, непременно и количество 
мыслит вместе с различием различающихся вещей. Ведь что совершенно про-
сто, и различия не приемлет, потому что совсем самотождественно и едино, и 

полностью и целиком безотносительно, как нечто, что не может быть отнесе-
но к количественному роду (7), и поэтому оно никак не исчисляется; а кто вме-
сте с различием мыслит и количество, — <565А> невозможно ведь познать 
различие, совершенно непричастное числу, — и употребляет число ради одно-
го лишь выказывания (δήλωσιν), а не разделения сомыслимого с различи-
ем числа, тот не отклоняется от истины, обозначая посредством числа необхо-
димо сомыслимое с различием количество, поскольку, как я сказал, со всяким 
каким бы то ни было образом утверждаемым различием непременно возника-
ет и количество; а число, как мы научились, по природе выказывает его, а не 
разделяет.

[327] Если же ещё усерднее печётся об истине тот, кто сомыслимое по не-
обходимости с различием количество обозначает в составе таинства (μυσ-
τηρίου)1 посредством числа, чтобы не проповедать смешения соединяемых ве-
щей, — <565В> разве не дóлжно по той же причине счесть справедливым, 
следуя мнению некоторых людей, исповедание сущностного количества при-
род, сохраняющихся неслитно во Христе после соединения, поскольку разли-
чие, как показало пространное рассуждение, свойственно изъявлять числу, а 
не разделение? А коли неизменным пребыл после соединения сущностный ло-
гос каждой из соединившихся природ, не сближаясь с сущностью другой, то 
очевидно, что Божество Христа осталось по сущности Божеством, не подви-
гаясь ближе к сущности плоти, а с другой стороны — и человечество Его оста-
лось по сущности человечеством, не допуская перемены в сторону природы 
Божества. А раз ни Божество Христа, ни человечество не перешли друг в дру-
га из-за ипостасного соединения, <565С> а обе природы, по учению велико-
го Кирилла, остались неслитными, то ясно, что после соединения существует 
различие сохраняющихся во Христе природ, и возразить на это нечего. А коли 
имеется после соединения различие природ, неслитно сохраняющихся во Хрис-
те, а различие не может познаваться совершенно отделённым от количества, 
пусть употребляется число различающихся вещей ради изъяснения различия, 
чтобы нас не заподозрили в том, что мы проповедуем мнимое, а не истинное 

1 Не вполне понятно, в каком смысле здесь используется слово «таинство» (тай-
на). С одной стороны, преп. Максим неоднократно говорит о таинстве применитель-
но к Воплощению (напр., в Amb 7 или Ер 17, 581А), а с другой стороны, нельзя ис-
ключить и того, что в данном контексте речь идет о тайне (или таинстве) Евхаристии 
(где в одной Чаше соединены Плоть и Кровь Христовы). Если это так, то понять его 
можно в том смысле, что количество применительно к Плоти и Крови не выражает 
разделения. Не означает оно разделения, говорит далее преп. Максим, и когда гово-
рят о двух природах во Христе.



230 Преп. Максим Исповедник 231Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

различие. Мнимым ведь считает разум любое различие, не содержащее дей-
ствительным образом истины о различающихся вещах1.

<565D> Итак, мы, не утверждая никогда, будто ипостась и природа — одно 
и то же в собственном смысле (8), по учению Отцов, как было доказано выше, 
благочестиво усматриваем во Христе тождество и различие. Первое — по ло-
госу единой ипостаси, по которому исповедуем Бога-Слово тождественным 
собственной плоти2, дабы не получила прибавления лица Пресвятая Троица и 
не сделалась четверицею. Второе же — по логосу сущностной инаковости со-
ставляющих Христа частей, по которой они отнюдь не превращаются в Нём 
друг в друга. Никогда ведь не станут по сущности [328] тождественны Боже-
ство и человечество, дабы ничто тварное не стало по содинению единоприрод-
но и единосущно Божеству. Поскольку мы знаем, что утверждать единосущие 
одной природы с другой — признак помешавшегося рассудка. Ведь одна при-
рода никогда не бывает <568А> единоприродна и единосущна другой. Ибо 
единоприродное и единосущное может утверждаться лишь в отдельных вещах, 
принадлежащих одному и тому же роду и возводимых к одной сущности.

О том, что отрицающий тождественность природы
и ипостаси благочестиво утверждает во Христе
соединение и различие, веря в первое по ипостаси,

а во второе — по природе

Исповедание наше таково, что мы ни различия природ, из которых единый 
составился Христос, после соединения не отрицаем, веря, что природы пребы-
ли без слияния, ни ипостасного соединения не отвергаем, исповедуя одного 
Христа святой, и единосущной, и поклоняемой Троицы. <568В> Но и разли-
чие частей, из которых состоит Христос, воистину сохраняющихся в Нём по-
сле соединения без рассечения и слияния, изъявляем посредством числа, ради 
устранения Аполлинариева и Евтихиева слияния, и, ипостасное единство по-
знав, громогласно выставляем против Несториева разделения единую приро-
ду Бога-Слова, воплощенную в умно одушевлённой плоти, — равно избегая и 
слияния Аполлинария, отрицающего природное различие соединившихся ча-
стей после соединения и учащего, что из-за слияния-де плоть по природе тож-
дественна Слову, и разделения Нестория, возвещающего ипостасное разли-

1 Букв.: «подлежащем, ὑποκειμένην», т. е. об их реальном и истинном существо-
вании. 

2 Т. е. у человеческой природы Христа нет иной ипостаси, кроме ипостаси Бога 
Слова.

чие <568С> во Христе и рассекающего ипостасную тождественность плоти 
со Словом.

О том, что Севир, утверждая тождество природы
и ипостаси, превращает соединение в слияние, а различие —
в разделение, чем показывает, что логос Троицы расширяет

в четверицу лиц, и тайну Единицы [329] рассекает
на двоицу божеств, и кощунственно извергает Христа

из всякого сущностного бытия

Севир же, утверждая полную тождественность сущности и ипостаси, при-
роды и лица в Божественном воплощении, не знает ни неслитного соединения, 
хотя притворно его и утверждал, ни нераздельного различия, хоть и этим болт-
ливо хвастался, а сделал соединение слиянием, <568D> следуя Аполлинарию, 
различие же — отчуждением, следуя Несторию. Ведь коли одно и то 
же — ипостась и природа, то никоим образом не будет у него плоть ни тождест-
венна Слову, ни отлична от Него. Ибо если он будет утверждать во Христе по-
сле соединения различие как в природном качестве1, окажется, что он вмес те с 
Несторием и сам разделяет соединение, вводя после соединения ипостасное 
различие плоти со Словом, потому что в природном качестве ничем иным не 
сможет он помыслить различия, кроме как различием в ипостасном качестве, 
раз уж тождественны природа и ипостась. Ведь утверждающему различие как 
в природном качестве, неизбежно приходится вводить ещё и различие как в 
 ипостасном качестве, чтобы выказать ипостась тождественной природе. 
<569A> Если же станет отрицать ипостасное различие после соединения, из-
бегая разделения, то пусть и природное различие после соединения отринет, 
если только решит быть последовательным и постарается соблюдать правила, 
какие сам себе определил, раз уж усмотрел взаимное тождество между приро-
дой и ипостасью по логосу и определению. Если же по обеим — я имею в виду, 
по природе и по ипостаси — не имеет, как кажется Севиру, плоть различия со 
Словом, то пусть она явно будет Ему единосущна и единоипостасна, в  согласии 
со вздорными измышлениями Аполлинария. Если же будет плоть единосущна 
Слову, то и Отцу, и Духу единосущна будет, и окажется, что Троица стала чет-
верицей, поскольку единосущные вещи не допускают ипостасного совпадения 
друг с другом. <569B> А если будет плоть единоипостасна Слову, то будет 

1 Выражение «различие как в природном качестве» является философским тер-
мином. — Прим. пер.



230 Преп. Максим Исповедник 231Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

различие. Мнимым ведь считает разум любое различие, не содержащее дей-
ствительным образом истины о различающихся вещах1.

<565D> Итак, мы, не утверждая никогда, будто ипостась и природа — одно 
и то же в собственном смысле (8), по учению Отцов, как было доказано выше, 
благочестиво усматриваем во Христе тождество и различие. Первое — по ло-
госу единой ипостаси, по которому исповедуем Бога-Слово тождественным 
собственной плоти2, дабы не получила прибавления лица Пресвятая Троица и 
не сделалась четверицею. Второе же — по логосу сущностной инаковости со-
ставляющих Христа частей, по которой они отнюдь не превращаются в Нём 
друг в друга. Никогда ведь не станут по сущности [328] тождественны Боже-
ство и человечество, дабы ничто тварное не стало по содинению единоприрод-
но и единосущно Божеству. Поскольку мы знаем, что утверждать единосущие 
одной природы с другой — признак помешавшегося рассудка. Ведь одна при-
рода никогда не бывает <568А> единоприродна и единосущна другой. Ибо 
единоприродное и единосущное может утверждаться лишь в отдельных вещах, 
принадлежащих одному и тому же роду и возводимых к одной сущности.

О том, что отрицающий тождественность природы
и ипостаси благочестиво утверждает во Христе
соединение и различие, веря в первое по ипостаси,

а во второе — по природе

Исповедание наше таково, что мы ни различия природ, из которых единый 
составился Христос, после соединения не отрицаем, веря, что природы пребы-
ли без слияния, ни ипостасного соединения не отвергаем, исповедуя одного 
Христа святой, и единосущной, и поклоняемой Троицы. <568В> Но и разли-
чие частей, из которых состоит Христос, воистину сохраняющихся в Нём по-
сле соединения без рассечения и слияния, изъявляем посредством числа, ради 
устранения Аполлинариева и Евтихиева слияния, и, ипостасное единство по-
знав, громогласно выставляем против Несториева разделения единую приро-
ду Бога-Слова, воплощенную в умно одушевлённой плоти, — равно избегая и 
слияния Аполлинария, отрицающего природное различие соединившихся ча-
стей после соединения и учащего, что из-за слияния-де плоть по природе тож-
дественна Слову, и разделения Нестория, возвещающего ипостасное разли-

1 Букв.: «подлежащем, ὑποκειμένην», т. е. об их реальном и истинном существо-
вании. 

2 Т. е. у человеческой природы Христа нет иной ипостаси, кроме ипостаси Бога 
Слова.

чие <568С> во Христе и рассекающего ипостасную тождественность плоти 
со Словом.

О том, что Севир, утверждая тождество природы
и ипостаси, превращает соединение в слияние, а различие —
в разделение, чем показывает, что логос Троицы расширяет

в четверицу лиц, и тайну Единицы [329] рассекает
на двоицу божеств, и кощунственно извергает Христа

из всякого сущностного бытия

Севир же, утверждая полную тождественность сущности и ипостаси, при-
роды и лица в Божественном воплощении, не знает ни неслитного соединения, 
хотя притворно его и утверждал, ни нераздельного различия, хоть и этим болт-
ливо хвастался, а сделал соединение слиянием, <568D> следуя Аполлинарию, 
различие же — отчуждением, следуя Несторию. Ведь коли одно и то 
же — ипостась и природа, то никоим образом не будет у него плоть ни тождест-
венна Слову, ни отлична от Него. Ибо если он будет утверждать во Христе по-
сле соединения различие как в природном качестве1, окажется, что он вмес те с 
Несторием и сам разделяет соединение, вводя после соединения ипостасное 
различие плоти со Словом, потому что в природном качестве ничем иным не 
сможет он помыслить различия, кроме как различием в ипостасном качестве, 
раз уж тождественны природа и ипостась. Ведь утверждающему различие как 
в природном качестве, неизбежно приходится вводить ещё и различие как в 
 ипостасном качестве, чтобы выказать ипостась тождественной природе. 
<569A> Если же станет отрицать ипостасное различие после соединения, из-
бегая разделения, то пусть и природное различие после соединения отринет, 
если только решит быть последовательным и постарается соблюдать правила, 
какие сам себе определил, раз уж усмотрел взаимное тождество между приро-
дой и ипостасью по логосу и определению. Если же по обеим — я имею в виду, 
по природе и по ипостаси — не имеет, как кажется Севиру, плоть различия со 
Словом, то пусть она явно будет Ему единосущна и единоипостасна, в  согласии 
со вздорными измышлениями Аполлинария. Если же будет плоть единосущна 
Слову, то и Отцу, и Духу единосущна будет, и окажется, что Троица стала чет-
верицей, поскольку единосущные вещи не допускают ипостасного совпадения 
друг с другом. <569B> А если будет плоть единоипостасна Слову, то будет 

1 Выражение «различие как в природном качестве» является философским тер-
мином. — Прим. пер.



232 Преп. Максим Исповедник 233Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

иной сущности. Ведь единоипостасные вещи обладают логосами сущности, не-
пременно совершенно отличными [330] друг от друга. Если же плоть иносущ-
на Слову, как единоипостасная Ему после соединения, то окажется Христос у 
Севира рассечённым после соединения на две природы, если только число дей-
ствительно, как он считает, всегда обладает способностью разделять. Так-то вот 
всё, что противоборствует истине, легко опровергает само себя и рушится.

А если тем, что утверждает единую сложную природу Христа после соеди-
нения, он полагает придать ей различие как в природном качестве, то, во-первых, 
раз природа сложна, <569C> ничему вообще сущему не будет единосущен 
 Христос, если только Христос по сущности и природе один и единственный. При-
рода ведь природе, как уже сказано, никак не может быть полностью единосущ-
на. А не будучи единосущен ничему из сущего, Он не будет полностью ни Богом, 
ни человеком, или, если уж Богом, то проповедующий это выйдет многобожни-
ком, потому что окажется, что, приписывая Богу-Отцу и Святому Духу неслож-
ную, как бы простую природу, а Христу-Богу приписывая природу сложную, как 
бы не простую, он возвещает два божества — одно простое и одно сложное.

Затем, если утверждающий различие как в природном <569D> качестве 
скажет, что различным качествам подлежат природы, к которым относятся ка-
чества, то окажется, что и он обнаруживает две природы после соединения, 
против которых вёл борьбу, и невольно вынужден согласиться. А если скажет, 
что различие относится к пустым качествам, лишённым действительности, то 
таким же пусть и соединение объявит. Ведь очевидно, что различие после со-
единения и само соединение относятся к одним и тем же вещам, — и вот он 
несколькими слогами ввёл самопроизвольность (τὸν αὐτοματισμόν) Эпику-
ра1 и <572A> лживое измышление Мани2, раз по истине нет у него Христа в 
действительности, а есть лишь в призрачных качествах3, и будет Христос Бо-

1 См.: «Эпикур учил… что целое имеет бытие самопроизвольно (ἐξ αὐτοματισμοῦ)» 
(Св. Епифаний Кипрский. Панарион. Ересь 6 [8] (эпикурейцы) I, 186, 12–14 (Holl)). 
Видимо, именно свидетельство свт. Епифания явилось в данном случае источником 
для преп. Максима. — Д. Б.

2 Об адопционистском понимании Христа в манихействе см.: Кефалайа, I, 12; 
о докетическом — см.: Св. Епифаний Кипрский. Панарион. Ересь 46 [66] (против 
манихеев), III, 27, 2–11 (Holl). О пересечениях между манихейскими представлени-
ями о Христе и соответствующими представлениями, распространенными в христи-
анских еретических учениях, см.: Lyman R. Arians and manichees on Christ//The 
Journal of Theological Studies. 40, 1989. Р. 493–503. — Д. Б.

3 Для Севира качества, или свойства природ, во Христе, конечно, не призрачные, 
но преп. Максим называет их таковыми, считая, что отрицание двух природ делает 
призрачными и сами их качества.

гом лишь качеством, а не делом. Ведь бессмертность и смертность, между ко-
торыми он утверждает различие после соединения, принадлежат природам, 
но не суть природы. Где же смертность, коли нет умирающего, или бессмер-
тие, коли нет природы, к которой не прикасается смерть? Но подлинно нераз-
умно лукавство, и желанию казаться мудрым свойственно творить великую 
глупость. И людям благоразумным [331] полезнее отвечать им молчанием, не-
жели, опровергая их, и самим показаться насмехающимися над тайной. 
<572В> А Севир, так мысливший о Христе, подлинно умер вместе со своими 
учениями.

Краткое изложение истинного исповедания Отцов,
с правильным обоснованием

Мы же не так мыслим, не так верим, и «не такова доля Иакова», говорит Ска-
завший (Иер. 10, 16), но исповедуем, что из двух природ, каждая из которых со-
вершенна по собственному логосу бытия, — я говорю о Божестве и человече-
стве, — составился один Христос, или же одна Его ипостась, и верим, что эти 
природы пребыли неслитными и без какого бы то ни было разделения после со-
единения. Ибо веря в существование Христа, мы исповедали, что природы, из 
которых Он составился, сохраняются после соединения. И поэтому природное 
в Нём — относящееся, разумеется, к частям, <572С> из которых Он состав-
лен, — проповедуем различие, потому что не тождественны по сущности Бо-
жество и человечество, ипостасную же тождественность, ибо по ипостаси явно 
тождественна плоть Слову. Итак, ведая действительное различие природ, из 
которых составился Христос, после соединения, мы и ипостасное тождество 
знаем, раз природно различные части Христа не отличаются друг от друга по 
ипостаси как бы составленного из них целого, потому что по логосу целого со-
ставным частям целого вовсе не свойственно отличаться друг от друга.

Природами же, значит, мы Его исповедуем двумя, познав вместе Богом и 
человеком, <572D> раз действительно прилагаем к Нему не пустые и бессо-
держательные именования. Верим, что в двух природах нераздельно и неслит-
но пребывает Он после соединения, и проповедуем, что Он полностью есть в 
Божестве и Он же полностью есть в человечестве, как целое в частях. Ведь Он 
как целое познаётся после соединения в тех частях, <573A> из которых со-
ставлен, потому что и бытие, и ненарушимое существование, и собственное 
именование Христа обнаруживаются ни в чём ином, как в пребывании природ-
ного бытия частей, из которых Он составился, после соединения, так как не 
только из них состоит, но и существует в них, а вернее, [332] Христос и есть 



232 Преп. Максим Исповедник 233Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

иной сущности. Ведь единоипостасные вещи обладают логосами сущности, не-
пременно совершенно отличными [330] друг от друга. Если же плоть иносущ-
на Слову, как единоипостасная Ему после соединения, то окажется Христос у 
Севира рассечённым после соединения на две природы, если только число дей-
ствительно, как он считает, всегда обладает способностью разделять. Так-то вот 
всё, что противоборствует истине, легко опровергает само себя и рушится.

А если тем, что утверждает единую сложную природу Христа после соеди-
нения, он полагает придать ей различие как в природном качестве, то, во-первых, 
раз природа сложна, <569C> ничему вообще сущему не будет единосущен 
 Христос, если только Христос по сущности и природе один и единственный. При-
рода ведь природе, как уже сказано, никак не может быть полностью единосущ-
на. А не будучи единосущен ничему из сущего, Он не будет полностью ни Богом, 
ни человеком, или, если уж Богом, то проповедующий это выйдет многобожни-
ком, потому что окажется, что, приписывая Богу-Отцу и Святому Духу неслож-
ную, как бы простую природу, а Христу-Богу приписывая природу сложную, как 
бы не простую, он возвещает два божества — одно простое и одно сложное.

Затем, если утверждающий различие как в природном <569D> качестве 
скажет, что различным качествам подлежат природы, к которым относятся ка-
чества, то окажется, что и он обнаруживает две природы после соединения, 
против которых вёл борьбу, и невольно вынужден согласиться. А если скажет, 
что различие относится к пустым качествам, лишённым действительности, то 
таким же пусть и соединение объявит. Ведь очевидно, что различие после со-
единения и само соединение относятся к одним и тем же вещам, — и вот он 
несколькими слогами ввёл самопроизвольность (τὸν αὐτοματισμόν) Эпику-
ра1 и <572A> лживое измышление Мани2, раз по истине нет у него Христа в 
действительности, а есть лишь в призрачных качествах3, и будет Христос Бо-

1 См.: «Эпикур учил… что целое имеет бытие самопроизвольно (ἐξ αὐτοματισμοῦ)» 
(Св. Епифаний Кипрский. Панарион. Ересь 6 [8] (эпикурейцы) I, 186, 12–14 (Holl)). 
Видимо, именно свидетельство свт. Епифания явилось в данном случае источником 
для преп. Максима. — Д. Б.

2 Об адопционистском понимании Христа в манихействе см.: Кефалайа, I, 12; 
о докетическом — см.: Св. Епифаний Кипрский. Панарион. Ересь 46 [66] (против 
манихеев), III, 27, 2–11 (Holl). О пересечениях между манихейскими представлени-
ями о Христе и соответствующими представлениями, распространенными в христи-
анских еретических учениях, см.: Lyman R. Arians and manichees on Christ//The 
Journal of Theological Studies. 40, 1989. Р. 493–503. — Д. Б.

3 Для Севира качества, или свойства природ, во Христе, конечно, не призрачные, 
но преп. Максим называет их таковыми, считая, что отрицание двух природ делает 
призрачными и сами их качества.

гом лишь качеством, а не делом. Ведь бессмертность и смертность, между ко-
торыми он утверждает различие после соединения, принадлежат природам, 
но не суть природы. Где же смертность, коли нет умирающего, или бессмер-
тие, коли нет природы, к которой не прикасается смерть? Но подлинно нераз-
умно лукавство, и желанию казаться мудрым свойственно творить великую 
глупость. И людям благоразумным [331] полезнее отвечать им молчанием, не-
жели, опровергая их, и самим показаться насмехающимися над тайной. 
<572В> А Севир, так мысливший о Христе, подлинно умер вместе со своими 
учениями.

Краткое изложение истинного исповедания Отцов,
с правильным обоснованием

Мы же не так мыслим, не так верим, и «не такова доля Иакова», говорит Ска-
завший (Иер. 10, 16), но исповедуем, что из двух природ, каждая из которых со-
вершенна по собственному логосу бытия, — я говорю о Божестве и человече-
стве, — составился один Христос, или же одна Его ипостась, и верим, что эти 
природы пребыли неслитными и без какого бы то ни было разделения после со-
единения. Ибо веря в существование Христа, мы исповедали, что природы, из 
которых Он составился, сохраняются после соединения. И поэтому природное 
в Нём — относящееся, разумеется, к частям, <572С> из которых Он состав-
лен, — проповедуем различие, потому что не тождественны по сущности Бо-
жество и человечество, ипостасную же тождественность, ибо по ипостаси явно 
тождественна плоть Слову. Итак, ведая действительное различие природ, из 
которых составился Христос, после соединения, мы и ипостасное тождество 
знаем, раз природно различные части Христа не отличаются друг от друга по 
ипостаси как бы составленного из них целого, потому что по логосу целого со-
ставным частям целого вовсе не свойственно отличаться друг от друга.

Природами же, значит, мы Его исповедуем двумя, познав вместе Богом и 
человеком, <572D> раз действительно прилагаем к Нему не пустые и бессо-
держательные именования. Верим, что в двух природах нераздельно и неслит-
но пребывает Он после соединения, и проповедуем, что Он полностью есть в 
Божестве и Он же полностью есть в человечестве, как целое в частях. Ведь Он 
как целое познаётся после соединения в тех частях, <573A> из которых со-
ставлен, потому что и бытие, и ненарушимое существование, и собственное 
именование Христа обнаруживаются ни в чём ином, как в пребывании природ-
ного бытия частей, из которых Он составился, после соединения, так как не 
только из них состоит, но и существует в них, а вернее, [332] Христос и есть 



234 Преп. Максим Исповедник 235Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

они1; исчисляем же мы после соединения части, из которых состоит Христос, 
не разделяя — да не будет этого! — природы, а лишь выражая различие меж-
ду ними, сохраняющееся после соединения. Соединение же исповедуем, сле-
дуя св. Кириллу, природным схождением, т. е. подлинным и действительным, 
и Пресвятую Деву возглашаем воистину и подлинно Богородицей не просто 
так, а как воистину зачавшую Самого Бога-Слово, прежде всех веков неизре-
ченно рождённого от Бога-Отца, и несказанным образом родившую воплотив-

1 Здесь преп. Максимом имплицитно используется важнейшая для него христо-
логическая формула, которая встречается во многих его сочинениях. Ж.-К. Ларше 
(Larchet 1996. P. 330, n. 211) указывает, в частности, на Amb 5//PG 91. 1052D; 27//
PG 91. 1269C; Ep 15//PG 91. 573А; Thal. рrol. 6//PG 90. 68А, D; Thal. 9//PG 90. 
121B; 19//PG 90. 224А; DsP//PG 91. 289B; RM 7//PG 90. 121B; DsB 8//PG 90. 
144А. В сокращенном виде эту формулу можно найти в Amb 27//PG 91. 1268D; 
1269B; Ep 12//PG 91. 468BC, 500BC; 500D — 501A; 13//PG 91. 524D — 525A; Thal. 
рrol. 7//PG 90. 80C; Thal. 9//PG 90. 128C; 21//PG 90. 252А. Эта формула проана-
лизирована П. Пире (Piret P. Le Christ et la Trinité selon Maxime le Confesseur. Paris, 
1983. P. 203–239). Как пишет Ж.-К. Ларше: «Первое выражение этой формулы: “Хрис-
тос из двух природ”, — встречается у свт. Кирилла Александрийского; второе: “Он в 
двух природах”, — было введено собором в Халкидоне [а до этого использовалось в 
антиохийском богословии. — Г. Б.], а уже богословы VI в. их объединили. Третья 
формула: “Христос есть две природы”, — была введена преп. Максимом» (Ibid.). 
В предисловии к Письмам преп. Максима Ларше тоже высказывает это соображе-
ние (см. наст. издание с. ??), однако уже у Леонтия Иерусалимского мы находим «пол-
ную» формулу: «Вам придется допустить, что этих природ, которые во Христе, кото-
рые — Христос и в которых Христос существует (ἐνούσας Χριστῷ, καὶ οὔσας Χριστὸν, 
καὶ ἐν αἵς ἐστι Χριστός), несколько (по меньшей мере — две!)» (Leont. Hier. Сontr. 
mo noph.//PG 86. 1817B), и это уже весьма похоже на формулы, используемые у 
преп. Максима (ἐξ ὧν ἐν οἷς τε καὶ ἅπερ ἐστί — «из которых, в которых и которые Он 
есть»), если не по букве, то по сути, хотя именно у последнего подобные выражения 
будут употребляться систематически. Следует отметить, что некоторые монофизи-
ты, в полемике с которыми и были выработаны эти формулы, принимали выражение 
«из которых», в определенной интерпретации допускали выражение «в которых», но 
отвергали, тем не менее, формулу: Христос — две природы (см., напр.: Lang U. John 
Philoponus and the controversies over Chalcedon in the sixth century. P. 215–216), так 
что именно оно, широко употребляемое преп. Максимом, было особенно «критично» 
и для споров с монофизитами, и для полемики с монофелитами, где исповедание «ко-
торые — Христос» подразумевало то, что Христос — не что-то «третье», помимо Сво-
их двух природ, и, следовательно, нельзя вводить и некую одну волю, которая бы при-
надлежала этому «третьему» (таким «третьим» не является ни ипостась Христа, ко-
торая не есть онтологически «третье» по отношению к своим двум природам, ни тем 
более некая «сложная природа», вводимая монофизитами и не признаваемая халки-
донитами). Д. Батреллос (см.: Bathrellos 2004. P. 109) указывает на еще одного пред-
шественника преп. Максима — Леонтия Византийского (см.: PG 86. 1904A).

шегося от Неё. <573B> Его же превозносим чудеса и страдания, как единого, 
конечно же, Христа, совершающего дела и Божеские, и человеческие: Боже-
ские — плотским образом, ибо плотью, не лишённой природного действия, 
осуществил могущество чудотворения, а человеческие — Божественно, ибо 
без насилия над природой, по свободному соизволению принял на Себя испы-
тание человеческими страданиями1. Его же славим крест и смерть, и погребе-
ние, и воскресение, и вознесение на небеса, с которых Он сошёл бесплотно, и, 
никоим образом не охватываемый сущим, не перемещался, меняя место за 
мес том. Он ведь свободен от всякого ограничения, но по природному челове-
колюбию явился во плоти, став, как изволил, охватываемым нашим существо-
ванием <573C> по действительному рождению от женщины (γυναικός). По-
этому одно поклонение с Отцом и Духом оказываем мы Воплотившемуся.

А коли мы душою и устами именуем св. Деву воистину Богородицей и ис-
поведуем ипостасное соединение, и считаем, что соединение осуществилось 
схождением природ, и проповедуем единого Господа, Христа и Сына, и одну 
воплотившуюся природу Самого Бога-Слова, и верим в Христа как в одно из 
Лиц Святой Троицы, спокланяемого и соисчисляемого с Отцом и Духом, — как 
могут упрекать нас в разделении люди, не ведающие страха и отваживающи-
еся на всякую ложь, <573D> из-за того только, что мы произносим пустое вы-
ражение «число» единственно ради изъяснения, как уже многократно сказа-
но, различия природ, сохраняющегося после соединения? Если и в самом деле 
число [333] по необходимости непременно разделяет количество вещей, пусть 
кто-нибудь это докажет, — и мы возлюбим эту клевету как истину. Если же 
они лишь оскорбляют оговорами проповедующих истинное вероучение о тай-
не, потому что сами мучаются из-за него жаждой славы, то в день суда дадут 
Богу отчёт, по слову апостола (1 Рим. 14, 12), за тех, кого вовлекли в заблуж-
дение, — если уже совершили пробег настоящей жизни. А которые ещё живы, 
<576A> тех да исправит Бог и да приведёт к познанию истины, с которой они 
теперь враждуют. Так ведь полезно говорить по заповеди, приказывающей мо-
литься за проклинающих (Мф. 5, 44).

1 Здесь кратко выражается учение преп. Максима об энергиях во Христе, точ-
нее, о характере их проявления. Подробно это учение анализируется нами во вступ. 
статье к Богословско-полемическим сочинениям. Надо имть в виду, что преп. Мак-
сим не использует здесь буквального выражения «две энергии», так как Ep 15 было 
написано в период, когда он подчинялся Псифосу, т. е. после 634 г. и до начала по-
лемики вокруг Экфесиса, в которую Преподобный вступил в 640 г. Ближе всего вы-
раженное здесь учение совпадает с тем, что подробно излагается в Трудностях к 
Фоме 4 и 5 и Ep 19 к игумену Пирру. На последнее обратил внимание уже П. Шер-
вуд (см.: Sherwood 1952. P. 40), высказавший предположение, что Ер 15 написано 
примерно тогда же, когда и Ер 19, что весьма вероятно.



234 Преп. Максим Исповедник 235Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

они1; исчисляем же мы после соединения части, из которых состоит Христос, 
не разделяя — да не будет этого! — природы, а лишь выражая различие меж-
ду ними, сохраняющееся после соединения. Соединение же исповедуем, сле-
дуя св. Кириллу, природным схождением, т. е. подлинным и действительным, 
и Пресвятую Деву возглашаем воистину и подлинно Богородицей не просто 
так, а как воистину зачавшую Самого Бога-Слово, прежде всех веков неизре-
ченно рождённого от Бога-Отца, и несказанным образом родившую воплотив-

1 Здесь преп. Максимом имплицитно используется важнейшая для него христо-
логическая формула, которая встречается во многих его сочинениях. Ж.-К. Ларше 
(Larchet 1996. P. 330, n. 211) указывает, в частности, на Amb 5//PG 91. 1052D; 27//
PG 91. 1269C; Ep 15//PG 91. 573А; Thal. рrol. 6//PG 90. 68А, D; Thal. 9//PG 90. 
121B; 19//PG 90. 224А; DsP//PG 91. 289B; RM 7//PG 90. 121B; DsB 8//PG 90. 
144А. В сокращенном виде эту формулу можно найти в Amb 27//PG 91. 1268D; 
1269B; Ep 12//PG 91. 468BC, 500BC; 500D — 501A; 13//PG 91. 524D — 525A; Thal. 
рrol. 7//PG 90. 80C; Thal. 9//PG 90. 128C; 21//PG 90. 252А. Эта формула проана-
лизирована П. Пире (Piret P. Le Christ et la Trinité selon Maxime le Confesseur. Paris, 
1983. P. 203–239). Как пишет Ж.-К. Ларше: «Первое выражение этой формулы: “Хрис-
тос из двух природ”, — встречается у свт. Кирилла Александрийского; второе: “Он в 
двух природах”, — было введено собором в Халкидоне [а до этого использовалось в 
антиохийском богословии. — Г. Б.], а уже богословы VI в. их объединили. Третья 
формула: “Христос есть две природы”, — была введена преп. Максимом» (Ibid.). 
В предисловии к Письмам преп. Максима Ларше тоже высказывает это соображе-
ние (см. наст. издание с. ??), однако уже у Леонтия Иерусалимского мы находим «пол-
ную» формулу: «Вам придется допустить, что этих природ, которые во Христе, кото-
рые — Христос и в которых Христос существует (ἐνούσας Χριστῷ, καὶ οὔσας Χριστὸν, 
καὶ ἐν αἵς ἐστι Χριστός), несколько (по меньшей мере — две!)» (Leont. Hier. Сontr. 
mo noph.//PG 86. 1817B), и это уже весьма похоже на формулы, используемые у 
преп. Максима (ἐξ ὧν ἐν οἷς τε καὶ ἅπερ ἐστί — «из которых, в которых и которые Он 
есть»), если не по букве, то по сути, хотя именно у последнего подобные выражения 
будут употребляться систематически. Следует отметить, что некоторые монофизи-
ты, в полемике с которыми и были выработаны эти формулы, принимали выражение 
«из которых», в определенной интерпретации допускали выражение «в которых», но 
отвергали, тем не менее, формулу: Христос — две природы (см., напр.: Lang U. John 
Philoponus and the controversies over Chalcedon in the sixth century. P. 215–216), так 
что именно оно, широко употребляемое преп. Максимом, было особенно «критично» 
и для споров с монофизитами, и для полемики с монофелитами, где исповедание «ко-
торые — Христос» подразумевало то, что Христос — не что-то «третье», помимо Сво-
их двух природ, и, следовательно, нельзя вводить и некую одну волю, которая бы при-
надлежала этому «третьему» (таким «третьим» не является ни ипостась Христа, ко-
торая не есть онтологически «третье» по отношению к своим двум природам, ни тем 
более некая «сложная природа», вводимая монофизитами и не признаваемая халки-
донитами). Д. Батреллос (см.: Bathrellos 2004. P. 109) указывает на еще одного пред-
шественника преп. Максима — Леонтия Византийского (см.: PG 86. 1904A).

шегося от Неё. <573B> Его же превозносим чудеса и страдания, как единого, 
конечно же, Христа, совершающего дела и Божеские, и человеческие: Боже-
ские — плотским образом, ибо плотью, не лишённой природного действия, 
осуществил могущество чудотворения, а человеческие — Божественно, ибо 
без насилия над природой, по свободному соизволению принял на Себя испы-
тание человеческими страданиями1. Его же славим крест и смерть, и погребе-
ние, и воскресение, и вознесение на небеса, с которых Он сошёл бесплотно, и, 
никоим образом не охватываемый сущим, не перемещался, меняя место за 
мес том. Он ведь свободен от всякого ограничения, но по природному челове-
колюбию явился во плоти, став, как изволил, охватываемым нашим существо-
ванием <573C> по действительному рождению от женщины (γυναικός). По-
этому одно поклонение с Отцом и Духом оказываем мы Воплотившемуся.

А коли мы душою и устами именуем св. Деву воистину Богородицей и ис-
поведуем ипостасное соединение, и считаем, что соединение осуществилось 
схождением природ, и проповедуем единого Господа, Христа и Сына, и одну 
воплотившуюся природу Самого Бога-Слова, и верим в Христа как в одно из 
Лиц Святой Троицы, спокланяемого и соисчисляемого с Отцом и Духом, — как 
могут упрекать нас в разделении люди, не ведающие страха и отваживающи-
еся на всякую ложь, <573D> из-за того только, что мы произносим пустое вы-
ражение «число» единственно ради изъяснения, как уже многократно сказа-
но, различия природ, сохраняющегося после соединения? Если и в самом деле 
число [333] по необходимости непременно разделяет количество вещей, пусть 
кто-нибудь это докажет, — и мы возлюбим эту клевету как истину. Если же 
они лишь оскорбляют оговорами проповедующих истинное вероучение о тай-
не, потому что сами мучаются из-за него жаждой славы, то в день суда дадут 
Богу отчёт, по слову апостола (1 Рим. 14, 12), за тех, кого вовлекли в заблуж-
дение, — если уже совершили пробег настоящей жизни. А которые ещё живы, 
<576A> тех да исправит Бог и да приведёт к познанию истины, с которой они 
теперь враждуют. Так ведь полезно говорить по заповеди, приказывающей мо-
литься за проклинающих (Мф. 5, 44).

1 Здесь кратко выражается учение преп. Максима об энергиях во Христе, точ-
нее, о характере их проявления. Подробно это учение анализируется нами во вступ. 
статье к Богословско-полемическим сочинениям. Надо имть в виду, что преп. Мак-
сим не использует здесь буквального выражения «две энергии», так как Ep 15 было 
написано в период, когда он подчинялся Псифосу, т. е. после 634 г. и до начала по-
лемики вокруг Экфесиса, в которую Преподобный вступил в 640 г. Ближе всего вы-
раженное здесь учение совпадает с тем, что подробно излагается в Трудностях к 
Фоме 4 и 5 и Ep 19 к игумену Пирру. На последнее обратил внимание уже П. Шер-
вуд (см.: Sherwood 1952. P. 40), высказавший предположение, что Ер 15 написано 
примерно тогда же, когда и Ер 19, что весьма вероятно.



236 Преп. Максим Исповедник 237Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Итак, я тебе вкратце изложил рассуждения о том, о чём ты спрашивал, 
ради полного твоего убеждения, не мысля в душе одно, как некоторые при-
верженцы Севира там и сям разглашают, а собеседникам говоря другое; так 
не думай, а я, как научен и мыслю, и верю, и от Отцов воспринял, — так и го-
ворю. <576В> Да, вернее сказать, в моих речах воплощается сама моя мысль. 
И если моё слово ложно, да не улучу отныне блаженства, но как плод  обмана 
пожну отчуждение от обещанных благ. Ты же ради моей послушности  взамен 
удостой меня твоих молитв, чтобы Христос, Бог наш, спасение боящимся Его, 
излечил раны моей души силою тайны животворящих страданий, которые 
ради нас претерпел Тот, Кто один прославляется вовек со Отцом и Святым 
Духом. Аминь.

<576С> СХОЛИИ

1. В определении, говорит, усматривается общность вещей, тождествен-
ных по сущности.

2. Говорит, что свойства, отличающие сложную ипостась, являются общи-
ми для её частей.

3. Точное определение ипостаси.
4. Определение, или же описание, воипостасного.
5. Определение родового различия.
6. Определение родового тождества.
7. Родом называется количество, которое выражается числом.
8. Сказал «в собственном смысле» потому, что собственные определения 

не превращаются друг в друга. Ведь у каких вещей не одно определение, — не 
один у тех и логос, а у каких не один логос, — у тех различен образ бытия, а у 
каких вещей различен образ бытия, — у тех нет и полной [334] тождественно-
сти. <576D> Значит, не тождественны природа и ипостась, потому что дей-
ствительно не один у них образ бытия, логос и определение. Значит, в несоб-
ственном смысле и относительно чего-либо, а не в собственном смысле пойдёт 
речь об ипостаси.

Письмо XVI. Тому же1

Душу мою, глубоко израненную скорбью из-за того, что приключилось с 
благородным стражем добродетели господином <577A> Георгием2 по навету 
людей, не боящихся Господа, утешило прибывшее твоё божественное письмо, 
святой отец, — и принеся радостную весть о твоём здоровье, всем желанном, 
и обнаружив твёрдость доброго исповедания Господа Иисуса Христа, истин-
ного Бога нашего. Укреплённая испытанием страданиями, она обратилась в 
неколебимость у тебя, ставящего ни во что невзгоды настоящей жизни, кото-
рой и счастье некогда презрев, ты все желания души перенёс на чаемое, за что 
и отмечен верой и чистой совестью; одна3 сохраняет благочестивый разум, от-
нюдь не оскверняемый ложным учением, другая4 же созидает богоугодную 
жизнь исполнением заповедей. И то ведь, и другое — я говорю о разуме и обра-
зе жизни — потребно человеку, <577В> возжелавшему всему предпочесть 
общение с мудростью, чтобы мы благочестиво и возвещали тайну совершив-
шегося ради нас во плоти самоумаления5 Бога всяческих без перемены, испове-
дуя Христа воистину Богом и вместе человеком: Тем беспричинно и изначаль-
но бывшим, этим же ставшим затем ради нас. Ни того, чем был, не отстранил 
из-за того, чем стал, ибо неизменен. Ни того, чем стал, не отверг из-за того, чем 
был, ибо человеколюбив. Ему ведь, единственному истинно сущему, по преиз-
бытку могущества возможно было без изменения и слияния стать, чем не был, 
и полностью пребыть и чем был, и чем стал, [335] по предельной  единственности 
собственной ипостаси не принимая разделения и сохраняя в Себе после сое-
динения различие природ, из которых составился, раз, соединившись по ипо-
стаси с умно одушевлённой плотью, <577С> чудесами выказал Себя неизмен-
но пребывающим, чем был, а страданиями явил Себя без перемены сохраняю-
щим то, чем стал, и тем и другим — я говорю о чудесах и страданиях — даро-
вал нам истребление греха и благодать обожения. И почтили призыв благода-

1 Т. е. александрийскому диакону Косьме. П. Шервуд (см.: Sherwood 1952. P. 60) 
датирует это письмо началом 642 г., свидетельством чему является упоминание от-
странения от управления префекта Георгия. Из письма видно, что диакон Косьма по-
сле своего обращения в православие из монофизитства (см. Ер 14) сохранил вер-
ность православию уже на протяжении достаточно длительного срока.

2 Имеется в виду префект Карфагена Георгий и история с его отстранением от 
управления в правление Мартины (ср. Ep 1).

3 Т. е. вера.
4 Т. е. чистая совесть. 
5 Букв.: «кеносиса».



236 Преп. Максим Исповедник 237Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Итак, я тебе вкратце изложил рассуждения о том, о чём ты спрашивал, 
ради полного твоего убеждения, не мысля в душе одно, как некоторые при-
верженцы Севира там и сям разглашают, а собеседникам говоря другое; так 
не думай, а я, как научен и мыслю, и верю, и от Отцов воспринял, — так и го-
ворю. <576В> Да, вернее сказать, в моих речах воплощается сама моя мысль. 
И если моё слово ложно, да не улучу отныне блаженства, но как плод  обмана 
пожну отчуждение от обещанных благ. Ты же ради моей послушности  взамен 
удостой меня твоих молитв, чтобы Христос, Бог наш, спасение боящимся Его, 
излечил раны моей души силою тайны животворящих страданий, которые 
ради нас претерпел Тот, Кто один прославляется вовек со Отцом и Святым 
Духом. Аминь.

<576С> СХОЛИИ

1. В определении, говорит, усматривается общность вещей, тождествен-
ных по сущности.

2. Говорит, что свойства, отличающие сложную ипостась, являются общи-
ми для её частей.

3. Точное определение ипостаси.
4. Определение, или же описание, воипостасного.
5. Определение родового различия.
6. Определение родового тождества.
7. Родом называется количество, которое выражается числом.
8. Сказал «в собственном смысле» потому, что собственные определения 

не превращаются друг в друга. Ведь у каких вещей не одно определение, — не 
один у тех и логос, а у каких не один логос, — у тех различен образ бытия, а у 
каких вещей различен образ бытия, — у тех нет и полной [334] тождественно-
сти. <576D> Значит, не тождественны природа и ипостась, потому что дей-
ствительно не один у них образ бытия, логос и определение. Значит, в несоб-
ственном смысле и относительно чего-либо, а не в собственном смысле пойдёт 
речь об ипостаси.

Письмо XVI. Тому же1

Душу мою, глубоко израненную скорбью из-за того, что приключилось с 
благородным стражем добродетели господином <577A> Георгием2 по навету 
людей, не боящихся Господа, утешило прибывшее твоё божественное письмо, 
святой отец, — и принеся радостную весть о твоём здоровье, всем желанном, 
и обнаружив твёрдость доброго исповедания Господа Иисуса Христа, истин-
ного Бога нашего. Укреплённая испытанием страданиями, она обратилась в 
неколебимость у тебя, ставящего ни во что невзгоды настоящей жизни, кото-
рой и счастье некогда презрев, ты все желания души перенёс на чаемое, за что 
и отмечен верой и чистой совестью; одна3 сохраняет благочестивый разум, от-
нюдь не оскверняемый ложным учением, другая4 же созидает богоугодную 
жизнь исполнением заповедей. И то ведь, и другое — я говорю о разуме и обра-
зе жизни — потребно человеку, <577В> возжелавшему всему предпочесть 
общение с мудростью, чтобы мы благочестиво и возвещали тайну совершив-
шегося ради нас во плоти самоумаления5 Бога всяческих без перемены, испове-
дуя Христа воистину Богом и вместе человеком: Тем беспричинно и изначаль-
но бывшим, этим же ставшим затем ради нас. Ни того, чем был, не отстранил 
из-за того, чем стал, ибо неизменен. Ни того, чем стал, не отверг из-за того, чем 
был, ибо человеколюбив. Ему ведь, единственному истинно сущему, по преиз-
бытку могущества возможно было без изменения и слияния стать, чем не был, 
и полностью пребыть и чем был, и чем стал, [335] по предельной  единственности 
собственной ипостаси не принимая разделения и сохраняя в Себе после сое-
динения различие природ, из которых составился, раз, соединившись по ипо-
стаси с умно одушевлённой плотью, <577С> чудесами выказал Себя неизмен-
но пребывающим, чем был, а страданиями явил Себя без перемены сохраняю-
щим то, чем стал, и тем и другим — я говорю о чудесах и страданиях — даро-
вал нам истребление греха и благодать обожения. И почтили призыв благода-

1 Т. е. александрийскому диакону Косьме. П. Шервуд (см.: Sherwood 1952. P. 60) 
датирует это письмо началом 642 г., свидетельством чему является упоминание от-
странения от управления префекта Георгия. Из письма видно, что диакон Косьма по-
сле своего обращения в православие из монофизитства (см. Ер 14) сохранил вер-
ность православию уже на протяжении достаточно длительного срока.

2 Имеется в виду префект Карфагена Георгий и история с его отстранением от 
управления в правление Мартины (ср. Ep 1).

3 Т. е. вера.
4 Т. е. чистая совесть. 
5 Букв.: «кеносиса».



238 Преп. Максим Исповедник 239Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ти переменой жизни, осиянной соблюдением заповедей, ничуть не колебле-
мые никаким наслаждением или каким бы то ни было страданием, и во всём, 
что делаем и терпим, стремились бы лишь к Богу, отдавшему Себя в возмеще-
ние и выкуп ради нас (1 Тим. 2, 6), и вверили Ему всю жизнь нашу, как насто-
ящую, так и будущую, — ибо мы существуем из Него по логосу творения 
(παραγωγῆς λόγῳ), и Им по образу управления (ἀγωγῆς τρόπῳ), <577D> и 
упокоимся в Него по благодатной тайне чаемого обожения (Рим. 11, 36), — и 
получили за кажущиеся нынешние несчастья вечное счастье, выказав в том, 
что претерпеваем, наше тайное стремление к Богу, которое никакие приклю-
чающиеся нам скорби не могут изменить. <580A>

Стало быть, не будем унывать в скорбях (Еф. 3, 13), досточтимый отец, зная, 
что скорбь творит терпение, терпение же — опытность, опытность — надеж-
ду, а надежда не постыжает (Рим. 5, 3–5), нерушимо обладая вкушением веч-
ных благ за претерпеваемое нами, но будем мужественно нести случающееся 
с нами, взирая на Вождя нашего спасения (Евр. 2, 10) — Иисуса, Который, бу-
дучи истинным Богом, ради нас пожелал принять смерть, чтобы, страдая, мы 
радовались и, уподобившись Ему смертью (Рим. 6, 5), заквасились для воскре-
сения закваской непобедимой жизни. Раз уж желает Божественный закон, 
чтобы мы несправедливо страдали, творя добро, как ученики Христовы, ради 
осуждения греха, привнесённого посредством обмана умным змием, который 
соблазнил [336] человека преступить Божественную заповедь и предпочесть 
временное вечному; а его мы получили власть попирать (Лк. 19, 19), сохраняя 
хранящую благодать соблюдением заповедей, — а оно, <580B> по здравому 
рассуждению, только вольным и невольным мучением плоти исполняется у 
любящих Господа. В Котором, утвердив всё твоё желание, ты не чувствуешь 
несчастий, святой отец, ибо у тебя настоящее горе побеждается радостью ча-
емых благ, которых да сподобимся и все мы, и да уделит нам от них великий 
Бог и Спаситель наш Христос (Тит. 2, 13), как знает, каждому по достоинству, 
предстательством пречистой и всесвятой Своей Матери-Приснодевы и всех 
святых. Аминь.

<580С> Письмо XVII. Юлиану,
схоластику Александрии, о церковном учении

относительно воплощения Господа1

Великим ликованием и духовной радостью наполнило меня, убогого и греш-
ного, а со мной и всю, так сказать, св. Божию соборную Церковь, драгоценное 
письмо моего богохранимого господина, принесшее нам добрую весть о твёрдом 
и непоколебимом знании, которым он сам, а с ним и господин мой Христопемпт, 
мудрейший схоластик, обладают относительно правого и благочестивого, и спа-
сительного исповедания веры во Христа, истинного Бога нашего, того ради став-
шего человеком, чтобы собрать в Себе природу людей и остановить её порочное 
движение2 к самой себе, <581D> а вернее, возмущение против самой себя и раз-
деление, в котором нет покоя из-за шаткого движения воли (γνώμης) относи-
тельно каждой вещи. Поэтому мы все, благодаря за вас Бога, драгоценнейшие, 
непрерывно творим молитву, хоть и грешны сами, дабы <581А> вы сохранили 
навсегда недвижно и неколебимо спасительное исповедание веры и верили, что 
Бога-Отца Сын и [337] Слово, без греха став ради людей воистину человеком, од-
ним из людей и подобным нам человеком, не изменил Своего Божественного бы-
тия и сделавшись человеком, и истинно человеческого бытия Своего не умень-
шил, оставшись, чем был и что есть, и чем вечно будет по природе — Богом; но, 
будучи Богом по сущности и природе, Сам по Себе, по домостроительству, ради 
нас стал, не изменившись, воистину человеком, — разумеется, принятием пло-
ти, обладающей умной и разумной душой. Поэтому Он же и есть истинно Бог по 
природе, и Он же есть по природе истинно человек: Тот же Самый полностью и 
то, и другое есть воистину, так как ни одна из природ, собранных вместе ради 
ипостасного соединения в тайне Его Воплощения, или, скорее, полного вочело-
вечения, <581В> отнюдь не отрицается соединением, а сохраняет после соеди-
нения свои сущностный логос и определение, или природную особенность, по 
сравнению с другой, без слияния и превращения. Ведь и различия между собран-
ными в одну ипостась природами не устраняет соединение, но полностью исклю-
чает их разделение на самостоятельные части.

1 П. Шервуд датирует письмо ок. 633 г. (см.: Sherwood 1952. P. 60), Ж.-К. Лар-
ше — июнем 633 г. (см. предисловие).

2 Преп. Максим подчеркивает, что человеческая природа вместо того, чтобы 
устремляться к Богу, стремилась к себе, точнее, как видно из дальнейшего, восста-
вала сама на себя. Речь идет, вероятно, о разделенности людей в соответствии с гно-
мическим выбором каждого, при котором люди восстают друг на друга. Но и в от-
дельном человеке воля, не будучи утвержденной в Боге, направляется то на одно 
тварное, то на другое, так что человек не имеет покоя и ни в чем не находит его. 



238 Преп. Максим Исповедник 239Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ти переменой жизни, осиянной соблюдением заповедей, ничуть не колебле-
мые никаким наслаждением или каким бы то ни было страданием, и во всём, 
что делаем и терпим, стремились бы лишь к Богу, отдавшему Себя в возмеще-
ние и выкуп ради нас (1 Тим. 2, 6), и вверили Ему всю жизнь нашу, как насто-
ящую, так и будущую, — ибо мы существуем из Него по логосу творения 
(παραγωγῆς λόγῳ), и Им по образу управления (ἀγωγῆς τρόπῳ), <577D> и 
упокоимся в Него по благодатной тайне чаемого обожения (Рим. 11, 36), — и 
получили за кажущиеся нынешние несчастья вечное счастье, выказав в том, 
что претерпеваем, наше тайное стремление к Богу, которое никакие приклю-
чающиеся нам скорби не могут изменить. <580A>

Стало быть, не будем унывать в скорбях (Еф. 3, 13), досточтимый отец, зная, 
что скорбь творит терпение, терпение же — опытность, опытность — надеж-
ду, а надежда не постыжает (Рим. 5, 3–5), нерушимо обладая вкушением веч-
ных благ за претерпеваемое нами, но будем мужественно нести случающееся 
с нами, взирая на Вождя нашего спасения (Евр. 2, 10) — Иисуса, Который, бу-
дучи истинным Богом, ради нас пожелал принять смерть, чтобы, страдая, мы 
радовались и, уподобившись Ему смертью (Рим. 6, 5), заквасились для воскре-
сения закваской непобедимой жизни. Раз уж желает Божественный закон, 
чтобы мы несправедливо страдали, творя добро, как ученики Христовы, ради 
осуждения греха, привнесённого посредством обмана умным змием, который 
соблазнил [336] человека преступить Божественную заповедь и предпочесть 
временное вечному; а его мы получили власть попирать (Лк. 19, 19), сохраняя 
хранящую благодать соблюдением заповедей, — а оно, <580B> по здравому 
рассуждению, только вольным и невольным мучением плоти исполняется у 
любящих Господа. В Котором, утвердив всё твоё желание, ты не чувствуешь 
несчастий, святой отец, ибо у тебя настоящее горе побеждается радостью ча-
емых благ, которых да сподобимся и все мы, и да уделит нам от них великий 
Бог и Спаситель наш Христос (Тит. 2, 13), как знает, каждому по достоинству, 
предстательством пречистой и всесвятой Своей Матери-Приснодевы и всех 
святых. Аминь.

<580С> Письмо XVII. Юлиану,
схоластику Александрии, о церковном учении

относительно воплощения Господа1

Великим ликованием и духовной радостью наполнило меня, убогого и греш-
ного, а со мной и всю, так сказать, св. Божию соборную Церковь, драгоценное 
письмо моего богохранимого господина, принесшее нам добрую весть о твёрдом 
и непоколебимом знании, которым он сам, а с ним и господин мой Христопемпт, 
мудрейший схоластик, обладают относительно правого и благочестивого, и спа-
сительного исповедания веры во Христа, истинного Бога нашего, того ради став-
шего человеком, чтобы собрать в Себе природу людей и остановить её порочное 
движение2 к самой себе, <581D> а вернее, возмущение против самой себя и раз-
деление, в котором нет покоя из-за шаткого движения воли (γνώμης) относи-
тельно каждой вещи. Поэтому мы все, благодаря за вас Бога, драгоценнейшие, 
непрерывно творим молитву, хоть и грешны сами, дабы <581А> вы сохранили 
навсегда недвижно и неколебимо спасительное исповедание веры и верили, что 
Бога-Отца Сын и [337] Слово, без греха став ради людей воистину человеком, од-
ним из людей и подобным нам человеком, не изменил Своего Божественного бы-
тия и сделавшись человеком, и истинно человеческого бытия Своего не умень-
шил, оставшись, чем был и что есть, и чем вечно будет по природе — Богом; но, 
будучи Богом по сущности и природе, Сам по Себе, по домостроительству, ради 
нас стал, не изменившись, воистину человеком, — разумеется, принятием пло-
ти, обладающей умной и разумной душой. Поэтому Он же и есть истинно Бог по 
природе, и Он же есть по природе истинно человек: Тот же Самый полностью и 
то, и другое есть воистину, так как ни одна из природ, собранных вместе ради 
ипостасного соединения в тайне Его Воплощения, или, скорее, полного вочело-
вечения, <581В> отнюдь не отрицается соединением, а сохраняет после соеди-
нения свои сущностный логос и определение, или природную особенность, по 
сравнению с другой, без слияния и превращения. Ведь и различия между собран-
ными в одну ипостась природами не устраняет соединение, но полностью исклю-
чает их разделение на самостоятельные части.

1 П. Шервуд датирует письмо ок. 633 г. (см.: Sherwood 1952. P. 60), Ж.-К. Лар-
ше — июнем 633 г. (см. предисловие).

2 Преп. Максим подчеркивает, что человеческая природа вместо того, чтобы 
устремляться к Богу, стремилась к себе, точнее, как видно из дальнейшего, восста-
вала сама на себя. Речь идет, вероятно, о разделенности людей в соответствии с гно-
мическим выбором каждого, при котором люди восстают друг на друга. Но и в от-
дельном человеке воля, не будучи утвержденной в Боге, направляется то на одно 
тварное, то на другое, так что человек не имеет покоя и ни в чем не находит его. 



240 Преп. Максим Исповедник 241Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Значит, раз во Христе и после соединения неумаленно сохраняются по при-
роде части, из которых состоит Христос, как же будет неправильно исповедание 
частей, из которых состоит Христос и после соединения, как считают некоторые 
люди, не понимая, что ненадёжно и опасно, и всем душевредно ополчаться про-
тив очевидного <581С> и отрицать явную истину, и свойственно это лишь тем, 
кто вообще не ожидает Воскресения и Суда. Так кому же не ясно и не очевидно 
слово истины — простое и бесхитростное, и вообще без сложности? Ведь коли 
Бог и человек после соединения Христос действительно и воистину, а не одним 
лишь названием и именованием считается Богом и человеком, то ясно, что кто 
Христа мыслит и утверждает после соединения вместе Богом и человеком, вме-
сте с этими именами исповедует и истинное бытие природ, обозначаемых име-
нами, если только не считает, что ко Христу относятся пустые именования, [338] 
совершенно лишённые действительности. Что же тогда нелепого совершила св. 
Божия соборная Церковь, <581D> утверждая, что части, из которых состоит 
Христос, сохраняются во Христе, при теснейшем соединении, неслитными по 
природе и нераздельными и после соединения? Что помыслила она чуждого уче-
нию св. отцов, раз полагает, что соеди нением ни Божественная природа Слова 
не обратилась в природу плоти, ни природа самой плоти не перешла в природу 
Слова после соединения, и так и учит мыслить и говорить верных? Что из отече-
ского предания не утвердила она ещё крепче, обучая мыслить таким образом и 
исповедуя Его же одного и Господом, и Христом, и Сыном, и единую Его, вопло-
тившегося <584A> Бо га-Слова, природу, воплотившуюся во плоти, обладаю-
щей умной и разумной  душой, и понимая это выражение в согласии с истолко-
ванием святого и блаженного отца нашего Кирилла, полагая выразить словом 
«воплощенная» привнесение нашей сущности и не отрицая природы плоти Сло-
ва из-за соединения? Ведь те части, которые без какого бы то ни было умаления 
сохраняются во Христе и после соединения неслитными и неизменными по при-
роде и нераздельными по теснейшему соединению, разумеется, и исповедовать 
таковыми после соединения в высшей степени пристойно и справедливо. Ибо 
истинной вере свойственно исповедовать то, что мы научились мыслить. Значит, 
раз части, из которых состоит Христос, сохраняются после соединения, то и мыс-
лить их существование во Христе после <584В> соединения совершенно пра-
вильно. А раз правильно мыслить, что после соединения сохраняются части, из 
которых состоит Христос, то гораздо правильнее и вместе пристойнее и испове-
довать их, а всем, заботящимся о спасении, — важнее, если в самом деле дока-
зательством истинной веры является её полное исповедание. Вот и довольно об 
этом. Да более и говорить нет нужды, обращаясь к вам, от кого по благодати ни-
чего не скрыто из относящегося к правой вере Христовой.

О чём же вы мне написали, драгоценнейшие, сообщил я благочестивому 
рабу Божьему <584С> преблагословенному эпарху1 и передал ему драгоцен-
ное ваше послание, и он благосклонно обещал исполнить любое ваше [339] по-
желание. И я не перестану напоминать ему, пока он полностью не совершит, 
что вы хотите2. Господь же и Бог всяческих и Спаситель Иисус Христос, ради 
нас добровольно принявший смерть и собственной кровью избавивший нас от 
власти тьмы (Кол. 1,13), и давший нам новую заповедь — так же любить друг 
друга, как и Он любит нас (Ин. 13, 34), — Сам да возьмёт вас за правую руку, 
и да руководит вас на всякое благое дело, и да направит благочестивые шаги 
ваши, и да отнесёт вас, в изобилии плодов праведности, в пречудное место оби-
тания Своего, <584D> где и есть селение всех радующихся (Пс. 86, 7).

Письмо XVIII. Написанное от лица Георгия,
преблагословенного эпарха Африки, александрийским

монахиням, отпавшим от соборной Церкви3

Полагал я, что вы, воистину твёрдо укрепившись, не отклоняетесь движе-
нием души от правого и благочестивого исповедания и надежды непорочной и 

1 Имеется в виду эпарх Карфагена Георгий (см. о нем в комментариях к Ep 1). 
Как видно из данного места, через преп. Максима осуществлялась связь между пра-
вославными Александрии и Западной Африки (в частности, Карфагена), покрови-
телем которых был Георгий. 

2 Суть просьбы Юлиана неизвестна.
3 П. Шервуд (см.: Sherwood 1952. P. 48–49) датирует это письмо декабрем 641 г. — 

январем 642 г. Он же высказывает мнение, что, если судить по названию письма, оно 
было направлено в Александрию, и, весьма вероятно, обращено оно было к алексан-
дрийским монахиням-монофизиткам, нашедшим убежище в Карфагене, об истории 
которых идет речь в Ep 12. Конфликт вокруг этих александрийских монахинь, пози-
ция преп. Максима и его роль в этом конфликте анализируются в статья К. Будиньо-
на: Boudignon 2007. P. 245–274. Он тоже выражает мнение, что Ep 18 могло быть 
обращено именно к ним. В таком случае, мы имеем интереснейшее свидетельство 
того, как преп. Максим выступает от лица наместника Карфагена Георгия, оказыва-
ясь едва ли не судьей в вопросах обращения с вернувшимися в ересь монахинями. 
Весьма вероятно, что те меры, которые были предприняты против них, стали резуль-
татом совместного решения преп. Максима и эпарха Георгия, который внимал его со-
ветам, как наставлениям старца. Такого мнения придерживается в указанной статье 
К. Будиньон. Итак, влияние преп. Максима на ключевые церковно-политические со-
бытия в Карфагене, благодаря его духовному авторитету, признаваемому власть име-
ющими, было весьма велико, — и со временем оно только возрастало, как это видно 
по знаменитому диспуту с Пирром (645 г.) и последовавшим за ним событиям. 



240 Преп. Максим Исповедник 241Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Значит, раз во Христе и после соединения неумаленно сохраняются по при-
роде части, из которых состоит Христос, как же будет неправильно исповедание 
частей, из которых состоит Христос и после соединения, как считают некоторые 
люди, не понимая, что ненадёжно и опасно, и всем душевредно ополчаться про-
тив очевидного <581С> и отрицать явную истину, и свойственно это лишь тем, 
кто вообще не ожидает Воскресения и Суда. Так кому же не ясно и не очевидно 
слово истины — простое и бесхитростное, и вообще без сложности? Ведь коли 
Бог и человек после соединения Христос действительно и воистину, а не одним 
лишь названием и именованием считается Богом и человеком, то ясно, что кто 
Христа мыслит и утверждает после соединения вместе Богом и человеком, вме-
сте с этими именами исповедует и истинное бытие природ, обозначаемых име-
нами, если только не считает, что ко Христу относятся пустые именования, [338] 
совершенно лишённые действительности. Что же тогда нелепого совершила св. 
Божия соборная Церковь, <581D> утверждая, что части, из которых состоит 
Христос, сохраняются во Христе, при теснейшем соединении, неслитными по 
природе и нераздельными и после соединения? Что помыслила она чуждого уче-
нию св. отцов, раз полагает, что соеди нением ни Божественная природа Слова 
не обратилась в природу плоти, ни природа самой плоти не перешла в природу 
Слова после соединения, и так и учит мыслить и говорить верных? Что из отече-
ского предания не утвердила она ещё крепче, обучая мыслить таким образом и 
исповедуя Его же одного и Господом, и Христом, и Сыном, и единую Его, вопло-
тившегося <584A> Бо га-Слова, природу, воплотившуюся во плоти, обладаю-
щей умной и разумной  душой, и понимая это выражение в согласии с истолко-
ванием святого и блаженного отца нашего Кирилла, полагая выразить словом 
«воплощенная» привнесение нашей сущности и не отрицая природы плоти Сло-
ва из-за соединения? Ведь те части, которые без какого бы то ни было умаления 
сохраняются во Христе и после соединения неслитными и неизменными по при-
роде и нераздельными по теснейшему соединению, разумеется, и исповедовать 
таковыми после соединения в высшей степени пристойно и справедливо. Ибо 
истинной вере свойственно исповедовать то, что мы научились мыслить. Значит, 
раз части, из которых состоит Христос, сохраняются после соединения, то и мыс-
лить их существование во Христе после <584В> соединения совершенно пра-
вильно. А раз правильно мыслить, что после соединения сохраняются части, из 
которых состоит Христос, то гораздо правильнее и вместе пристойнее и испове-
довать их, а всем, заботящимся о спасении, — важнее, если в самом деле дока-
зательством истинной веры является её полное исповедание. Вот и довольно об 
этом. Да более и говорить нет нужды, обращаясь к вам, от кого по благодати ни-
чего не скрыто из относящегося к правой вере Христовой.

О чём же вы мне написали, драгоценнейшие, сообщил я благочестивому 
рабу Божьему <584С> преблагословенному эпарху1 и передал ему драгоцен-
ное ваше послание, и он благосклонно обещал исполнить любое ваше [339] по-
желание. И я не перестану напоминать ему, пока он полностью не совершит, 
что вы хотите2. Господь же и Бог всяческих и Спаситель Иисус Христос, ради 
нас добровольно принявший смерть и собственной кровью избавивший нас от 
власти тьмы (Кол. 1,13), и давший нам новую заповедь — так же любить друг 
друга, как и Он любит нас (Ин. 13, 34), — Сам да возьмёт вас за правую руку, 
и да руководит вас на всякое благое дело, и да направит благочестивые шаги 
ваши, и да отнесёт вас, в изобилии плодов праведности, в пречудное место оби-
тания Своего, <584D> где и есть селение всех радующихся (Пс. 86, 7).

Письмо XVIII. Написанное от лица Георгия,
преблагословенного эпарха Африки, александрийским

монахиням, отпавшим от соборной Церкви3

Полагал я, что вы, воистину твёрдо укрепившись, не отклоняетесь движе-
нием души от правого и благочестивого исповедания и надежды непорочной и 

1 Имеется в виду эпарх Карфагена Георгий (см. о нем в комментариях к Ep 1). 
Как видно из данного места, через преп. Максима осуществлялась связь между пра-
вославными Александрии и Западной Африки (в частности, Карфагена), покрови-
телем которых был Георгий. 

2 Суть просьбы Юлиана неизвестна.
3 П. Шервуд (см.: Sherwood 1952. P. 48–49) датирует это письмо декабрем 641 г. — 

январем 642 г. Он же высказывает мнение, что, если судить по названию письма, оно 
было направлено в Александрию, и, весьма вероятно, обращено оно было к алексан-
дрийским монахиням-монофизиткам, нашедшим убежище в Карфагене, об истории 
которых идет речь в Ep 12. Конфликт вокруг этих александрийских монахинь, пози-
ция преп. Максима и его роль в этом конфликте анализируются в статья К. Будиньо-
на: Boudignon 2007. P. 245–274. Он тоже выражает мнение, что Ep 18 могло быть 
обращено именно к ним. В таком случае, мы имеем интереснейшее свидетельство 
того, как преп. Максим выступает от лица наместника Карфагена Георгия, оказыва-
ясь едва ли не судьей в вопросах обращения с вернувшимися в ересь монахинями. 
Весьма вероятно, что те меры, которые были предприняты против них, стали резуль-
татом совместного решения преп. Максима и эпарха Георгия, который внимал его со-
ветам, как наставлениям старца. Такого мнения придерживается в указанной статье 
К. Будиньон. Итак, влияние преп. Максима на ключевые церковно-политические со-
бытия в Карфагене, благодаря его духовному авторитету, признаваемому власть име-
ющими, было весьма велико, — и со временем оно только возрастало, как это видно 
по знаменитому диспуту с Пирром (645 г.) и последовавшим за ним событиям. 



242 Преп. Максим Исповедник 243Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

безошибочной веры Христовой, благоговея перед Божией благодатью, при-
звавшей вас и соединившей с живым, невредимым и непорочным телом 
<585А> святой, соборной и апостольской Церкви, и укрепившей уже разру-
шавшихся от губительной болезни заблуждения и невéдения1, и сделавшей 
вас полезными членами всеобщего тела Церкви, в которой провозглашается 
благочестивое и правое, и истинное, и спасительное могучее учение апостоль-
ской веры, охватывающее собою всю поднебесную и постоянно присоединяю-
щее недостающее, прибавляя его к уже собранному, и показывающее, что у 
всех, от края земли до края её2, одна душа и один язык духа, по единомыслию 
и единогласию веры, которую создавший людей Бог-Слово неизреченно при-
нятием плоти, обладающей умной и разумной душой, а не переменой Боже-
ства, ради людей став воистину человеком, одним из людей и подобным лю-
дям, но, <585В> разумеется, без греха, научил нас, людей, исповедовать и 
содер жать, не отрицая ни одну из Его природ после соединения, или же после 
вочеловечения [340], — ни Божественную, по которой Он Сам по Себе есть 
вечно Бог и единосущен Отцу и таковым пребывает, ни человеческую, по ко-
торой Он же ради нас воистину стал человеком, ибо человеколюбив, и по ко-
торой единосущен нам. Ведь Он и не переменился от того, чем был, и всегда 
будет Богом по природе, и того, чем стал, — человеком, по нераздельному со-
единению с одушевлённой плотью, — не изменил природу, ибо всё тот же есть 
Он и Бог, и человек — не названием одним и именованием будучи Богом и че-
ловеком, <585С> а действительно и истинно являясь в собственном смысле 
Богом и человеком, и по истине так именуясь. Единством обладает Он от сое-
динения и единственностью по ипостаси, а не по природе, как учат Отцы, го-
воря: «Если обе и одно, то не природой — схождением»3, по которому ради нас, 
ибо человеколюбив, Он по устроению принял сложность, сохраняя без ущер-
ба и после Воплощения природную простоту, по которой пребывает единопри-
роден Отцу и единосущен. Ибо не тождественны Божество и человечество. 
Хоть и сделался человеком Бог-Слово, но человеком сделался умным образом 
по принятию плоти, соединившейся с Ним нераздельно по ипостаси. Поэтому 
и Бог Он же есть в собственном смысле, и человек, <585D> ибо и одно есть, 

1 Так преп. Максим описывает состояние пребывавших в ереси монофизитства 
монахинь, из чего можно заключить, что они присоединились, было, к Православ-
ной Церкви, а потом снова отпали от нее. 

2 Преп. Максим подчеркивает кафоличность апостольской Церкви и ее распро-
странение по всей Империи.

3 Преп. Максим подчеркивает кафоличность апостольской Церкви и ее распро-
странение по всей Империи.

и другим стал, и тем, и другим будучи полностью, не смешиваясь в крайней 
единственности ипостаси так, чтобы совсем отсутствовал логос различия, но 
и не разделяясь ненарушенной инаковостью природ, из которых составился, 
по которой из-за соединения никоим образом не уничтожился логос различия.

Значит, раз и после соединения сохраняется неслитно различие природ, из 
которых состоит Христос, нет никакого вовсе рассуждения, как мне кажется, 
которое могло бы доказать, будто правильно не исповедовать количество1 [час-
тей], природно различных и сохраняющихся во Христе по неразрывному сое-
динению, <588А> так как любое различие вместе с собой привносит непре-
менно количество каких-то вещей, в чём-то различающихся между собой. Ведь 
отдельно от количества ни один человек, будь он самым изобретательным и на-
ходчивым, никогда не сможет утверждать существование различия, [341] если 
только обладает здравым рассудком и хоть немного разумеет истину, и, значит, 
ясно понимает, что либо в сущностной инаковости каких-то вещей, либо в неоди-
наковости каких-то вещей относительно качеств и особенностей состоит  любое 
различие, которое, во всяком случае, создаётся количеством различающихся 
вещей, существуют ли они в соединении или же без него. Ведь в вещах, в кото-
рых не усматривается во всех отношениях один и тот же логос, присутствует 
образ количества, а различие — его отличительное свойство. Значит, раз во 
Христе из-за соединения следует по разуму, как учат Отцы, <588В> утверж-
дать полную ипостасную единичность, а из-за различия составляющих Христа 
природ, которые сохраняются во Христе неслитно и нераздельно и после сое-
динения, логично и пристойно утверждать количество, то ясно, что как не 
утверждающий, что Христос по ипостасному соединению есть единая вопло-
щенная природа Бога-Слова, правильно понимаемая по истолкованию святей-
шего отца нашего и учителя Кирилла, не верит в совершившееся соединение, 
так и не исповедующий после соединения две природы, из которых состоит Хрис-
тос, не может утверждать, что между ними сохраняется различие. Ведь после 
соединения различие заключается в природной инаковости частей, из которых 
состоит Христос, а не в одной качественной неодинаковости, безотносительно 
к природам, лежащим в основании качеств, — <588С> без них наличие каче-
ства самого по себе относится к вещам невозможным, если только мы не жела-
ем ввести пустое, а точнее говоря, ложное и недействительное различие.

Будучи убеждён, что вы держите это исповедание веры в согласии с  учением 
Отцов, я никогда не затруднялся во все концы писать патриархам и епископам, 

1 Именно это и отрицали монофизиты, а не сам факт наличия во Христе челове-
чества.



242 Преп. Максим Исповедник 243Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

безошибочной веры Христовой, благоговея перед Божией благодатью, при-
звавшей вас и соединившей с живым, невредимым и непорочным телом 
<585А> святой, соборной и апостольской Церкви, и укрепившей уже разру-
шавшихся от губительной болезни заблуждения и невéдения1, и сделавшей 
вас полезными членами всеобщего тела Церкви, в которой провозглашается 
благочестивое и правое, и истинное, и спасительное могучее учение апостоль-
ской веры, охватывающее собою всю поднебесную и постоянно присоединяю-
щее недостающее, прибавляя его к уже собранному, и показывающее, что у 
всех, от края земли до края её2, одна душа и один язык духа, по единомыслию 
и единогласию веры, которую создавший людей Бог-Слово неизреченно при-
нятием плоти, обладающей умной и разумной душой, а не переменой Боже-
ства, ради людей став воистину человеком, одним из людей и подобным лю-
дям, но, <585В> разумеется, без греха, научил нас, людей, исповедовать и 
содер жать, не отрицая ни одну из Его природ после соединения, или же после 
вочеловечения [340], — ни Божественную, по которой Он Сам по Себе есть 
вечно Бог и единосущен Отцу и таковым пребывает, ни человеческую, по ко-
торой Он же ради нас воистину стал человеком, ибо человеколюбив, и по ко-
торой единосущен нам. Ведь Он и не переменился от того, чем был, и всегда 
будет Богом по природе, и того, чем стал, — человеком, по нераздельному со-
единению с одушевлённой плотью, — не изменил природу, ибо всё тот же есть 
Он и Бог, и человек — не названием одним и именованием будучи Богом и че-
ловеком, <585С> а действительно и истинно являясь в собственном смысле 
Богом и человеком, и по истине так именуясь. Единством обладает Он от сое-
динения и единственностью по ипостаси, а не по природе, как учат Отцы, го-
воря: «Если обе и одно, то не природой — схождением»3, по которому ради нас, 
ибо человеколюбив, Он по устроению принял сложность, сохраняя без ущер-
ба и после Воплощения природную простоту, по которой пребывает единопри-
роден Отцу и единосущен. Ибо не тождественны Божество и человечество. 
Хоть и сделался человеком Бог-Слово, но человеком сделался умным образом 
по принятию плоти, соединившейся с Ним нераздельно по ипостаси. Поэтому 
и Бог Он же есть в собственном смысле, и человек, <585D> ибо и одно есть, 

1 Так преп. Максим описывает состояние пребывавших в ереси монофизитства 
монахинь, из чего можно заключить, что они присоединились, было, к Православ-
ной Церкви, а потом снова отпали от нее. 

2 Преп. Максим подчеркивает кафоличность апостольской Церкви и ее распро-
странение по всей Империи.

3 Преп. Максим подчеркивает кафоличность апостольской Церкви и ее распро-
странение по всей Империи.

и другим стал, и тем, и другим будучи полностью, не смешиваясь в крайней 
единственности ипостаси так, чтобы совсем отсутствовал логос различия, но 
и не разделяясь ненарушенной инаковостью природ, из которых составился, 
по которой из-за соединения никоим образом не уничтожился логос различия.

Значит, раз и после соединения сохраняется неслитно различие природ, из 
которых состоит Христос, нет никакого вовсе рассуждения, как мне кажется, 
которое могло бы доказать, будто правильно не исповедовать количество1 [час-
тей], природно различных и сохраняющихся во Христе по неразрывному сое-
динению, <588А> так как любое различие вместе с собой привносит непре-
менно количество каких-то вещей, в чём-то различающихся между собой. Ведь 
отдельно от количества ни один человек, будь он самым изобретательным и на-
ходчивым, никогда не сможет утверждать существование различия, [341] если 
только обладает здравым рассудком и хоть немного разумеет истину, и, значит, 
ясно понимает, что либо в сущностной инаковости каких-то вещей, либо в неоди-
наковости каких-то вещей относительно качеств и особенностей состоит  любое 
различие, которое, во всяком случае, создаётся количеством различающихся 
вещей, существуют ли они в соединении или же без него. Ведь в вещах, в кото-
рых не усматривается во всех отношениях один и тот же логос, присутствует 
образ количества, а различие — его отличительное свойство. Значит, раз во 
Христе из-за соединения следует по разуму, как учат Отцы, <588В> утверж-
дать полную ипостасную единичность, а из-за различия составляющих Христа 
природ, которые сохраняются во Христе неслитно и нераздельно и после сое-
динения, логично и пристойно утверждать количество, то ясно, что как не 
утверждающий, что Христос по ипостасному соединению есть единая вопло-
щенная природа Бога-Слова, правильно понимаемая по истолкованию святей-
шего отца нашего и учителя Кирилла, не верит в совершившееся соединение, 
так и не исповедующий после соединения две природы, из которых состоит Хрис-
тос, не может утверждать, что между ними сохраняется различие. Ведь после 
соединения различие заключается в природной инаковости частей, из которых 
состоит Христос, а не в одной качественной неодинаковости, безотносительно 
к природам, лежащим в основании качеств, — <588С> без них наличие каче-
ства самого по себе относится к вещам невозможным, если только мы не жела-
ем ввести пустое, а точнее говоря, ложное и недействительное различие.

Будучи убеждён, что вы держите это исповедание веры в согласии с  учением 
Отцов, я никогда не затруднялся во все концы писать патриархам и епископам, 

1 Именно это и отрицали монофизиты, а не сам факт наличия во Христе челове-
чества.



244 Преп. Максим Исповедник 245Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

и начальствующим, и самим благочестивейшим и всемилостивым государям 
нашим, благодаря Бога и объявляя всем искреннее обращение ваше и веру во 
Христа1. И никогда не думал я, как уже сказал, что вы так быстро отвратитесь 
от вашего спасительного призвания. <588D> Но раз уж по моим грехам лу-
кавый, изначально обманом втянувший род человеческий в погибель и уничто-
жение, и вас смог соблазнить, чтобы вы предпочли ложь [342] правде и более, 
нежели Богу и назначенному святым блаженству, предались по злому навы-
ку обольстителям, умеющим лишь заманивать к смерти, и сумел вернуть вас, 
по выражению пророка, как собак на собственную блевотину (Притч. 26, 11), 
приказываю вам2, если вы действительно поражены столь неизлечимо и реши-
лись до конца отвергать благодать Христову, отдать <589А> дары, которые 
вы от меня получили, Феопемпту3, моему человеку, единственно ради этого 
посланному мной с письменным приказанием, чтобы у вас не было никакой 
неясности в этом деле. И ещё: если придёт что на ум благочестивейшим и хрис-
толюбивым, и всемилостивым государям нашим и святейшим патриархам, ког-
да они всё про вас узнают от меня, с Божией помощью явившегося пред лицом 
их светлости, то я посчитаю, что это надлежит исполнить. Да я ведь и не умол-
чу о таком зле. Если же, помышляя в уме вашем о страшном судилище Хрис-
товом, на котором в присутствии ангелов и архангелов, и всех ратников  небесных 
воинств, и всей природы человеческой совершится — предсказываю вам! — 
кара за это ваше деяние, <589B> вы раскаетесь и вернётесь к Богу, снова при-
зывающему вас в благости, то я и мною дарованное вам строение желаю за 
вами оставить, и не перестану, пока Промыслу угодно, чтобы я жил этой времен-
ной жизнью4, измышлять способы доставлять вам изобильное существование, 

1 Вероятно, это обращение к патриархам и императору писал не преп. Максим, 
а наместник Георгий, от лица которого и написано Ep 18. Но и эти послания Геор-
гий вполне мог писать через преп. Максима, точнее, последний вполне мог их со-
ставлять. Не исключено, что присоединение александрийских монахинь к Право-
славной Церкви без отказа последней от правого исповедания рассматривалось преп. 
Максимом и его сторонниками как альтернатива моноэнергистской униональной 
политике патриархов Сергия Константинопольского и Кира Александрийского. Тем 
болезненней, видимо, было возвращение к монофизитству этих монахинь. 

2 Ясно, что приказывать мог только сам наместник Георгий.
3 К. Будиньон (см.: Boudignon 2004) отождествляет этого Феопемпта со схола-

стиком Феопемтом, адресатом одного из экзегетических сочинений преп. Максима. 
При этом К. Будиньон полагает, что Ер 18 было отправлено в Александрию, что пред-
ставляется нам маловероятным.

4 По учению преп. Максима, продолжительность жизни человека определяется 
Промыслом Божиим. 

и не откажусь самим собою выкупить ваши души, если уж того непременно 
потребуют обстоятельства. И давать-то буду с охотой, ибо к тому призывает 
меня Бог Своей благодатью, — если только вы снова вернёте самих себя Христу-
Богу и вашим возвращением вполне исправите отпадение, которым отсекли 
себя от Его тела.

<589C> [343] Письмо XIX. Пирру,
святейшему пресвитеру и игумену1

Святое твоё, богоугодный отец, прочитав письмо, узнал я, что ум твой весь 
просветлён полнотою Духа, и распознал, что он настолько же превосходит 
естественную сообразительность, насколько достиг Божественной и сверхпри-
родной мудрости. Мне ведь казалось, что я сквозь письмена вижу перед собой 
сам твой богомудрый ум, сверкающий одними лишь чистыми лучами Духа, ко-
торыми тому свойственно преображаться в нечто более близкое к Божеству, 
кто удостоился усыновления Отцу всяческих, <592А> и настолько же осво-
бождающий меня от невéдения Божественного учения, насколько мне рань-
ше казалось, что я обладаю знанием о нём. Поэтому, изумившись остроте тво-
его ума во всём, я лишь возопил теми же словами, какие некогда некая жена 
закричала ко Господу, потрясённая силой Его речей: «Блаженно чрево, носив-
шее Тебя, и сосцы, которые Ты сосал!» (Лк. 11, 27). Не только родившую тебя 
славлю я блаженной, честной отец, как удостоившуюся сделаться матерью та-
кого сына, но и мысль твою, всегда зачинающую и вынашивающую, и рождаю-
щую благочестивое слово, ибо она по благодати сделалась чревом, вмещаю-
щим сверхъестественное Слово по сродству (οἰκείωσιν) воли (γνώμης) с  Самим 
же Словом2. <592B> И по стойкому твоему расположению (ἕξεις),  исходящему 

1 Настоящее письмо, которое датируется 633–634 гг., подробно анализируется 
нами во вступительной статье к: Максим Исповедник 2014, а также в написанной 
совместно с А. М. Шуфриным статье «Дело Максима» (см. 2-е издание в: Максим 
Исповедник. Полемика с оригенизмом и моноэнергизмом. Сост. Г. И. Бегневич. СПб., 
2014. С. 12–16). В настоящем издании мы ограничимся минимальными коммента-
риями. Ep 19 является ответом преп. Максима на изложение Псифоса, принятого 
патриархом Сергием, его изложение (сам Псифос, вероятно, прилагался) было на-
правлено архимандритом и игуменом Хрисопольского монастыря Пирром, который 
был ближайшим сотрудником патриархом Сергия, а впоследствии сам стал перво-
иерархом. 

2 Высказанные здесь и в ряде других сочинений преп. Максима богословские 
идеи и используемые сравнения (душа христианина как дева и матерь, рождающая 



244 Преп. Максим Исповедник 245Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

и начальствующим, и самим благочестивейшим и всемилостивым государям 
нашим, благодаря Бога и объявляя всем искреннее обращение ваше и веру во 
Христа1. И никогда не думал я, как уже сказал, что вы так быстро отвратитесь 
от вашего спасительного призвания. <588D> Но раз уж по моим грехам лу-
кавый, изначально обманом втянувший род человеческий в погибель и уничто-
жение, и вас смог соблазнить, чтобы вы предпочли ложь [342] правде и более, 
нежели Богу и назначенному святым блаженству, предались по злому навы-
ку обольстителям, умеющим лишь заманивать к смерти, и сумел вернуть вас, 
по выражению пророка, как собак на собственную блевотину (Притч. 26, 11), 
приказываю вам2, если вы действительно поражены столь неизлечимо и реши-
лись до конца отвергать благодать Христову, отдать <589А> дары, которые 
вы от меня получили, Феопемпту3, моему человеку, единственно ради этого 
посланному мной с письменным приказанием, чтобы у вас не было никакой 
неясности в этом деле. И ещё: если придёт что на ум благочестивейшим и хрис-
толюбивым, и всемилостивым государям нашим и святейшим патриархам, ког-
да они всё про вас узнают от меня, с Божией помощью явившегося пред лицом 
их светлости, то я посчитаю, что это надлежит исполнить. Да я ведь и не умол-
чу о таком зле. Если же, помышляя в уме вашем о страшном судилище Хрис-
товом, на котором в присутствии ангелов и архангелов, и всех ратников  небесных 
воинств, и всей природы человеческой совершится — предсказываю вам! — 
кара за это ваше деяние, <589B> вы раскаетесь и вернётесь к Богу, снова при-
зывающему вас в благости, то я и мною дарованное вам строение желаю за 
вами оставить, и не перестану, пока Промыслу угодно, чтобы я жил этой времен-
ной жизнью4, измышлять способы доставлять вам изобильное существование, 

1 Вероятно, это обращение к патриархам и императору писал не преп. Максим, 
а наместник Георгий, от лица которого и написано Ep 18. Но и эти послания Геор-
гий вполне мог писать через преп. Максима, точнее, последний вполне мог их со-
ставлять. Не исключено, что присоединение александрийских монахинь к Право-
славной Церкви без отказа последней от правого исповедания рассматривалось преп. 
Максимом и его сторонниками как альтернатива моноэнергистской униональной 
политике патриархов Сергия Константинопольского и Кира Александрийского. Тем 
болезненней, видимо, было возвращение к монофизитству этих монахинь. 

2 Ясно, что приказывать мог только сам наместник Георгий.
3 К. Будиньон (см.: Boudignon 2004) отождествляет этого Феопемпта со схола-

стиком Феопемтом, адресатом одного из экзегетических сочинений преп. Максима. 
При этом К. Будиньон полагает, что Ер 18 было отправлено в Александрию, что пред-
ставляется нам маловероятным.

4 По учению преп. Максима, продолжительность жизни человека определяется 
Промыслом Божиим. 

и не откажусь самим собою выкупить ваши души, если уж того непременно 
потребуют обстоятельства. И давать-то буду с охотой, ибо к тому призывает 
меня Бог Своей благодатью, — если только вы снова вернёте самих себя Христу-
Богу и вашим возвращением вполне исправите отпадение, которым отсекли 
себя от Его тела.

<589C> [343] Письмо XIX. Пирру,
святейшему пресвитеру и игумену1

Святое твоё, богоугодный отец, прочитав письмо, узнал я, что ум твой весь 
просветлён полнотою Духа, и распознал, что он настолько же превосходит 
естественную сообразительность, насколько достиг Божественной и сверхпри-
родной мудрости. Мне ведь казалось, что я сквозь письмена вижу перед собой 
сам твой богомудрый ум, сверкающий одними лишь чистыми лучами Духа, ко-
торыми тому свойственно преображаться в нечто более близкое к Божеству, 
кто удостоился усыновления Отцу всяческих, <592А> и настолько же осво-
бождающий меня от невéдения Божественного учения, насколько мне рань-
ше казалось, что я обладаю знанием о нём. Поэтому, изумившись остроте тво-
его ума во всём, я лишь возопил теми же словами, какие некогда некая жена 
закричала ко Господу, потрясённая силой Его речей: «Блаженно чрево, носив-
шее Тебя, и сосцы, которые Ты сосал!» (Лк. 11, 27). Не только родившую тебя 
славлю я блаженной, честной отец, как удостоившуюся сделаться матерью та-
кого сына, но и мысль твою, всегда зачинающую и вынашивающую, и рождаю-
щую благочестивое слово, ибо она по благодати сделалась чревом, вмещаю-
щим сверхъестественное Слово по сродству (οἰκείωσιν) воли (γνώμης) с  Самим 
же Словом2. <592B> И по стойкому твоему расположению (ἕξεις),  исходящему 

1 Настоящее письмо, которое датируется 633–634 гг., подробно анализируется 
нами во вступительной статье к: Максим Исповедник 2014, а также в написанной 
совместно с А. М. Шуфриным статье «Дело Максима» (см. 2-е издание в: Максим 
Исповедник. Полемика с оригенизмом и моноэнергизмом. Сост. Г. И. Бегневич. СПб., 
2014. С. 12–16). В настоящем издании мы ограничимся минимальными коммента-
риями. Ep 19 является ответом преп. Максима на изложение Псифоса, принятого 
патриархом Сергием, его изложение (сам Псифос, вероятно, прилагался) было на-
правлено архимандритом и игуменом Хрисопольского монастыря Пирром, который 
был ближайшим сотрудником патриархом Сергия, а впоследствии сам стал перво-
иерархом. 

2 Высказанные здесь и в ряде других сочинений преп. Максима богословские 
идеи и используемые сравнения (душа христианина как дева и матерь, рождающая 



246 Преп. Максим Исповедник 247Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

из сердца, будто грудью вскармливаешь ты Слово, питая Его деянием и созер-
цанием, и Оно возрастает вместе с благочестивыми помыслами и добрым нра-
вом, и — удивительная вещь! — собственным возрастанием творит обожение 
вскармливающего ума1. Что же иное мог я сказать тебе, честной отец, зная, что 
ты стал родителем таких слов, в которых, как бы с некоей возвышенной горы 
вéдения, ты раскрыл постановление о Божественном учении, будто богона-
чертанные скрижали, обретённые и явленные через нового Посредника, нам 
послан ного великого Моисея, иерея иереев и главу над Божественным [344] 
священством всей земли2; а постановление это Святая и Единопоклоняемая 
Троица <592С> сообщила посредством вышеназванного архиерея и ради еди-
номыслия теснее связала Церкви, презревшие нововведение в вере, которое 
понравилось многим в городе Александра3.

Окончательно вынесенное постановление (ψῆφος)4 сохранило ту мысль, в 
которой богоносные Отцы наши заповедали веру святым Церквям, единым и 

Слово) анализируются в статье: Squire A. K. The idea of the Soul as Virgin and Mother 
in Maximus the Confessor//Studia Patristica. 1968. V. VIII. Pt. 2. P. 456–461. 

1 За эти крайне хвалебные слова в адрес Пирра (которого преп. Максим едва ли 
не называет здесь обоженным), как и нижеследующие в адрес патриарха Сергия, 
признанных впоследствии ересиархами, преп. Максиму пришлось позднее оправ-
дываться (см., в частности: ТР 9//PG 91, 129A — 132С (ок. 646 г. или 647 г.).

2 Речь идет о патр. Сергии Константинопольском, значение которого в этом пись-
ме объявляется воистину вселенским. 

3 Имеются в виду Девять главах унионального пакта с монофизитами-феодо-
сианами (греческое название документа — Πληροφορία, Удостоверение), заклю-
ченного патр. Александрийским Киром в 633 г. (текст и англ. перевод см. в: Allen P. 
Sophronius of Jerusalem and Seventh-Century Heresy: The Synodical Letter and Other 
Documents. Oxford University Press, 2009 (Oxford Early Christian Texts). P. 169–174). 

4 Речь идет, несомненно, о Псифосе. Столкнувшись с сопротивлением св.  Софрония 
унии, заключенной в Александрии, патр. Константинопольский Сергий предпринял 
ряд шагов, призванных сохранить то, что было достигнуто его с Киром униональной 
политикой, избежав разрастания полемики; вероятно, заручившись поддержкой 
епископов, бывших в Константинополе, он издал патриарший указ — Псифос (Ψῆ-
φος) (август 633 г.), воспрещающий употребление выражений «одна» или «две энер-
гии». Текст Псифоса не сохранился, и представление о нем мы можем составить из 
письма патриарха Серия папе Гонорию. Упоминание о Псифосе в письме преп. Мак-
сима к Пирру (Ep 19) является независимым (и едва ли не главным) свидетельством 
принятия Псифоса. Суть Псифоса и его значение, по сравнению с Девятью глава-
ми Кира, восстанавливается из письма патриарха Сергия к папе Гонорию, где он при-
водит отрывок из своего письма Киру. Сергий писал, в частности, «чтобы он, после 
того как при помощи Божией устроил соединение с теми, которые прежде были в 
разъединении, уже не позволял никому проповедовать об одном или двух действи-

всё тем же утверждая Бога-Слова и до принятия, и после принятия умно оду-
шевлённой плоти, которую Он ради нас соединил с Собой по ипостаси, приняв 
от св. Богородицы и Приснодевы Марии, — потому, разумеется, что соблагово-
лил Сам сделаться семенем Своего воплощения1, <592D> чтобы и человеком 
воистину стать, и выказать в бессеменном зачатии и бестленном рождении об-
новлённую природу, не претерпевающую в обновлении2 никакого умаления 
(μείωσιν). Ибо по благости к человеку тайной явилось добровольное уничи-
жение (κένωσις), — не отпадение от Божества, а свободное нисхождение во 

ях во Христе Боге нашем, а лучше внушал бы исповедовать... что один и тот же Сын 
Единородный… действует по Божеству и по человечеству, что всякое богоприлич-
ное и человекоприличное действие происходит нераздельно от одного и того же во-
площенного Бога Слова и Тому же приписывается. И исповедовать так ради того, 
что выражение “одно действие”, хотя оно и употребляется некоторыми из св. отцов, 
странно и возмутительно звучит в ушах некоторых, предполагающих, что оно про-
износится в смысле уничтожения двух естеств... чего отнюдь нет, и да не будет, рав-
но как и ради того, что соблазняет многих выражение “два действия”, как не употре-
бляющееся ни у кого из божественных… тайноводцев Церкви» (см.: Allen 2009. 
Р. 188; рус. пер. по: Деян. Т. IV. С. 174–175).

1 Ср.: Ep 15//PG 91. 553D, где приводится почти дословно такое же учение о Во-
площении. 

2 Или: новоустроении. В. В. Петров пишет об этом важнейшем понятии преп. 
 Максимам следующее: «Что такое новоустроение естеств и как оно соотносит-
ся с различением логоса и mponocа? Во втором “усмотрении” 41-й трудности 
(1313C — 1316A) Максим разрешает эту трудность, поясняя, каким образом при 
Боговоплощении осуществляется новоустроение природ, воздействующее и на Бо-
жественную, и на человеческую природы. Что касается Бога, то Он воспринимает 
плотское рождение. Применительно же к человеку новоустроение человеческой 
природы состоит в том, что она без семени выращивает для Воплотившегося плоть, 
а Богоматерь рождает без утраты девственности». Далее, приведя в своем переводе 
комментируемый отрывок из Аmb 41, В. В. Петров пишет: «Для чего происходит 
 новоустроение человека при Воплощении? Чтобы соделать его общником Божест-
венного естества. Спасительное домостроительство воплотившегося Слова направ-
лено на уничтожение всего чужеродного, привнесенного в человеческую природу 
после первородного греха. При этом Максим различает “возобновление” (ἀνα και-
νίζειν) — как возвращение и восстановление человеческой природы в ее  изначальное 
состояние, и “новоустроение” (καινίζειν) — как “введение новизны”, относящееся 
к обеим природам, соединенным в ипостаси Христа (см.: ТР 15//PG 91. 156CD). 
У Богочеловека обновляются природа Божественная (как ипостасно соединенная с 
человеческим естеством) и природа человеческая: во-первых, как ипостасно соеди-
ненная с естеством Божественным, а во-вторых, и в особенности, как узнающая в Сло-
ве новый, свободный от греха и тления тропос плотского рождения» (Петров В. В. 
Максим Исповедник: онтология и метод в византийской философии VII в. М., 2007. 
C. 28–29).



246 Преп. Максим Исповедник 247Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

из сердца, будто грудью вскармливаешь ты Слово, питая Его деянием и созер-
цанием, и Оно возрастает вместе с благочестивыми помыслами и добрым нра-
вом, и — удивительная вещь! — собственным возрастанием творит обожение 
вскармливающего ума1. Что же иное мог я сказать тебе, честной отец, зная, что 
ты стал родителем таких слов, в которых, как бы с некоей возвышенной горы 
вéдения, ты раскрыл постановление о Божественном учении, будто богона-
чертанные скрижали, обретённые и явленные через нового Посредника, нам 
послан ного великого Моисея, иерея иереев и главу над Божественным [344] 
священством всей земли2; а постановление это Святая и Единопоклоняемая 
Троица <592С> сообщила посредством вышеназванного архиерея и ради еди-
номыслия теснее связала Церкви, презревшие нововведение в вере, которое 
понравилось многим в городе Александра3.

Окончательно вынесенное постановление (ψῆφος)4 сохранило ту мысль, в 
которой богоносные Отцы наши заповедали веру святым Церквям, единым и 

Слово) анализируются в статье: Squire A. K. The idea of the Soul as Virgin and Mother 
in Maximus the Confessor//Studia Patristica. 1968. V. VIII. Pt. 2. P. 456–461. 

1 За эти крайне хвалебные слова в адрес Пирра (которого преп. Максим едва ли 
не называет здесь обоженным), как и нижеследующие в адрес патриарха Сергия, 
признанных впоследствии ересиархами, преп. Максиму пришлось позднее оправ-
дываться (см., в частности: ТР 9//PG 91, 129A — 132С (ок. 646 г. или 647 г.).

2 Речь идет о патр. Сергии Константинопольском, значение которого в этом пись-
ме объявляется воистину вселенским. 

3 Имеются в виду Девять главах унионального пакта с монофизитами-феодо-
сианами (греческое название документа — Πληροφορία, Удостоверение), заклю-
ченного патр. Александрийским Киром в 633 г. (текст и англ. перевод см. в: Allen P. 
Sophronius of Jerusalem and Seventh-Century Heresy: The Synodical Letter and Other 
Documents. Oxford University Press, 2009 (Oxford Early Christian Texts). P. 169–174). 

4 Речь идет, несомненно, о Псифосе. Столкнувшись с сопротивлением св.  Софрония 
унии, заключенной в Александрии, патр. Константинопольский Сергий предпринял 
ряд шагов, призванных сохранить то, что было достигнуто его с Киром униональной 
политикой, избежав разрастания полемики; вероятно, заручившись поддержкой 
епископов, бывших в Константинополе, он издал патриарший указ — Псифос (Ψῆ-
φος) (август 633 г.), воспрещающий употребление выражений «одна» или «две энер-
гии». Текст Псифоса не сохранился, и представление о нем мы можем составить из 
письма патриарха Серия папе Гонорию. Упоминание о Псифосе в письме преп. Мак-
сима к Пирру (Ep 19) является независимым (и едва ли не главным) свидетельством 
принятия Псифоса. Суть Псифоса и его значение, по сравнению с Девятью глава-
ми Кира, восстанавливается из письма патриарха Сергия к папе Гонорию, где он при-
водит отрывок из своего письма Киру. Сергий писал, в частности, «чтобы он, после 
того как при помощи Божией устроил соединение с теми, которые прежде были в 
разъединении, уже не позволял никому проповедовать об одном или двух действи-

всё тем же утверждая Бога-Слова и до принятия, и после принятия умно оду-
шевлённой плоти, которую Он ради нас соединил с Собой по ипостаси, приняв 
от св. Богородицы и Приснодевы Марии, — потому, разумеется, что соблагово-
лил Сам сделаться семенем Своего воплощения1, <592D> чтобы и человеком 
воистину стать, и выказать в бессеменном зачатии и бестленном рождении об-
новлённую природу, не претерпевающую в обновлении2 никакого умаления 
(μείωσιν). Ибо по благости к человеку тайной явилось добровольное уничи-
жение (κένωσις), — не отпадение от Божества, а свободное нисхождение во 

ях во Христе Боге нашем, а лучше внушал бы исповедовать... что один и тот же Сын 
Единородный… действует по Божеству и по человечеству, что всякое богоприлич-
ное и человекоприличное действие происходит нераздельно от одного и того же во-
площенного Бога Слова и Тому же приписывается. И исповедовать так ради того, 
что выражение “одно действие”, хотя оно и употребляется некоторыми из св. отцов, 
странно и возмутительно звучит в ушах некоторых, предполагающих, что оно про-
износится в смысле уничтожения двух естеств... чего отнюдь нет, и да не будет, рав-
но как и ради того, что соблазняет многих выражение “два действия”, как не употре-
бляющееся ни у кого из божественных… тайноводцев Церкви» (см.: Allen 2009. 
Р. 188; рус. пер. по: Деян. Т. IV. С. 174–175).

1 Ср.: Ep 15//PG 91. 553D, где приводится почти дословно такое же учение о Во-
площении. 

2 Или: новоустроении. В. В. Петров пишет об этом важнейшем понятии преп. 
 Максимам следующее: «Что такое новоустроение естеств и как оно соотносит-
ся с различением логоса и mponocа? Во втором “усмотрении” 41-й трудности 
(1313C — 1316A) Максим разрешает эту трудность, поясняя, каким образом при 
Боговоплощении осуществляется новоустроение природ, воздействующее и на Бо-
жественную, и на человеческую природы. Что касается Бога, то Он воспринимает 
плотское рождение. Применительно же к человеку новоустроение человеческой 
природы состоит в том, что она без семени выращивает для Воплотившегося плоть, 
а Богоматерь рождает без утраты девственности». Далее, приведя в своем переводе 
комментируемый отрывок из Аmb 41, В. В. Петров пишет: «Для чего происходит 
 новоустроение человека при Воплощении? Чтобы соделать его общником Божест-
венного естества. Спасительное домостроительство воплотившегося Слова направ-
лено на уничтожение всего чужеродного, привнесенного в человеческую природу 
после первородного греха. При этом Максим различает “возобновление” (ἀνα και-
νίζειν) — как возвращение и восстановление человеческой природы в ее  изначальное 
состояние, и “новоустроение” (καινίζειν) — как “введение новизны”, относящееся 
к обеим природам, соединенным в ипостаси Христа (см.: ТР 15//PG 91. 156CD). 
У Богочеловека обновляются природа Божественная (как ипостасно соединенная с 
человеческим естеством) и природа человеческая: во-первых, как ипостасно соеди-
ненная с естеством Божественным, а во-вторых, и в особенности, как узнающая в Сло-
ве новый, свободный от греха и тления тропос плотского рождения» (Петров В. В. 
Максим Исповедник: онтология и метод в византийской философии VII в. М., 2007. 
C. 28–29).



248 Преп. Максим Исповедник 249Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

плоти: ведь и став, чем не был, Он остался, чем был, — ибо неизменен. И то, 
чем стал, сохранил, пребыв, чем был, — ибо человеколюбив. В том, что совер-
шал Божественным образом, выказывал без перемены то, чем стал, а в том, 
что претерпевал человеческим образом, удостоверял <593A> неизменность 
того, чем был. Ведь Божественное совершал Он плотски, потому что посред-
ством плоти, не лишённой природного действия, а человеческое — Божествен-
но, потому что по самовластному желанию, а не по внешнему принуждению 
попустил Себе испытание человеческими страданиями. А не Божественно со-
вершал Божественное, ибо не только Богом был, и не плотски — человечес кое, 
ибо был не всего лишь человеком1. Поэтому чудеса не обходились без страда-
ния, а страдания были не без чуда, но первые — скажу не без дерзости! — были 
не бесстрастны, вторые же — очевидно чудесны; и чудеса, и страдания — не-
обычайны, ибо и Божественное, и человеческое исходило от Одного и Того же 
воплотившегося Бога-Слова, <593В> и в том, и в другом удостоверявшего 
действительную истинность и того, из чего состоял, и того, чем был2. [345] Ведь 
создавшееся из каких-либо частей соединением по природному схождению 
без слияния и соблюдает неизменными природы, из которых составилось, и 
сохраняет без умаления силы своих составных частей для совершения едино-
го дела3, будь то страдание или чудо, — как изображает, отец, твоё чудесное и 

1 Ср. схолию св. Иоанна Скифопольского к 4-му письму к Гайю из Ареопагитик: 
«Он говорит, что Христос не как Бог совершал божественное, потому что — вместе 
с плотью, а не чистой божественностью, хотя и — божественное. Так же и челове-
ческое Он совершал не как человек, ибо божественною властью, когда хотел, давал 
иногда плоти осуществлять [букв.: действовать] свое, однако же человеческое» (Joan. 
Scyth. SchEP 533. 3, рус. пер. Г. М. Прохорова цит. по изд.: Дионисий Ареопагит, 
Максим Исповедник 2002. С. 777). Подробно свое учение о соотношении Божест-
венного и человеческого действий во Христе преп. Максим излагает в Трудностях 
к Фоме (4 и 5) и в примыкающем к ним Втором письме к Фоме. Мы разбираем это 
учение во вступительной статье к: Максим Исповедник 2014. 

2 Ср. из реконструкции Псифоса по письму Сергия к Киру, приводимому в по-
слании к Гонорию: «Один и тот же Сын Единородный… действует по Божеству и по 
человечеству… (и) всякое богоприличное и человекоприличное действие происхо-
дит нераздельно от одного и того же воплощенного Бога Слова и Тому же приписы-
вается» (цит. по: Деян. Т. IV. C. 174–175). Близость учения преп. Максима к уче-
нию, выраженному в Псифосе, не вызывает сомнения. Так что и принятие им Пси-
фоса и похвала ему не были с его стороны лукавством. Вместе с тем, как мы увидим 
ниже, толкование его у преп. Максима подчеркивало наличие во Христе Божествен-
ного и человеческого действия. 

3 Как видно из этого места, преп. Максим, имплицитно трактуя учение о новом, 
Богомужеском действии, на этом этапе говорил даже о «едином деле (ἔργον)» во-

соответствующее тайне Божественного воплощения уподобление раскалён-
ного меча, резание которым, как мы знаем, жжёт, а жжение, как ведаем, ре-
жет. Ибо огня и железа состоялось ипостасное схождение, причём ни один, ни 
другое из-за соединения с иным не потеряло своей природной способности и 
после соединения содержит её неотлучно и без отделения от сопряжённого и 
сосуществующего1. <593С>

Такую вот, значит, обнаружил я пронизывающую ваше письмо точность в 
изложении Божественного учения, задумавшись о котором, в меру присущей 
мне невеликой способности мыслить, я горячо возжелал сделаться способным 
сохранить его и удержать умом без малейшего ущерба от какого бы то ни было 
забвения. Ты же, богочтимый отец, пожалей меня, раба твоего, и по своему че-
ловеколюбию даруй необходимое прощение тому, кто не в состоянии испол-
нить повеление. И не порицай моё неповиновение, а лучше одобри меня за то, 
что я стараюсь осознать собственную невежественность. <593D> Ведь нена-
висти достойна опрометчивость, первое порождение крайнего невéдения, от 
которой обычно является порок надменности, внушающий охваченным им 
враждебное Богу расположение души; и прими мою мольбу, не запятнанную 
страстью, и не оттолкни того, кто обращает к тебе те же речи, которые уже об-
ращали к Богу в подобных обстоятельствах сначала Моисей, а потом и Иере-
мия; первый сказал: «Молю Тебя, Господи! <596А> человек я не речистый, и 
таков был и вчера, и третьего дня, и когда Ты начал говорить с рабом Твоим: я 
заикаюсь и косноязычен» (Ис. 4, 10). Второй же: «О Господи Боже! я не умею 
говорить, ибо я еще молод» (Иер. 1, 6). Я ведь поистине заика и косноязычен, 
и лишён разумения, необходимого для речей о высоком; нет у меня ни ума, при-
лежащего Божественным предметам, ни силы речи, которая могла бы соответ-
ствовать величию обсуждаемого. Ведь я ещё подвержен по молодости стра-
стям, и плоть моя побеждает, восставая против духовного закона. Да даже если 
и предположим, что у меня достанет на это способности, кто будет столь опро-
метчив и дерзок, чтобы ещё рассуждать о вещах, которые таким образом по 

плотившегося Бога-Слова, «будь то страдание или чудо». Выражение «единое дей-
ствие», тем не менее, вызывает у преп. Максима сомнение, которое он высказыва-
ет, хотя и осторожно, но вместе с тем давая понять Пирру, что вопрос этот для него 
принципиальный (см. ниже 596В).

1 Относительно использования в церковной литературе примера железа, раска-
ленного огнем, для прояснения характера взаимообщения и взаимопроникновения 
двух природ Христа, см.: Бирюков Д. С. Тема проникновения огня в железо и ее ис-
пользование в контексте описания обожения человека в святоотеческой традиции//
http://de.bogoslov.ru/text/565368.html.



248 Преп. Максим Исповедник 249Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

плоти: ведь и став, чем не был, Он остался, чем был, — ибо неизменен. И то, 
чем стал, сохранил, пребыв, чем был, — ибо человеколюбив. В том, что совер-
шал Божественным образом, выказывал без перемены то, чем стал, а в том, 
что претерпевал человеческим образом, удостоверял <593A> неизменность 
того, чем был. Ведь Божественное совершал Он плотски, потому что посред-
ством плоти, не лишённой природного действия, а человеческое — Божествен-
но, потому что по самовластному желанию, а не по внешнему принуждению 
попустил Себе испытание человеческими страданиями. А не Божественно со-
вершал Божественное, ибо не только Богом был, и не плотски — человечес кое, 
ибо был не всего лишь человеком1. Поэтому чудеса не обходились без страда-
ния, а страдания были не без чуда, но первые — скажу не без дерзости! — были 
не бесстрастны, вторые же — очевидно чудесны; и чудеса, и страдания — не-
обычайны, ибо и Божественное, и человеческое исходило от Одного и Того же 
воплотившегося Бога-Слова, <593В> и в том, и в другом удостоверявшего 
действительную истинность и того, из чего состоял, и того, чем был2. [345] Ведь 
создавшееся из каких-либо частей соединением по природному схождению 
без слияния и соблюдает неизменными природы, из которых составилось, и 
сохраняет без умаления силы своих составных частей для совершения едино-
го дела3, будь то страдание или чудо, — как изображает, отец, твоё чудесное и 

1 Ср. схолию св. Иоанна Скифопольского к 4-му письму к Гайю из Ареопагитик: 
«Он говорит, что Христос не как Бог совершал божественное, потому что — вместе 
с плотью, а не чистой божественностью, хотя и — божественное. Так же и челове-
ческое Он совершал не как человек, ибо божественною властью, когда хотел, давал 
иногда плоти осуществлять [букв.: действовать] свое, однако же человеческое» (Joan. 
Scyth. SchEP 533. 3, рус. пер. Г. М. Прохорова цит. по изд.: Дионисий Ареопагит, 
Максим Исповедник 2002. С. 777). Подробно свое учение о соотношении Божест-
венного и человеческого действий во Христе преп. Максим излагает в Трудностях 
к Фоме (4 и 5) и в примыкающем к ним Втором письме к Фоме. Мы разбираем это 
учение во вступительной статье к: Максим Исповедник 2014. 

2 Ср. из реконструкции Псифоса по письму Сергия к Киру, приводимому в по-
слании к Гонорию: «Один и тот же Сын Единородный… действует по Божеству и по 
человечеству… (и) всякое богоприличное и человекоприличное действие происхо-
дит нераздельно от одного и того же воплощенного Бога Слова и Тому же приписы-
вается» (цит. по: Деян. Т. IV. C. 174–175). Близость учения преп. Максима к уче-
нию, выраженному в Псифосе, не вызывает сомнения. Так что и принятие им Пси-
фоса и похвала ему не были с его стороны лукавством. Вместе с тем, как мы увидим 
ниже, толкование его у преп. Максима подчеркивало наличие во Христе Божествен-
ного и человеческого действия. 

3 Как видно из этого места, преп. Максим, имплицитно трактуя учение о новом, 
Богомужеском действии, на этом этапе говорил даже о «едином деле (ἔργον)» во-

соответствующее тайне Божественного воплощения уподобление раскалён-
ного меча, резание которым, как мы знаем, жжёт, а жжение, как ведаем, ре-
жет. Ибо огня и железа состоялось ипостасное схождение, причём ни один, ни 
другое из-за соединения с иным не потеряло своей природной способности и 
после соединения содержит её неотлучно и без отделения от сопряжённого и 
сосуществующего1. <593С>

Такую вот, значит, обнаружил я пронизывающую ваше письмо точность в 
изложении Божественного учения, задумавшись о котором, в меру присущей 
мне невеликой способности мыслить, я горячо возжелал сделаться способным 
сохранить его и удержать умом без малейшего ущерба от какого бы то ни было 
забвения. Ты же, богочтимый отец, пожалей меня, раба твоего, и по своему че-
ловеколюбию даруй необходимое прощение тому, кто не в состоянии испол-
нить повеление. И не порицай моё неповиновение, а лучше одобри меня за то, 
что я стараюсь осознать собственную невежественность. <593D> Ведь нена-
висти достойна опрометчивость, первое порождение крайнего невéдения, от 
которой обычно является порок надменности, внушающий охваченным им 
враждебное Богу расположение души; и прими мою мольбу, не запятнанную 
страстью, и не оттолкни того, кто обращает к тебе те же речи, которые уже об-
ращали к Богу в подобных обстоятельствах сначала Моисей, а потом и Иере-
мия; первый сказал: «Молю Тебя, Господи! <596А> человек я не речистый, и 
таков был и вчера, и третьего дня, и когда Ты начал говорить с рабом Твоим: я 
заикаюсь и косноязычен» (Ис. 4, 10). Второй же: «О Господи Боже! я не умею 
говорить, ибо я еще молод» (Иер. 1, 6). Я ведь поистине заика и косноязычен, 
и лишён разумения, необходимого для речей о высоком; нет у меня ни ума, при-
лежащего Божественным предметам, ни силы речи, которая могла бы соответ-
ствовать величию обсуждаемого. Ведь я ещё подвержен по молодости стра-
стям, и плоть моя побеждает, восставая против духовного закона. Да даже если 
и предположим, что у меня достанет на это способности, кто будет столь опро-
метчив и дерзок, чтобы ещё рассуждать о вещах, которые таким образом по 

плотившегося Бога-Слова, «будь то страдание или чудо». Выражение «единое дей-
ствие», тем не менее, вызывает у преп. Максима сомнение, которое он высказыва-
ет, хотя и осторожно, но вместе с тем давая понять Пирру, что вопрос этот для него 
принципиальный (см. ниже 596В).

1 Относительно использования в церковной литературе примера железа, раска-
ленного огнем, для прояснения характера взаимообщения и взаимопроникновения 
двух природ Христа, см.: Бирюков Д. С. Тема проникновения огня в железо и ее ис-
пользование в контексте описания обожения человека в святоотеческой традиции//
http://de.bogoslov.ru/text/565368.html.



250 Преп. Максим Исповедник 251Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Божиему суду были проречены иерархами?1 <596В> Лучше я попрошу в дра-
гоценном твоём письме разъяснить мне посредством определения, что есть 
действие (ἐνέργεια), и в скольких смыслах говорится о действии, и что наря-
ду с ним думать о «деянии» (ἐνέργημα), и какое различие между обоими сло-
вами и между ними и «делом» и «деланием», чтобы я мог понимать значение 
писаний. Ведь я до сих пор не смог понять в точности, в каком смысле и как 
следует говорить и мыслить о едином действии2. Мы ведь не просто  произносим 
бессмысленные слова, а выражаем словами мысли. По этой причине я часто 
обнаруживал, что богословствующие Отцы уступали в словах, но никогда — в 
мыслях, потому что не в слогах, а в мыслимом и действительном состоит тай-
на нашего спасения. <596С> То они делали, заботясь о мире, а это — укреп ляя 
души истиной. И довольно об этом.

Прошу я, честной отец, твою святость благосклонно принять божествен-
ных отцов, которые принесут это неважное письмо, — они ведь ради общей 
пользы монашеского чина подвергли себя опасностям мореплавания, — и бла-
говолить стать для них всем, как желает того строгий смысл Божественной за-
поведи от стремящихся к Божественному и единственнейшим образцом для 
своей жизни ставящих воплощённое Слово. Они ведь в этом деле достойны ва-
шей заботы, <597А> потому что безукоризненно несут Божественное иго до-
бродетели и вéдения. Опасаюсь я, что за то, что пишу, подвергнусь упрёку в 
неуместной откровенности и грубости со стороны людей, не знающих тебя, 
отец, и не испытавших [347] твоего благоволения, и что обо мне справедливо 
будет сказано, как выразился некий мудрец, чуждый нашему учению3, когда 
увидел чванившегося чем-то неотёсанного простака:

  Умный улыбкою наглость разжёг в дураке4.

Во всём, значит, святой отец, извини меня, раба твоего, и пресвятыми тво-
ими <597В> молитвами умилостиви ко мне Христа-Бога, Которого всегда 
чтишь и чистотой ума, и строгостью жизни.

1 Речь идет о патриархе Сергии и изданном им Псифосе.
2 Здесь преп. Максим четко обозначает границы икономии: если выражение 

«единое действие» имеет смысл, который он лично сочтет еретическим, то он его 
не примет, почему он и просит Пирра разъяснить его. Как бы то ни было, не прихо-
дится  сомневаться, что Псифос, хотя и с определенными оговорками, преп. Мак-
сим принимает.

3 Т. е. язычник. 
4 Источник цитаты неизвестен.

Письмо XX. Монашествующему Марину1

Ведая множество собственных прегрешений и созерцая по справедливости 
ожидающее меня за них осуждение после окончания жизни, и помышляя в 
душе, сколь великий и страшный собирается суд, на котором каждый из нас 
по достоинству примет воздаяние за содеянное, замыслил я сделать моей со-
жительницей немоту, всячески избегая речей о Божественном, превосходя-
щих, как мне кажется, мои способности, — чтобы не подпасть ещё большему 
и справедливому осуждению за то, что произношу слово Божие, омертвлён-
ное моим неделанием добрых дел, <597С> и поэтому неспособное подать слу-
шающим жизнь в благодат, и бессильное обнаружить добродетельный нрав в 
образе жизни говорящего, и не испытать в грядущем исполнения угрозы за то, 
что не только в самом себе по лукавству нрава умертвил я животворящее сло-
во Божие, но и слушающим меня явил, как живое и всем явственное, изобра-
жение пренебрежения им, весь мой скверный образ жизни. Я, стало быть, как 
сказал, зная об этом и этого остерегаясь, отогнал от себя стремление говорить 
и писать о слове Божием, которого труд не творю, считая величайшей неспра-
ведливостью и гибельным ущербом попусту пожинать похвалы слушающих. 
<597D> Когда же, [348] многократно заклиная меня божественными довода-
ми, поборол моё решение молчать многоразумный и многочтимый муж, свя-
тейший мой игумен2, которого не смог я оттолкнуть ради сияющего в нём, по 
божественному его благоразумию, великолепия добродетелей, и принудил 
меня начертать к твоему благочестию худую эту грамоту, с величайшей поль-
зой рассказав отчасти о твоих совершенствах, счёл я должным сжато сказать 
то, что тебе и мне, и всем желающим внимать — полезно и спасительно.

<600A> Давид, великий пророк и царь, указывая путь истинного вéдения 
к божественным добродетелям и приоткрывая дверь деятельного знания тем, 
кто решил любить Бога и всему земному предпочитает Божественное спасе-
ние, говорит: «Начало мудрости — страх Господень; разум добрый у всех, тво-
рящих её» (Пс. 110, 10). Раз начало мудрости — страх, то концом мудрости, 
понятно, является добрый разум у творящих её. А раз это так, то постараемся, 

1 П. Шервуд датирует это письмо 628–630 гг., т. е. временем начала пребывания 
преп. Максима в Северной Африке. Возможно, письмо обращено к тому же самому 
Марину-диакону, потом — пресвитеру, жившему на Кипре, к которому обращен ряд 
важнейших Богословско-полемических сочинений 640-х гг. (ТР 1, 7, 10, 19, 20), но 
доказать это невозможно, хотя Ж.-К. Ларше высказывает именно такое мнение. 

2 По мнению Ж.-К. Ларше, это авва Софроний, будущий патр. Иерусалимский, 
которого преп. Максим, будучи в Карфагене, признавал своим духовным  наставником. 



250 Преп. Максим Исповедник 251Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Божиему суду были проречены иерархами?1 <596В> Лучше я попрошу в дра-
гоценном твоём письме разъяснить мне посредством определения, что есть 
действие (ἐνέργεια), и в скольких смыслах говорится о действии, и что наря-
ду с ним думать о «деянии» (ἐνέργημα), и какое различие между обоими сло-
вами и между ними и «делом» и «деланием», чтобы я мог понимать значение 
писаний. Ведь я до сих пор не смог понять в точности, в каком смысле и как 
следует говорить и мыслить о едином действии2. Мы ведь не просто  произносим 
бессмысленные слова, а выражаем словами мысли. По этой причине я часто 
обнаруживал, что богословствующие Отцы уступали в словах, но никогда — в 
мыслях, потому что не в слогах, а в мыслимом и действительном состоит тай-
на нашего спасения. <596С> То они делали, заботясь о мире, а это — укреп ляя 
души истиной. И довольно об этом.

Прошу я, честной отец, твою святость благосклонно принять божествен-
ных отцов, которые принесут это неважное письмо, — они ведь ради общей 
пользы монашеского чина подвергли себя опасностям мореплавания, — и бла-
говолить стать для них всем, как желает того строгий смысл Божественной за-
поведи от стремящихся к Божественному и единственнейшим образцом для 
своей жизни ставящих воплощённое Слово. Они ведь в этом деле достойны ва-
шей заботы, <597А> потому что безукоризненно несут Божественное иго до-
бродетели и вéдения. Опасаюсь я, что за то, что пишу, подвергнусь упрёку в 
неуместной откровенности и грубости со стороны людей, не знающих тебя, 
отец, и не испытавших [347] твоего благоволения, и что обо мне справедливо 
будет сказано, как выразился некий мудрец, чуждый нашему учению3, когда 
увидел чванившегося чем-то неотёсанного простака:

  Умный улыбкою наглость разжёг в дураке4.

Во всём, значит, святой отец, извини меня, раба твоего, и пресвятыми тво-
ими <597В> молитвами умилостиви ко мне Христа-Бога, Которого всегда 
чтишь и чистотой ума, и строгостью жизни.

1 Речь идет о патриархе Сергии и изданном им Псифосе.
2 Здесь преп. Максим четко обозначает границы икономии: если выражение 

«единое действие» имеет смысл, который он лично сочтет еретическим, то он его 
не примет, почему он и просит Пирра разъяснить его. Как бы то ни было, не прихо-
дится  сомневаться, что Псифос, хотя и с определенными оговорками, преп. Мак-
сим принимает.

3 Т. е. язычник. 
4 Источник цитаты неизвестен.

Письмо XX. Монашествующему Марину1

Ведая множество собственных прегрешений и созерцая по справедливости 
ожидающее меня за них осуждение после окончания жизни, и помышляя в 
душе, сколь великий и страшный собирается суд, на котором каждый из нас 
по достоинству примет воздаяние за содеянное, замыслил я сделать моей со-
жительницей немоту, всячески избегая речей о Божественном, превосходя-
щих, как мне кажется, мои способности, — чтобы не подпасть ещё большему 
и справедливому осуждению за то, что произношу слово Божие, омертвлён-
ное моим неделанием добрых дел, <597С> и поэтому неспособное подать слу-
шающим жизнь в благодат, и бессильное обнаружить добродетельный нрав в 
образе жизни говорящего, и не испытать в грядущем исполнения угрозы за то, 
что не только в самом себе по лукавству нрава умертвил я животворящее сло-
во Божие, но и слушающим меня явил, как живое и всем явственное, изобра-
жение пренебрежения им, весь мой скверный образ жизни. Я, стало быть, как 
сказал, зная об этом и этого остерегаясь, отогнал от себя стремление говорить 
и писать о слове Божием, которого труд не творю, считая величайшей неспра-
ведливостью и гибельным ущербом попусту пожинать похвалы слушающих. 
<597D> Когда же, [348] многократно заклиная меня божественными довода-
ми, поборол моё решение молчать многоразумный и многочтимый муж, свя-
тейший мой игумен2, которого не смог я оттолкнуть ради сияющего в нём, по 
божественному его благоразумию, великолепия добродетелей, и принудил 
меня начертать к твоему благочестию худую эту грамоту, с величайшей поль-
зой рассказав отчасти о твоих совершенствах, счёл я должным сжато сказать 
то, что тебе и мне, и всем желающим внимать — полезно и спасительно.

<600A> Давид, великий пророк и царь, указывая путь истинного вéдения 
к божественным добродетелям и приоткрывая дверь деятельного знания тем, 
кто решил любить Бога и всему земному предпочитает Божественное спасе-
ние, говорит: «Начало мудрости — страх Господень; разум добрый у всех, тво-
рящих её» (Пс. 110, 10). Раз начало мудрости — страх, то концом мудрости, 
понятно, является добрый разум у творящих её. А раз это так, то постараемся, 

1 П. Шервуд датирует это письмо 628–630 гг., т. е. временем начала пребывания 
преп. Максима в Северной Африке. Возможно, письмо обращено к тому же самому 
Марину-диакону, потом — пресвитеру, жившему на Кипре, к которому обращен ряд 
важнейших Богословско-полемических сочинений 640-х гг. (ТР 1, 7, 10, 19, 20), но 
доказать это невозможно, хотя Ж.-К. Ларше высказывает именно такое мнение. 

2 По мнению Ж.-К. Ларше, это авва Софроний, будущий патр. Иерусалимский, 
которого преп. Максим, будучи в Карфагене, признавал своим духовным  наставником. 



252 Преп. Максим Исповедник 253Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

сколько есть сил, обрести страх Божий и добрый разум. Страх — чтобы избе-
гать скверны греха, из опасения вечного наказания отчищая от неё душу, раз-
ум же — чтобы сделаться разумными делателями Божией воли. Ведь кто стра-
шится возмездия за нарушение Божиих заповедей, <600В> тот не даётся в 
плен страстям, оскверняющим его душу, а в ком прочно укоренился добрый 
разум, должным образом отличающий временное от вечного, тот обильно обо-
гащается Божественными благами, отнюдь не дозволяя своему знанию празд-
но бездействовать. Ведь как страх в истинно боящихся Бога делается губите-
лем нечистых страстей, так и разум в истинно разумных становится творцом 
всех добродетелей. Так что станем бояться Бога, и не будем делать того, что 
Ему не угодно, и возлюбим разум Его, и ничего из угодного Ему не оставим без 
попечения. Ведь всякое беззаконие ненавидит боящийся Бога, [349] и любит 
всякую праведность укоренивший в себе добрый разум. <600С> Ведь как не-
нависть к беззаконию отмечает боящегося, так и любовь к праведности обна-
руживает разумного.

Итак, не будем изображать страх одним лишь унылым поведением и выка-
зывать богобоязненность во внешнем, а в расположении души и в смирении 
сердца, укреплённого глубоким частым стенанием, и избиваемого незримым 
бичом совестливой памяти о совершённых прежде грехах, и сжавшегося от 
этого в себе, вовсе не замечая проступков других людей. <600D> Ведь кто од-
ним лишь внешним поведением изображает страх Божий, ничем, в общем, не 
отличается от обезьяны, подражающей людям в манере держаться. Это ведь 
четвероногое животное, по своей природе далеко отстоящее от человеческой 
природы, благодаря подражанию в поведении кажется зрителям человеком1, 
не имеющим в себе ничего от человеческой природы; так же и тот, кто ради об-
мана зрителей подражает внешним привычкам истинно боящихся Господа, а 
расположения воли (γνώμης), <601А> проникнутой страхом, не усвоил в рав-
ной им мере, — и по прозванию, и по сути есть некий новый саддукей или книж-
ник: по виду соблюдает он внешность благоговейной боязливости, а на деле 
совершенно её лишён из-за таящейся в глубине его души нечистой склонно-
сти к страстям.

Не будем, опять-таки, ни выставлять напоказ Божественное вéдение, про-
износя изящно-красивые речи, ни определять для себя добрый разум одной 
лишь пустой способностью говорить, не делая [доброго], но расположением 

1 О том, что обезьяна подражает человеку, см., напр.: Theodoret. Graecarum 
affectionum curatio. 12. 33. 10 (еd. Canivet). Ср.: Galen. De anatomicis administrationibus 
libri IX. 2. 416. 4 (еd. K hn).

души, через делание проникнутой добродетелями и оттого делом возжигаю-
щей свет вéдения, а вéдением украшающей усердие дела, <601В> чтобы страх, 
соединяясь с жаждой (πόθῳ) Бога по доброте разума, сотворил в нас совер-
шенной мудрость Божию, берущую начало в воздержании от зла по Божьему 
страху, завершение же обретающую в делании заповедей по доброму разуму. 
Ведь кто ограничивает разум одним лишь пустым произнесением Божествен-
ных слов, тот подобен попугаю, подражающему человеческим речам1. Ведь это 
[350] — единственное животное среди пернатых, что выучивает и изобража-
ет человеческую речь2, не имея по природе вообще ничего человеческого, как 
и тот, кто одним лишь пустым произнесением подражая, чтобы изумить слу-
шателей, речам истинно разумных, не имеет стойкого вéдения, проникнутого 
добродетельным деланием, воистину есть и по сути, и по прозванию некий но-
вый фарисей, <601С> или недостойный священник, изображающий разум од-
ним лишь произнесением слов, но совершенно лишённый мудрости, истинное 
существование которой обретается в делах, и оттого весьма надмевается и в 
кичении самомнения, питающего гордость его ума, восстаёт против слова ис-
тины, не понимая, видимо, что знание тех, кто им кичится без делания, есть яв-
ным образом богословие демонов3, которое ясно осудил Иисус в одержимом, 
признавшим Его Богом (Лк. 4, 33), хотя такой человек и не чувствует, что по-
ражён болезнью.

Поэтому-то будем страхом страшиться Бога, и освободимся от всякой нечи-
стоты плоти и духа, <601D> похвальным умерщвлением тела не дозволяя за-
кону плоти восстать против закона духа, и не станем ограничивать величие 
страха Божьего одними видимыми проявлениями нрава, но сделаем внешнюю 
скромность возгласительницей доброго расположения в глубине души, чтобы 
избежать грозящего в будущем карающего огня, и украсим добрый разум дела-
нием заповедей, чтобы не распространять, как делают это тщеславные люди, 
мертвенных речей, не имеющих в себе жизни от делания заповедей, а осуще-
ствить на деле Божественные слова, <604A> стремясь к миру и любви со все-
ми и упражняясь в доброте и кротости, и великодушии, и терпеливости ко всем 
во всём, и перенося, что случается, со стойкостью и благодарностью, и без ко-

1 Еще один пример «подражающего» (на этот раз не в поведении, а в словах) че-
ловеку животного. О подражании попугая речи человека см., напр.: Hippolyt. Re fu-
tatio omnium haeresium (= Philosophumena) 6. 8. 2. 3, ed. M. Marcovich//TLG.

2 На самом деле, попугай не единственная птица, воспроизводящая речь челове-
ка; этому можно научить, например, и ворона, о чем знали и древние (см.: Plutarch. 
De sollertia animalium 972F. 8, ed. H. Cherniss & W. C. Helmbold//TLG).

3 Или: бесов.



252 Преп. Максим Исповедник 253Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

сколько есть сил, обрести страх Божий и добрый разум. Страх — чтобы избе-
гать скверны греха, из опасения вечного наказания отчищая от неё душу, раз-
ум же — чтобы сделаться разумными делателями Божией воли. Ведь кто стра-
шится возмездия за нарушение Божиих заповедей, <600В> тот не даётся в 
плен страстям, оскверняющим его душу, а в ком прочно укоренился добрый 
разум, должным образом отличающий временное от вечного, тот обильно обо-
гащается Божественными благами, отнюдь не дозволяя своему знанию празд-
но бездействовать. Ведь как страх в истинно боящихся Бога делается губите-
лем нечистых страстей, так и разум в истинно разумных становится творцом 
всех добродетелей. Так что станем бояться Бога, и не будем делать того, что 
Ему не угодно, и возлюбим разум Его, и ничего из угодного Ему не оставим без 
попечения. Ведь всякое беззаконие ненавидит боящийся Бога, [349] и любит 
всякую праведность укоренивший в себе добрый разум. <600С> Ведь как не-
нависть к беззаконию отмечает боящегося, так и любовь к праведности обна-
руживает разумного.

Итак, не будем изображать страх одним лишь унылым поведением и выка-
зывать богобоязненность во внешнем, а в расположении души и в смирении 
сердца, укреплённого глубоким частым стенанием, и избиваемого незримым 
бичом совестливой памяти о совершённых прежде грехах, и сжавшегося от 
этого в себе, вовсе не замечая проступков других людей. <600D> Ведь кто од-
ним лишь внешним поведением изображает страх Божий, ничем, в общем, не 
отличается от обезьяны, подражающей людям в манере держаться. Это ведь 
четвероногое животное, по своей природе далеко отстоящее от человеческой 
природы, благодаря подражанию в поведении кажется зрителям человеком1, 
не имеющим в себе ничего от человеческой природы; так же и тот, кто ради об-
мана зрителей подражает внешним привычкам истинно боящихся Господа, а 
расположения воли (γνώμης), <601А> проникнутой страхом, не усвоил в рав-
ной им мере, — и по прозванию, и по сути есть некий новый саддукей или книж-
ник: по виду соблюдает он внешность благоговейной боязливости, а на деле 
совершенно её лишён из-за таящейся в глубине его души нечистой склонно-
сти к страстям.

Не будем, опять-таки, ни выставлять напоказ Божественное вéдение, про-
износя изящно-красивые речи, ни определять для себя добрый разум одной 
лишь пустой способностью говорить, не делая [доброго], но расположением 

1 О том, что обезьяна подражает человеку, см., напр.: Theodoret. Graecarum 
affectionum curatio. 12. 33. 10 (еd. Canivet). Ср.: Galen. De anatomicis administrationibus 
libri IX. 2. 416. 4 (еd. K hn).

души, через делание проникнутой добродетелями и оттого делом возжигаю-
щей свет вéдения, а вéдением украшающей усердие дела, <601В> чтобы страх, 
соединяясь с жаждой (πόθῳ) Бога по доброте разума, сотворил в нас совер-
шенной мудрость Божию, берущую начало в воздержании от зла по Божьему 
страху, завершение же обретающую в делании заповедей по доброму разуму. 
Ведь кто ограничивает разум одним лишь пустым произнесением Божествен-
ных слов, тот подобен попугаю, подражающему человеческим речам1. Ведь это 
[350] — единственное животное среди пернатых, что выучивает и изобража-
ет человеческую речь2, не имея по природе вообще ничего человеческого, как 
и тот, кто одним лишь пустым произнесением подражая, чтобы изумить слу-
шателей, речам истинно разумных, не имеет стойкого вéдения, проникнутого 
добродетельным деланием, воистину есть и по сути, и по прозванию некий но-
вый фарисей, <601С> или недостойный священник, изображающий разум од-
ним лишь произнесением слов, но совершенно лишённый мудрости, истинное 
существование которой обретается в делах, и оттого весьма надмевается и в 
кичении самомнения, питающего гордость его ума, восстаёт против слова ис-
тины, не понимая, видимо, что знание тех, кто им кичится без делания, есть яв-
ным образом богословие демонов3, которое ясно осудил Иисус в одержимом, 
признавшим Его Богом (Лк. 4, 33), хотя такой человек и не чувствует, что по-
ражён болезнью.

Поэтому-то будем страхом страшиться Бога, и освободимся от всякой нечи-
стоты плоти и духа, <601D> похвальным умерщвлением тела не дозволяя за-
кону плоти восстать против закона духа, и не станем ограничивать величие 
страха Божьего одними видимыми проявлениями нрава, но сделаем внешнюю 
скромность возгласительницей доброго расположения в глубине души, чтобы 
избежать грозящего в будущем карающего огня, и украсим добрый разум дела-
нием заповедей, чтобы не распространять, как делают это тщеславные люди, 
мертвенных речей, не имеющих в себе жизни от делания заповедей, а осуще-
ствить на деле Божественные слова, <604A> стремясь к миру и любви со все-
ми и упражняясь в доброте и кротости, и великодушии, и терпеливости ко всем 
во всём, и перенося, что случается, со стойкостью и благодарностью, и без ко-

1 Еще один пример «подражающего» (на этот раз не в поведении, а в словах) че-
ловеку животного. О подражании попугая речи человека см., напр.: Hippolyt. Re fu-
tatio omnium haeresium (= Philosophumena) 6. 8. 2. 3, ed. M. Marcovich//TLG.

2 На самом деле, попугай не единственная птица, воспроизводящая речь челове-
ка; этому можно научить, например, и ворона, о чем знали и древние (см.: Plutarch. 
De sollertia animalium 972F. 8, ed. H. Cherniss & W. C. Helmbold//TLG).

3 Или: бесов.



254 Преп. Максим Исповедник 255Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

лебания принимая скорби как дары Божии, ни в чём не противясь замыслам 
Промысла, во всём с пользой устраивающего нашу жизнь, чтобы со всеми святы-
ми сподобиться вечной жизни, наслаждаясь будущими благами и непреходя-
щим вечным блаженством, [351] о котором мы услышали от Бога: «Приидите, 
благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от  создания 
мира» (Мф. 25, 34), и возрадуемся, наслаждаясь теми неизреченными благами, 
о которых сказано: <604В> «…не видел того глаз, не слышало ухо, и не прихо-
дило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» (1 Кор. 2, 9).

Письмо XXI. Святейшему епископу Кидонии1

Благочестиво исследуя тайну Божьего о нас домостроительства, познал бо-
гохранимый господин мой, что Бог Самому Себе равен по высоте и глубине, и 
изумился, как предел с беспредельностью2, вещи противоположные и несме-
шивающиеся, сочетаются в Нём и обнаруживают друг друга: беспредельность 
неизреченным образом соограничивается вместе с пределом, а предел сверхъе-
стественно сопростирается с беспредельностью; <604С> Тот же, к Кому и тот, 
и другая относятся, и в том, и в другой тождественен Себе, ничуть не отступа-
ясь от Себя по бесконечности, ибо беспределен по природе, по домостроитель-
ству же и являясь, и познаваясь непостижимым; немыслима высота Божествен-
ной славы и неизмерима глубина домостроительного снисхождения Того, Кто 
Себя, будто послушный воск, подставил печати Бога, и, полностью восприняв 
Его изображение, сделался яснейшим подобием (μίμημα) Божественного бла-
женства. Ибо, мудро изменив Себя Божественным образом, Он к уничижению 
природы добродетелью примешал возвышенность (ἀνάστημα) Своего достоин-
ства и до высоты (ὕψει) достоинства, опять-таки, вознёс вéдени ем уничижение 
природы, заставив чудесным образом усматривать одну в другой. <604D> Ведь 

1 П. Шервуд датирует письмо предположительно 627–633 гг., отмечая, что с епи-
скопом Кидонии (города на о. Крит) преп. Максим мог познакомиться по пути из 
Константинополя в Африку. Но это остается лишь гипотезой. 

2 Тема беспредельности и даже сверхбеспредельности Бога неоднократно обсуж-
дается в Трудностях к Иоанну, как правило, в контексте вопроса о богопознании. 
См., напр.: «Нетварное не может быть вмещено творением, а беспредельное — осмыс-
лено теми, кто ограничен пределом» (Аmb 10//PG 91. 1168B). В целом, вопрос о 
беспредельности в Трудностях и других сочинениях преп. Максима обсуждает 
П. Шервуд, см.: Максим Исповедник 2014b. С. 318, 343, 345, 403. Особенностью 
комментируемого места из Ep 21 является то, что вопрос о беспредельности и пре-
деле обсуждается в контексте учения о Воплощении. 

и в возвышенности, и в уничижении Он сохранил Себя тождественным Себе, 
ничуть ни в той, ни в другой не отступая от Своего величия, — и тем, что обрёл 
подлинное подобие (μίμησιν) Богу1, ясно показал, что священство Бог на зем-
ле рукоположил (χειροτονήσας) вместо Себя. В нём Он и созерцается телесно, 
и могущим видеть не перестаёт являть Свои тайны2. <605А>

Поэтому господин мой, богоподобен будучи разумом и нравом, великое мне 
воздвиг спасение. Ибо как призвал Господь людей примириться с Богом и От-
цом, — они ведь скорее потерпели ущерб, а не сами нанесли, — как свидетель-
ствует о том боговдохновенный Павел, говоря: «Мы — посланники от имени 
Христова, и как бы Сам Бог увещевает через нас. От имени Христова просим: 
примиритесь с Богом» (2 Кор. 5, 20), чтобы пристыдить величием благодеяния 
и заставить людей осознать своё бесчувствие, — так и господин мой, искусно 
пленив меня своим снисхождением, когда, как казалось, пожелал из моего 
письма поучиться тому, что он явно знает по своему сану3, заставил меня, хоть 

1 Речь идет, вероятно, о том, что человечество Христа было совершенным подо-
бие и изображением (μίμημα) Его Божества.

2 Весьма интересный и неожиданный переход от богословия Воплощения к бо-
гословию св. Таинств, в частности, таинства священства как подобия Воплощения. 
Речь, вероятно, идет не только о священстве, но и о Евхаристии. Вопрос этот требу-
ет дальнейшего изучения. 

3 По этим словам преп. Максима можно предположить о сути вопроса епископа 
Кидонии, на который он отвечает в данном письме. Вопрос, видимо, был поставлен 
об объяснении таинства Воплощения. Преп. Максим утверждает, что ответ на него 
епископ знает, будучи в качестве священника, совершающего таинство, сам «заме-
щающим» Христа на земле. П. Шервуд считает, что преп. Максим, в конечном  счете, 
уклонился от прямого ответа на вопрос своего адресата (см.: Sherwood 1952. P. 30). 
Несомненно, впрочем, что в этом письме преп. Максим нашел какие-то новые слова 
и понятия для описания тайны Боговоплощения, стремясь при этом не нарушить саму 
тайну излишней рационализацией. Своего адресата же он благодарит за то, что тот 
невольно «смирил» его, открыв своим вопросом ограниченность его ведения. 

Относительно же обращение епископа к монаху Максиму и ответа последнего 
будет уместно вспомнить, как сам преп. Максим пишет об истинном (или духовном) 
епископстве. В Сотницах о любви он говорит: «Епископом [по логосу является тот], 
кто делает ум совершенным, помазывая его священным миром ведения поклоняе-
мой и Святой Троицы» (Char 2, 21//PG 90. 989D — 992A, Пер. А. И. Сидорова по 
изд.: Максим Исповедник 1993. Кн. I. С. 110). Иными словами, истинным еписко-
пом является тот, кто ведает таинство Троицы, очевидно — и таинство Боговоплоще-
ния. В Ер 21 преп. Максим подчеркивает, что его адресат, будучи епископом,  должен 
ведать эту тайну. Так что отношение к церковной иерархии преп. Максима можно 
суммировать следующим образом. Во-первых, есть истинные гностики, чье ведение 
соответствует высшему богопознанию. Таковых можно назвать «епископ по  логосу». 



254 Преп. Максим Исповедник 255Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

лебания принимая скорби как дары Божии, ни в чём не противясь замыслам 
Промысла, во всём с пользой устраивающего нашу жизнь, чтобы со всеми святы-
ми сподобиться вечной жизни, наслаждаясь будущими благами и непреходя-
щим вечным блаженством, [351] о котором мы услышали от Бога: «Приидите, 
благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от  создания 
мира» (Мф. 25, 34), и возрадуемся, наслаждаясь теми неизреченными благами, 
о которых сказано: <604В> «…не видел того глаз, не слышало ухо, и не прихо-
дило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» (1 Кор. 2, 9).

Письмо XXI. Святейшему епископу Кидонии1

Благочестиво исследуя тайну Божьего о нас домостроительства, познал бо-
гохранимый господин мой, что Бог Самому Себе равен по высоте и глубине, и 
изумился, как предел с беспредельностью2, вещи противоположные и несме-
шивающиеся, сочетаются в Нём и обнаруживают друг друга: беспредельность 
неизреченным образом соограничивается вместе с пределом, а предел сверхъе-
стественно сопростирается с беспредельностью; <604С> Тот же, к Кому и тот, 
и другая относятся, и в том, и в другой тождественен Себе, ничуть не отступа-
ясь от Себя по бесконечности, ибо беспределен по природе, по домостроитель-
ству же и являясь, и познаваясь непостижимым; немыслима высота Божествен-
ной славы и неизмерима глубина домостроительного снисхождения Того, Кто 
Себя, будто послушный воск, подставил печати Бога, и, полностью восприняв 
Его изображение, сделался яснейшим подобием (μίμημα) Божественного бла-
женства. Ибо, мудро изменив Себя Божественным образом, Он к уничижению 
природы добродетелью примешал возвышенность (ἀνάστημα) Своего достоин-
ства и до высоты (ὕψει) достоинства, опять-таки, вознёс вéдени ем уничижение 
природы, заставив чудесным образом усматривать одну в другой. <604D> Ведь 

1 П. Шервуд датирует письмо предположительно 627–633 гг., отмечая, что с епи-
скопом Кидонии (города на о. Крит) преп. Максим мог познакомиться по пути из 
Константинополя в Африку. Но это остается лишь гипотезой. 

2 Тема беспредельности и даже сверхбеспредельности Бога неоднократно обсуж-
дается в Трудностях к Иоанну, как правило, в контексте вопроса о богопознании. 
См., напр.: «Нетварное не может быть вмещено творением, а беспредельное — осмыс-
лено теми, кто ограничен пределом» (Аmb 10//PG 91. 1168B). В целом, вопрос о 
беспредельности в Трудностях и других сочинениях преп. Максима обсуждает 
П. Шервуд, см.: Максим Исповедник 2014b. С. 318, 343, 345, 403. Особенностью 
комментируемого места из Ep 21 является то, что вопрос о беспредельности и пре-
деле обсуждается в контексте учения о Воплощении. 

и в возвышенности, и в уничижении Он сохранил Себя тождественным Себе, 
ничуть ни в той, ни в другой не отступая от Своего величия, — и тем, что обрёл 
подлинное подобие (μίμησιν) Богу1, ясно показал, что священство Бог на зем-
ле рукоположил (χειροτονήσας) вместо Себя. В нём Он и созерцается телесно, 
и могущим видеть не перестаёт являть Свои тайны2. <605А>

Поэтому господин мой, богоподобен будучи разумом и нравом, великое мне 
воздвиг спасение. Ибо как призвал Господь людей примириться с Богом и От-
цом, — они ведь скорее потерпели ущерб, а не сами нанесли, — как свидетель-
ствует о том боговдохновенный Павел, говоря: «Мы — посланники от имени 
Христова, и как бы Сам Бог увещевает через нас. От имени Христова просим: 
примиритесь с Богом» (2 Кор. 5, 20), чтобы пристыдить величием благодеяния 
и заставить людей осознать своё бесчувствие, — так и господин мой, искусно 
пленив меня своим снисхождением, когда, как казалось, пожелал из моего 
письма поучиться тому, что он явно знает по своему сану3, заставил меня, хоть 

1 Речь идет, вероятно, о том, что человечество Христа было совершенным подо-
бие и изображением (μίμημα) Его Божества.

2 Весьма интересный и неожиданный переход от богословия Воплощения к бо-
гословию св. Таинств, в частности, таинства священства как подобия Воплощения. 
Речь, вероятно, идет не только о священстве, но и о Евхаристии. Вопрос этот требу-
ет дальнейшего изучения. 

3 По этим словам преп. Максима можно предположить о сути вопроса епископа 
Кидонии, на который он отвечает в данном письме. Вопрос, видимо, был поставлен 
об объяснении таинства Воплощения. Преп. Максим утверждает, что ответ на него 
епископ знает, будучи в качестве священника, совершающего таинство, сам «заме-
щающим» Христа на земле. П. Шервуд считает, что преп. Максим, в конечном  счете, 
уклонился от прямого ответа на вопрос своего адресата (см.: Sherwood 1952. P. 30). 
Несомненно, впрочем, что в этом письме преп. Максим нашел какие-то новые слова 
и понятия для описания тайны Боговоплощения, стремясь при этом не нарушить саму 
тайну излишней рационализацией. Своего адресата же он благодарит за то, что тот 
невольно «смирил» его, открыв своим вопросом ограниченность его ведения. 

Относительно же обращение епископа к монаху Максиму и ответа последнего 
будет уместно вспомнить, как сам преп. Максим пишет об истинном (или духовном) 
епископстве. В Сотницах о любви он говорит: «Епископом [по логосу является тот], 
кто делает ум совершенным, помазывая его священным миром ведения поклоняе-
мой и Святой Троицы» (Char 2, 21//PG 90. 989D — 992A, Пер. А. И. Сидорова по 
изд.: Максим Исповедник 1993. Кн. I. С. 110). Иными словами, истинным еписко-
пом является тот, кто ведает таинство Троицы, очевидно — и таинство Боговоплоще-
ния. В Ер 21 преп. Максим подчеркивает, что его адресат, будучи епископом,  должен 
ведать эту тайну. Так что отношение к церковной иерархии преп. Максима можно 
суммировать следующим образом. Во-первых, есть истинные гностики, чье ведение 
соответствует высшему богопознанию. Таковых можно назвать «епископ по  логосу». 



256 Преп. Максим Исповедник 257Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

и поздно, увидеть собственное невежество. Благодарю за милость господина 
моего, и горжусь, что таким вот образом развеял он нежно тучу моего само-
мнения, и прошу, чтобы и дальше исправлял, <605В> не переставая, раба сво-
его такими речами и таким обращением.

Письмо XXII. Авксентию1

Если вы, смело доверившись Духу, решили — поскольку неразрывную чув-
ствуете к ним любовь, ни в чём не имеющую нужды для своего возобновления, 
 пренебречь писанием писем к друзьям, то я восхваляю такой закон и одобряю 
вас за то, что вы Тому вверили сокровище любви (ἀγάπην), в Ком и начало её, 
и упокоение. Если же, пристойный дружеский обычай презирая, по вялой мед-
лительности не берётесь писать, то непрестанно буду, напротив, порицать, не 
умея уважать друзей, поглощённых великими заботами о мирском. Если же 
вы не пишите не по одной из этих двух причин, [353] примите от отсутствую-
щих <605С> и благосклонно отсутствующим даруйте собеседование в пись-
ме, как учит сама природа, или, вернее, как Бог внушил природе2. Ведь безмя-

Что касается фактической церковной иерархии, то ее чины по той харизме, которая 
им дана в Церкви, призваны иметь такое ведение, которое соответствует этой хариз-
ме. Можно, наверное, сказать, что дар такого ведения им дается в возможности (т. е. 
потенциально), они же должны усвоить его. Однако, судя по мысли Char 2, 21, те же 
самые дары могут быть усвоены и вне номинальной церковной иерархии; сам преп. 
Максим — яркое свидетельство этого.   

1 П. Шервуд справедливо считает, что точно датировать это письмо  невозможно. 
Он же говорит, что оно является непревзойденным образцом того рода письма, где 
отправитель упрекает адресата за то, что тот не пишет (см.: Sherwood 1952. P. 25); 
точнее было бы сказать, что он увещевает адресата, чтобы тот ему написал. 

2 Преп. Максим даже к данному случаю — простой просьбы к другу откликнуть-
ся в письме на его письмо — подходит к делу по-философски. Отношения между 
людьми могут строиться сверхъестественным образом, в Духе, где уже никаких пи-
сем не нужно, ибо тогда людей соединяет Божественная любовь. Отношения могут 
нарушаться и быть «ниже естественных», когда один из друзей пренебрегает дру-
гим. Нормальные же, естественные отношения требуют общения, в том числе, если 
люди далеко друг от друга, — в письмах. Представление об этих трех уровнях — 
сверхъестественном, ниже- (или противо-)естественном и естественном — прила-
гается преп. Максимом ко многим вопросам аскетики, этики и даже политической 
философии (см. Ер 10). При этом естественный уровень — тоже от Бога (как и сама 
природа). Так, в данном случае преп. Максим говорит, что Бог внушил природе стрем-
ление к общению. Таким образом, сверхъестественный уровень (общение в Духе 
без посредства писем) является не отрицанием естественного, но его абсолютным 

тежную подстрекает память и пробуждает ее, дремлющую, слово, изображён-
ное буквами, так что будто видишь и гладишь лица друзей; а от этого и любовь 
к ним, как погасший огонь, вновь разгорается из малой искры.

<605D> Письмо XXIII. Пресвитеру Стефану1

Духовной любви свойственно не только благодетельствовать нуждающим-
ся, когда они присутствуют рядом, но и в отсутствии их утешать и не позво-
лять, чтобы души разлучались вместе с телами, и сила слова, благодаря кото-
рому душа носит в себе образ Создателя, <608A> ограничивалась простран-
ством, — но или в присутствии воочию вести с любимыми пристойные бесе-
ды, или же в отсутствии общаться посредством писем. Ведь этот способ при-
рода мудро изобрела, по Божией милости, ради неразлучного соединения 
 телесно далеко отстоящих друг от друга в пространстве. Ведь так в душу по-
средством голоса и письма чаще и больше проникает речь, чтобы мы постоян-
но созерцали тех, кто по любви для нас всегда присутствует духовно, и обни-
мали их, и отвлекали от всяких скорбей. Так что не забывайте меня, чада 
вашего и ученика, честные отцы, а как ученики и учители любви напитайте 
словом добродетели мою душу, страдающую от голода, и просветите ум мой, 
<608В> угнетённый тьмой невежества, — взирая на уготованную вам за это 
небесную награду, даже если придётся отвлечься ненадолго от лучших и бо-
лее важных занятий. Я ведь знаю, что не равной славы делá — непосредствен-
но беседовать с Богом и сострадательно печься о слабейших. Однако же и это 
не чуждо Божиим установлениям.

(и непреложным) осуществлением. Тема общения в письмах развивается преп. Мак-
симом и в следующем послании (Ер 23).  

1 П. Шервуд и Ж.-К. Ларше датируют письмо ок. 628–629 гг., т. е. началом пре-
бывания преп. Максима в Африке. К Стефану, к которому обращено письмо, преп. 
Максим, возможно, направил Ep B и Ep 40. По мнению Ж.-К. Ларше, он был игуме-
ном Хрисопольского монастыря, но это не очевидно. К. Будиньон, напр., отрицает, 
что Стефан был игуменом Хрисопольского монастыря, как и то, что преп. Максим 
сам был константинопольцем (см.: Boudignon 2004). 



256 Преп. Максим Исповедник 257Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

и поздно, увидеть собственное невежество. Благодарю за милость господина 
моего, и горжусь, что таким вот образом развеял он нежно тучу моего само-
мнения, и прошу, чтобы и дальше исправлял, <605В> не переставая, раба сво-
его такими речами и таким обращением.

Письмо XXII. Авксентию1

Если вы, смело доверившись Духу, решили — поскольку неразрывную чув-
ствуете к ним любовь, ни в чём не имеющую нужды для своего возобновления, 
 пренебречь писанием писем к друзьям, то я восхваляю такой закон и одобряю 
вас за то, что вы Тому вверили сокровище любви (ἀγάπην), в Ком и начало её, 
и упокоение. Если же, пристойный дружеский обычай презирая, по вялой мед-
лительности не берётесь писать, то непрестанно буду, напротив, порицать, не 
умея уважать друзей, поглощённых великими заботами о мирском. Если же 
вы не пишите не по одной из этих двух причин, [353] примите от отсутствую-
щих <605С> и благосклонно отсутствующим даруйте собеседование в пись-
ме, как учит сама природа, или, вернее, как Бог внушил природе2. Ведь безмя-

Что касается фактической церковной иерархии, то ее чины по той харизме, которая 
им дана в Церкви, призваны иметь такое ведение, которое соответствует этой хариз-
ме. Можно, наверное, сказать, что дар такого ведения им дается в возможности (т. е. 
потенциально), они же должны усвоить его. Однако, судя по мысли Char 2, 21, те же 
самые дары могут быть усвоены и вне номинальной церковной иерархии; сам преп. 
Максим — яркое свидетельство этого.   

1 П. Шервуд справедливо считает, что точно датировать это письмо  невозможно. 
Он же говорит, что оно является непревзойденным образцом того рода письма, где 
отправитель упрекает адресата за то, что тот не пишет (см.: Sherwood 1952. P. 25); 
точнее было бы сказать, что он увещевает адресата, чтобы тот ему написал. 

2 Преп. Максим даже к данному случаю — простой просьбы к другу откликнуть-
ся в письме на его письмо — подходит к делу по-философски. Отношения между 
людьми могут строиться сверхъестественным образом, в Духе, где уже никаких пи-
сем не нужно, ибо тогда людей соединяет Божественная любовь. Отношения могут 
нарушаться и быть «ниже естественных», когда один из друзей пренебрегает дру-
гим. Нормальные же, естественные отношения требуют общения, в том числе, если 
люди далеко друг от друга, — в письмах. Представление об этих трех уровнях — 
сверхъестественном, ниже- (или противо-)естественном и естественном — прила-
гается преп. Максимом ко многим вопросам аскетики, этики и даже политической 
философии (см. Ер 10). При этом естественный уровень — тоже от Бога (как и сама 
природа). Так, в данном случае преп. Максим говорит, что Бог внушил природе стрем-
ление к общению. Таким образом, сверхъестественный уровень (общение в Духе 
без посредства писем) является не отрицанием естественного, но его абсолютным 

тежную подстрекает память и пробуждает ее, дремлющую, слово, изображён-
ное буквами, так что будто видишь и гладишь лица друзей; а от этого и любовь 
к ним, как погасший огонь, вновь разгорается из малой искры.

<605D> Письмо XXIII. Пресвитеру Стефану1

Духовной любви свойственно не только благодетельствовать нуждающим-
ся, когда они присутствуют рядом, но и в отсутствии их утешать и не позво-
лять, чтобы души разлучались вместе с телами, и сила слова, благодаря кото-
рому душа носит в себе образ Создателя, <608A> ограничивалась простран-
ством, — но или в присутствии воочию вести с любимыми пристойные бесе-
ды, или же в отсутствии общаться посредством писем. Ведь этот способ при-
рода мудро изобрела, по Божией милости, ради неразлучного соединения 
 телесно далеко отстоящих друг от друга в пространстве. Ведь так в душу по-
средством голоса и письма чаще и больше проникает речь, чтобы мы постоян-
но созерцали тех, кто по любви для нас всегда присутствует духовно, и обни-
мали их, и отвлекали от всяких скорбей. Так что не забывайте меня, чада 
вашего и ученика, честные отцы, а как ученики и учители любви напитайте 
словом добродетели мою душу, страдающую от голода, и просветите ум мой, 
<608В> угнетённый тьмой невежества, — взирая на уготованную вам за это 
небесную награду, даже если придётся отвлечься ненадолго от лучших и бо-
лее важных занятий. Я ведь знаю, что не равной славы делá — непосредствен-
но беседовать с Богом и сострадательно печься о слабейших. Однако же и это 
не чуждо Божиим установлениям.

(и непреложным) осуществлением. Тема общения в письмах развивается преп. Мак-
симом и в следующем послании (Ер 23).  

1 П. Шервуд и Ж.-К. Ларше датируют письмо ок. 628–629 гг., т. е. началом пре-
бывания преп. Максима в Африке. К Стефану, к которому обращено письмо, преп. 
Максим, возможно, направил Ep B и Ep 40. По мнению Ж.-К. Ларше, он был игуме-
ном Хрисопольского монастыря, но это не очевидно. К. Будиньон, напр., отрицает, 
что Стефан был игуменом Хрисопольского монастыря, как и то, что преп. Максим 
сам был константинопольцем (см.: Boudignon 2004). 



258 Преп. Максим Исповедник 259Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

[354] Письмо XXIV. Сакелларию Константину1

Пришло с миром (εἰρήνης)2 драгоценное письмо богохранимого моего 
господин,а и самого его всего явило в добром его нраве. <608С> Ибо в неко-
ей возвышенности речи свойственно проявляться и расположению души с лю-
безностью нрава. И я обрадовался, как будто воочию пришёл ко мне господин 
мой, и поцеловал его духом, и, обняв, заключил всего во вместилище сердца, 
и восславил Христа, Бога нашего, мудро внушившего людям закон любви, по 
которому люди, как должно пекущиеся о семенах любви, не могут никогда раз-
лучиться друг с другом, даже если телесно отстоят друг от друга в простран-
стве на большое расстояние. Но после того как письмо, доставив благую весть 
о спокойствии в мире3, переменило печаль в радость, дóлжно нам по справед-
ливости за него всячески сделаться угодными Богу, милостиво его ниспослав-
шему, <608D> чтобы не оказаться неблагодарными, которые плохо воздают 
благодетелю. Будем же непременно угодны и будем должным образом употре-
блять мирное время, <609A> отвергнув привязанность к миру (κόσμον) и ми-
роправителю, коварно вселившуюся в нас, и прекратим, хоть и поздно, войну, 
которую ведём против Бога своими страстями, и заключим с Ним ненаруши-
мый договор мира, и, пожертвовав телом (Рим. 6, 6), перестанем враждовать 
с Ним. Невозможно ведь нам стать друзьями Богу, восставая на Него в стра-
стях и по порочности соглашаясь быть данниками скверному тирану и губите-
лю душ — диаволу, если прежде не станем во всём врагами лукавого4. Ведь 

1 О сакелларии Константине см. в предисловии Ж.-К. Ларше. Вероятно, Констан-
тин был сакелларием в столичном патриархате, и в таком случае он занимал очень 
высокое положение, ибо в его ведении находились все финансы патриархата. Ему 
же направлено и Ер 5. Точно датировать письмо затруднительно.

2 О «мире» см. следующее примечание.
3 По замечанию Э. Понсуа (Saint Maxime le Confesseur. Lettres/Introd. par J.-C. 

Larchet. P. 228, n. 1), речь идет о победе Ираклия над персами. Далее в письме обы-
грывается тема заключения мира в духе Ин. 14, 27. 

4 Противостояние диаволу как тирану  общее место святоотеческой литерату-
ры. Одним из первых эту идею использовал Ориген: «Допустим также, что некото-
рые тайно составили общества, чтобы погубить тирана, посягающего на права горо-
да; они поступили, конечно, хорошо. Точно также и христиане составляют общества 
ввиду того, что тиранствует так называемый у них диавол и лжец. Эти общества про-
тивозаконны с точки зрения диавола, но зато направлены против диавола и на спа-
сение других, которых (христиане), конечно, вправе убедить оставить этот как бы 
скифский и тиранический закон» (Contr. Cels. 1. 1. 19–23, пер. Л. И. Писарева по: 
http://www.gumer.info/bogoslov_Buks/apologet/origen/01.php). Преп. Максим 
широко использует идею тирании, противопоставляя ее идее царства (см., в частно-

пока мы враги и противники Бога, хоть и прикрываясь именованием верных, 
до тех пор желаем быть рабами позорных страстей (Рим. 1, 26), и никакой не 
будет нам пользы от мира в мире сем, <609В> если худо душе, и восстающей 
против собственного Творца, и не желающей подчиниться Его владычеству, 
продавшись [355] множеству свирепых повелителей, которые принуждают её 
ко злу и обманом заставляют предпочесть спасительному пути тот, что ведёт 
к гибели. Когда же мы отрезвимся от опьянения страстями и восстанем про-
тив скверного и тиранического владычества диавола, и сбросим с себя его му-
чительное ярмо, и ясно увидим, насколько растлила нас дружба с ним, — вот 
тогда-то примем незримо к нам пришедшего мирного и кроткого Царя Христа 
и покорно понесём Его иго, <609С> а Он будет нас строить и направлять за-
конами истины, мы же, добровольно связав себя дружбой с Ним, приносить 
Ему добровольно подати и дани — плоды праведности, созревшие в нас от за-
поведанных добродетелей, которым ради нашего спасения возрадуется Тот, 
Кто один ни в чём не нуждается (Пс. 15, 2), и дарует нам всё, что неложно обе-
щал. А это вот что: «Не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на 
сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» (1 Кор. 2, 9). Для того ведь 
и сотворил Он нас, чтобы мы сделались общниками Божественной природы и 
причастниками Его вечности (2 Петр. 1, 3–4) и оказались подобны Ему по 
благодатному обожению, которым содержится и пребывает всё сущее и воз-
никает и рождается всё сущее. <609D>

Будем же достойны мира и спокойствия, благословенный господин мой, 
мужественно отринув от себя восстающие в нас против Бога страсти. Исто-
мим, сколько есть силы, тело, процветание которого открывает диаволу вход 
в душу. Чтением <612A> Божественного остановим блуждающий ум и возве-
дём его обратно к Богу. Усилиями самообладания и бдения благоразумно ус-
мирим вожделение, с беспорядочной жадностью устремляющееся ко многим 
вещам. Молитвами и мольбами, и милостыней мудро усыпим кипящий и вол-
нующийся гнев. Страхом Божиим и мыслями о грозном будущем остановим 
безудержное движение и действие чувств. Во всём и прежде всего будем пом-
нить о смерти и о страшном исходе души из тела, и как по воздуху устремля-
ются ей навстречу начала и власти, и силы тьмы, тянущие каждая к себе и рву-
щие её на части соразмерно скверному сродству, возникшему посредством 
[356] страсти. <612В> Будем помнить об острой боли, причиняемой душе со-
вестью в аду при воспоминании о злых делах, совершённых ею с помощью тела. 

сти, Ер 10), — тема, хорошо разработанная в политической философии поздней ан-
тичности.



258 Преп. Максим Исповедник 259Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

[354] Письмо XXIV. Сакелларию Константину1

Пришло с миром (εἰρήνης)2 драгоценное письмо богохранимого моего 
господин,а и самого его всего явило в добром его нраве. <608С> Ибо в неко-
ей возвышенности речи свойственно проявляться и расположению души с лю-
безностью нрава. И я обрадовался, как будто воочию пришёл ко мне господин 
мой, и поцеловал его духом, и, обняв, заключил всего во вместилище сердца, 
и восславил Христа, Бога нашего, мудро внушившего людям закон любви, по 
которому люди, как должно пекущиеся о семенах любви, не могут никогда раз-
лучиться друг с другом, даже если телесно отстоят друг от друга в простран-
стве на большое расстояние. Но после того как письмо, доставив благую весть 
о спокойствии в мире3, переменило печаль в радость, дóлжно нам по справед-
ливости за него всячески сделаться угодными Богу, милостиво его ниспослав-
шему, <608D> чтобы не оказаться неблагодарными, которые плохо воздают 
благодетелю. Будем же непременно угодны и будем должным образом употре-
блять мирное время, <609A> отвергнув привязанность к миру (κόσμον) и ми-
роправителю, коварно вселившуюся в нас, и прекратим, хоть и поздно, войну, 
которую ведём против Бога своими страстями, и заключим с Ним ненаруши-
мый договор мира, и, пожертвовав телом (Рим. 6, 6), перестанем враждовать 
с Ним. Невозможно ведь нам стать друзьями Богу, восставая на Него в стра-
стях и по порочности соглашаясь быть данниками скверному тирану и губите-
лю душ — диаволу, если прежде не станем во всём врагами лукавого4. Ведь 

1 О сакелларии Константине см. в предисловии Ж.-К. Ларше. Вероятно, Констан-
тин был сакелларием в столичном патриархате, и в таком случае он занимал очень 
высокое положение, ибо в его ведении находились все финансы патриархата. Ему 
же направлено и Ер 5. Точно датировать письмо затруднительно.

2 О «мире» см. следующее примечание.
3 По замечанию Э. Понсуа (Saint Maxime le Confesseur. Lettres/Introd. par J.-C. 

Larchet. P. 228, n. 1), речь идет о победе Ираклия над персами. Далее в письме обы-
грывается тема заключения мира в духе Ин. 14, 27. 

4 Противостояние диаволу как тирану  общее место святоотеческой литерату-
ры. Одним из первых эту идею использовал Ориген: «Допустим также, что некото-
рые тайно составили общества, чтобы погубить тирана, посягающего на права горо-
да; они поступили, конечно, хорошо. Точно также и христиане составляют общества 
ввиду того, что тиранствует так называемый у них диавол и лжец. Эти общества про-
тивозаконны с точки зрения диавола, но зато направлены против диавола и на спа-
сение других, которых (христиане), конечно, вправе убедить оставить этот как бы 
скифский и тиранический закон» (Contr. Cels. 1. 1. 19–23, пер. Л. И. Писарева по: 
http://www.gumer.info/bogoslov_Buks/apologet/origen/01.php). Преп. Максим 
широко использует идею тирании, противопоставляя ее идее царства (см., в частно-

пока мы враги и противники Бога, хоть и прикрываясь именованием верных, 
до тех пор желаем быть рабами позорных страстей (Рим. 1, 26), и никакой не 
будет нам пользы от мира в мире сем, <609В> если худо душе, и восстающей 
против собственного Творца, и не желающей подчиниться Его владычеству, 
продавшись [355] множеству свирепых повелителей, которые принуждают её 
ко злу и обманом заставляют предпочесть спасительному пути тот, что ведёт 
к гибели. Когда же мы отрезвимся от опьянения страстями и восстанем про-
тив скверного и тиранического владычества диавола, и сбросим с себя его му-
чительное ярмо, и ясно увидим, насколько растлила нас дружба с ним, — вот 
тогда-то примем незримо к нам пришедшего мирного и кроткого Царя Христа 
и покорно понесём Его иго, <609С> а Он будет нас строить и направлять за-
конами истины, мы же, добровольно связав себя дружбой с Ним, приносить 
Ему добровольно подати и дани — плоды праведности, созревшие в нас от за-
поведанных добродетелей, которым ради нашего спасения возрадуется Тот, 
Кто один ни в чём не нуждается (Пс. 15, 2), и дарует нам всё, что неложно обе-
щал. А это вот что: «Не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на 
сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» (1 Кор. 2, 9). Для того ведь 
и сотворил Он нас, чтобы мы сделались общниками Божественной природы и 
причастниками Его вечности (2 Петр. 1, 3–4) и оказались подобны Ему по 
благодатному обожению, которым содержится и пребывает всё сущее и воз-
никает и рождается всё сущее. <609D>

Будем же достойны мира и спокойствия, благословенный господин мой, 
мужественно отринув от себя восстающие в нас против Бога страсти. Исто-
мим, сколько есть силы, тело, процветание которого открывает диаволу вход 
в душу. Чтением <612A> Божественного остановим блуждающий ум и возве-
дём его обратно к Богу. Усилиями самообладания и бдения благоразумно ус-
мирим вожделение, с беспорядочной жадностью устремляющееся ко многим 
вещам. Молитвами и мольбами, и милостыней мудро усыпим кипящий и вол-
нующийся гнев. Страхом Божиим и мыслями о грозном будущем остановим 
безудержное движение и действие чувств. Во всём и прежде всего будем пом-
нить о смерти и о страшном исходе души из тела, и как по воздуху устремля-
ются ей навстречу начала и власти, и силы тьмы, тянущие каждая к себе и рву-
щие её на части соразмерно скверному сродству, возникшему посредством 
[356] страсти. <612В> Будем помнить об острой боли, причиняемой душе со-
вестью в аду при воспоминании о злых делах, совершённых ею с помощью тела. 

сти, Ер 10), — тема, хорошо разработанная в политической философии поздней ан-
тичности.



260 Преп. Максим Исповедник 261Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Будем помнить об окончательном завершении всего мира, при котором без-
мерным огнём сожжётся всё земное со страшным потрясением стихий от раз-
лагающего жара, а небо совьется в страхе (см.: Откр. 6, 14), спеша убежать 
от лица огня, предочищающего творение ради пришествия Чистого; море ис-
чезнет, земля содрогнётся от основания и явит бесчисленные множества чело-
веческих тел, ни в чём не умалившихся; будем помнить об ужасном часе отве-
та, который придётся держать перед страшным и ужасным судом Христовым, 
когда все силы небесные и все люди, сотворённые от начала века, увидят, 
<612С> что каждому свойственно, вплоть до мелькнувшей мысли, когда од-
них, ради сияния их дел, примет невыразимый свет и светозарность Святой и 
Блаженной Троицы, ещё яснее изливающаяся на тех, кто по чистоте души спо-
собен Её узреть и принять; других же, ради нелепости их дел, примет внешняя 
тьма (Мф. 8, 12) и неусыпный червь, и негасимый огонь геенны (Мк. 9, 43), и, 
что всего тяжче, беспредельный и сознаваемый позор. Будем помнить обо всём 
этом, чтобы того стать достойными, а на испытание этим не быть осуждённы-
ми, и будем принадлежать самим себе и Богу, а лучше только всему Богу, и це-
ликом, ничего земного <612D> не нося в самих себе, чтобы приблизиться к 
Богу и стать богами, приняв от Бога бытие богами. Так ведь почитаются дары 
Божии и приветствуется приход Божьего мира. И довольно об этом.

Бог же мира, крестом примиривший нас с Собою (2 Кор. 5, 19) и выкупив-
ший собственной кровью от власти тьмы (Кол. 1, 13), Сам да дарует благосло-
венному господину моему мир Свой, превосходящий <613A> всякий ум (Флп. 
4, 7), и удостоит Небесного Своего Царствия, где селение всех веселящихся 
(Пс. 86, 7) и сонм празднующих (Пс. 41, 5).

[357] Письмо XXV. Пресвитеру и игумену Конону1

Я верю, как воспринял и был научен, что Бог есть любовь (1 Ин. 4, 16), и 
что как Он един и никогда не перестаёт быть единым, так же соединяет воеди-
но живущих по Его любви и дарует им одно сердце и одну душу (Деян. 4, 32), 
даже если их много, чтобы, имея одну душу, <613В> они ведали сердца друг 
друга и не утруждались в неясности неведением, догадываясь каждый сам по 
себе о расположении ума ближнего. Поэтому веря, святой отец, что по дей-

1 Соображения Ж.-К. Ларше об адресате и времени написания письма см. в его 
предисловии к настоящему изданию. П. Шервуд датирует письмо ок. 633 г., но эта 
датировка гипотетична. 

ствующей в тебе благодати Христовой тебе всё ведомо, что у меня на сердце, 
как, равным образом, осмелюсь сказать, и мне про тебя, дерзаю пока что укло-
ниться от приезда к вам, зная, что отказ мой вы припишете не ослушанию, а 
телесной болезни, насильно удерживающей от путешествия и не позволяю-
щей стремлению души осуществиться на деле. Но и отсутствуя телом, я всег-
да с вами духом и никогда не отлучаюсь от вас душой, а этим письмом привет-
ствую тебя, моего по Богу отца и предстателя, и попечителя <613С> моего 
спасения, и святое твоё стадо, достойное Царствия Христова, и прошу молить 
обо мне Господа, чтобы обрести мне живую и деятельную веру в Него, не омерт-
влённую страстями, а имеющую силу креста Его, и смерти, и погребения, и 
воскресения: силу креста — по неделанию греха, а смерти — по полнейшему 
отвержению порока, погребения же — по оставлению душевных мечтаний о 
чувственном, а воскресения — по изобилию добродетелей и преизбытку ис-
тинного познания Бога, и устремлению мысли от тленного ввысь; чтобы я стал 
сотелесен и содушевен Ему (Еф. 3, 6). <613D> Да попросту сказать, как Он 
и обещал, во всём Ему подобен (1 Ин. 3, 2), кроме [358] природного тождества 
с Ним, — чтобы не вышло, что, умертвив дарованную мне Им в вышесказан-
ном жизнь, я подпаду, по справедливости, одному осуждению с убившими соб-
ственную жизнь — Господа нашего Иисуса Христа1. Воистину ведь страшное 
и превосходящее всякий суд дело — ради любви к тленным вещам доброволь-
но умертвить жизнь, данную нам Богом через дарование Святого Духа. И страх 
этот непременно вéдом тем, кто старается ценить истину выше себялюбия.

1 В правильной перспективе духовной жизни, делание для преп. Максима явля-
ется сораспятием со Христом, с тем, чтобы воскреснуть с Ним и жить жизнью, ис-
полненной Божественного ведения и добродетели; вне же этой, правильной перспек-
тивы, умерщвление плоти оказывается «иудейским служением», искажающим смысл 
аскезы и самой христианской жизни. Как пишет преп. Максим в Трудностях к Ио-
анну, в умозрении о Мелхиседеке как священнике, чье священство отличается от 
Ааронова, невозможно вкусить Божественного ведения (гнозиса) и премудрости 
тем, кто держатся лишь буквы и довольствуются для спасения принесением в жерт-
ву неразумных страстей, и возвещают смерть Иисусову прекращением греха, а 
Воскресение Его, за которое и ради которого, собственно, и произошла смерть, не 
исповедуют посредством умного созерцания, которое просвещено праведностью бла-
гих дел. По мнению преп. Максима, такие люди проявляют ревность в умерщвле-
нии плоти, а ожить духом никак не пытаются (см.: Аmb 10/20e//PG 91. 1145DB). 
Сходную мысль мы встречаем и в комментируемом письме преп. Максима, что мо-
жет косвенно свидетельствовать в пользу того, что и письмо к игумену Конону пи-
салось в Карфагене примерно в тот же период, когда были написаны Трудности к 
Иоанну. 



260 Преп. Максим Исповедник 261Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Будем помнить об окончательном завершении всего мира, при котором без-
мерным огнём сожжётся всё земное со страшным потрясением стихий от раз-
лагающего жара, а небо совьется в страхе (см.: Откр. 6, 14), спеша убежать 
от лица огня, предочищающего творение ради пришествия Чистого; море ис-
чезнет, земля содрогнётся от основания и явит бесчисленные множества чело-
веческих тел, ни в чём не умалившихся; будем помнить об ужасном часе отве-
та, который придётся держать перед страшным и ужасным судом Христовым, 
когда все силы небесные и все люди, сотворённые от начала века, увидят, 
<612С> что каждому свойственно, вплоть до мелькнувшей мысли, когда од-
них, ради сияния их дел, примет невыразимый свет и светозарность Святой и 
Блаженной Троицы, ещё яснее изливающаяся на тех, кто по чистоте души спо-
собен Её узреть и принять; других же, ради нелепости их дел, примет внешняя 
тьма (Мф. 8, 12) и неусыпный червь, и негасимый огонь геенны (Мк. 9, 43), и, 
что всего тяжче, беспредельный и сознаваемый позор. Будем помнить обо всём 
этом, чтобы того стать достойными, а на испытание этим не быть осуждённы-
ми, и будем принадлежать самим себе и Богу, а лучше только всему Богу, и це-
ликом, ничего земного <612D> не нося в самих себе, чтобы приблизиться к 
Богу и стать богами, приняв от Бога бытие богами. Так ведь почитаются дары 
Божии и приветствуется приход Божьего мира. И довольно об этом.

Бог же мира, крестом примиривший нас с Собою (2 Кор. 5, 19) и выкупив-
ший собственной кровью от власти тьмы (Кол. 1, 13), Сам да дарует благосло-
венному господину моему мир Свой, превосходящий <613A> всякий ум (Флп. 
4, 7), и удостоит Небесного Своего Царствия, где селение всех веселящихся 
(Пс. 86, 7) и сонм празднующих (Пс. 41, 5).

[357] Письмо XXV. Пресвитеру и игумену Конону1

Я верю, как воспринял и был научен, что Бог есть любовь (1 Ин. 4, 16), и 
что как Он един и никогда не перестаёт быть единым, так же соединяет воеди-
но живущих по Его любви и дарует им одно сердце и одну душу (Деян. 4, 32), 
даже если их много, чтобы, имея одну душу, <613В> они ведали сердца друг 
друга и не утруждались в неясности неведением, догадываясь каждый сам по 
себе о расположении ума ближнего. Поэтому веря, святой отец, что по дей-

1 Соображения Ж.-К. Ларше об адресате и времени написания письма см. в его 
предисловии к настоящему изданию. П. Шервуд датирует письмо ок. 633 г., но эта 
датировка гипотетична. 

ствующей в тебе благодати Христовой тебе всё ведомо, что у меня на сердце, 
как, равным образом, осмелюсь сказать, и мне про тебя, дерзаю пока что укло-
ниться от приезда к вам, зная, что отказ мой вы припишете не ослушанию, а 
телесной болезни, насильно удерживающей от путешествия и не позволяю-
щей стремлению души осуществиться на деле. Но и отсутствуя телом, я всег-
да с вами духом и никогда не отлучаюсь от вас душой, а этим письмом привет-
ствую тебя, моего по Богу отца и предстателя, и попечителя <613С> моего 
спасения, и святое твоё стадо, достойное Царствия Христова, и прошу молить 
обо мне Господа, чтобы обрести мне живую и деятельную веру в Него, не омерт-
влённую страстями, а имеющую силу креста Его, и смерти, и погребения, и 
воскресения: силу креста — по неделанию греха, а смерти — по полнейшему 
отвержению порока, погребения же — по оставлению душевных мечтаний о 
чувственном, а воскресения — по изобилию добродетелей и преизбытку ис-
тинного познания Бога, и устремлению мысли от тленного ввысь; чтобы я стал 
сотелесен и содушевен Ему (Еф. 3, 6). <613D> Да попросту сказать, как Он 
и обещал, во всём Ему подобен (1 Ин. 3, 2), кроме [358] природного тождества 
с Ним, — чтобы не вышло, что, умертвив дарованную мне Им в вышесказан-
ном жизнь, я подпаду, по справедливости, одному осуждению с убившими соб-
ственную жизнь — Господа нашего Иисуса Христа1. Воистину ведь страшное 
и превосходящее всякий суд дело — ради любви к тленным вещам доброволь-
но умертвить жизнь, данную нам Богом через дарование Святого Духа. И страх 
этот непременно вéдом тем, кто старается ценить истину выше себялюбия.

1 В правильной перспективе духовной жизни, делание для преп. Максима явля-
ется сораспятием со Христом, с тем, чтобы воскреснуть с Ним и жить жизнью, ис-
полненной Божественного ведения и добродетели; вне же этой, правильной перспек-
тивы, умерщвление плоти оказывается «иудейским служением», искажающим смысл 
аскезы и самой христианской жизни. Как пишет преп. Максим в Трудностях к Ио-
анну, в умозрении о Мелхиседеке как священнике, чье священство отличается от 
Ааронова, невозможно вкусить Божественного ведения (гнозиса) и премудрости 
тем, кто держатся лишь буквы и довольствуются для спасения принесением в жерт-
ву неразумных страстей, и возвещают смерть Иисусову прекращением греха, а 
Воскресение Его, за которое и ради которого, собственно, и произошла смерть, не 
исповедуют посредством умного созерцания, которое просвещено праведностью бла-
гих дел. По мнению преп. Максима, такие люди проявляют ревность в умерщвле-
нии плоти, а ожить духом никак не пытаются (см.: Аmb 10/20e//PG 91. 1145DB). 
Сходную мысль мы встречаем и в комментируемом письме преп. Максима, что мо-
жет косвенно свидетельствовать в пользу того, что и письмо к игумену Конону пи-
салось в Карфагене примерно в тот же период, когда были написаны Трудности к 
Иоанну. 



262 Преп. Максим Исповедник 263Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

<616A> Письмо XXVI. Пресвитеру Фалассию,
спросившему, как это некоторые из языческих царей

ради Божьего гнева, угрожавшего их подданным,
приносили в жертву детей и родственников, и гнев

прекращался, как описано у многих древних писателей1

И эллинам2 Бог изволял сообщать, каким образом предузнать своё будущее 
и освободиться от бедствий, и часто даровал им исход дел по их чаянию, промыс-
лительно предуготовляя всем, насколько каждый мог принять, путь к восприя-
тию грядущей великой тайны3. Ведь в том, что любовь начальствующих к подна-
чальным, выражающаяся делом, избавляла от грозящей беды всех подданных, 
нет ничего ни странного, ни невероятного, раз человеколюбивый по природе 
единственный Творец и Царь <616В> людей Своего Сына, по домостроитель-
ству через Воплощение, предал на смерть ради всех людей, чтобы искупить их 
от овладевшего ими зла. Как же, ведь когда при св. пророке Елисее цари Израи-
ля и Иуды пошли войной на моавитян и после большой победы собирались раз-
рушить и всю их столицу, взял царь той страны — как кажется, по обычаю языч-
ников, — своего сына и на глазах у царей принёс его в жертву на стене (4 Цар. 
3, 27), и, таким образом, царей умилостивил и остановил [359] обращённый на 
себя <617А> гнев их, подданных же спас. Эллинам по собственным законам по-
ступать попускал Бог, мудро склоняя к принятию великой тайны, народу же из-
раильтян дал закон, в котором полностью изобразил будущую тайну. Поэтому 
после того, как явилась и осуществилась тайна нашего спасения, кое-что в обы-
чаях эллинов и иудеев Он отменил из того, что прежде установил или допускал 
ради изображения будущего. Ведь «из Него, Им и к Нему всё» (Рим. 11, 36), что 
есть или будет во всякое время и всяким образом: одно — по благоволению, дру-
гое — по домостроительству, ещё что-то — по попущению4. Стало быть, не сказ-

1 Не исключено, что данное письмо представляет собой один из так называемых 
«вопросоответов к Фалассию», которые составили потом отдельное произведение. 
Написано оно не раньше 628 г., после переселения преп. Максима в Северную Аф-
рику и знакомства с ливийским игуменом аввой Фалассием, с которым у него воз-
никла дружеская переписка; роль учителя и толкователя Писания в ней играл преп. 
Максим. 

2 Т. е. язычникам. 
3 Т. е. тайны Воплощения Сына Божия. 
4 Всю совокупность отношений Божия Промысла к творению преп. Максим опи-

сывает в сжатом виде следующим образом: «Помимо воли промысла Божия не про-
исходит ничего, но все происходит либо по благоволению (κατὰ εὐδοκίαν), либо по 
домостроительству (κατ’ οἰκονομίαν), либо по попущению (κατὰ συγχώρησιν)» (QD 

ка то, о чём повествуют древние1, но воистину произошло, а вслед за тем — и из-
бавление от беды. <616В> В подробностях же о книгах побеседуем, когда, с Бо-
жией помощью, буду с вами. Впрочем, тот, кто знает, как даже змеиное мясо с 
помощью искусства способно лечить больных, поверит без труда в этот способ 
действия Божественного Промысла.

Письмо XXVII. Кубикуларию Иоанну2

Соединившие себя узами мирской любви нуждаются для её сохранения в 
телесном присутствии друг друга, потому что забвение естественным образом 
истощает всякое влечение (πόθον), <616С> относящееся к одним лишь  телам, 
а вместе с ним свойственно угасать и памяти о тех, в ком существует такое вза-
имное расположение. Бывает и так: то, что, как кажется, должно сохранять 
взаимную связь по миру, разрушается наступающим пресыщением3, уничто-

161, пер. Д. А. Черноглазова, цит. по: Максим Исповедник 2010. С. 174. Ср.: QD 83. 
Подробнее об учении преп. Максима о типах отношения Божия Промысла с творе-
нием и корнях его учения в святоотеческой мысли см.: Беневич 2013. С. 165. 

1 Важное свидетельство в пользу того, что преп. Максим, несмотря на то, что он 
жестко критиковал буквальный подход к Св. Писанию, верил в историческую дей-
ствительность того, что там написано. Другое дело, что описанные в Писании же-
стокости он расценивает как происходившие по попущению (а не благоволению) 
Божию и подчеркивает, что язычники в упоминаемой им истории действовали не по 
закону Божию, а по собственному (буквально он говорит об их автономии 
(αὐτονομία)), каковое действие им попускалось Богом. Тем не менее, упоминание 
этого жертвоприношения в Ветхом Завете он считает явным указанием на то, что 
история эта может рассматриваться как предзнаменование таинства Крестной смер-
ти Христа. Так сосуществовали и учение о богодухновенности Ветхого Завета, и по-
нимание преходящего характера его буквально-исторического смысла. 

2 Одно из многочисленных писем кубикуларию Иоанну, датируется ок. 628–629 гг. 
Если датировка, предложенная П. Шервудом и принятая Ж.-К. Ларше, верна, то пись-
мо это, скорее всего, написано в Карфагене. Его можно рассматривать как дополне-
ние к написанному ранее Ep 2, поскольку в его центре тоже стоит тема любви. 

3 Тема «пресыщения» (κόρος) является одной из важнейших для преп. Максима в 
его полемике с оригенизмом в Amb 7. Именно пресыщением в оригенизме объясня-
лось отпадение умов от Энады. В отличие от этого, преп. Максим говорит об обоже-
нии как о состоянии, в котором пресыщение невозможно. Для преп. Максима прин-
ципиально то, что любое наслаждение тем, что ниже Бога, допускает  пресыщение 
(плотское же наслаждение и вовсе его предполагает), и только наслаждение Божест-
венным (поскольку Бог беспределен в Своей благости) пресыщение исключает. Ниже 
он раскрывает эту свою богословскую мысль применительно к любви между людьми.  



262 Преп. Максим Исповедник 263Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

<616A> Письмо XXVI. Пресвитеру Фалассию,
спросившему, как это некоторые из языческих царей

ради Божьего гнева, угрожавшего их подданным,
приносили в жертву детей и родственников, и гнев

прекращался, как описано у многих древних писателей1

И эллинам2 Бог изволял сообщать, каким образом предузнать своё будущее 
и освободиться от бедствий, и часто даровал им исход дел по их чаянию, промыс-
лительно предуготовляя всем, насколько каждый мог принять, путь к восприя-
тию грядущей великой тайны3. Ведь в том, что любовь начальствующих к подна-
чальным, выражающаяся делом, избавляла от грозящей беды всех подданных, 
нет ничего ни странного, ни невероятного, раз человеколюбивый по природе 
единственный Творец и Царь <616В> людей Своего Сына, по домостроитель-
ству через Воплощение, предал на смерть ради всех людей, чтобы искупить их 
от овладевшего ими зла. Как же, ведь когда при св. пророке Елисее цари Израи-
ля и Иуды пошли войной на моавитян и после большой победы собирались раз-
рушить и всю их столицу, взял царь той страны — как кажется, по обычаю языч-
ников, — своего сына и на глазах у царей принёс его в жертву на стене (4 Цар. 
3, 27), и, таким образом, царей умилостивил и остановил [359] обращённый на 
себя <617А> гнев их, подданных же спас. Эллинам по собственным законам по-
ступать попускал Бог, мудро склоняя к принятию великой тайны, народу же из-
раильтян дал закон, в котором полностью изобразил будущую тайну. Поэтому 
после того, как явилась и осуществилась тайна нашего спасения, кое-что в обы-
чаях эллинов и иудеев Он отменил из того, что прежде установил или допускал 
ради изображения будущего. Ведь «из Него, Им и к Нему всё» (Рим. 11, 36), что 
есть или будет во всякое время и всяким образом: одно — по благоволению, дру-
гое — по домостроительству, ещё что-то — по попущению4. Стало быть, не сказ-

1 Не исключено, что данное письмо представляет собой один из так называемых 
«вопросоответов к Фалассию», которые составили потом отдельное произведение. 
Написано оно не раньше 628 г., после переселения преп. Максима в Северную Аф-
рику и знакомства с ливийским игуменом аввой Фалассием, с которым у него воз-
никла дружеская переписка; роль учителя и толкователя Писания в ней играл преп. 
Максим. 

2 Т. е. язычникам. 
3 Т. е. тайны Воплощения Сына Божия. 
4 Всю совокупность отношений Божия Промысла к творению преп. Максим опи-

сывает в сжатом виде следующим образом: «Помимо воли промысла Божия не про-
исходит ничего, но все происходит либо по благоволению (κατὰ εὐδοκίαν), либо по 
домостроительству (κατ’ οἰκονομίαν), либо по попущению (κατὰ συγχώρησιν)» (QD 

ка то, о чём повествуют древние1, но воистину произошло, а вслед за тем — и из-
бавление от беды. <616В> В подробностях же о книгах побеседуем, когда, с Бо-
жией помощью, буду с вами. Впрочем, тот, кто знает, как даже змеиное мясо с 
помощью искусства способно лечить больных, поверит без труда в этот способ 
действия Божественного Промысла.

Письмо XXVII. Кубикуларию Иоанну2

Соединившие себя узами мирской любви нуждаются для её сохранения в 
телесном присутствии друг друга, потому что забвение естественным образом 
истощает всякое влечение (πόθον), <616С> относящееся к одним лишь  телам, 
а вместе с ним свойственно угасать и памяти о тех, в ком существует такое вза-
имное расположение. Бывает и так: то, что, как кажется, должно сохранять 
взаимную связь по миру, разрушается наступающим пресыщением3, уничто-

161, пер. Д. А. Черноглазова, цит. по: Максим Исповедник 2010. С. 174. Ср.: QD 83. 
Подробнее об учении преп. Максима о типах отношения Божия Промысла с творе-
нием и корнях его учения в святоотеческой мысли см.: Беневич 2013. С. 165. 

1 Важное свидетельство в пользу того, что преп. Максим, несмотря на то, что он 
жестко критиковал буквальный подход к Св. Писанию, верил в историческую дей-
ствительность того, что там написано. Другое дело, что описанные в Писании же-
стокости он расценивает как происходившие по попущению (а не благоволению) 
Божию и подчеркивает, что язычники в упоминаемой им истории действовали не по 
закону Божию, а по собственному (буквально он говорит об их автономии 
(αὐτονομία)), каковое действие им попускалось Богом. Тем не менее, упоминание 
этого жертвоприношения в Ветхом Завете он считает явным указанием на то, что 
история эта может рассматриваться как предзнаменование таинства Крестной смер-
ти Христа. Так сосуществовали и учение о богодухновенности Ветхого Завета, и по-
нимание преходящего характера его буквально-исторического смысла. 

2 Одно из многочисленных писем кубикуларию Иоанну, датируется ок. 628–629 гг. 
Если датировка, предложенная П. Шервудом и принятая Ж.-К. Ларше, верна, то пись-
мо это, скорее всего, написано в Карфагене. Его можно рассматривать как дополне-
ние к написанному ранее Ep 2, поскольку в его центре тоже стоит тема любви. 

3 Тема «пресыщения» (κόρος) является одной из важнейших для преп. Максима в 
его полемике с оригенизмом в Amb 7. Именно пресыщением в оригенизме объясня-
лось отпадение умов от Энады. В отличие от этого, преп. Максим говорит об обоже-
нии как о состоянии, в котором пресыщение невозможно. Для преп. Максима прин-
ципиально то, что любое наслаждение тем, что ниже Бога, допускает  пресыщение 
(плотское же наслаждение и вовсе его предполагает), и только наслаждение Божест-
венным (поскольку Бог беспределен в Своей благости) пресыщение исключает. Ниже 
он раскрывает эту свою богословскую мысль применительно к любви между людьми.  



264 Преп. Максим Исповедник 265Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

жающим и всё прежнее расположение. И исчезновение какой-либо из причин, 
вызывающих его, или какой-то незначительный повод [360] приводят к быстро-
му обращению такой любви в ненависть. Связавшие же себя неразрывно уза-
ми любви по Богу и вместе будучи, и в разлуке друг с другом лишь укрепляют 
эти узы, потому что любовь в себе имеют по Богу, Который и Сам есть любовь 
(1 Ин. 4, 16) и даёт достойным силу любить, — что совершенно, как мне ка-
жется, естественно. <616D> Ведь вместе с текучими по природе вещами свой-
ственно утекать и взаимному расположению, основанному на них, а вместе с 
устойчивыми и вечно неизменными обыкновенно пребывает и совершенно не-
подвижная и неколеблемая любовь тех, чьё взаимное расположение основано 
на них; она настолько безгранично возбуждает стремление друг к другу, на-
сколько виновник такой связи, Бог, естественно влечёт к Себе соединённых 
друг с другом духом1.

<620А> Таким вот именно образом любя тебя, многолюбимый, я в душе 
постоянно содержу тебя неотлучно присутствующим и запечатлённым в глу-
бине духа, и хотя большая продолжительность времени и большое расстояние 
разделяют нас, никогда не перестаю видеть и обнимать тебя умом. Веря, что и 
тобой любим равным образом, если не больше, я не отказываюсь без промедле-
ния написать, о чём нужно, зная, что духовно душа у нас сделалась одна. Ведаю 
и то, что ты не сочтёшь услышанное за обиду, помышляя о страшном снисхож-
дении Бога к людям, превосходящем ум и разумение. Так что прими благоже-
лательно того, кто доставит тебе это незначительное письмо, и стань для него 
всем, чем повелел Тот, Кто дал людям закон разделять беды друг друга <620В> 
и настолько своим считать ближнего, насколько по взаимному расположению, 
переливающему людей друг в друга, он не кажется иным человеком2. Не толь-
ко ведь «радоваться с радующимися», но и «плакать с плачущими» (Рим. 12, 
15), и любить ближнего не просто, а как себя самого (Мф. 19, 19), велит слово 
Божие, не говоря уже о новой заповеди, наказывающей ради любви и самые 
души, когда придёт время борьбы, положить [361] друг за друга, которую дав-
ший, Сам на деле исполнил Господь, не преминув положить Свою душу за нас 
(Ин. 10, 15) и дав нам пример совершенного угождения, которым постепенно 

1 Здесь преп. Максим использует свой знаменитый принцип: «tantum — quantum» 
(«настолько — насколько»), который обычно прилагается им к христологии и уче-
нию об обожении, например, в таком контексте: «По милости [Божией], мы будем 
настолько (τοσοῦτον) обóжены, насколько (ὅσον) Бог стал человеком по домострои-
тельству» (Thal. 64. 784–785 (ed. Laga/Steel)).  

2 Еще один пример использования преп. Максимом принципа «tantum — quan-
tum» (ср. предыдущее примечание).

истощается закон себялюбия, что изначально посредством наслаждения ковар-
но отдалил нас от Бога и друг друга, и вместо веры <620С> в единого Бога вну-
шил, что богов много или вовсе нет ни одного, и всю силу нашего разума низ-
верг к плоти, и рассёк единую природу на множество частей, и возбудил в нас 
друг против друга зверский гнев ради наслаждения. Так что сделайся, как я ска-
зал, всем для человека, нуждающегося в твоей защите, чтобы так же всем сде-
лался для тебя Бог, изволивший по человеколюбию стать всем для всех.

Письмо XXVIII. Епископу Кирисикию1

По дарованной тебе благодати <621А> преосвященства став, честной отец, 
подражателем Божественной благости на земле, ничего из свойственного ей

1 П. Шервуд датирует это и следующее письмо, обращенное к тому же адресату, 
ок. 626–632 гг. (см.: Sherwood 1952. P. 27). Ж.-К. Ларше в прим. 84 к предисловию 
Писем преп. Максима отмечает: «Письмо XXVIII, согласно тексту в Patrologia Gra-
eca, адресовано некоему Кирисикию. Но, как отметил еще Ф. Комбефис (PG 91. 
619), здесь мы имеем дело с порчей слова Κυζικηνός, т. е. речь идет об [Иоанне] Ки-
зическом» (ср.: Sherwood 1952. Р. 27). Тем не менее, вопрос об адресате этого, как 
и целого ряда других писем преп. Максима не столь однозначен. В ряде списков Ер 
XXVIII (а, следовательно, в силу сходства некоторых выражений, и Ер XXX, как и 
Ер XXVIII и XXIX, имеющих одного и того же адресата), обращено к св. Софронию, 
будущему патриарху Иерусалимскому, что дало основание Р. Девреессу и следую-
щему за ним Ж.-М. Гарригу считать именно Софрония адресатом всех или некото-
рых из этих писем (см.: Devreesse R. La Fin inédite d’une lettre de saint Maxime: un 
bap tême force de Juifs et de Samaritains — Carthage en 632//Revue des sciences re-
ligieuses. 17, 1937. Р. 25–35; Garrigue J.-M. Maxime Le Confessuer: La charité, avenir 
divin de l’homme. Paris, 1976. Р. 40–42). П. Шервуд высказал аргументы против этой 
версии, и к нему присоединился Ж.-К. Ларше. Однако, уже после работы П. Шерву-
да, K. Роземон (см.: Rozemond K. Jean Mosch, patriarche de Jérusalem en exil (614–
634)//Vigiliae Christianae. 31:1, 1977. Р. 60–67) была выдвинута смелая гипотеза, 
согласно которой одним из адресатов этих писем преп. Максима мог быть преп. Ио-
анн Мосх, бывший, согласно этому предположению, патриархом Иерусалимским, 
находившемся в изгнании в Константинополе! Поскольку преп. Софроний был не-
разлучен со своим учителем, преп. Иоанном, то письмо, адресованное одному, мог-
ло быть одновременно адресовано и другому. В рамках этой же гипотезы дается объ-
яснение и именованию епископа, адресата преп. Максима, «Кирисикием»; при этом 
К. Роземон опирается на гипотетическое армянское происхождение Иоанна Мосха 
и палестинское происхождение преп. Максима. К сожалению, Ж.-К. Ларше не упо-
минает об этой гипотезе. Как бы то ни было, в силу неоднозначности вопроса об адре-
сате Ер XXVIII, мы решили оставить надписание имени адресата таким, как в PG, 
склоняясь к тому, что гипотеза К. Роземон без дальнейших подтверждений  выглядит   



264 Преп. Максим Исповедник 265Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

жающим и всё прежнее расположение. И исчезновение какой-либо из причин, 
вызывающих его, или какой-то незначительный повод [360] приводят к быстро-
му обращению такой любви в ненависть. Связавшие же себя неразрывно уза-
ми любви по Богу и вместе будучи, и в разлуке друг с другом лишь укрепляют 
эти узы, потому что любовь в себе имеют по Богу, Который и Сам есть любовь 
(1 Ин. 4, 16) и даёт достойным силу любить, — что совершенно, как мне ка-
жется, естественно. <616D> Ведь вместе с текучими по природе вещами свой-
ственно утекать и взаимному расположению, основанному на них, а вместе с 
устойчивыми и вечно неизменными обыкновенно пребывает и совершенно не-
подвижная и неколеблемая любовь тех, чьё взаимное расположение основано 
на них; она настолько безгранично возбуждает стремление друг к другу, на-
сколько виновник такой связи, Бог, естественно влечёт к Себе соединённых 
друг с другом духом1.

<620А> Таким вот именно образом любя тебя, многолюбимый, я в душе 
постоянно содержу тебя неотлучно присутствующим и запечатлённым в глу-
бине духа, и хотя большая продолжительность времени и большое расстояние 
разделяют нас, никогда не перестаю видеть и обнимать тебя умом. Веря, что и 
тобой любим равным образом, если не больше, я не отказываюсь без промедле-
ния написать, о чём нужно, зная, что духовно душа у нас сделалась одна. Ведаю 
и то, что ты не сочтёшь услышанное за обиду, помышляя о страшном снисхож-
дении Бога к людям, превосходящем ум и разумение. Так что прими благоже-
лательно того, кто доставит тебе это незначительное письмо, и стань для него 
всем, чем повелел Тот, Кто дал людям закон разделять беды друг друга <620В> 
и настолько своим считать ближнего, насколько по взаимному расположению, 
переливающему людей друг в друга, он не кажется иным человеком2. Не толь-
ко ведь «радоваться с радующимися», но и «плакать с плачущими» (Рим. 12, 
15), и любить ближнего не просто, а как себя самого (Мф. 19, 19), велит слово 
Божие, не говоря уже о новой заповеди, наказывающей ради любви и самые 
души, когда придёт время борьбы, положить [361] друг за друга, которую дав-
ший, Сам на деле исполнил Господь, не преминув положить Свою душу за нас 
(Ин. 10, 15) и дав нам пример совершенного угождения, которым постепенно 

1 Здесь преп. Максим использует свой знаменитый принцип: «tantum — quantum» 
(«настолько — насколько»), который обычно прилагается им к христологии и уче-
нию об обожении, например, в таком контексте: «По милости [Божией], мы будем 
настолько (τοσοῦτον) обóжены, насколько (ὅσον) Бог стал человеком по домострои-
тельству» (Thal. 64. 784–785 (ed. Laga/Steel)).  

2 Еще один пример использования преп. Максимом принципа «tantum — quan-
tum» (ср. предыдущее примечание).

истощается закон себялюбия, что изначально посредством наслаждения ковар-
но отдалил нас от Бога и друг друга, и вместо веры <620С> в единого Бога вну-
шил, что богов много или вовсе нет ни одного, и всю силу нашего разума низ-
верг к плоти, и рассёк единую природу на множество частей, и возбудил в нас 
друг против друга зверский гнев ради наслаждения. Так что сделайся, как я ска-
зал, всем для человека, нуждающегося в твоей защите, чтобы так же всем сде-
лался для тебя Бог, изволивший по человеколюбию стать всем для всех.

Письмо XXVIII. Епископу Кирисикию1

По дарованной тебе благодати <621А> преосвященства став, честной отец, 
подражателем Божественной благости на земле, ничего из свойственного ей

1 П. Шервуд датирует это и следующее письмо, обращенное к тому же адресату, 
ок. 626–632 гг. (см.: Sherwood 1952. P. 27). Ж.-К. Ларше в прим. 84 к предисловию 
Писем преп. Максима отмечает: «Письмо XXVIII, согласно тексту в Patrologia Gra-
eca, адресовано некоему Кирисикию. Но, как отметил еще Ф. Комбефис (PG 91. 
619), здесь мы имеем дело с порчей слова Κυζικηνός, т. е. речь идет об [Иоанне] Ки-
зическом» (ср.: Sherwood 1952. Р. 27). Тем не менее, вопрос об адресате этого, как 
и целого ряда других писем преп. Максима не столь однозначен. В ряде списков Ер 
XXVIII (а, следовательно, в силу сходства некоторых выражений, и Ер XXX, как и 
Ер XXVIII и XXIX, имеющих одного и того же адресата), обращено к св. Софронию, 
будущему патриарху Иерусалимскому, что дало основание Р. Девреессу и следую-
щему за ним Ж.-М. Гарригу считать именно Софрония адресатом всех или некото-
рых из этих писем (см.: Devreesse R. La Fin inédite d’une lettre de saint Maxime: un 
bap tême force de Juifs et de Samaritains — Carthage en 632//Revue des sciences re-
ligieuses. 17, 1937. Р. 25–35; Garrigue J.-M. Maxime Le Confessuer: La charité, avenir 
divin de l’homme. Paris, 1976. Р. 40–42). П. Шервуд высказал аргументы против этой 
версии, и к нему присоединился Ж.-К. Ларше. Однако, уже после работы П. Шерву-
да, K. Роземон (см.: Rozemond K. Jean Mosch, patriarche de Jérusalem en exil (614–
634)//Vigiliae Christianae. 31:1, 1977. Р. 60–67) была выдвинута смелая гипотеза, 
согласно которой одним из адресатов этих писем преп. Максима мог быть преп. Ио-
анн Мосх, бывший, согласно этому предположению, патриархом Иерусалимским, 
находившемся в изгнании в Константинополе! Поскольку преп. Софроний был не-
разлучен со своим учителем, преп. Иоанном, то письмо, адресованное одному, мог-
ло быть одновременно адресовано и другому. В рамках этой же гипотезы дается объ-
яснение и именованию епископа, адресата преп. Максима, «Кирисикием»; при этом 
К. Роземон опирается на гипотетическое армянское происхождение Иоанна Мосха 
и палестинское происхождение преп. Максима. К сожалению, Ж.-К. Ларше не упо-
минает об этой гипотезе. Как бы то ни было, в силу неоднозначности вопроса об адре-
сате Ер XXVIII, мы решили оставить надписание имени адресата таким, как в PG, 
склоняясь к тому, что гипотеза К. Роземон без дальнейших подтверждений  выглядит   



266 Преп. Максим Исповедник 267Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

не оставил ты неисполненным, а, шествуя в сопровождении всей совокупно-
сти её признаков, постарался украсить таинство преосвященства1 хитоном, со-
тканным Духом на небесах (Ин. 19, 23), а хитон этот никогда не смогут разо-
рвать демоны, сколько бы ни распинали вас испытаниями. Постарайся же 
 собрать воедино рассеянных чад Божиих (Ин. 11, 52). Ведь и это есть признак 
Божественной благости; и как глава драгоценного тела св. Божией Церкви, 
приладь друг к другу Её члены под началом Духа и призови громогласно,  будто 
глашатай Божественного учения, и тех, кто далеко, и тех, кто близко, и привя-
жи к себе неразрывными узами духовной любви, — если только совсем ото-
шёл и исчез страх врагов2, из-за которого столь многие покинули родину, — что-
бы и ты мог сказать [362] со <621В> Христом: «Вот я и дети, которых дал мне 
Бог» (Быт. 33, 5). Убогого же и недостойного раба твоего, прибегающего к 
тебе с мольбой, удостой об этом, святой отец, драгоценного твоего письма и не 
откажись помянуть меня в молитвах, принося Богу жертву хвалы.

<621С> Письмо XXIX. Тому же

Бог по Своему устремлению сошёл с неба и по любви облёкся в овцу, и та-
ким образом спас заблудшую, сострадательно отнеся в стадо на Своих плечах. 
Ты же, пресвятой отец и пастырь, напоив свою свирель одним лишь учением 
Святого Духа, вернул к себе многочисленное стадо словесных овец, доброволь-
но ушедшее с родины и добровольно же вернувшееся на твой голос доброго и 
искусного пастыря, в совершенстве распознающего, что полезно. Ведь про-
странства морей оно пересекло не по заблуждению и презрению к Божествен-
ному закону, а ради безопасности и сохранения Божией святыни в душе. 
<621D> Но прими стадо, которое не только осталось недоступным для вол-
ков, но сделалось для волков губительным3 и обогатилось в душе многими бла-
гами; «и поспеши, и воссядь, и царствуй ради истины, и кротости, и правды» 

мало правдоподобной, тем более что она основана на версии сирийского Псогоса о 
палестинском происхождении преп. Максима и существенно сдвигает принятую в 
науке дату смерти преп. Иоанна Мосха. Нельзя полностью исключить и того, что 
«Кирисикий» и «Иоанн» — это разные лица, как и того, что Иоанн — это не Иоанн, 
еп. Кизический (эти гипотезы обсуждаются К. Будиньоном (Boudignon 2004) и Ф. Бу-
том (Booth 2013), но без решительных аргументов в пользу того или иного решения). 

1 Или: архиерейства. Адресат, несомненно, епископ.
2 Речь идет либо об аварах, либо о персах, с которыми тогда воевала Византия.
3 Под волками, видимо, имеются в виду греховные страсти и ереси.

(Пс. 44, 5), как учитель благочестивого Божественного учения и руководитель 
в чистоте жизни <624A> и благочестии, и законодатель правильного различе-
ния во всём; а к помянутому священному стаду, прежде всего, прими и освящен-
ного пресвитера господина авву Георгия1, человека священного, истребителя 
лукавой силы и жизнью своей, и разумом, равными у него в добродетельности. 
Однако поскольку я поглощён скорбью и не в силах выносить разлучение с 
ними, — или и меня примите и упокойте под сенью ваших крыл, или укрепи-
те молитвами, чтобы я мог мужественно терпеть боль удаления от самых до-
рогих друзей.

Письмо XXX. Епископу Иоанну2

Говорят люди, разумно рассмотревшие природу сущего, <624В> что сила 
огня увлекает всё подвергшееся ей, и, символически уподобляя Бога огню, ис-
толкователи Божественных тайн говорят, что и Он увлекает всех желающих 
подчиняться Его законам и вознамерившихся вести святую жизнь, и утверж-
дают, что священство, будто живописный образ, обладает природным сход-
ством с Богом, и по закону благодатного сострадания также увлекает всех, име-
ющих ту же природу. Этот-то образ Бога ты и сам, святой отец, получил в удел 
на земле; призови же сострадательным обращением и словом стремящихся 
возвратиться к тебе и желающих страстно, чтобы ты их пас, и в твоих драго-
ценных посланиях подтверди неложными обещаниями, <624С> что во всём, 
с Божией помощью, будешь о них заботиться, если только вовсе исчезла  боязнь 
скверных врагов3, из-за которой перенесли такое бегство те, кто счёл делом 
верным следовать закону Бога, ясно гласящего: «Если изгонят вас из одного 
города, бегите в другой» (Мф. 10, 23), и предпочёл похвальную робость храб-
рости, — чтобы верящие твоим богоугодным словам смело вернулись и в тво-

1 Кто такой этот пресвитер и авва Георгий, остается вопросом открытым. Воз-
можно, он идентичен Георгию — адресату TP 4. Одну из гипотез об этом Георгии 
как игумене монастыря св. Георгия в Кизике, в сравнительной близости от Констан-
тинополя, см. в: Larchet 1998. P. 25. Ф. Бут, в рамках своей критики греческого Жи-
тия, не согласен с причислением Георгия к константинопольцам, считая, что его 
местонахождением была либо Апамея (Сирия), либо Палестина (см.: Booth 2013. 
P. 198, n. 300). Но веских доказательств в пользу этой гипотезы Ф. Бут, как нам ка-
жется, не приводит.

2 Вероятнее всего, письмо обращено к Иоанну, еп. Кизическому. П. Шервуд да-
тирует письмо, как и два предыдущих, ок. 626–632 гг. (см.: Sherwood 1952. P. 27).

3 Как и в предыдущих двух письмах, речь идет о возможности вернуться к епис-
копу его пастве после минования опасности войны.



266 Преп. Максим Исповедник 267Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

не оставил ты неисполненным, а, шествуя в сопровождении всей совокупно-
сти её признаков, постарался украсить таинство преосвященства1 хитоном, со-
тканным Духом на небесах (Ин. 19, 23), а хитон этот никогда не смогут разо-
рвать демоны, сколько бы ни распинали вас испытаниями. Постарайся же 
 собрать воедино рассеянных чад Божиих (Ин. 11, 52). Ведь и это есть признак 
Божественной благости; и как глава драгоценного тела св. Божией Церкви, 
приладь друг к другу Её члены под началом Духа и призови громогласно,  будто 
глашатай Божественного учения, и тех, кто далеко, и тех, кто близко, и привя-
жи к себе неразрывными узами духовной любви, — если только совсем ото-
шёл и исчез страх врагов2, из-за которого столь многие покинули родину, — что-
бы и ты мог сказать [362] со <621В> Христом: «Вот я и дети, которых дал мне 
Бог» (Быт. 33, 5). Убогого же и недостойного раба твоего, прибегающего к 
тебе с мольбой, удостой об этом, святой отец, драгоценного твоего письма и не 
откажись помянуть меня в молитвах, принося Богу жертву хвалы.

<621С> Письмо XXIX. Тому же

Бог по Своему устремлению сошёл с неба и по любви облёкся в овцу, и та-
ким образом спас заблудшую, сострадательно отнеся в стадо на Своих плечах. 
Ты же, пресвятой отец и пастырь, напоив свою свирель одним лишь учением 
Святого Духа, вернул к себе многочисленное стадо словесных овец, доброволь-
но ушедшее с родины и добровольно же вернувшееся на твой голос доброго и 
искусного пастыря, в совершенстве распознающего, что полезно. Ведь про-
странства морей оно пересекло не по заблуждению и презрению к Божествен-
ному закону, а ради безопасности и сохранения Божией святыни в душе. 
<621D> Но прими стадо, которое не только осталось недоступным для вол-
ков, но сделалось для волков губительным3 и обогатилось в душе многими бла-
гами; «и поспеши, и воссядь, и царствуй ради истины, и кротости, и правды» 

мало правдоподобной, тем более что она основана на версии сирийского Псогоса о 
палестинском происхождении преп. Максима и существенно сдвигает принятую в 
науке дату смерти преп. Иоанна Мосха. Нельзя полностью исключить и того, что 
«Кирисикий» и «Иоанн» — это разные лица, как и того, что Иоанн — это не Иоанн, 
еп. Кизический (эти гипотезы обсуждаются К. Будиньоном (Boudignon 2004) и Ф. Бу-
том (Booth 2013), но без решительных аргументов в пользу того или иного решения). 

1 Или: архиерейства. Адресат, несомненно, епископ.
2 Речь идет либо об аварах, либо о персах, с которыми тогда воевала Византия.
3 Под волками, видимо, имеются в виду греховные страсти и ереси.

(Пс. 44, 5), как учитель благочестивого Божественного учения и руководитель 
в чистоте жизни <624A> и благочестии, и законодатель правильного различе-
ния во всём; а к помянутому священному стаду, прежде всего, прими и освящен-
ного пресвитера господина авву Георгия1, человека священного, истребителя 
лукавой силы и жизнью своей, и разумом, равными у него в добродетельности. 
Однако поскольку я поглощён скорбью и не в силах выносить разлучение с 
ними, — или и меня примите и упокойте под сенью ваших крыл, или укрепи-
те молитвами, чтобы я мог мужественно терпеть боль удаления от самых до-
рогих друзей.

Письмо XXX. Епископу Иоанну2

Говорят люди, разумно рассмотревшие природу сущего, <624В> что сила 
огня увлекает всё подвергшееся ей, и, символически уподобляя Бога огню, ис-
толкователи Божественных тайн говорят, что и Он увлекает всех желающих 
подчиняться Его законам и вознамерившихся вести святую жизнь, и утверж-
дают, что священство, будто живописный образ, обладает природным сход-
ством с Богом, и по закону благодатного сострадания также увлекает всех, име-
ющих ту же природу. Этот-то образ Бога ты и сам, святой отец, получил в удел 
на земле; призови же сострадательным обращением и словом стремящихся 
возвратиться к тебе и желающих страстно, чтобы ты их пас, и в твоих драго-
ценных посланиях подтверди неложными обещаниями, <624С> что во всём, 
с Божией помощью, будешь о них заботиться, если только вовсе исчезла  боязнь 
скверных врагов3, из-за которой перенесли такое бегство те, кто счёл делом 
верным следовать закону Бога, ясно гласящего: «Если изгонят вас из одного 
города, бегите в другой» (Мф. 10, 23), и предпочёл похвальную робость храб-
рости, — чтобы верящие твоим богоугодным словам смело вернулись и в тво-

1 Кто такой этот пресвитер и авва Георгий, остается вопросом открытым. Воз-
можно, он идентичен Георгию — адресату TP 4. Одну из гипотез об этом Георгии 
как игумене монастыря св. Георгия в Кизике, в сравнительной близости от Констан-
тинополя, см. в: Larchet 1998. P. 25. Ф. Бут, в рамках своей критики греческого Жи-
тия, не согласен с причислением Георгия к константинопольцам, считая, что его 
местонахождением была либо Апамея (Сирия), либо Палестина (см.: Booth 2013. 
P. 198, n. 300). Но веских доказательств в пользу этой гипотезы Ф. Бут, как нам ка-
жется, не приводит.

2 Вероятнее всего, письмо обращено к Иоанну, еп. Кизическому. П. Шервуд да-
тирует письмо, как и два предыдущих, ок. 626–632 гг. (см.: Sherwood 1952. P. 27).

3 Как и в предыдущих двух письмах, речь идет о возможности вернуться к епис-
копу его пастве после минования опасности войны.



268 Преп. Максим Исповедник 269Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ей милосердной поддержке обрели облегчение от тягот, терзавших их во вре-
мя страшной жизни на чужбине, на которую они решились ради добродетели 
и по послушанию Богу, приказывающему бежать от преследователей. Так не 
сочти за недостойное, <624D> святой отец, принять прибегающего к тебе 
раба твоего, а как почитаемый, — почти собственным твоим посланием не до-
стойного ни малейшего почтения, и в молитвах вверь Христу, единому достойно-
му почтения и великую Собой даровавшему честь недостойному чести чело-
веку, — ты ведь, по благодати Духа, подражая во всём Властителю и Господу, 
являешь себя людям точным подобием Христа.

Письмо XXXI. Тому же

[364] Как солнечный луч нежно привлекает к себе здоровый <625А> глаз, 
по природе радующийся свету, и уделяет ему от своего сияния, так и истинное 
священство, во всём являющее живущим на земле отпечаток блаженной Бо-
жественности, своим боголюбивым и божественным нравом (ἕξιν) притяги-
вает к себе всякую душу и уделяет ей от своего вéдения, мира и любви, чтобы, 
привлёкши каждую способность души к пределу собственного делания, пред-
ставить Богу тайноводствуемых полностью обоженными1. <625В> Ведь цель 
разумного действия в душе — истинное вéдение, а вожделевательного — лю-
бовь, раздражительного же — мир, как и истинного священства —  обоживание 
ими себя и других. Ведь разумом мы обладаем по природе ради взыскания Бога, 
и единственно ради того, чтобы Его желать, наделены вожделением, и только 
для того, чтобы за Него биться, способны ко гневу. Конец же искания — ис-
тинное вéдение, а желания — постоянная горячая любовь, битв же за Бога — 
мир, который превыше всякого ума (Флп. 4, 7).

Зная, что вы, пресвятые и всеблаженные, этих великих благ делатели и учи-
теля, вернулась к вам со святым своим стадом истинная раба Божия, и дочь, и 

1 Здесь преп. Максим кратко излагает учение о трех силах души — разумной, 
вожде левательной и раздражительной. Истинное священство, согласно Преподоб-
ному, призвано обожить все эти силы души, давая им правильное устремление и упо-
коение в Боге. Подробнее это учение излагается им, напр., в Толковании на молит-
ву Господню, как и во многих других сочинениях. Особенностью упоминания  этого 
учения в данном письме является то, что оно связано с обращением к епископу и с 
конкретной ситуацией, в которой последний призывается собирать свою паству. Пе-
рефразируя слова свмч. Игнатия Богоносца, на основании слов преп. Максима в Ep 
31 можно было бы сказать: где истинный епископ — там и обожение. 

мать — монахиня Евдокия, показав этим, что вы, богочтимые, победили всех 
стремившихся удержать её у себя. Воистину она раба, ибо исполняет Боже-
ственные заповеди, дочь же — ибо во всём неизменно подобна Богу, <625С> 
а мать — ибо рождает в других добродетельный нрав. Что же — радуйтесь и 
ликуйте, принимая вновь драгоценнейшую часть вашего святого стада, и в осо-
бенности приобретая ещё и освящённого господина моего пресвитера Георгия, 
воистину ниву1 Божию и преугодного божественному и великому Георгию2 
земледельца, пред Богом и всем народом могучего в возделывании душ делом 
и словом, и поэтому прелюбезного [365] всем любящим Бога. Поскольку же я 
до сих пор, полуживой и рассечённый надвое, был оторван от полезного их об-
щества, и меня примите, будто больной член, и излечите, или утешьте ваши-
ми молитвами и убедите бесстрастно переносить разлучение. <625D> Ибо и 
это свойственно божественному и истинному священству.

Письмо XXXII. Авве Полихронию3

Раз мы погребение умершего ради нас по плоти и погребенного Христа со-
бираемся праздновать и Воскресение, посмотрим: а мы-то умерли и погреблись 
ли ветхими людьми, истлевающими в похоти обольщения, и восстали ли людь-
ми новыми, обновлёнными <628А> по образу Творца (Еф. 4, 22–24)? А при-
знак смерти ветхого человека — полная свобода от страстей, восстания же но-
вого — согласное с совестью, подлинное и незапятнанное дерзновение, и умное 
озарение вéдения. И если они возникли в нас, мы сопразднуем со Христом-
Богом, а коли нет — будем вести борьбу, чтобы не предать Слово страстям, 
как Иуда, и не отречься, как Пётр (Мф. 26, 70); а не то как бы не лишиться нам 
способности к покаянию и не быть застигнутыми в бесплодном сожалении, 
или не зарыдать горько, обливая слезами клеймо отречения. Ведь отречение 
от Слова — это нежелание из-за страха творить благо, а предательство — пред-
намеренное деятельное устремление ко греху; да не постигнет нас испытание 
ни тем, ни другим! <628В>

1 Игра слов: Γεώργιος — Георгий, γεωργός — земледелец, γεώργιον — пашня, 
нива. — Прим. пер.

2 Возможно, это намек на принадлежность Георгия к монастырю св. Георгия в 
Кизике. 

3 Адресат и датировка Ер 32–39 неизвестны (см. подробнее в предисловии 
Ж.-К. Ларше в наст. издании, с. ??).



268 Преп. Максим Исповедник 269Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

ей милосердной поддержке обрели облегчение от тягот, терзавших их во вре-
мя страшной жизни на чужбине, на которую они решились ради добродетели 
и по послушанию Богу, приказывающему бежать от преследователей. Так не 
сочти за недостойное, <624D> святой отец, принять прибегающего к тебе 
раба твоего, а как почитаемый, — почти собственным твоим посланием не до-
стойного ни малейшего почтения, и в молитвах вверь Христу, единому достойно-
му почтения и великую Собой даровавшему честь недостойному чести чело-
веку, — ты ведь, по благодати Духа, подражая во всём Властителю и Господу, 
являешь себя людям точным подобием Христа.

Письмо XXXI. Тому же

[364] Как солнечный луч нежно привлекает к себе здоровый <625А> глаз, 
по природе радующийся свету, и уделяет ему от своего сияния, так и истинное 
священство, во всём являющее живущим на земле отпечаток блаженной Бо-
жественности, своим боголюбивым и божественным нравом (ἕξιν) притяги-
вает к себе всякую душу и уделяет ей от своего вéдения, мира и любви, чтобы, 
привлёкши каждую способность души к пределу собственного делания, пред-
ставить Богу тайноводствуемых полностью обоженными1. <625В> Ведь цель 
разумного действия в душе — истинное вéдение, а вожделевательного — лю-
бовь, раздражительного же — мир, как и истинного священства —  обоживание 
ими себя и других. Ведь разумом мы обладаем по природе ради взыскания Бога, 
и единственно ради того, чтобы Его желать, наделены вожделением, и только 
для того, чтобы за Него биться, способны ко гневу. Конец же искания — ис-
тинное вéдение, а желания — постоянная горячая любовь, битв же за Бога — 
мир, который превыше всякого ума (Флп. 4, 7).

Зная, что вы, пресвятые и всеблаженные, этих великих благ делатели и учи-
теля, вернулась к вам со святым своим стадом истинная раба Божия, и дочь, и 

1 Здесь преп. Максим кратко излагает учение о трех силах души — разумной, 
вожде левательной и раздражительной. Истинное священство, согласно Преподоб-
ному, призвано обожить все эти силы души, давая им правильное устремление и упо-
коение в Боге. Подробнее это учение излагается им, напр., в Толковании на молит-
ву Господню, как и во многих других сочинениях. Особенностью упоминания  этого 
учения в данном письме является то, что оно связано с обращением к епископу и с 
конкретной ситуацией, в которой последний призывается собирать свою паству. Пе-
рефразируя слова свмч. Игнатия Богоносца, на основании слов преп. Максима в Ep 
31 можно было бы сказать: где истинный епископ — там и обожение. 

мать — монахиня Евдокия, показав этим, что вы, богочтимые, победили всех 
стремившихся удержать её у себя. Воистину она раба, ибо исполняет Боже-
ственные заповеди, дочь же — ибо во всём неизменно подобна Богу, <625С> 
а мать — ибо рождает в других добродетельный нрав. Что же — радуйтесь и 
ликуйте, принимая вновь драгоценнейшую часть вашего святого стада, и в осо-
бенности приобретая ещё и освящённого господина моего пресвитера Георгия, 
воистину ниву1 Божию и преугодного божественному и великому Георгию2 
земледельца, пред Богом и всем народом могучего в возделывании душ делом 
и словом, и поэтому прелюбезного [365] всем любящим Бога. Поскольку же я 
до сих пор, полуживой и рассечённый надвое, был оторван от полезного их об-
щества, и меня примите, будто больной член, и излечите, или утешьте ваши-
ми молитвами и убедите бесстрастно переносить разлучение. <625D> Ибо и 
это свойственно божественному и истинному священству.

Письмо XXXII. Авве Полихронию3

Раз мы погребение умершего ради нас по плоти и погребенного Христа со-
бираемся праздновать и Воскресение, посмотрим: а мы-то умерли и погреблись 
ли ветхими людьми, истлевающими в похоти обольщения, и восстали ли людь-
ми новыми, обновлёнными <628А> по образу Творца (Еф. 4, 22–24)? А при-
знак смерти ветхого человека — полная свобода от страстей, восстания же но-
вого — согласное с совестью, подлинное и незапятнанное дерзновение, и умное 
озарение вéдения. И если они возникли в нас, мы сопразднуем со Христом-
Богом, а коли нет — будем вести борьбу, чтобы не предать Слово страстям, 
как Иуда, и не отречься, как Пётр (Мф. 26, 70); а не то как бы не лишиться нам 
способности к покаянию и не быть застигнутыми в бесплодном сожалении, 
или не зарыдать горько, обливая слезами клеймо отречения. Ведь отречение 
от Слова — это нежелание из-за страха творить благо, а предательство — пред-
намеренное деятельное устремление ко греху; да не постигнет нас испытание 
ни тем, ни другим! <628В>

1 Игра слов: Γεώργιος — Георгий, γεωργός — земледелец, γεώργιον — пашня, 
нива. — Прим. пер.

2 Возможно, это намек на принадлежность Георгия к монастырю св. Георгия в 
Кизике. 

3 Адресат и датировка Ер 32–39 неизвестны (см. подробнее в предисловии 
Ж.-К. Ларше в наст. издании, с. ??).



270 Преп. Максим Исповедник 271Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо XXXIII. Тому же

Раз уж, по слову великого победителя искушений Иова, «жизнь челове-
ка — искушение» (Иов. 7, 1), «и мир», как сказал Господь, «во зле лежит» (1 Ин. 
5, 19), и «много скорбей [366] у праведных» (Пс. 33, 20), как говорит великий Да-
вид, и нам непременно надлежит, по справедливому суду Божиему, и подвер-
гаться искушениям, и вести борьбу либо с людьми, либо с демонами (Еф. 6, 12), 
по слову св. апостола, — то будем просить Бога, чтобы дал нам стойкость и силу 
вырваться из тины страстей и стать на неколебимом камне, — <628С> я гово-
рю о бесстрастии по благодати во Христе, — чтобы умерли в нас и искушающая 
жизнь, и злодействующий мир, и люди с демонами, т. е. страстная жизнь и со-
блазн чувственного наслаждения, и плотские страсти, и страстные движения 
души, и невольно следующие за ними соблазны, — это всё и называется «скор-
бями». Так будем же стойкими ради спасения, ибо «претерпевший до конца спа-
сётся» (Мк. 13, 13). Мир Христов да будет с вами. Аминь.

Письмо XXXIV. Тому же

Уходя на страдание, Господь послал нам мир, а восстав из мёртвых, снова 
даровал нам мир (Ин. 14, 27). Что хотел Он этим обозначить? Что мы должны 
<628D> бесстрастно терпеть неблагоприятные времена, не поддаваясь тя-
гостным обстоятельствам и не лишаясь надежды на лучшее, но и не увлекать-
ся событиями, дающими повод для радости, и не отвергать воспитывающий 
нас разум,  а оставаться всегда одинаковыми и в страдании, и в благополучии. 
А этого не бывает, если мы прежде не наступим на аспида и василиска (Пс. 90, 
13), т. е. не вознесёмся над ослушанием Божественных речей и принятием лу-
кавых рассуждений, и не попрём льва и дракона (Пс. 90, 13), т. е. гнев <629А> 
и вожделение, по удалении которых всяческий пребудет с нами мир, ибо ни-
что из пребывающего здесь не сможет нас взволновать. Осилим гнев и вожде-
ление  и тут же весь дом чужеземный обрушим со всеми домочадцами, погу-
бив вместе со страстями и страстный образ жизни.

[367] Письмо XXXV. Тому же

Раз после великого и страшного пути по пустыне израильский народ полу-
чает землю упокоения и — поразительнее всего это слышать! — Бог и Господь 

всяческих, ради нас сделавшись человеком, через страдания, крест и смерть 
приходит в Свою славу, ибо иной путь не определён Ему, как написано: «Раз-
ве не надлежало так пострадать <629В> Христу и войти в Свою славу?» (Лк. 
24, 26) — не будем унывать и поддаваться усталости в скорбях, а «воззрим на 
начальника и свершителя нашего спасения Иисуса» (Евр. 24, 26) и станем му-
жественно претерпевать происходящее. Ведь конец всякой скорби — радость, 
и всякого страдания — упокоение, и всякого позора — слава; и вообще, конец 
всех горестей, переносимых ради добродетели, — уподобление Богу во всём и 
наслаждение вечным беспредельным покоем. Так молись же, отец, чтобы нам 
сподобиться его, когда добрым образом переплывём житейское море, не замо-
чив в его солёной воде мысленные ступни1 души. <629С>

Письмо XXXVI. Тому же

Благословен господин мой у Господа, и благословен сад сердца его, кото-
рый насадил истинный земледелец Иисус и наполнил бессмертными растени-
ями праведности; и на нашу долю досталось от его плодов, и мы насытились 
его духовными овощами, которыми и великий апостол умел напитывать (Рим. 
14, 2) тех, у кого не хватало сил на непосредственное постижение Божествен-
ного, вскармливая их, будто овощами, естественным созерцанием видимого2 

1 Выражение «стопа (ступня) души», хотя здесь и очевидна евангельская ассоци-
ация, связанная с ним, возможно, имеет также и коррелят в неоплатонизме. Ср.: 
Plot. Еnn. 2. 3. 9. Впрочем, Плотин говорит о «следе» (ἴχνος) души в теле, тогда как 
преп. Максим в данном месте пишет о «стопе» или «ступне» (βάσις). Однако,  следует 
отметить, что о следе души преп. Максим упоминает в QD 149, когда, в частности, 
пишет: «…слово увещевает промышлять о теле не тщательно, а только лишь стопой 
души». Понятно, что не замочить мысленные ступни души в житейском море (о чем 
Преподобный пишет в настоящем письме) — значит пройти эту жизнь, не привя-
завшись страстно к ней. 

2 Ср. толкование преп. Максимом в Вопросах и недоумениях слов св. апостола: 
«А немощный ест овощи» (Рим. 14, 2): «Это сказано Апостолом не о телесном неду-
ге, ибо [своим] недугам тела он всегда радовался; это немощным душою велит он 
есть овощи, т. е. пищу незатейливую, простую, удобоваримую и не утучняющую 
плоть. Таков доступный смысл. Согласно же созерцанию, тот немощен и ест овощи, 
кто не способен взойти на высоту знания и, подобно Моисею, приблизиться ко  мраку, 
где Бог (Исх. 20, 21), но, являясь либо словно одним из народа, либо одним из тех воз-
вышеннейших семидесяти старейшин, питается, будто овощами, естественным со-
зерцанием» (QD 112, пер. Д. А. Черноглазова по: Максим Исповедник 2010. C. 145). 
Итак, овощами питаются те, кто ограничиваются в богопознании естественным со-



270 Преп. Максим Исповедник 271Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Письмо XXXIII. Тому же

Раз уж, по слову великого победителя искушений Иова, «жизнь челове-
ка — искушение» (Иов. 7, 1), «и мир», как сказал Господь, «во зле лежит» (1 Ин. 
5, 19), и «много скорбей [366] у праведных» (Пс. 33, 20), как говорит великий Да-
вид, и нам непременно надлежит, по справедливому суду Божиему, и подвер-
гаться искушениям, и вести борьбу либо с людьми, либо с демонами (Еф. 6, 12), 
по слову св. апостола, — то будем просить Бога, чтобы дал нам стойкость и силу 
вырваться из тины страстей и стать на неколебимом камне, — <628С> я гово-
рю о бесстрастии по благодати во Христе, — чтобы умерли в нас и искушающая 
жизнь, и злодействующий мир, и люди с демонами, т. е. страстная жизнь и со-
блазн чувственного наслаждения, и плотские страсти, и страстные движения 
души, и невольно следующие за ними соблазны, — это всё и называется «скор-
бями». Так будем же стойкими ради спасения, ибо «претерпевший до конца спа-
сётся» (Мк. 13, 13). Мир Христов да будет с вами. Аминь.

Письмо XXXIV. Тому же

Уходя на страдание, Господь послал нам мир, а восстав из мёртвых, снова 
даровал нам мир (Ин. 14, 27). Что хотел Он этим обозначить? Что мы должны 
<628D> бесстрастно терпеть неблагоприятные времена, не поддаваясь тя-
гостным обстоятельствам и не лишаясь надежды на лучшее, но и не увлекать-
ся событиями, дающими повод для радости, и не отвергать воспитывающий 
нас разум,  а оставаться всегда одинаковыми и в страдании, и в благополучии. 
А этого не бывает, если мы прежде не наступим на аспида и василиска (Пс. 90, 
13), т. е. не вознесёмся над ослушанием Божественных речей и принятием лу-
кавых рассуждений, и не попрём льва и дракона (Пс. 90, 13), т. е. гнев <629А> 
и вожделение, по удалении которых всяческий пребудет с нами мир, ибо ни-
что из пребывающего здесь не сможет нас взволновать. Осилим гнев и вожде-
ление  и тут же весь дом чужеземный обрушим со всеми домочадцами, погу-
бив вместе со страстями и страстный образ жизни.

[367] Письмо XXXV. Тому же

Раз после великого и страшного пути по пустыне израильский народ полу-
чает землю упокоения и — поразительнее всего это слышать! — Бог и Господь 

всяческих, ради нас сделавшись человеком, через страдания, крест и смерть 
приходит в Свою славу, ибо иной путь не определён Ему, как написано: «Раз-
ве не надлежало так пострадать <629В> Христу и войти в Свою славу?» (Лк. 
24, 26) — не будем унывать и поддаваться усталости в скорбях, а «воззрим на 
начальника и свершителя нашего спасения Иисуса» (Евр. 24, 26) и станем му-
жественно претерпевать происходящее. Ведь конец всякой скорби — радость, 
и всякого страдания — упокоение, и всякого позора — слава; и вообще, конец 
всех горестей, переносимых ради добродетели, — уподобление Богу во всём и 
наслаждение вечным беспредельным покоем. Так молись же, отец, чтобы нам 
сподобиться его, когда добрым образом переплывём житейское море, не замо-
чив в его солёной воде мысленные ступни1 души. <629С>

Письмо XXXVI. Тому же

Благословен господин мой у Господа, и благословен сад сердца его, кото-
рый насадил истинный земледелец Иисус и наполнил бессмертными растени-
ями праведности; и на нашу долю досталось от его плодов, и мы насытились 
его духовными овощами, которыми и великий апостол умел напитывать (Рим. 
14, 2) тех, у кого не хватало сил на непосредственное постижение Божествен-
ного, вскармливая их, будто овощами, естественным созерцанием видимого2 

1 Выражение «стопа (ступня) души», хотя здесь и очевидна евангельская ассоци-
ация, связанная с ним, возможно, имеет также и коррелят в неоплатонизме. Ср.: 
Plot. Еnn. 2. 3. 9. Впрочем, Плотин говорит о «следе» (ἴχνος) души в теле, тогда как 
преп. Максим в данном месте пишет о «стопе» или «ступне» (βάσις). Однако,  следует 
отметить, что о следе души преп. Максим упоминает в QD 149, когда, в частности, 
пишет: «…слово увещевает промышлять о теле не тщательно, а только лишь стопой 
души». Понятно, что не замочить мысленные ступни души в житейском море (о чем 
Преподобный пишет в настоящем письме) — значит пройти эту жизнь, не привя-
завшись страстно к ней. 

2 Ср. толкование преп. Максимом в Вопросах и недоумениях слов св. апостола: 
«А немощный ест овощи» (Рим. 14, 2): «Это сказано Апостолом не о телесном неду-
ге, ибо [своим] недугам тела он всегда радовался; это немощным душою велит он 
есть овощи, т. е. пищу незатейливую, простую, удобоваримую и не утучняющую 
плоть. Таков доступный смысл. Согласно же созерцанию, тот немощен и ест овощи, 
кто не способен взойти на высоту знания и, подобно Моисею, приблизиться ко  мраку, 
где Бог (Исх. 20, 21), но, являясь либо словно одним из народа, либо одним из тех воз-
вышеннейших семидесяти старейшин, питается, будто овощами, естественным со-
зерцанием» (QD 112, пер. Д. А. Черноглазова по: Максим Исповедник 2010. C. 145). 
Итак, овощами питаются те, кто ограничиваются в богопознании естественным со-



272 Преп. Максим Исповедник 273Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

и через великолепие внешнего мира ведя к его Создателю; ему1 подражая, и 
благословенный отец наш и учитель выказал к нам любовь и ласку, иносказа-
тельно в овощах предложив нам рассмотрение творения. <629D> Однако же, 
и твёрдой пищи [368] удели, и подвигни нашу душу, лишённую жажды Боже-
ственного и расслабленную наслаждениями, ограничив её устремления более 
тонким пониманием Промысла и Суда, чтобы не одними лишь овощами кор-
мить твоих учеников, обучая их разумению только возникающих и  исчезающих 
вещей, но и хлебом, и вином, и маслом, укрепляя их разумением невидимого; 
и подавай, будто твёрдый хлеб, разумение, содержащее в себе добродетели, 
разогревая, будто вином, словом незабывающего <632A> вéдения2 сердцá тво-
их учеников на обоживающее исступление (ἔκστασιν), и вливай в твоих подо-
печных, будто масло, мирный и кроткий нрав, питающий и сохраняющий в них 
неугасимое горение.

Письмо XXXVII. Тому же

Снова получили мы драгоценное твоё письмо с подарками, святой отец, и 
снова вкусили равных прежним благ, угасив подарками чернящее нашу душу 
жжение страстей,  ведь перед тем мы напитались умными речами; <632В> мы 
убедились, что не наобум и не напрасно, и не как придётся послал ты дары, по-
тому что во всём шествуешь вместе разумом и духом и даже из пищи для тела 
сделал наставление нашей душе; в письме же обрели мы мать всех добродете-
лей  смирение, которым и рождается благо, и сохраняется в душе смиренных; 
и пролили обильно слёзы, рассмотрев, сколь далёкий путь отделяет нас от него. 
Горе же твоё стало отрицанием зол, владеющих нами, и пробудило наш разум, 
погружённый в глубокий сон, и обнажило нашу память, скрытую покровом на-
пыщенного самомнения, и заставило нас познать самих себя и вмале ощутить 

зерцанием (познание Бога из творения), мистическое же богословие — апофатиче-
ское познание Бога «во мраке» — уподобляется вкушению твердой пищи, см. далее.

1 Читая по-гречески, читатель тоже сначала думает, что «ему» относится к «Твор-
цу», и только потом обнаруживает, что автор имеет в виду апостола.  Прим. пер.

2 Учение о незабывающем ведении восходит к Ареопагиту (О Божественных име-
нах. 4. 35, см.: Дионисий Ареопагит, Максим Исповедник 2002. С. 399) и широко 
используется в мистическом богословии преп. Максима, особенно в его Мистаго-
гии, см.: Myst 5. 28; 5. 41; 5. 58, ed. R. Cantarella//TLG. Таким ведением характери-
зуется состояние обожения. Всякое ведение преходящих вещей преходяще, и толь-
ко подлинное боговедение при апофатическом единении с Богом «в незнании»  не-
преходяще. Это и есть «незабывающее ведение».

тяготу собственных грехов. И в какой-то мере причастными мудрости сделало 
нас, <632С> распознавших свои проступки, если только правдиво сказано: 
«Знающие себя [369] — мудры» (Притч. 13, 10). Так продолжай непрестанно, 
честной отец, и речами обновлять разум наш, и молитвами испрашивать избав-
ления нас от зол, чтобы получил ты за это данную от Бога мзду — совершенное 
очищение души и совести.

Письмо XXXVIII. Тому же

За то благодарим тебя, честной отец, что ты собой дал нам пример прекрас-
ного раскаяния, убедив нас исповедью раскрыть таящиеся в нас мрачные зале-
жи страстей, <632D> — а она порождает ненависть к коснению во грехе. Ведь 
мы, воистину, лелеем страсти, воспоминание о которых, после совершения на 
деле, вызывает отвращение, и любим, будто лук, сосложение со злыми помыс-
лами, после которого глаза души хуже видят добродетель и вéдение, покрыв-
шись, как чешуёй, страстными образами видимых вещей. Ведь «смежение ока» 
означает слово «лук»1, как говорят исследователи исконных смыслов. И, как 
чеснок, пожираем мы совершение страстей действием, из-за которого ум, ис-
полнившись нечистоты, гнусными речами и повадками дышит на людей смра-
дом пороков, которых наелся делом. Так научи же, <633A> святой отец, как 
нам отринуть их и полюбить манну, — я говорю об умном хлебе Божественно-
го вéдения, сыплющемся на нас с небес (Исх. 16, 15), — и сберечь от тления, не 
запасая на завтра и не откладывая, чтобы не воскипела она червями плотских 
страстей, загнив от праздности, и не кичась ею напоказ, чтобы не исчезла она, 
растаяв в тщеславии. Такими вот речами ещё питай нас, твоих учеников, чест-
ной отец, и в молитве поручи нас Богу, — ведь без твоего посредничества мы 
не в силах поклоняться Ему.

<633В> [370] Письмо XXXIX. Тому же

Щедро питаешь ты, святой отец, и явного нашего, и мысленного человека. 
Первого снабжаешь тем, что поддерживает телесное существование, душе же 
подаёшь, что необходимо для возрастания в Духе. Ведь Бог наделил тебя изо-

1 Этимологизирование в духе платоновского Кратила: κρόμμυον — лук, κόρης 
μύσις — смежение зрачка (ока). — Прим. пер.



272 Преп. Максим Исповедник 273Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

и через великолепие внешнего мира ведя к его Создателю; ему1 подражая, и 
благословенный отец наш и учитель выказал к нам любовь и ласку, иносказа-
тельно в овощах предложив нам рассмотрение творения. <629D> Однако же, 
и твёрдой пищи [368] удели, и подвигни нашу душу, лишённую жажды Боже-
ственного и расслабленную наслаждениями, ограничив её устремления более 
тонким пониманием Промысла и Суда, чтобы не одними лишь овощами кор-
мить твоих учеников, обучая их разумению только возникающих и  исчезающих 
вещей, но и хлебом, и вином, и маслом, укрепляя их разумением невидимого; 
и подавай, будто твёрдый хлеб, разумение, содержащее в себе добродетели, 
разогревая, будто вином, словом незабывающего <632A> вéдения2 сердцá тво-
их учеников на обоживающее исступление (ἔκστασιν), и вливай в твоих подо-
печных, будто масло, мирный и кроткий нрав, питающий и сохраняющий в них 
неугасимое горение.

Письмо XXXVII. Тому же

Снова получили мы драгоценное твоё письмо с подарками, святой отец, и 
снова вкусили равных прежним благ, угасив подарками чернящее нашу душу 
жжение страстей,  ведь перед тем мы напитались умными речами; <632В> мы 
убедились, что не наобум и не напрасно, и не как придётся послал ты дары, по-
тому что во всём шествуешь вместе разумом и духом и даже из пищи для тела 
сделал наставление нашей душе; в письме же обрели мы мать всех добродете-
лей  смирение, которым и рождается благо, и сохраняется в душе смиренных; 
и пролили обильно слёзы, рассмотрев, сколь далёкий путь отделяет нас от него. 
Горе же твоё стало отрицанием зол, владеющих нами, и пробудило наш разум, 
погружённый в глубокий сон, и обнажило нашу память, скрытую покровом на-
пыщенного самомнения, и заставило нас познать самих себя и вмале ощутить 

зерцанием (познание Бога из творения), мистическое же богословие — апофатиче-
ское познание Бога «во мраке» — уподобляется вкушению твердой пищи, см. далее.

1 Читая по-гречески, читатель тоже сначала думает, что «ему» относится к «Твор-
цу», и только потом обнаруживает, что автор имеет в виду апостола.  Прим. пер.

2 Учение о незабывающем ведении восходит к Ареопагиту (О Божественных име-
нах. 4. 35, см.: Дионисий Ареопагит, Максим Исповедник 2002. С. 399) и широко 
используется в мистическом богословии преп. Максима, особенно в его Мистаго-
гии, см.: Myst 5. 28; 5. 41; 5. 58, ed. R. Cantarella//TLG. Таким ведением характери-
зуется состояние обожения. Всякое ведение преходящих вещей преходяще, и толь-
ко подлинное боговедение при апофатическом единении с Богом «в незнании»  не-
преходяще. Это и есть «незабывающее ведение».

тяготу собственных грехов. И в какой-то мере причастными мудрости сделало 
нас, <632С> распознавших свои проступки, если только правдиво сказано: 
«Знающие себя [369] — мудры» (Притч. 13, 10). Так продолжай непрестанно, 
честной отец, и речами обновлять разум наш, и молитвами испрашивать избав-
ления нас от зол, чтобы получил ты за это данную от Бога мзду — совершенное 
очищение души и совести.

Письмо XXXVIII. Тому же

За то благодарим тебя, честной отец, что ты собой дал нам пример прекрас-
ного раскаяния, убедив нас исповедью раскрыть таящиеся в нас мрачные зале-
жи страстей, <632D> — а она порождает ненависть к коснению во грехе. Ведь 
мы, воистину, лелеем страсти, воспоминание о которых, после совершения на 
деле, вызывает отвращение, и любим, будто лук, сосложение со злыми помыс-
лами, после которого глаза души хуже видят добродетель и вéдение, покрыв-
шись, как чешуёй, страстными образами видимых вещей. Ведь «смежение ока» 
означает слово «лук»1, как говорят исследователи исконных смыслов. И, как 
чеснок, пожираем мы совершение страстей действием, из-за которого ум, ис-
полнившись нечистоты, гнусными речами и повадками дышит на людей смра-
дом пороков, которых наелся делом. Так научи же, <633A> святой отец, как 
нам отринуть их и полюбить манну, — я говорю об умном хлебе Божественно-
го вéдения, сыплющемся на нас с небес (Исх. 16, 15), — и сберечь от тления, не 
запасая на завтра и не откладывая, чтобы не воскипела она червями плотских 
страстей, загнив от праздности, и не кичась ею напоказ, чтобы не исчезла она, 
растаяв в тщеславии. Такими вот речами ещё питай нас, твоих учеников, чест-
ной отец, и в молитве поручи нас Богу, — ведь без твоего посредничества мы 
не в силах поклоняться Ему.

<633В> [370] Письмо XXXIX. Тому же

Щедро питаешь ты, святой отец, и явного нашего, и мысленного человека. 
Первого снабжаешь тем, что поддерживает телесное существование, душе же 
подаёшь, что необходимо для возрастания в Духе. Ведь Бог наделил тебя изо-

1 Этимологизирование в духе платоновского Кратила: κρόμμυον — лук, κόρης 
μύσις — смежение зрачка (ока). — Прим. пер.



274 Преп. Максим Исповедник 275Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

билием и того, и другого, благословив вхождение твоё и исхождение твоё (Пс. 
120, 8). Вхождением называю я обладание дарованной тебе от Бога благодатью, 
которую ты преумножил деланием, а исхождением — раздачу другим людям 
твоего разума, производящую, будто плод, делание надлежащего — теми, по-
нятно, кто воспринял твоё даяние.

Письмо XL. Тому же пресвитеру
и игумену Фалассию1 <633С>

Прочитав внимательно, господин мой, драгоценное мудрое письмо вашей 
отеческой святости, и рассмотрев всё, и просмотрев всю книгу моей совести, 
ничего в ней не обнаружил из того, что вы мне приписываете. Поэтому тут же 
сократил я волнение души и сжал её расслабление, посчитав безрассудным от-
носить к себе похвалы чужим добродетелям, — это, рассудил я, свойственно 
лишь душе, имеющей склонность чем угодно соблазняться и обманываться. 
Ведь воистину безрассудно, [371] чтобы тот, кто на деле не заслужил такую сла-
ву, опрометчиво старался присвоить себе хвалу, как будто исполнен доброде-
тели. <633D> Однако, господин мой, по выдающимся своим добродетелям 
судя о добродетелях других людей, полагает, из-за изобилия богоподобного со-
вершенства скрывая позор <…>2, как это в обычае у любящих Господа. Впро-
чем, я, благословенный господин мой, <636А> <…> призыв к сияющему со-
вершенству добродетели <…> всякого упрёка и порицания заслуживая, так как 
по моей опрометчивости пожелал <…> вашу любовь предпочёл <…> господи-
ну авве Фоме3 охотно <…>. Стремясь, конечно, с содействием Господа, по воз-
можности исполнить это ваше приказание4. Да сохранит тебя Бог, возлюблен-
ный и досточтимый отец, и да сохранишь ты твоими к Богу молитвами <…> слу-

1 П. Шервуд датирует письмо ок. 630–634 гг. (см.: Sherwood 1952. P. 34)
2 Здесь и далее — испорченное место в тексте.
3 Если авва Фома, упоминаемый здесь, тождественен адресату Писем к Фоме, 

то не является ли это свидетельством, что авва Фома в это время состоял в перепи-
ске как с преп. Максимом, так и с аввой Фалассием? В таком случае, возможно, он 
тоже находился где-то в Северной Африке. 

4 Здесь можно усмотреть свидетельство того, что авва Фалассий обратился к преп. 
Максиму с просьбой дать толкование сложных мест Св. Писания, что, в конечном 
счете, вылилось в написание Вопросоответов к Фалассию. Вероятно, эту просьбу 
авва Фалассий сопровождал высокими похвалами в адрес преп. Максима. Ответ Пре-
подобного свидетельствует о том, что он не дал похвалам вскружить себе голову, при 
этом подчинившись просьбе аввы Фалассия относительно толкования трудных мест 

гу твоего и раба, добавлю ещё — и горячо тебя любящего, и да избавишь твоим 
заступничеством от всех ухищрений диавола.

<636В> Письмо XLI. Тому же

Кто постиг, что Дух пленяет всё во Христа, из всего умеет пожинать себе 
пользу, — так и вы из меня, совершенно отчуждённого от Божией благодати и 
сильно подверженного законам плоти. И так как во мне нет ничего хорошего, 
надлежало мне вовсе отказаться вас посетить, чтобы пуще не навредить, испол-
нив ваш приказ. И я приду, когда будет угодно Господу, и буду знать, что вы оста-
нетесь непорочными и незапятнанными, даже общаясь со мной, непросвещен-
ным человеком. Ведь обретённая святость, как и природная, не осквернится ни-
каким нечистым человеком. А что касается жены веститора, <636С> благоде-
тельствуйте с состраданием, если только нет в этом вреда, а в особенности если 
узнаете, что он может её содержать.

Письмо XLII. Тому же1

Блаженный Давид, этот великий царь у Господа, после страшных войн с ино-
племенными, после великих испытаний от соплеменных, после тягостных ски-
таний и непрерывного коварства в ответ на его благодеяния, после восстаний 
сродников, после <…> и царство, когда почувствовал, что <…> тогда замыслил 
возвести <636D> дом Господу Богу <…> и принял Бог его, как замысливше-
го благое <…> семя его доведёт до конца благое <…> начинание, приводя как 
причину то, что он много пролил крови на землю. И повинуется Божиему уве-
щеванию, и с радостью принимает наставление, и предпочитает его собствен-
ному плану. И сам не воздвигает храм Божий. А передаёт сыну <…> материал 
и модель; познавший <…> думаю, <637А> правила спасения. И — чтобы не 
удлинять речь, подробно излагая созерцаемый смысл всех упомянутых вещей 
по отдельности, — мирный <…> храм Божий способный <…> и есть, и если 
кто <…> но не может страхом привестись к служению, и повредить, участвуя 

Писания. Впрочем, возможно, речь идет и об иной просьбе (так, в следующем пись-
ме преп. Максим говорит о «приказе» Фалассия, состоявшем в просьбе посетить его).

1 Возможно, это один из сохранившихся лишь фрагментарно «вопросоответов к 
Фалассию», содержащий анагогическое толкование Св. Писания, смысл которого 
трудно восстановить. 



274 Преп. Максим Исповедник 275Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

билием и того, и другого, благословив вхождение твоё и исхождение твоё (Пс. 
120, 8). Вхождением называю я обладание дарованной тебе от Бога благодатью, 
которую ты преумножил деланием, а исхождением — раздачу другим людям 
твоего разума, производящую, будто плод, делание надлежащего — теми, по-
нятно, кто воспринял твоё даяние.

Письмо XL. Тому же пресвитеру
и игумену Фалассию1 <633С>

Прочитав внимательно, господин мой, драгоценное мудрое письмо вашей 
отеческой святости, и рассмотрев всё, и просмотрев всю книгу моей совести, 
ничего в ней не обнаружил из того, что вы мне приписываете. Поэтому тут же 
сократил я волнение души и сжал её расслабление, посчитав безрассудным от-
носить к себе похвалы чужим добродетелям, — это, рассудил я, свойственно 
лишь душе, имеющей склонность чем угодно соблазняться и обманываться. 
Ведь воистину безрассудно, [371] чтобы тот, кто на деле не заслужил такую сла-
ву, опрометчиво старался присвоить себе хвалу, как будто исполнен доброде-
тели. <633D> Однако, господин мой, по выдающимся своим добродетелям 
судя о добродетелях других людей, полагает, из-за изобилия богоподобного со-
вершенства скрывая позор <…>2, как это в обычае у любящих Господа. Впро-
чем, я, благословенный господин мой, <636А> <…> призыв к сияющему со-
вершенству добродетели <…> всякого упрёка и порицания заслуживая, так как 
по моей опрометчивости пожелал <…> вашу любовь предпочёл <…> господи-
ну авве Фоме3 охотно <…>. Стремясь, конечно, с содействием Господа, по воз-
можности исполнить это ваше приказание4. Да сохранит тебя Бог, возлюблен-
ный и досточтимый отец, и да сохранишь ты твоими к Богу молитвами <…> слу-

1 П. Шервуд датирует письмо ок. 630–634 гг. (см.: Sherwood 1952. P. 34)
2 Здесь и далее — испорченное место в тексте.
3 Если авва Фома, упоминаемый здесь, тождественен адресату Писем к Фоме, 

то не является ли это свидетельством, что авва Фома в это время состоял в перепи-
ске как с преп. Максимом, так и с аввой Фалассием? В таком случае, возможно, он 
тоже находился где-то в Северной Африке. 

4 Здесь можно усмотреть свидетельство того, что авва Фалассий обратился к преп. 
Максиму с просьбой дать толкование сложных мест Св. Писания, что, в конечном 
счете, вылилось в написание Вопросоответов к Фалассию. Вероятно, эту просьбу 
авва Фалассий сопровождал высокими похвалами в адрес преп. Максима. Ответ Пре-
подобного свидетельствует о том, что он не дал похвалам вскружить себе голову, при 
этом подчинившись просьбе аввы Фалассия относительно толкования трудных мест 

гу твоего и раба, добавлю ещё — и горячо тебя любящего, и да избавишь твоим 
заступничеством от всех ухищрений диавола.

<636В> Письмо XLI. Тому же

Кто постиг, что Дух пленяет всё во Христа, из всего умеет пожинать себе 
пользу, — так и вы из меня, совершенно отчуждённого от Божией благодати и 
сильно подверженного законам плоти. И так как во мне нет ничего хорошего, 
надлежало мне вовсе отказаться вас посетить, чтобы пуще не навредить, испол-
нив ваш приказ. И я приду, когда будет угодно Господу, и буду знать, что вы оста-
нетесь непорочными и незапятнанными, даже общаясь со мной, непросвещен-
ным человеком. Ведь обретённая святость, как и природная, не осквернится ни-
каким нечистым человеком. А что касается жены веститора, <636С> благоде-
тельствуйте с состраданием, если только нет в этом вреда, а в особенности если 
узнаете, что он может её содержать.

Письмо XLII. Тому же1

Блаженный Давид, этот великий царь у Господа, после страшных войн с ино-
племенными, после великих испытаний от соплеменных, после тягостных ски-
таний и непрерывного коварства в ответ на его благодеяния, после восстаний 
сродников, после <…> и царство, когда почувствовал, что <…> тогда замыслил 
возвести <636D> дом Господу Богу <…> и принял Бог его, как замысливше-
го благое <…> семя его доведёт до конца благое <…> начинание, приводя как 
причину то, что он много пролил крови на землю. И повинуется Божиему уве-
щеванию, и с радостью принимает наставление, и предпочитает его собствен-
ному плану. И сам не воздвигает храм Божий. А передаёт сыну <…> материал 
и модель; познавший <…> думаю, <637А> правила спасения. И — чтобы не 
удлинять речь, подробно излагая созерцаемый смысл всех упомянутых вещей 
по отдельности, — мирный <…> храм Божий способный <…> и есть, и если 
кто <…> но не может страхом привестись к служению, и повредить, участвуя 

Писания. Впрочем, возможно, речь идет и об иной просьбе (так, в следующем пись-
ме преп. Максим говорит о «приказе» Фалассия, состоявшем в просьбе посетить его).

1 Возможно, это один из сохранившихся лишь фрагментарно «вопросоответов к 
Фалассию», содержащий анагогическое толкование Св. Писания, смысл которого 
трудно восстановить. 



276 Преп. Максим Исповедник 277Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

в строительстве святейшего храма <…> и Хирама, царя Тира, и сто пятьдесят 
тысяч иноплеменников — камнетёсов и водоносцев. Но «поспеши, и преуспей, 
и царствуй», даже если станешь царём без твоего Максима, «ради истины, и 
кротости, и правды» (Пс. 44, 5), что всё одно и то же. Прибавлю: и бодрствуй, 
сколько есть силы, чтобы не отступиться как-нибудь вместе с дочерьми языче-
ских царей (3 Цар. 11, 1), и не разделилось бы царство между неразумным сы-
ном и рабом-отступником. <637В> Много ведь желая <…>. Будь здоров, чест-
ной отец, и молись о рабе твоём, <…> находящемся во власти многих грехов.

[373] Письмо XLIII. Кубикуларию Иоанну1

Пришло с миром драгоценное письмо богохранимого моего господина и са-
мого его всего явило в добром его нраве. Ибо в некоей возвышенности речи свой-
ственно проявляться и расположению души с любезностью нрава. И я обрадо-
вался, как будто воочию пришёл ко мне господин мой, и поцеловал его духом, 
и, обняв, заключил всего во вместилище сердца, и восславил Христа, Бога на-
шего, вселившего в души людей свет — закон любви, <637C> по которому 
люди, как должно пекущиеся о семенах любви, не могут никогда разлучиться 
друг с другом, даже если телесно отстоят друг от друга в пространстве на боль-
шое расстояние. Но после того как письмо, доставив благую весть о спокойствии 
в мире2, переменило печаль в радость, дóлжно нам, по справедливости, за него 
всячески сделаться угодными Богу, милостиво его ниспославшему, чтобы не 
оказаться неблагодарными, которые плохо воздают благодетелю. Будем же не-
пременно угодны и будем должным образом употреблять мирное время, отвер-
гнув привязанность к миру и мироправителю, коварно вселившуюся в нас, и 
прекратим, хоть и поздно, войну, которую ведём против Бога своими страстя-
ми, и заключим с Ним договор мира, и, пожертвовав телом (Рим. 6, 6), переста-
нем враждовать с Ним. Невозможно ведь нам стать друзьями Богу, восставая 

1 Ж.-К. Ларше в своем предисловии к изданию писем преп. Максима пишет о том, 
что Ер XLIII и XXIV из собрания Ф. Комбефиса идентичны и в действительности 
представляют собой одно письмо (см. прим. 76 на с. ? наст. издания). Однако, хотя 
текст этих писем в основном совпадает, между ними имеются и некоторые (доволь-
но незначительные) отличия. Поэтому мы приводим в настоящем издании перевод 
обоих писем преп. Максима. Д. Сахас дает краткий анализ этого письма и высказы-
вает предположение, что оно было написано не обязательно в Африке, но, может 
быть, по дороге туда, на Крите или еще где-либо, где преп. Максим делал остановки 
(см.: Sahas D. The demonizing force of the Arab conquests… Р. 101).

2 См. комментарии к Ep 24.

на Него в страстях <637D> и по порочности соглашаясь быть данниками сквер-
ному тирану и губителю душ, диаволу, если прежде не станем во всём врагами 
лукавого. Ведь пока мы враги и противники Бога, хоть и прикрываясь именова-
ни ем верных, <640A> до тех пор желаем быть рабами позорных страстей (Рим. 
1, 26) и добровольно соглашаемся приносить диаволу страшную дань позорны-
ми делами, и никакой не будет нам пользы от мира на земле, если скверно рас-
положение нашей души, восстающей против собственного Творца и не желаю-
щей подчиниться Его царству, продавшись множеству свирепых повелителей, 
которые принуждают её ко злу [374] и обманом заставляют предпочесть спаси-
тельному пути тот, что ведёт к гибели. Когда же мы отрезвимся от опьянения 
страстями и восстанем против скверного и тиранического владычества диаво-
ла, и сбросим с себя его мучительное ярмо, и ясно увидим, насколько растлила 
нас дружба с ним, — вот тогда-то примем незримо к нам пришедшего мирного 
и кроткого <640В> Царя Христа и покорно понесём Его иго, а Он будет нас 
строить и направлять законами истины; мы же, добровольно связав себя друж-
бой с Ним, [станем] приносить Ему добровольно подати и дани — плоды правед-
ности, созревшие в нас от заповеданных добродетелей, которым ради нашего 
спасения возрадуется Тот, Кто один ни в чём не нуждается (Пс. 15, 2), и дарует 
нам всё, что неложно обещал. А это вот что: «Не видел того глаз, не слышало 
ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» 
(1 Кор. 2, 9). Для того ведь и сотворил Он нас, чтобы мы сделались причастни-
ками Божественной природы (2 Петр. 1, 4) <640С> и причастниками Его веч-
ности, и оказались бы подобны Ему по благодатному обожению, которым со-
держится и пребывает всё сущее и возникает и рождается всё сущее.

Будем же достойны мира и спокойствия, благословенный господин мой, му-
жественно отринув от себя восстающие в нас против Бога страсти. Истомим, 
сколько есть силы, тело, процветание которого открывает диаволу вход в душу. 
Чтением Божественного остановим блуждающий ум и возведём его обратно к 
Богу. Усилиями самообладания и бдения благоразумно усмирим вожделение, 
с беспорядочной жадностью устремляющееся ко многим вещам. Молитвами и 
мольбами, и милостыней мудро усыпим кипящий и волнующийся гнев. <640D> 
Страхом Божиим и мыслями о грозном будущем остановим безудержное дви-
жение и действие чувств. Во всём и прежде всего будем помнить о смерти и о 
страшном исходе души из тела, и как по воздуху устремляются ей навстречу 
начала и власти, и силы тьмы, тянущие каждая к себе [375] и рвущие её на ча-
сти соразмерно скверному сродству, возникшему посредством страсти. Будем 
помнить об острой боли, причиняемой душе совестью в аду при воспоминании 
о злых делах, совершённых ею с помощью тела. Будем помнить <641А> об 



276 Преп. Максим Исповедник 277Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

в строительстве святейшего храма <…> и Хирама, царя Тира, и сто пятьдесят 
тысяч иноплеменников — камнетёсов и водоносцев. Но «поспеши, и преуспей, 
и царствуй», даже если станешь царём без твоего Максима, «ради истины, и 
кротости, и правды» (Пс. 44, 5), что всё одно и то же. Прибавлю: и бодрствуй, 
сколько есть силы, чтобы не отступиться как-нибудь вместе с дочерьми языче-
ских царей (3 Цар. 11, 1), и не разделилось бы царство между неразумным сы-
ном и рабом-отступником. <637В> Много ведь желая <…>. Будь здоров, чест-
ной отец, и молись о рабе твоём, <…> находящемся во власти многих грехов.

[373] Письмо XLIII. Кубикуларию Иоанну1

Пришло с миром драгоценное письмо богохранимого моего господина и са-
мого его всего явило в добром его нраве. Ибо в некоей возвышенности речи свой-
ственно проявляться и расположению души с любезностью нрава. И я обрадо-
вался, как будто воочию пришёл ко мне господин мой, и поцеловал его духом, 
и, обняв, заключил всего во вместилище сердца, и восславил Христа, Бога на-
шего, вселившего в души людей свет — закон любви, <637C> по которому 
люди, как должно пекущиеся о семенах любви, не могут никогда разлучиться 
друг с другом, даже если телесно отстоят друг от друга в пространстве на боль-
шое расстояние. Но после того как письмо, доставив благую весть о спокойствии 
в мире2, переменило печаль в радость, дóлжно нам, по справедливости, за него 
всячески сделаться угодными Богу, милостиво его ниспославшему, чтобы не 
оказаться неблагодарными, которые плохо воздают благодетелю. Будем же не-
пременно угодны и будем должным образом употреблять мирное время, отвер-
гнув привязанность к миру и мироправителю, коварно вселившуюся в нас, и 
прекратим, хоть и поздно, войну, которую ведём против Бога своими страстя-
ми, и заключим с Ним договор мира, и, пожертвовав телом (Рим. 6, 6), переста-
нем враждовать с Ним. Невозможно ведь нам стать друзьями Богу, восставая 

1 Ж.-К. Ларше в своем предисловии к изданию писем преп. Максима пишет о том, 
что Ер XLIII и XXIV из собрания Ф. Комбефиса идентичны и в действительности 
представляют собой одно письмо (см. прим. 76 на с. ? наст. издания). Однако, хотя 
текст этих писем в основном совпадает, между ними имеются и некоторые (доволь-
но незначительные) отличия. Поэтому мы приводим в настоящем издании перевод 
обоих писем преп. Максима. Д. Сахас дает краткий анализ этого письма и высказы-
вает предположение, что оно было написано не обязательно в Африке, но, может 
быть, по дороге туда, на Крите или еще где-либо, где преп. Максим делал остановки 
(см.: Sahas D. The demonizing force of the Arab conquests… Р. 101).

2 См. комментарии к Ep 24.

на Него в страстях <637D> и по порочности соглашаясь быть данниками сквер-
ному тирану и губителю душ, диаволу, если прежде не станем во всём врагами 
лукавого. Ведь пока мы враги и противники Бога, хоть и прикрываясь именова-
ни ем верных, <640A> до тех пор желаем быть рабами позорных страстей (Рим. 
1, 26) и добровольно соглашаемся приносить диаволу страшную дань позорны-
ми делами, и никакой не будет нам пользы от мира на земле, если скверно рас-
положение нашей души, восстающей против собственного Творца и не желаю-
щей подчиниться Его царству, продавшись множеству свирепых повелителей, 
которые принуждают её ко злу [374] и обманом заставляют предпочесть спаси-
тельному пути тот, что ведёт к гибели. Когда же мы отрезвимся от опьянения 
страстями и восстанем против скверного и тиранического владычества диаво-
ла, и сбросим с себя его мучительное ярмо, и ясно увидим, насколько растлила 
нас дружба с ним, — вот тогда-то примем незримо к нам пришедшего мирного 
и кроткого <640В> Царя Христа и покорно понесём Его иго, а Он будет нас 
строить и направлять законами истины; мы же, добровольно связав себя друж-
бой с Ним, [станем] приносить Ему добровольно подати и дани — плоды правед-
ности, созревшие в нас от заповеданных добродетелей, которым ради нашего 
спасения возрадуется Тот, Кто один ни в чём не нуждается (Пс. 15, 2), и дарует 
нам всё, что неложно обещал. А это вот что: «Не видел того глаз, не слышало 
ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» 
(1 Кор. 2, 9). Для того ведь и сотворил Он нас, чтобы мы сделались причастни-
ками Божественной природы (2 Петр. 1, 4) <640С> и причастниками Его веч-
ности, и оказались бы подобны Ему по благодатному обожению, которым со-
держится и пребывает всё сущее и возникает и рождается всё сущее.

Будем же достойны мира и спокойствия, благословенный господин мой, му-
жественно отринув от себя восстающие в нас против Бога страсти. Истомим, 
сколько есть силы, тело, процветание которого открывает диаволу вход в душу. 
Чтением Божественного остановим блуждающий ум и возведём его обратно к 
Богу. Усилиями самообладания и бдения благоразумно усмирим вожделение, 
с беспорядочной жадностью устремляющееся ко многим вещам. Молитвами и 
мольбами, и милостыней мудро усыпим кипящий и волнующийся гнев. <640D> 
Страхом Божиим и мыслями о грозном будущем остановим безудержное дви-
жение и действие чувств. Во всём и прежде всего будем помнить о смерти и о 
страшном исходе души из тела, и как по воздуху устремляются ей навстречу 
начала и власти, и силы тьмы, тянущие каждая к себе [375] и рвущие её на ча-
сти соразмерно скверному сродству, возникшему посредством страсти. Будем 
помнить об острой боли, причиняемой душе совестью в аду при воспоминании 
о злых делах, совершённых ею с помощью тела. Будем помнить <641А> об 



278 Преп. Максим Исповедник 279Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

окончательном завершении всего мира, при котором безмерным огнём сожжёт-
ся всё земное со страшным потрясением стихий от разлагающего жара, а небо 
совьется в страхе, спеша убежать от лица огня, предочищающего творение ради 
пришествия Чистого; море исчезнет, земля содрогнётся от основания и явит 
 бесчисленные множества человеческих тел, ни в чём не умалившихся; будем 
 помнить об ужасном часе ответа, который придётся держать перед страшным и 
ужасным судом Христовым, когда все силы небесные и все люди, сотворённые 
от начала века, увидят, что каждому свойственно, вплоть до мелькнувшей мыс-
ли, когда одних, ради сияния их дел, примет невыразимый свет и светозарность 
<641В> Святой и Блаженной Троицы, ещё яснее изливающаяся на тех, кто по 
чистоте души способен Её узреть и принять; других же, ради нелепости их дел, 
примет внешняя тьма (Мф. 8, 12) и неусыпный червь, и негасимый огонь геен-
ны (Мк. 9, 43), и, что всего тяжче, беспредельный и сознаваемый позор. Будем 
помнить обо всём этом, чтобы того стать достойными, а на испытание этим не 
быть осуждёнными, и будем принадлежать самим себе и Богу, а лучше — толь-
ко всему Богу, и целиком, ничего земного не нося в самих себе, чтобы приблизить-
ся к Богу и стать богами, приняв от Бога бытие богами. Так ведь почитаются дары 
Божии и приветствуется приход Божьего мира. <641С> И довольно об этом.

Бог же мира (Рим. 15, 33), крестом примиривший нас с Собою (2 Кор. 5, 19) 
и выкупивший собственной кровью от власти тьмы (Кол. 1, 13), Сам да дарует 
благословенному господину моему мир Свой, превосходящий всякий ум (Флп. 
4, 7), и удостоит Небесного Своего Царствия, где селение всех веселящихся 
(Пс. 86, 7) и сонм празднующих (Пс. 41, 5).

[376] Письмо XLIV. Тому же1

Некогда через закон и пророков установив для людей, по благости Своей, 
<641D> многообразный закон взаимной любви, Бог при конце времён Сам по 
человеколюбию <644А> исполнил его, сделавшись человеком. Возлюбил же 
Он нас не только как Себя, но и больше Себя, как и само величие тайны ясно 
учит тех, кто благочестиво воспринял исповедание веры. Поскольку же Он ради 
нас, подлежащих страданию за подлежание страстям, по Своей воле сделался 
подлежащим страданию и смерти, то ясно всякому, хоть в малой степени чув-

1 П. Шервуд датирует это письмо зимой 642 г. Описываемые в нем события свя-
заны со снятием, по приказу Мартины, с должности префекта Карфагена Георгия и 
отзывом его в Константинополь (см. об этих событиях Ep 1). 

ствующему это благодеяние, что Он нас — людей, ради которых добровольно 
предал Себя на смерть, — возлюбил больше Себя и, будучи преблагим, Своей 
природной славе — дерзну так выразиться! — по домостроительству своевре-
менно предпочёл ради нас поругание Себя. Ведь воистину <644B> преизобиль-
ной честью Богу и преумножением славы, и проявлением и обнаружением сла-
вы, превосходящим природную, является возвращение к Нему заблудших. 
И ничто не сродно так Его славе, как спасение людей, ради которого и было всё 
учение и вся тайна, и то, что таинственнее всех тайн — Сам Бог, ради любви 
принятием умно и разумно одушевлённой плоти ставший воистину человеком 
и принявший в Себя без изменения страсти человеческой природы, чтобы спа-
сти человека и Собой подать нам, людям, образец добродетели и живой образ 
благоволения и любви к Самому Себе и друг к другу, который смог бы склонить 
всех к взаимному воздаянию должного.

<644C> Значит, раз уж и древний, и новый закон Божий велит, чтобы мы 
так же любили друг друга, как были возлюблены [Им] (Лев. 19, 13; Ин. 13, 34), 
и настолько считали своими несчастья друг друга, чтобы [377] по взаимному 
любовному расположению друг к другу менялись настроениями — по запове-
ди, повелевающей: «радоваться с радующимися и плакать с плачущими» (Рим. 
12, 15), — молю я богохранимого и благословенного господина моего, который 
стремится к одной единственной цели: со столь же великим человеколюбием 
следовать за Иисусом, «прошедшим небеса» (Евр. 4, 14), — и никакими род-
ственными узами не связан с этим обманчивым миром и с мироправителем; во-
истину ведь, обманчив этот мир, постоянно коварно соблазняющий вожделеть 
тленное и цепко пленяющий в рабствовании земному <644D> свободных по 
природе наследников небесных благ, если они допускают обольщению наслаж-
дения и обману овладеть собой.

Зная, стало быть, что к одной, как я сказал, цели спасения стремится благо-
словенный господин мой, молю принять и другого господина моего, великолеп-
нейшего господина иллюстрия1, человека богоугодного, который и принесёт эту 
мою незначащую грамотку, и сделаться для него всем, когда будет у него, по Бо-
жией воле, — вернее же, у него и у Бога, — нужда в помощи, как мы желаем, 
чтобы всем сделался для нас самих Бог и ближний, <645А> когда в чём нуж-
даемся. Человек ведь он воистину добрый и обиталище всякого праведного дела, 
и истинный предстатель пред Богом за моё изгнанничество, и преданный уте-
шитель мой во многих непрестанных и тяжких болезнях; и, прямо сказать, что 
есть у него силы, и мне, и многим другим помогал. «Да даст ему Господь обре-

1 Речь идет о бывшем префекте Карфагена Георгии.



278 Преп. Максим Исповедник 279Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

окончательном завершении всего мира, при котором безмерным огнём сожжёт-
ся всё земное со страшным потрясением стихий от разлагающего жара, а небо 
совьется в страхе, спеша убежать от лица огня, предочищающего творение ради 
пришествия Чистого; море исчезнет, земля содрогнётся от основания и явит 
 бесчисленные множества человеческих тел, ни в чём не умалившихся; будем 
 помнить об ужасном часе ответа, который придётся держать перед страшным и 
ужасным судом Христовым, когда все силы небесные и все люди, сотворённые 
от начала века, увидят, что каждому свойственно, вплоть до мелькнувшей мыс-
ли, когда одних, ради сияния их дел, примет невыразимый свет и светозарность 
<641В> Святой и Блаженной Троицы, ещё яснее изливающаяся на тех, кто по 
чистоте души способен Её узреть и принять; других же, ради нелепости их дел, 
примет внешняя тьма (Мф. 8, 12) и неусыпный червь, и негасимый огонь геен-
ны (Мк. 9, 43), и, что всего тяжче, беспредельный и сознаваемый позор. Будем 
помнить обо всём этом, чтобы того стать достойными, а на испытание этим не 
быть осуждёнными, и будем принадлежать самим себе и Богу, а лучше — толь-
ко всему Богу, и целиком, ничего земного не нося в самих себе, чтобы приблизить-
ся к Богу и стать богами, приняв от Бога бытие богами. Так ведь почитаются дары 
Божии и приветствуется приход Божьего мира. <641С> И довольно об этом.

Бог же мира (Рим. 15, 33), крестом примиривший нас с Собою (2 Кор. 5, 19) 
и выкупивший собственной кровью от власти тьмы (Кол. 1, 13), Сам да дарует 
благословенному господину моему мир Свой, превосходящий всякий ум (Флп. 
4, 7), и удостоит Небесного Своего Царствия, где селение всех веселящихся 
(Пс. 86, 7) и сонм празднующих (Пс. 41, 5).

[376] Письмо XLIV. Тому же1

Некогда через закон и пророков установив для людей, по благости Своей, 
<641D> многообразный закон взаимной любви, Бог при конце времён Сам по 
человеколюбию <644А> исполнил его, сделавшись человеком. Возлюбил же 
Он нас не только как Себя, но и больше Себя, как и само величие тайны ясно 
учит тех, кто благочестиво воспринял исповедание веры. Поскольку же Он ради 
нас, подлежащих страданию за подлежание страстям, по Своей воле сделался 
подлежащим страданию и смерти, то ясно всякому, хоть в малой степени чув-

1 П. Шервуд датирует это письмо зимой 642 г. Описываемые в нем события свя-
заны со снятием, по приказу Мартины, с должности префекта Карфагена Георгия и 
отзывом его в Константинополь (см. об этих событиях Ep 1). 

ствующему это благодеяние, что Он нас — людей, ради которых добровольно 
предал Себя на смерть, — возлюбил больше Себя и, будучи преблагим, Своей 
природной славе — дерзну так выразиться! — по домостроительству своевре-
менно предпочёл ради нас поругание Себя. Ведь воистину <644B> преизобиль-
ной честью Богу и преумножением славы, и проявлением и обнаружением сла-
вы, превосходящим природную, является возвращение к Нему заблудших. 
И ничто не сродно так Его славе, как спасение людей, ради которого и было всё 
учение и вся тайна, и то, что таинственнее всех тайн — Сам Бог, ради любви 
принятием умно и разумно одушевлённой плоти ставший воистину человеком 
и принявший в Себя без изменения страсти человеческой природы, чтобы спа-
сти человека и Собой подать нам, людям, образец добродетели и живой образ 
благоволения и любви к Самому Себе и друг к другу, который смог бы склонить 
всех к взаимному воздаянию должного.

<644C> Значит, раз уж и древний, и новый закон Божий велит, чтобы мы 
так же любили друг друга, как были возлюблены [Им] (Лев. 19, 13; Ин. 13, 34), 
и настолько считали своими несчастья друг друга, чтобы [377] по взаимному 
любовному расположению друг к другу менялись настроениями — по запове-
ди, повелевающей: «радоваться с радующимися и плакать с плачущими» (Рим. 
12, 15), — молю я богохранимого и благословенного господина моего, который 
стремится к одной единственной цели: со столь же великим человеколюбием 
следовать за Иисусом, «прошедшим небеса» (Евр. 4, 14), — и никакими род-
ственными узами не связан с этим обманчивым миром и с мироправителем; во-
истину ведь, обманчив этот мир, постоянно коварно соблазняющий вожделеть 
тленное и цепко пленяющий в рабствовании земному <644D> свободных по 
природе наследников небесных благ, если они допускают обольщению наслаж-
дения и обману овладеть собой.

Зная, стало быть, что к одной, как я сказал, цели спасения стремится благо-
словенный господин мой, молю принять и другого господина моего, великолеп-
нейшего господина иллюстрия1, человека богоугодного, который и принесёт эту 
мою незначащую грамотку, и сделаться для него всем, когда будет у него, по Бо-
жией воле, — вернее же, у него и у Бога, — нужда в помощи, как мы желаем, 
чтобы всем сделался для нас самих Бог и ближний, <645А> когда в чём нуж-
даемся. Человек ведь он воистину добрый и обиталище всякого праведного дела, 
и истинный предстатель пред Богом за моё изгнанничество, и преданный уте-
шитель мой во многих непрестанных и тяжких болезнях; и, прямо сказать, что 
есть у него силы, и мне, и многим другим помогал. «Да даст ему Господь обре-

1 Речь идет о бывшем префекте Карфагена Георгии.



280 Преп. Максим Исповедник 281Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

сти у Него милость в тот день» (2 Тим. 1, 18), ибо для многих стал он упокоени-
ем и утешением. Поэтому, если обрёл я милость в глазах благословенного го-
сподина моего, и числит он меня среди возлюбленных им по Богу, пусть непре-
менно печётся о нём со всем старанием, не допуская ему никакой обиды, на-
сколько в его силах. <645В> Это ведь предписывает закон любви и желает тай-
на вселения Бога к людям во плоти, чтобы он, вернувшись с Божией помощью, 
рассказывал о благодеяниях благословенного господина моего и его искреннем 
рвении помочь, а я бы ещё больше хвалился, что такой от Бога достался мне го-
сподин на земле  стремящийся на всякое благое дело [378] и искреннейший ско-
рый заступник всех нуждающихся.

Бог, единый благой и человеколюбивый (Исх. 34, 6; Мк. 10, 18), ради наше-
го спасения всё для всех спасительно устраивающий, Сам да возьмёт тебя, гос-
подин мой, за правую руку, и поведёт по пути Своей правды, и Небесного Цар-
ствия удостоит тебя, здесь добродетельно улучившего дары Божественной 
 благодати. <645С> Бог всяческих и Господь наш Иисус Христос да сохранит 
благочестивейших и всемилостивых государей наших, и да укрепит силу бла-
гочестивого их царствования, и да внушит в сердца их благие и мирные мысли 
о нас, их смиренных рабах. И смелее ещё скажу — ведь от боли делаюсь я от-
важным — да исполнит Он и эту угодную Богу мольбу и простит им, что они 
позволили отозвать, хотя бы ненадолго, преблагословенного наместника этой 
провинции, сияющего как светильник в тёмном месте (2 Петр. 1, 19) и избав-
ляющего всех так или иначе от страдания слепоты, — человека боголюбивого, 
верного, благочестивого, добродетельного, благоразумного, скромного, воздерж-
ного, терпеливого, кроткого, сострадательного, милосердного, <645D> питаю-
щего нищих, пекущегося о престарелых, защитника вдов, покровителя  монахов, 
нестяжательного, любящего Церковь, короче говоря — друга всех, и живых, и 
мёртвых, который живых окружает всяческой любовью, а мёртвых почитает 
красотой надгробных памятников, как Иосиф из Аримафеи — Господа, собла-
говолившего умереть за нас во плоти (Мф. 27, 57), да вдобавок ко всему этому 
ещё и ревностного поборника правого учения, согласного с апостольской верой, 
и проповедника праведной жизни. И, <648А> кратко говоря, разные люди, 
каждый по своему устремлению, заботятся на земле о разном; Георгия же дело 
и забота — уход за больными и стариками, и пришельцами, и пропитание ни-
щих, и монастыри, и погребение странников, и защита и прокормление велико-
го множества нищих и бедняков, рассеянных по городам, и сияние человеколю-
бия, простирающееся за пределы востока и запада, севера и юга.

[379] А коли это так, то кто же, если хоть какое приобрёл себе благочестие, 
не знает, какое благоволение Бога призывают на всех подобные богоугодные 

дела, которые всегда преисполнены стремления к Нему? <648В> И, чтобы не 
накликать беды, умолчу о том, что случается, напротив, из-за лености к таким 
делам. Кто же сможет измерить потоки слёз, излившиеся из глаз всех обитате-
лей этой провинции при отъезде этого человека, когда все обступили его и тяну-
ли каждый к себе, чем угодно препятствуя его восшествию на корабль, испус кая 
жалобные стоны, будто требуя, по роду и возрасту: одни — кормителя бедно-
сти, другие — управителя изобилия; вдовы — заступника, сироты — отца, ни-
щие — нищелюбца, и страннолюбца — пришельцы, и братья — братолюбца, 
больные — врача, несчастные — утешителя, старые — посох, и все вообще — 
того, кто делается всем для всех, чтобы приобрести всех (1 Кор. 9, 22) <648С> 
и ради всех самому стать приобретением Бога. Поэтому по дарованной тебе у 
Бога милости, благословенный господин мой, какими знаешь способами и че-
рез каких знаешь лиц, если можешь заставить снова его вернуть, знай, что ве-
ликую принесёшь жертву Богу, а богоданным государям нашим окажешь ис-
тинное доброжелательство и обеспечишь нерушимую безопасность. Нет ведь 
более преданного раба их благочестивого царствования, чем он. Будь здоров, 
многолюбимый и преданный раб Божий, всех для меня дражайший.

Письмо XLV. Тому же

<648D> Во всякий век Бог, промыслительно заботящийся о человеческой 
природе и нашем всеобщем спасении, являл, будто свет, блистающего добро-
детелями человека святой жизни, вмещавшего, как бы по предопределению, 
Божественные законы, и даровал ему такую силу, которая была потребна для 
обращения руководимого народа, чтобы прочие люди, как бы следуя светочу 
праведных дел, и сами приводили свою жизнь в добрый порядок, [380] и никто 
не мог бы их сбить с толку благодаря их неведению. Нашему же веку явлен све-
точем и правилом добродетели христолюбивый эпарх Георгий, муж великий, 
столь великой добродетели и, по милости Божией, столь изобилующий силой, 
<649A> превосходящей силу некогда уготованных и посланных ради этого му-
жей, сколь было нам, — или, вернее, нашему веку, угнетённому великим гнё-
том порока, — потребно, чтобы вырваться из трясины безобразящих нас гре-
хов. Муж изо всех боголюбивейших мужей прошлого и настоящего благой и 
человеколюбивый, сострадательный, кроткий, терпеливый, стойкий, смиренно-
мудрый, благоразумный, незлобивый, нестяжательный, любящий, не  помнящий 
зла, добродеющий, страннолюбивый, нищелюбивый, соболезнующий, отзывчи-
вый, усердный, бдительный, любящий Церковь, и — что всего драгоценнее — 



280 Преп. Максим Исповедник 281Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

сти у Него милость в тот день» (2 Тим. 1, 18), ибо для многих стал он упокоени-
ем и утешением. Поэтому, если обрёл я милость в глазах благословенного го-
сподина моего, и числит он меня среди возлюбленных им по Богу, пусть непре-
менно печётся о нём со всем старанием, не допуская ему никакой обиды, на-
сколько в его силах. <645В> Это ведь предписывает закон любви и желает тай-
на вселения Бога к людям во плоти, чтобы он, вернувшись с Божией помощью, 
рассказывал о благодеяниях благословенного господина моего и его искреннем 
рвении помочь, а я бы ещё больше хвалился, что такой от Бога достался мне го-
сподин на земле  стремящийся на всякое благое дело [378] и искреннейший ско-
рый заступник всех нуждающихся.

Бог, единый благой и человеколюбивый (Исх. 34, 6; Мк. 10, 18), ради наше-
го спасения всё для всех спасительно устраивающий, Сам да возьмёт тебя, гос-
подин мой, за правую руку, и поведёт по пути Своей правды, и Небесного Цар-
ствия удостоит тебя, здесь добродетельно улучившего дары Божественной 
 благодати. <645С> Бог всяческих и Господь наш Иисус Христос да сохранит 
благочестивейших и всемилостивых государей наших, и да укрепит силу бла-
гочестивого их царствования, и да внушит в сердца их благие и мирные мысли 
о нас, их смиренных рабах. И смелее ещё скажу — ведь от боли делаюсь я от-
важным — да исполнит Он и эту угодную Богу мольбу и простит им, что они 
позволили отозвать, хотя бы ненадолго, преблагословенного наместника этой 
провинции, сияющего как светильник в тёмном месте (2 Петр. 1, 19) и избав-
ляющего всех так или иначе от страдания слепоты, — человека боголюбивого, 
верного, благочестивого, добродетельного, благоразумного, скромного, воздерж-
ного, терпеливого, кроткого, сострадательного, милосердного, <645D> питаю-
щего нищих, пекущегося о престарелых, защитника вдов, покровителя  монахов, 
нестяжательного, любящего Церковь, короче говоря — друга всех, и живых, и 
мёртвых, который живых окружает всяческой любовью, а мёртвых почитает 
красотой надгробных памятников, как Иосиф из Аримафеи — Господа, собла-
говолившего умереть за нас во плоти (Мф. 27, 57), да вдобавок ко всему этому 
ещё и ревностного поборника правого учения, согласного с апостольской верой, 
и проповедника праведной жизни. И, <648А> кратко говоря, разные люди, 
каждый по своему устремлению, заботятся на земле о разном; Георгия же дело 
и забота — уход за больными и стариками, и пришельцами, и пропитание ни-
щих, и монастыри, и погребение странников, и защита и прокормление велико-
го множества нищих и бедняков, рассеянных по городам, и сияние человеколю-
бия, простирающееся за пределы востока и запада, севера и юга.

[379] А коли это так, то кто же, если хоть какое приобрёл себе благочестие, 
не знает, какое благоволение Бога призывают на всех подобные богоугодные 

дела, которые всегда преисполнены стремления к Нему? <648В> И, чтобы не 
накликать беды, умолчу о том, что случается, напротив, из-за лености к таким 
делам. Кто же сможет измерить потоки слёз, излившиеся из глаз всех обитате-
лей этой провинции при отъезде этого человека, когда все обступили его и тяну-
ли каждый к себе, чем угодно препятствуя его восшествию на корабль, испус кая 
жалобные стоны, будто требуя, по роду и возрасту: одни — кормителя бедно-
сти, другие — управителя изобилия; вдовы — заступника, сироты — отца, ни-
щие — нищелюбца, и страннолюбца — пришельцы, и братья — братолюбца, 
больные — врача, несчастные — утешителя, старые — посох, и все вообще — 
того, кто делается всем для всех, чтобы приобрести всех (1 Кор. 9, 22) <648С> 
и ради всех самому стать приобретением Бога. Поэтому по дарованной тебе у 
Бога милости, благословенный господин мой, какими знаешь способами и че-
рез каких знаешь лиц, если можешь заставить снова его вернуть, знай, что ве-
ликую принесёшь жертву Богу, а богоданным государям нашим окажешь ис-
тинное доброжелательство и обеспечишь нерушимую безопасность. Нет ведь 
более преданного раба их благочестивого царствования, чем он. Будь здоров, 
многолюбимый и преданный раб Божий, всех для меня дражайший.

Письмо XLV. Тому же

<648D> Во всякий век Бог, промыслительно заботящийся о человеческой 
природе и нашем всеобщем спасении, являл, будто свет, блистающего добро-
детелями человека святой жизни, вмещавшего, как бы по предопределению, 
Божественные законы, и даровал ему такую силу, которая была потребна для 
обращения руководимого народа, чтобы прочие люди, как бы следуя светочу 
праведных дел, и сами приводили свою жизнь в добрый порядок, [380] и никто 
не мог бы их сбить с толку благодаря их неведению. Нашему же веку явлен све-
точем и правилом добродетели христолюбивый эпарх Георгий, муж великий, 
столь великой добродетели и, по милости Божией, столь изобилующий силой, 
<649A> превосходящей силу некогда уготованных и посланных ради этого му-
жей, сколь было нам, — или, вернее, нашему веку, угнетённому великим гнё-
том порока, — потребно, чтобы вырваться из трясины безобразящих нас гре-
хов. Муж изо всех боголюбивейших мужей прошлого и настоящего благой и 
человеколюбивый, сострадательный, кроткий, терпеливый, стойкий, смиренно-
мудрый, благоразумный, незлобивый, нестяжательный, любящий, не  помнящий 
зла, добродеющий, страннолюбивый, нищелюбивый, соболезнующий, отзывчи-
вый, усердный, бдительный, любящий Церковь, и — что всего драгоценнее — 



282 Преп. Максим Исповедник

пылкий ревнитель правильного и благочестивого учения. <649В> И всё осталь-
ное соответственно, что содержится в предыдущем письме, в котором, и в дру-
гом ещё письме благословенному господину моему, я это отчасти изъяснил. Все 
ведь совершенства этого мужа речь не в силах охватить, да это и невозможно; 
и это я сообщил для того только, чтобы богохранимый господин мой, зная бого-
любие этого мужа, дела которого стяжали ему милость Божию, принял и  почитал 
его, и вверил бы покровительству благочестивых и всемилостивых государей 
наших, являющих на земле образ Божественной власти, и убедил их не прини-
мать злых языков мужей беззаконных, которые творят обман, будто  наточенная 
бритва, и любят зло больше доброты (Пс. 51, 4–5), чтобы не было места лжи 
против правды и не имела бы воли несправедливость говорить против справед-
ливости, и вообще порок — против всякой добродетели, по взаимному их пре-
вращению и смешению. <649С> Ведь писано: «Нехорошо обвинять мужа пра-
ведного, и нельзя строить козни против справедливых правителей» (Притч. 17, 
26). Так и подобает поступить благословенному господину моему, любящему 
мудрость и рассудительность, о вечном сохранении которой у благословенно-
го господина моего я молюсь, ибо она хранит душу его и тело. А доставившего 
это письмо моего ничтожества — человека, у которого разум души [381] опере-
жает возраст тела, — молю принять как следует ради выдающегося его разума, 
усердия к Божественному учению и искреннего расположения ко мне, убого-
му, которое он не считает недостойным питать. 

ПИСЬМА, НЕ ВОШЕДШИЕ
В СОБРАНИЕ Ф. КОМБЕФИСА

Письмо св. Максима к игумену Фалассию (Письмо А)*1

Записка о том, что сделали римские легаты2 в Константинополе 

Из письма святого Максима, написанного к игумену Фалассию <583D>. 
Зная, что ты, отец мой, из таких людей и им подобных, и понимая, что ты всею 
силою, более чем кто-либо в нашем поколении, заботишься лишь о том, что при-
надлежит Ему, я счел необходимым сообщить тебе то, о чем я только что полу-
чил письмо из блаженнейшего Города3 от неких почтенных мужей, вместе с то-
бою всем сердцем любящих Бога, о доблести этих людей4 в деле, касающемся 
догматов самой святой вселенской и апостольской Церкви.

* Пер. с греч. З. А. Барзах. Научгная редакция и примечания Г. И. Беневича.
 1 Настоящее письмо, получившее в максимоведении именование «Письмо А», со-

хранилось частично в латинском переводе, см.: Mansi X, 677A — 678C (PL. 583D — 
586B). Как пишет Ж.-К. Ларше (Преподобный Максим Исповедник — посредник 
между Востоком и Западом. Пер. с франц. О. Николаевой. М., 2004. С. 172), письмо 
это описывает историю в Константинополь римского посольства, посланного за ут-
верждением избранного после смерти Гонория (638 г.) нового папы — Северина (28. 
05. 640 – 02. 08. 640). Северин был избран в Риме почти сразу после кончины Гоно-
рия, но Ираклий (видимо, по совету патриарха Сергия) потребовал в качестве усло-
вия его утверждения подписать Экфесис. Преп. Максим, который тогда пребывал 
в Карфагене, в письме к игумену Фалассию описывает обстоятельства пребывания 
римских апокрисиариев в Константинополе, объясняя, как им, без признания Эк-
фесиса, удалось добиться утверждения Северина в папском длстоинстве. Письмо 
преп. Максима датируется началом 640 г.

2 Так в латинском тексте. На самом деле, речь идет об апокрисиариях, как видно 
и из дальнейшего текста.

3 Очевидно, Рима. 
4 Имеются в виду или вообще римляне, или, конкретно, римские апокрисиарии.



282 Преп. Максим Исповедник

пылкий ревнитель правильного и благочестивого учения. <649В> И всё осталь-
ное соответственно, что содержится в предыдущем письме, в котором, и в дру-
гом ещё письме благословенному господину моему, я это отчасти изъяснил. Все 
ведь совершенства этого мужа речь не в силах охватить, да это и невозможно; 
и это я сообщил для того только, чтобы богохранимый господин мой, зная бого-
любие этого мужа, дела которого стяжали ему милость Божию, принял и  почитал 
его, и вверил бы покровительству благочестивых и всемилостивых государей 
наших, являющих на земле образ Божественной власти, и убедил их не прини-
мать злых языков мужей беззаконных, которые творят обман, будто  наточенная 
бритва, и любят зло больше доброты (Пс. 51, 4–5), чтобы не было места лжи 
против правды и не имела бы воли несправедливость говорить против справед-
ливости, и вообще порок — против всякой добродетели, по взаимному их пре-
вращению и смешению. <649С> Ведь писано: «Нехорошо обвинять мужа пра-
ведного, и нельзя строить козни против справедливых правителей» (Притч. 17, 
26). Так и подобает поступить благословенному господину моему, любящему 
мудрость и рассудительность, о вечном сохранении которой у благословенно-
го господина моего я молюсь, ибо она хранит душу его и тело. А доставившего 
это письмо моего ничтожества — человека, у которого разум души [381] опере-
жает возраст тела, — молю принять как следует ради выдающегося его разума, 
усердия к Божественному учению и искреннего расположения ко мне, убого-
му, которое он не считает недостойным питать. 

ПИСЬМА, НЕ ВОШЕДШИЕ
В СОБРАНИЕ Ф. КОМБЕФИСА

Письмо св. Максима к игумену Фалассию (Письмо А)*1

Записка о том, что сделали римские легаты2 в Константинополе 

Из письма святого Максима, написанного к игумену Фалассию <583D>. 
Зная, что ты, отец мой, из таких людей и им подобных, и понимая, что ты всею 
силою, более чем кто-либо в нашем поколении, заботишься лишь о том, что при-
надлежит Ему, я счел необходимым сообщить тебе то, о чем я только что полу-
чил письмо из блаженнейшего Города3 от неких почтенных мужей, вместе с то-
бою всем сердцем любящих Бога, о доблести этих людей4 в деле, касающемся 
догматов самой святой вселенской и апостольской Церкви.

* Пер. с греч. З. А. Барзах. Научгная редакция и примечания Г. И. Беневича.
 1 Настоящее письмо, получившее в максимоведении именование «Письмо А», со-

хранилось частично в латинском переводе, см.: Mansi X, 677A — 678C (PL. 583D — 
586B). Как пишет Ж.-К. Ларше (Преподобный Максим Исповедник — посредник 
между Востоком и Западом. Пер. с франц. О. Николаевой. М., 2004. С. 172), письмо 
это описывает историю в Константинополь римского посольства, посланного за ут-
верждением избранного после смерти Гонория (638 г.) нового папы — Северина (28. 
05. 640 – 02. 08. 640). Северин был избран в Риме почти сразу после кончины Гоно-
рия, но Ираклий (видимо, по совету патриарха Сергия) потребовал в качестве усло-
вия его утверждения подписать Экфесис. Преп. Максим, который тогда пребывал 
в Карфагене, в письме к игумену Фалассию описывает обстоятельства пребывания 
римских апокрисиариев в Константинополе, объясняя, как им, без признания Эк-
фесиса, удалось добиться утверждения Северина в папском длстоинстве. Письмо 
преп. Максима датируется началом 640 г.

2 Так в латинском тексте. На самом деле, речь идет об апокрисиариях, как видно 
и из дальнейшего текста.

3 Очевидно, Рима. 
4 Имеются в виду или вообще римляне, или, конкретно, римские апокрисиарии.



284 Преп. Максим Исповедник 285Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Ибо они дали знать, что из-за этого дела там, т. е. в царственном Граде1, сде-
лалось великое смятение среди мужей священных и церковных; так было и рань-
ше, но в особенности в то самое время, когда они приняли апокрисиариев, по-
сланных туда ради возведения папы с утвержденным решением2. 

Ибо тогда, именно тогда, после многих речей, которые они произнесли в свя-
зи с утверждением папы, они вновь, для свершения этого и во исполнение сво-
его желания, предложили им догматическую хартию (chartam)3, ныне ими со-
ставленную, заявляя: «Мы предоставим вам поддержку в капитуле (in capitulo)4, 
ради которого вы прибыли сюда, предприняв столь долгий морской путь, толь-
ко в том случае, если вы пообещаете убедить того, кто будет посвящен в папы, 
подписать эту хартию, и безо всякого исключения согласиться с догматами, ко-
торые в ней содержатся». <585A> 

Они5 же, понимая ценность того, что они защищают, и понимая, что из-за 
[всего] этого первая из Церквей, митрополия и Город6 остается вдовой столько 
времени, добились осуществления своего плана следующим образом. А  именно, 

1 Т. е. в Константинополе.
2 Видимо, имеется в виду решение Римской церкви об избрании Северина папой. 

Как пишет о. Иоанн Мейендорф, избрание пап совершалось в Basilica aurea Лате-
рана с участием клира и народа, а затем документ, подписанный пресвитером и са-
мим кандидатом, подавался императору (или экзарху) с прошением о разрешении 
совершить посвящение (см.: Meyendorff J. Imperial Unity and Christian Divisions. 
N.-Y., 1989. Р. 299).

3 Т. е. Экфесис.
4 Так у Анастасия Библиотекаря. Какую именно процедуру утверждения избран-

ного для поставления папой Северина имеет здесь в виду Анастасий, переводя  письмо 
преп. Максима, не вполне понятно, как и то, что именно он имеет в виду под «капиту-
лом». Не исключено, однако, что речь идет о том органе, состоящем из трех еписко-
пов под председательством епископа Остийского, который, после получения утверж-
дения императором избранного в папы клиром и народом Рима кандидата, совершал 
в Риме посвящение и интронизацию нового папы (см.: Meyendorff J. Ibid). Однако 
более вероятно, что речь идет о поддержке византийским клиром кандидата в каком-
то органе в сенате (синклите), который, если данная гипотеза верна, мог, следова-
тельно, давать совет императору относительно утверждения нового папы. 

5 Т. е. апокрисиарии.
6 Ecclesiarum principem matrem et urbem. В. И. Земскова предложила в перепис-

ке с нами свой перевод: «первенствующая мать Церквей и Город», ссылаясь на то, 
что «матерью Церквей» называли Латеран. Вариант перевода Ж.-М. Гаррига: «гла-
ва и митрополия Церквей» (см.: Гарриг Ж.-М. Представление о римской  супрематии 
у Максима Исповедника//Символ. 14, 1985. С. 9, притом что Ж.-М. Гарриг вооб ще 
опустил слово «urbs» [город]) — как замечает Ж.-К. Ларше (Указ. соч. С. 173) — пред-
ставляется тенденциозным и менее оправданным.

когда эти люди1 решили, что, вопреки разуму, их новая ересь достигнет и его2, 
они3, чтобы добиться того, к чему они стремились, стали действовать спокойно 
и разумно и, как бы уступая, сказали: «Мы, со своей стороны, не можем предо-
ставить вам гарантий, ибо нам вверено служение, но не право решать дела веры. 
Однако мы заверяем вас в том, что сообщим все, что вами предложено, и  покажем 
саму хартию тому, кто будет рукоположен в папы, и если <585B> он рассудит, 
что она хороша, попросим заверить ее своей подписью. Ныне же не пытайтесь 
из-за этого чинить нам препятствия и прогнать нас силой, или же силой задер-
жать нас здесь, ибо невозможно, чтобы кто-либо заставил кого-то делать что-либо 
силой, а особенно в деле веры. Ибо в этом деле и весьма робкий становится в выс-
шей степени храбрым, и самый малодушный оказывается величайшим воином, 
и, укрепляя душу Словом Божиим, он даже в величайшем  гонении будет скорее 
тверд, чем слаб; сколь же более это относится к Римской церкви и клиру, — [Церк-
ви,] которая от века и доныне является старшей (senior) из всех Церквей, кото-
рые есть под солнцем. Это канонически следует как из соборов и апостолов, так 
и от <586A> высшего главы их4, и принято по жребию (in sortem adepta), и ни-
когда не писалось никаких отчетов, касающихся понтификата, и она5 не обяза-
на издавать синодальные послания (synodicarum chartarum), так как все они6 в 
этих делах равным образом подчинены ей, согласно священному праву».

Такие и подобные слова без страха, но в святой и праведной уверенности го-
ворили клирикам царственного города7 сии верные слуги истинной и необори-
мой Скалы (petrae)8, т. е. величайшей (maximae) Апостольской церкви, которая 
пребывает здесь. И, кажется, они уняли их и благоразумно заставили мыслить 

1 Т. е. византийцы.
2 Т. е. Рима.
3 Т. е. апокрисиарии.
4 Видимо, апостола Петра. 
5 Римская церковь.
6 Т. е. другие Церкви. Это место из письма св. Максима интересно сравнить с 

утверждением Ж.-К. Ларше: «В древней Церкви и даже при жизни Максима было 
принято, чтобы всякий патриарх, а также и новоизбранный папа (курсив мой. — 
Г. Б.) точно изложил содержание своей веры собратьям, рассылая им “Синодичес кое 
письмо” [sic!], и получил их одобрение, которое и являлось условием законности его 
посвящения и общения с ним» (Ларше Ж.-К. Вопрос о первенстве Рима в трудах св. 
Максима Исповедника//Петрово служение. Диалог католиков и православных/
Под. ред. В. Каспера. М., 2006. C. 230).

7 Т. е. Константинополя.
8 Ср.: Мф. 16, 18: «Я говорю тебе: ты — Петр, и на сем камне Я создам церковь 

Мою».



284 Преп. Максим Исповедник 285Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Ибо они дали знать, что из-за этого дела там, т. е. в царственном Граде1, сде-
лалось великое смятение среди мужей священных и церковных; так было и рань-
ше, но в особенности в то самое время, когда они приняли апокрисиариев, по-
сланных туда ради возведения папы с утвержденным решением2. 

Ибо тогда, именно тогда, после многих речей, которые они произнесли в свя-
зи с утверждением папы, они вновь, для свершения этого и во исполнение сво-
его желания, предложили им догматическую хартию (chartam)3, ныне ими со-
ставленную, заявляя: «Мы предоставим вам поддержку в капитуле (in capitulo)4, 
ради которого вы прибыли сюда, предприняв столь долгий морской путь, толь-
ко в том случае, если вы пообещаете убедить того, кто будет посвящен в папы, 
подписать эту хартию, и безо всякого исключения согласиться с догматами, ко-
торые в ней содержатся». <585A> 

Они5 же, понимая ценность того, что они защищают, и понимая, что из-за 
[всего] этого первая из Церквей, митрополия и Город6 остается вдовой столько 
времени, добились осуществления своего плана следующим образом. А  именно, 

1 Т. е. в Константинополе.
2 Видимо, имеется в виду решение Римской церкви об избрании Северина папой. 

Как пишет о. Иоанн Мейендорф, избрание пап совершалось в Basilica aurea Лате-
рана с участием клира и народа, а затем документ, подписанный пресвитером и са-
мим кандидатом, подавался императору (или экзарху) с прошением о разрешении 
совершить посвящение (см.: Meyendorff J. Imperial Unity and Christian Divisions. 
N.-Y., 1989. Р. 299).

3 Т. е. Экфесис.
4 Так у Анастасия Библиотекаря. Какую именно процедуру утверждения избран-

ного для поставления папой Северина имеет здесь в виду Анастасий, переводя  письмо 
преп. Максима, не вполне понятно, как и то, что именно он имеет в виду под «капиту-
лом». Не исключено, однако, что речь идет о том органе, состоящем из трех еписко-
пов под председательством епископа Остийского, который, после получения утверж-
дения императором избранного в папы клиром и народом Рима кандидата, совершал 
в Риме посвящение и интронизацию нового папы (см.: Meyendorff J. Ibid). Однако 
более вероятно, что речь идет о поддержке византийским клиром кандидата в каком-
то органе в сенате (синклите), который, если данная гипотеза верна, мог, следова-
тельно, давать совет императору относительно утверждения нового папы. 

5 Т. е. апокрисиарии.
6 Ecclesiarum principem matrem et urbem. В. И. Земскова предложила в перепис-

ке с нами свой перевод: «первенствующая мать Церквей и Город», ссылаясь на то, 
что «матерью Церквей» называли Латеран. Вариант перевода Ж.-М. Гаррига: «гла-
ва и митрополия Церквей» (см.: Гарриг Ж.-М. Представление о римской  супрематии 
у Максима Исповедника//Символ. 14, 1985. С. 9, притом что Ж.-М. Гарриг вооб ще 
опустил слово «urbs» [город]) — как замечает Ж.-К. Ларше (Указ. соч. С. 173) — пред-
ставляется тенденциозным и менее оправданным.

когда эти люди1 решили, что, вопреки разуму, их новая ересь достигнет и его2, 
они3, чтобы добиться того, к чему они стремились, стали действовать спокойно 
и разумно и, как бы уступая, сказали: «Мы, со своей стороны, не можем предо-
ставить вам гарантий, ибо нам вверено служение, но не право решать дела веры. 
Однако мы заверяем вас в том, что сообщим все, что вами предложено, и  покажем 
саму хартию тому, кто будет рукоположен в папы, и если <585B> он рассудит, 
что она хороша, попросим заверить ее своей подписью. Ныне же не пытайтесь 
из-за этого чинить нам препятствия и прогнать нас силой, или же силой задер-
жать нас здесь, ибо невозможно, чтобы кто-либо заставил кого-то делать что-либо 
силой, а особенно в деле веры. Ибо в этом деле и весьма робкий становится в выс-
шей степени храбрым, и самый малодушный оказывается величайшим воином, 
и, укрепляя душу Словом Божиим, он даже в величайшем  гонении будет скорее 
тверд, чем слаб; сколь же более это относится к Римской церкви и клиру, — [Церк-
ви,] которая от века и доныне является старшей (senior) из всех Церквей, кото-
рые есть под солнцем. Это канонически следует как из соборов и апостолов, так 
и от <586A> высшего главы их4, и принято по жребию (in sortem adepta), и ни-
когда не писалось никаких отчетов, касающихся понтификата, и она5 не обяза-
на издавать синодальные послания (synodicarum chartarum), так как все они6 в 
этих делах равным образом подчинены ей, согласно священному праву».

Такие и подобные слова без страха, но в святой и праведной уверенности го-
ворили клирикам царственного города7 сии верные слуги истинной и необори-
мой Скалы (petrae)8, т. е. величайшей (maximae) Апостольской церкви, которая 
пребывает здесь. И, кажется, они уняли их и благоразумно заставили мыслить 

1 Т. е. византийцы.
2 Т. е. Рима.
3 Т. е. апокрисиарии.
4 Видимо, апостола Петра. 
5 Римская церковь.
6 Т. е. другие Церкви. Это место из письма св. Максима интересно сравнить с 

утверждением Ж.-К. Ларше: «В древней Церкви и даже при жизни Максима было 
принято, чтобы всякий патриарх, а также и новоизбранный папа (курсив мой. — 
Г. Б.) точно изложил содержание своей веры собратьям, рассылая им “Синодичес кое 
письмо” [sic!], и получил их одобрение, которое и являлось условием законности его 
посвящения и общения с ним» (Ларше Ж.-К. Вопрос о первенстве Рима в трудах св. 
Максима Исповедника//Петрово служение. Диалог католиков и православных/
Под. ред. В. Каспера. М., 2006. C. 230).

7 Т. е. Константинополя.
8 Ср.: Мф. 16, 18: «Я говорю тебе: ты — Петр, и на сем камне Я создам церковь 

Мою».



286 Преп. Максим Исповедник 287Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

смиренно и скромно, с самого начала показав им чистоту и православность 
(orthodoxiam) своей веры. 

Те же, дивясь (admirantes)1 их благочестию, сказали, что таковое деяние 
должно быть по заслугам вознаграждено и, отказавшись от предложения хар-
тии, <586B> пообещали, что их старанием епископское избрание [Северина] 
будет утверждено. Поняв, что дело сделано, Богом любимые апокрисиарии по-
благодарили их и отправились домой. А экземпляр этой хартии, досточтимый 
отче, и мне переслали. Ими была изложена причина естественных2 действий 
(facendarum), свершающихся во Христе-Боге, т. е. в Его сущностях, из которых 
Он и в которых Он есть и мыслится; и они заявляют, что не должно говорить, 
что в Нем одна или две [причины действия]. Признают же они, что нужно испо-
ведовать только то, что из Одного и Того же воплощенного Слова Божия про-
истекает принадлежащее и Богу, и человеческое, и что и то, и другое следует 
относить к Одному и Тому же3.

1 Или: восхищаясь
2 Или: природных.
3 Последнее выражение мало чем отличается от исповедания из реконструкции 

Псифоса по письму Сергия Киру из послания к Гонорию: «Один и тот же Сын Еди-
нородный… действует по Божеству и по человечеству… [и] всякое богоприличное и 
человекоприличное действие происходит нераздельно от Одного и Того же вопло-
щенного Бога Слова и Тому же приписывается» (цит. по: Деян. Т. IV. С. 174–175) 
или из Еp 19 Пирра, одобренного преп. Максимом: «и Божественное, и человече-
ское исходило от Одного и Того же воплотившегося Бога-Слова» (Ер 19//PG 91. 
593A, пер. Е. Начинкина). Нельзя исключить и то, что письмо преп. Максима дошло 
до нас не целиком, и в утраченной части как раз и содержалась его первая реакция 
на учение об «одной воле». Если все же изложение Экфесиса дошло в письме цели-
ком, то его следует как-то объяснить. Ведь преп. Максим ничего не говорит о том, 
что в этом документе содержится исповедание одной воли во Христе и запрет на ис-
поведание двух, а ведь именно это, казалось бы, составляло особенность ереси Эк-
фесиса, который византийцы пытались заставить признать и апокрисиариев. Одно 
из возможных объяснений состоит в следующем. Как известно, Псифос, признавав-
шийся православными, запрещал выражения «одно» или «два действия». Не исклю-
чено, что преп. Максим делает акцент в изложении новой ереси на вопросе о  причине 
действий, так как считает, что утверждение о том, что таковой причиной является 
ипостась Христа, — и есть главное заблуждение, а не утверждение об одной воле. 
Как известно, преп. Максим и после 640 г. (как минимум, до 643 г.) находил возмож-
ным православно истолковывать встречающееся у св. отцов выражение «одно дей-
ствие» и считал его вполне употребимым и даже необходимым, а вот то, что причи-
ной действий (а затем и воль) является ипостась, — всегда категорически отвергал 
(такое объяснение мы дали выше, см. с. ?? наст. издания). С другой стороны, выра-
жение «одна воля» в Экфесисе появляется в контексте обоснования неправильно-

Того же [Максима] к благочестивейшему Стефану,
пресвитеру и игумену (Письмо B)*1

Заботой о слове Божием и упражнением в путях правды стряхнув с разума 
своего отупение забвения и тьму незнания, стал ты солью земли, по слову Го-
спода, и сам, человече Божий, заботясь о делах добродетели, бежав страстей 
тления, храня благородную чистоту души, сделался светом миру, возводя и нас 
чрез созерцание духовное к Божественной мудрости, показав тайный смысл, 
сокрытый в вещах, явив причину, источник и происхождение всего сущего, и, 
коротко говоря, мудростью и добродетелью души и тела, ты, насколько это воз-
можно для человека, стал Богом2, и теперь являешь нам жизнь, имеющую при-
йти во Христе, и лик Господа, перешедши не только Чермное море искушений, 
но и сам Иордан, т. е. реку страстей и чувственных явлений, и оказавшись в Свя-
тая Святых, и явившись по благодати таким, каким по природе является Тот, к 
Кому стремится движение твое и в Ком оно успокоится. И затем, подражая не-
постижимому кеносису Бога ради нас, когда Он снизошел к нам и платы за это 
потребовал малой, ты не счел недостойным явить о нас заботу несомненную. 
Прошу тебя, благословенного господина и учителя моего, в Константинополе 
пребывающего, позаботиться относительно того, что я дал киру Феохаристу, и 
того, что я послал киру Иоанну, кубикуларию, чтобы не обнаружилось что-
нибудь, прибавленное из-за стараний писца, что совершенно изменит весь смысл 
моих аргументов. Будь здоров, возлюбленный мой, и да будет всегда к тебе ми-
лостив Бог в слове твоем и в деле. 

сти выражения «два действия», так что вполне вероятно, что поначалу акцент в вос-
приятии Экфесиса действительно был не на учении о воле, а на проблематике дей-
ствий и их причин. 

В виду сложности и неоднозначности для перевода этого важного в историче-
ском и догматическом отношении места из Письма A, приводим его на языке ориги-
нала: Exposita vero ab eis fuerat causa facendarum in Christo Deo, id est in substantiis 
ejus, ex quibus videlicet et in quibus est et creditur, naturalium operationum; et ne de 
caetero in eo sive una sive duae penitus praedicarentur. Fatebatur autem solummodo 
confitendum esse, ex uno eodemque Dei Verbo incarnato Deo decibilia et humana 
processisse, et in unum eumdemque referenda. 

* Пер. З. А. Барзах.
  1 Настоящее письмо преп. Максима пресвитеру и игумену Стефану получило в 

науке название «Письмо В». Оно было впервые опубликовано С. Л. Епифановичем 
(см.: Епифанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима 
Исповедника. Киев, 1917. С. 84–85). Ж.-К. Ларше, вслед за П. Шервудом, датирует 
это письмо зимой 642 г. (см. Введение, прим. 100 на с. ?? наст. издания). 

 2 Или: обожился.



286 Преп. Максим Исповедник 287Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

смиренно и скромно, с самого начала показав им чистоту и православность 
(orthodoxiam) своей веры. 

Те же, дивясь (admirantes)1 их благочестию, сказали, что таковое деяние 
должно быть по заслугам вознаграждено и, отказавшись от предложения хар-
тии, <586B> пообещали, что их старанием епископское избрание [Северина] 
будет утверждено. Поняв, что дело сделано, Богом любимые апокрисиарии по-
благодарили их и отправились домой. А экземпляр этой хартии, досточтимый 
отче, и мне переслали. Ими была изложена причина естественных2 действий 
(facendarum), свершающихся во Христе-Боге, т. е. в Его сущностях, из которых 
Он и в которых Он есть и мыслится; и они заявляют, что не должно говорить, 
что в Нем одна или две [причины действия]. Признают же они, что нужно испо-
ведовать только то, что из Одного и Того же воплощенного Слова Божия про-
истекает принадлежащее и Богу, и человеческое, и что и то, и другое следует 
относить к Одному и Тому же3.

1 Или: восхищаясь
2 Или: природных.
3 Последнее выражение мало чем отличается от исповедания из реконструкции 

Псифоса по письму Сергия Киру из послания к Гонорию: «Один и тот же Сын Еди-
нородный… действует по Божеству и по человечеству… [и] всякое богоприличное и 
человекоприличное действие происходит нераздельно от Одного и Того же вопло-
щенного Бога Слова и Тому же приписывается» (цит. по: Деян. Т. IV. С. 174–175) 
или из Еp 19 Пирра, одобренного преп. Максимом: «и Божественное, и человече-
ское исходило от Одного и Того же воплотившегося Бога-Слова» (Ер 19//PG 91. 
593A, пер. Е. Начинкина). Нельзя исключить и то, что письмо преп. Максима дошло 
до нас не целиком, и в утраченной части как раз и содержалась его первая реакция 
на учение об «одной воле». Если все же изложение Экфесиса дошло в письме цели-
ком, то его следует как-то объяснить. Ведь преп. Максим ничего не говорит о том, 
что в этом документе содержится исповедание одной воли во Христе и запрет на ис-
поведание двух, а ведь именно это, казалось бы, составляло особенность ереси Эк-
фесиса, который византийцы пытались заставить признать и апокрисиариев. Одно 
из возможных объяснений состоит в следующем. Как известно, Псифос, признавав-
шийся православными, запрещал выражения «одно» или «два действия». Не исклю-
чено, что преп. Максим делает акцент в изложении новой ереси на вопросе о  причине 
действий, так как считает, что утверждение о том, что таковой причиной является 
ипостась Христа, — и есть главное заблуждение, а не утверждение об одной воле. 
Как известно, преп. Максим и после 640 г. (как минимум, до 643 г.) находил возмож-
ным православно истолковывать встречающееся у св. отцов выражение «одно дей-
ствие» и считал его вполне употребимым и даже необходимым, а вот то, что причи-
ной действий (а затем и воль) является ипостась, — всегда категорически отвергал 
(такое объяснение мы дали выше, см. с. ?? наст. издания). С другой стороны, выра-
жение «одна воля» в Экфесисе появляется в контексте обоснования неправильно-

Того же [Максима] к благочестивейшему Стефану,
пресвитеру и игумену (Письмо B)*1

Заботой о слове Божием и упражнением в путях правды стряхнув с разума 
своего отупение забвения и тьму незнания, стал ты солью земли, по слову Го-
спода, и сам, человече Божий, заботясь о делах добродетели, бежав страстей 
тления, храня благородную чистоту души, сделался светом миру, возводя и нас 
чрез созерцание духовное к Божественной мудрости, показав тайный смысл, 
сокрытый в вещах, явив причину, источник и происхождение всего сущего, и, 
коротко говоря, мудростью и добродетелью души и тела, ты, насколько это воз-
можно для человека, стал Богом2, и теперь являешь нам жизнь, имеющую при-
йти во Христе, и лик Господа, перешедши не только Чермное море искушений, 
но и сам Иордан, т. е. реку страстей и чувственных явлений, и оказавшись в Свя-
тая Святых, и явившись по благодати таким, каким по природе является Тот, к 
Кому стремится движение твое и в Ком оно успокоится. И затем, подражая не-
постижимому кеносису Бога ради нас, когда Он снизошел к нам и платы за это 
потребовал малой, ты не счел недостойным явить о нас заботу несомненную. 
Прошу тебя, благословенного господина и учителя моего, в Константинополе 
пребывающего, позаботиться относительно того, что я дал киру Феохаристу, и 
того, что я послал киру Иоанну, кубикуларию, чтобы не обнаружилось что-
нибудь, прибавленное из-за стараний писца, что совершенно изменит весь смысл 
моих аргументов. Будь здоров, возлюбленный мой, и да будет всегда к тебе ми-
лостив Бог в слове твоем и в деле. 

сти выражения «два действия», так что вполне вероятно, что поначалу акцент в вос-
приятии Экфесиса действительно был не на учении о воле, а на проблематике дей-
ствий и их причин. 

В виду сложности и неоднозначности для перевода этого важного в историче-
ском и догматическом отношении места из Письма A, приводим его на языке ориги-
нала: Exposita vero ab eis fuerat causa facendarum in Christo Deo, id est in substantiis 
ejus, ex quibus videlicet et in quibus est et creditur, naturalium operationum; et ne de 
caetero in eo sive una sive duae penitus praedicarentur. Fatebatur autem solummodo 
confitendum esse, ex uno eodemque Dei Verbo incarnato Deo decibilia et humana 
processisse, et in unum eumdemque referenda. 

* Пер. З. А. Барзах.
  1 Настоящее письмо преп. Максима пресвитеру и игумену Стефану получило в 

науке название «Письмо В». Оно было впервые опубликовано С. Л. Епифановичем 
(см.: Епифанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима 
Исповедника. Киев, 1917. С. 84–85). Ж.-К. Ларше, вслед за П. Шервудом, датирует 
это письмо зимой 642 г. (см. Введение, прим. 100 на с. ?? наст. издания). 

 2 Или: обожился.



288 Преп. Максим Исповедник 289Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Богословско-полемический трактат XII (TP 12)*1

Из письма того же св. Максима, написанного к славному Петру, где он 
упоминает Пирра, св. Софрония, епископа Иерусалимского, и папу Гоно-
рия, а затем чуть позже продолжает:

<573B> В вашем славном послании ты соблаговолил сообщить твоему не-
достойному рабу об игумене Пирре2.

1 Пер. с лат. З. А. Барзах, научная редакция Г. И. Беневича. Это письмо, обращен-
ное к экзарху Африки иллюстрию Петру (подробнее о нем см. выше, с. ?? наст.изда-
ния) и датируемое Ж.-К. Ларше либо концом 643 г., либо 644 г. (см.: Larchet 1998. 
Р. 73), сохранилось в отрывках на латыни в переводе Анастасия Библиотекаря: PG 
91. 141A — 146A (PL 129. 573B — 576D), так что в его абсолютной достоверности 
уверенности нет (см.: Larchet J.-C. Maxime le Confesseur, médiateur entre l’Orient et 
l’Occident. Paris, 1998. Р. 139–140; Ларше 2004. С. 177–178). Письмо является от-
ветом на запрос иллюстрия Петра о том, как следует именовать экс-патриарха Кон-
стантинополя Пирра и как вообще к нему относиться. Дело в том, что в одном из сво-
их посланий в Константинополь папа Римский Феодор обращал внимание занявше-
го место Пирра патриарха Константинопольского Павла на то, что тот и его клир 
по-прежнему называют Пирра «святейшим», и требовал, чтобы Павел канонически 
отстранил Пирра за его ересь (Mansi X. 702–708, в частности, 704A и 707C). По-
скольку иллюстрий Петр был фактически правителем, поставленным властями Кон-
стантинополя, то он оказался в сложном положении и недоумевал, какого ему в дан-
ном вопросе придерживаться курса — Константинопольской ли кафедры, выражав-
шей (даже после смещения) величайшее уважение к Пирру (именование « святейшим» 
фактически подтверждало, что его смещение, происшедшее в результате дворцово-
го переворота, было незаконным), или же курса папы Феодора и Рима. С этим не-
простым вопросом Петр и обратился к преп. Максиму, которого, судя по ряду сви-
детельств, считал своим аввой и советником по духовным вопросам (см. подробнее: 
Larchet J.-C. Maxime le Confesseur, médiateur… Р. 139–140 (в русском переводе это-
го места (см.: Ларше 2004. С. 177–178), к сожалению, масса ошибок); Максим Ис-
поведник 2014b. C. 56, прим. 1 и с. 59, прим. 3–4). Понятно, что в данном контексте 
преп. Максим имел важную причину сказать о значении Римской кафедры, которая 
на тот момент была единственной патриаршей кафедрой — хранительницей право-
славия во всем мире, что мы и видим в данном послании.

2 Речь опять идет о Пирре, некогда игумене Хрисопольского монастыря, ближай-
шем сподвижнике патр. Сергия Константинопольского, впоследствии тоже патри-
архе (20.12.638 – 29.11.641). После смены власти в Константинополе Пирр оказал-
ся в ссылке в Африке, но по-прежнему пользовался уважением в монофелитской 
среде, в частности у патриарха Павла (01.10.641 – 27.12.653). В этой-то среде Пирр, 
судя по настоящему письму, по-прежнему именовался «святейшим». См. предыду-
щее примечание.

И немного далее: И я бы, в самом деле, ради этого поспешил по твоим богох-
ранимым и славнейшим следам, чтобы опровергнуть его и всех, кто неразборчи-
во следует этой новой ереси, — да ведают все, кто вслед за вами любит благочес-
тие, крайнее преизобилие невежества их и нечестия. Но я боюсь, как бы не 
 подумали, что я действую против священного права, делая это помимо воли свя-
щеннейшего престола мужей апостольских, которые благоуправляют всей пол-
нотой вселенской Церкви и руководят ею правильно, в соответствии с Боже-
ственным законом. Ибо именно этим Божественным законом стоит <573C> 
 небесное и земное, и не следует ни в чем отклоняться от него, но следует, чтобы 
те, кто вслед за вами решил жить свято, творили дела божественные, следуя 
Богу, ибо они имеют Бога покровителем дел своих и защитой неотступной.

Ибо, славнейший господин, новая вера и Экфесис, как я и раньше давал по-
нять, еще хуже древних еретиков. Ибо предшественник его нечестиво носил во 
чреве ее много лет, которые он провел в епископстве1, во свидетельство нече-
стия своего (ибо Бог часто может долготерпеть ради последующего разоблаче-
ния нечестия, — не для того, чтобы благодаря попущению нечестие умножи-
лось, но чтобы его, в полноте его, покарать справедливее), а этот человек еще 
нечестивее породил его [т. е. Экфесис]2. И последователи их насаждают ее в 
презрении <573D> к Божеству.

И далее: А вот еще более гнусный обычай их, как бы родовой признак всех 
извращенных еретиков, — то, что они приписывают невиновным вину в их соб-
ственном нечестии. Ибо то здесь, то там шепчут они, что Софроний, <574B> 
который премудро проповедовал и провозглашал догматы вселенской Церкви, 
впал в заблуждение3.

1 Речь идет, вероятно, о патр. Константинопольском Сергии (18.04.610 – 
09.12.638), которого преп. Максим считал ответственным за издание императором 
Ираклием Экфесиса.

2 Преп. Максим, видимо, имеет в виду, что от моноэнергистской унии 633 г., уси-
лиями преп. Софрония «нейтрализованной» Псифосом, и до издания Экфесиса в 
638 г. прошло некоторое время, пока ересь Сергия еще не явила себя в полную силу 
и не была церковно осуждена. В это время православные не разрывали церковного 
общения с затаившимися еретиками.

3 Возможно, поводом к таким обвинениям свт. Софрония Иерусалимского было 
его признание Псифоса, накладывавшего запрет на употребление выражений «одно» 
и «два действия». Известно, однако, что свт. Софроний в своем окружном послании 
634 г., формально избегая выражения «две энергии», недвусмысленно исповедал во 
Христе Божественное и человеческое действия. Отношение свт. Софрония к Экфе-
сису, подтвердившему запрет на выражения «одно» и «два действия», но  отвергшего 
выражение «две воли» и исповедовавшего одну волю во Христе, — вопрос  открытый. 



288 Преп. Максим Исповедник 289Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Богословско-полемический трактат XII (TP 12)*1

Из письма того же св. Максима, написанного к славному Петру, где он 
упоминает Пирра, св. Софрония, епископа Иерусалимского, и папу Гоно-
рия, а затем чуть позже продолжает:

<573B> В вашем славном послании ты соблаговолил сообщить твоему не-
достойному рабу об игумене Пирре2.

1 Пер. с лат. З. А. Барзах, научная редакция Г. И. Беневича. Это письмо, обращен-
ное к экзарху Африки иллюстрию Петру (подробнее о нем см. выше, с. ?? наст.изда-
ния) и датируемое Ж.-К. Ларше либо концом 643 г., либо 644 г. (см.: Larchet 1998. 
Р. 73), сохранилось в отрывках на латыни в переводе Анастасия Библиотекаря: PG 
91. 141A — 146A (PL 129. 573B — 576D), так что в его абсолютной достоверности 
уверенности нет (см.: Larchet J.-C. Maxime le Confesseur, médiateur entre l’Orient et 
l’Occident. Paris, 1998. Р. 139–140; Ларше 2004. С. 177–178). Письмо является от-
ветом на запрос иллюстрия Петра о том, как следует именовать экс-патриарха Кон-
стантинополя Пирра и как вообще к нему относиться. Дело в том, что в одном из сво-
их посланий в Константинополь папа Римский Феодор обращал внимание занявше-
го место Пирра патриарха Константинопольского Павла на то, что тот и его клир 
по-прежнему называют Пирра «святейшим», и требовал, чтобы Павел канонически 
отстранил Пирра за его ересь (Mansi X. 702–708, в частности, 704A и 707C). По-
скольку иллюстрий Петр был фактически правителем, поставленным властями Кон-
стантинополя, то он оказался в сложном положении и недоумевал, какого ему в дан-
ном вопросе придерживаться курса — Константинопольской ли кафедры, выражав-
шей (даже после смещения) величайшее уважение к Пирру (именование « святейшим» 
фактически подтверждало, что его смещение, происшедшее в результате дворцово-
го переворота, было незаконным), или же курса папы Феодора и Рима. С этим не-
простым вопросом Петр и обратился к преп. Максиму, которого, судя по ряду сви-
детельств, считал своим аввой и советником по духовным вопросам (см. подробнее: 
Larchet J.-C. Maxime le Confesseur, médiateur… Р. 139–140 (в русском переводе это-
го места (см.: Ларше 2004. С. 177–178), к сожалению, масса ошибок); Максим Ис-
поведник 2014b. C. 56, прим. 1 и с. 59, прим. 3–4). Понятно, что в данном контексте 
преп. Максим имел важную причину сказать о значении Римской кафедры, которая 
на тот момент была единственной патриаршей кафедрой — хранительницей право-
славия во всем мире, что мы и видим в данном послании.

2 Речь опять идет о Пирре, некогда игумене Хрисопольского монастыря, ближай-
шем сподвижнике патр. Сергия Константинопольского, впоследствии тоже патри-
архе (20.12.638 – 29.11.641). После смены власти в Константинополе Пирр оказал-
ся в ссылке в Африке, но по-прежнему пользовался уважением в монофелитской 
среде, в частности у патриарха Павла (01.10.641 – 27.12.653). В этой-то среде Пирр, 
судя по настоящему письму, по-прежнему именовался «святейшим». См. предыду-
щее примечание.

И немного далее: И я бы, в самом деле, ради этого поспешил по твоим богох-
ранимым и славнейшим следам, чтобы опровергнуть его и всех, кто неразборчи-
во следует этой новой ереси, — да ведают все, кто вслед за вами любит благочес-
тие, крайнее преизобилие невежества их и нечестия. Но я боюсь, как бы не 
 подумали, что я действую против священного права, делая это помимо воли свя-
щеннейшего престола мужей апостольских, которые благоуправляют всей пол-
нотой вселенской Церкви и руководят ею правильно, в соответствии с Боже-
ственным законом. Ибо именно этим Божественным законом стоит <573C> 
 небесное и земное, и не следует ни в чем отклоняться от него, но следует, чтобы 
те, кто вслед за вами решил жить свято, творили дела божественные, следуя 
Богу, ибо они имеют Бога покровителем дел своих и защитой неотступной.

Ибо, славнейший господин, новая вера и Экфесис, как я и раньше давал по-
нять, еще хуже древних еретиков. Ибо предшественник его нечестиво носил во 
чреве ее много лет, которые он провел в епископстве1, во свидетельство нече-
стия своего (ибо Бог часто может долготерпеть ради последующего разоблаче-
ния нечестия, — не для того, чтобы благодаря попущению нечестие умножи-
лось, но чтобы его, в полноте его, покарать справедливее), а этот человек еще 
нечестивее породил его [т. е. Экфесис]2. И последователи их насаждают ее в 
презрении <573D> к Божеству.

И далее: А вот еще более гнусный обычай их, как бы родовой признак всех 
извращенных еретиков, — то, что они приписывают невиновным вину в их соб-
ственном нечестии. Ибо то здесь, то там шепчут они, что Софроний, <574B> 
который премудро проповедовал и провозглашал догматы вселенской Церкви, 
впал в заблуждение3.

1 Речь идет, вероятно, о патр. Константинопольском Сергии (18.04.610 – 
09.12.638), которого преп. Максим считал ответственным за издание императором 
Ираклием Экфесиса.

2 Преп. Максим, видимо, имеет в виду, что от моноэнергистской унии 633 г., уси-
лиями преп. Софрония «нейтрализованной» Псифосом, и до издания Экфесиса в 
638 г. прошло некоторое время, пока ересь Сергия еще не явила себя в полную силу 
и не была церковно осуждена. В это время православные не разрывали церковного 
общения с затаившимися еретиками.

3 Возможно, поводом к таким обвинениям свт. Софрония Иерусалимского было 
его признание Псифоса, накладывавшего запрет на употребление выражений «одно» 
и «два действия». Известно, однако, что свт. Софроний в своем окружном послании 
634 г., формально избегая выражения «две энергии», недвусмысленно исповедал во 
Христе Божественное и человеческое действия. Отношение свт. Софрония к Экфе-
сису, подтвердившему запрет на выражения «одно» и «два действия», но  отвергшего 
выражение «две воли» и исповедовавшего одну волю во Христе, — вопрос  открытый. 



290 Преп. Максим Исповедник 291Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

И немного далее: Ибо божественный Софроний, чему вы и сами свидете-
ли, достохвальнейшие, пребывал в области афров вместе со мной и со всеми 
странствующими монахами, когда они против всех измыслили эти извращения 
веры1.

И немного далее: И был у всех общий дом, по Божественному согласию и 
единодушию, и были Церкви укреплены в единстве благодати Божией, которая 
их основала под солнцем, в вере мирной и спокойной2. Но те, кто завидовали их 
согласию и Христа Бога исповеданию, измыслили новый Экфесис против ис-
тинной веры христиан, словно некую черную тучу, словно рокочущий и гроз-
ный шторм или нашествие варваров, и не кто иной подвигнул их, как сам друг 
всякого мятежа — диавол <574C>, он же род людской побуждает к раздору.

Затем были изданы постановления в его3 пользу и нечестивые сочинения; 
затем — акты, требующие его соблюдения; затем [были] разбойничьи соборы 
и сходки епископов, приходящих не по собственной воле, но стаскиваемых си-
лой, не спешащих на призыв, но спасающихся бегством от варваров; затем тут 
и там стали распространяться указы и угрозы против благочестивых, ибо и того, 
кто тогда правил, они коварными дарами4 сделали своим рабом.

По гипотезе М. Янковяка и Ф. Бута, патриарх Софроний Экфесис подписал, а по 
традиционной версии — нет (см. подробнее во вступительной статье в: Максим Ис-
поведник 2014. Гл. 7). В зависимости от решения этого вопроса, можно понять ком-
ментируемое место так или иначе.

1 Вероятно, имеется в виду пребывание преп. Максима вместе со св. Софронием 
в Карфагене.

2 Интересно, что преп. Максим описывает состояние Церкви по время действия 
Псифоса как мирное и благополучное. Таким образом, и во время написания этого 
письма он не считает принятие православными Псифоса ошибкой, хотя говорит и 
о том, что Сергий в это время уже втайне вынашивал Экфесис.

3 Т. е. Экфесиса. Подробнее о гипотезах относительно издания Экфесиса и эта-
пах его утверждения в Империи см. во вступ. статье к: Максим Исповедник 2014, 
особенно гл. 10–11. Однако, большинство ученых пока придерживается более тради-
ционной версии издания Экфесиса в 638 г., а не новой версии Янковяка-Бута, кото-
рые датируют Экфесис 636 г. и утверждают, что он был подписан всеми  патриархами, 
включая свт. Софрония Иерусалимского. Эта версия, не получившая пока общего 
признания, обсуждается нами во вступительной статье к: Максим Исповедник 2014.

4 Вар.: «услугами». Скорее всего, здесь идет речь об императоре Ираклии (610 – 
11.02.641). Возможно, преп. Максим намекает на то, что Сергий «поработил» Ира-
клия, оказав ему от имени Церкви существенную финансовую поддержку во время 
войны с персами (на самом деле, это был заем, который император с лихвой вернул 
после победы). См.: Кулаковский 2004. Т. 3. С. 54–55. Речь, разумеется, может идти 
лишь о возникших вследствие этих услуг, оказанных Сергием Ираклию, тесных от-
ношениях между ними, так как к моменту издания Экфесиса Ираклий уже давно 

И далее: Они убедили этого человека распространять Экфесис от своего 
имени1.

И чуть ниже: Он, опубликовав их сочинение, стал ему врагом, и защитни-
ком, или, скорее, и покровителем его распространения, и обвинителем; <574D> 
и, обнаруживая, что действует не по собственной инициативе, но вынуждаемый 
ими, создал нечестивейший Экфесис, письменно приписывая это себе и ссыла-
ясь на Иоанна2, блаженной памяти святейшего папу древнейшего <575A> Рима.

И чуть ниже: И так они обличили самих себя в том, что его3 явным образом 
составили те, воспользовавшись своим влиянием4, но никоим образом не он. 
Ибо его это в дальнейшем нимало не заботило; он перенес свое внимание на 
другие вещи.

И во всем этом не разумеют они, несчастные, значение престола апостоль-
ского, и, что более всего смеха, или, лучше сказать, более всего плача достой-
но, как знак дерзости их, не убоялись и против самого апостольского престола 
плести козни, и, словно получив от него некое постановление, в своих действи-
ях, сплетенных ради нечестивого Экфесиса, взяли себе в союзники великого 
Гонория, делая величайшую высоту этого человека в деле благочестия доказа-
тельством своего ложного мнения пред другими.

Итак, кто, о славнейший, <575B> и какой Софроний убедил этих  обманщиков 
делать это так сурово и столь долгое время? Какая Церковь не обращалась к ним 
с мольбой? Какой благочестивый и православный предстоятель не умолял их от-
ступить от своей ереси, моля и заклиная? Ибо и св. Аркадий5 испустил послед-
ний вздох и предал дух свой Богу, но до последнего часа не преставал молить их.

победил персов и расплатился с Церковью. Возможно, впрочем, что преп. Максим 
имеет в виду не конкретный случай финансовой помощи, а политико-идеологическую 
поддержку, которую Сергий оказывал Ираклию во все время его правления.

1 Поскольку Ираклий издал Экфесис.
2 Имеется в виду папа Иоанн IV (24.12.640 – 12.19.642), который, конечно, не 

мог иметь отношение к изданию Экфесиса в 638 г.; впрочем, в Константинополе мог-
ли и действительно ссылались (см. ниже) на другого папу — Гонория (27.10.625 – 
12.10.638), в чьем послании от 634 г. к патриарху Сергию имелось выражение «одна 
воля» (об этом преп. Максим пишет чуть ниже). Папа Иоанн IV, однако, как и преп. 
Максим, отвергал монофелитское толкование этого выражения. См. подробнее: 
Максим Исповедник 2014b. C. 32–46.

3 Т. е. Экфесис.
4 Букв.: «сильнейшие».
5 Речь идет об архиепископе Кипра Аркадии. Преп. Максим высоко отзывается 

о нем в сочинении, направленном кипрскому пресвитеру Марину, см.: ТР 20//PG 
91. 245BC.



290 Преп. Максим Исповедник 291Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

И немного далее: Ибо божественный Софроний, чему вы и сами свидете-
ли, достохвальнейшие, пребывал в области афров вместе со мной и со всеми 
странствующими монахами, когда они против всех измыслили эти извращения 
веры1.

И немного далее: И был у всех общий дом, по Божественному согласию и 
единодушию, и были Церкви укреплены в единстве благодати Божией, которая 
их основала под солнцем, в вере мирной и спокойной2. Но те, кто завидовали их 
согласию и Христа Бога исповеданию, измыслили новый Экфесис против ис-
тинной веры христиан, словно некую черную тучу, словно рокочущий и гроз-
ный шторм или нашествие варваров, и не кто иной подвигнул их, как сам друг 
всякого мятежа — диавол <574C>, он же род людской побуждает к раздору.

Затем были изданы постановления в его3 пользу и нечестивые сочинения; 
затем — акты, требующие его соблюдения; затем [были] разбойничьи соборы 
и сходки епископов, приходящих не по собственной воле, но стаскиваемых си-
лой, не спешащих на призыв, но спасающихся бегством от варваров; затем тут 
и там стали распространяться указы и угрозы против благочестивых, ибо и того, 
кто тогда правил, они коварными дарами4 сделали своим рабом.

По гипотезе М. Янковяка и Ф. Бута, патриарх Софроний Экфесис подписал, а по 
традиционной версии — нет (см. подробнее во вступительной статье в: Максим Ис-
поведник 2014. Гл. 7). В зависимости от решения этого вопроса, можно понять ком-
ментируемое место так или иначе.

1 Вероятно, имеется в виду пребывание преп. Максима вместе со св. Софронием 
в Карфагене.

2 Интересно, что преп. Максим описывает состояние Церкви по время действия 
Псифоса как мирное и благополучное. Таким образом, и во время написания этого 
письма он не считает принятие православными Псифоса ошибкой, хотя говорит и 
о том, что Сергий в это время уже втайне вынашивал Экфесис.

3 Т. е. Экфесиса. Подробнее о гипотезах относительно издания Экфесиса и эта-
пах его утверждения в Империи см. во вступ. статье к: Максим Исповедник 2014, 
особенно гл. 10–11. Однако, большинство ученых пока придерживается более тради-
ционной версии издания Экфесиса в 638 г., а не новой версии Янковяка-Бута, кото-
рые датируют Экфесис 636 г. и утверждают, что он был подписан всеми  патриархами, 
включая свт. Софрония Иерусалимского. Эта версия, не получившая пока общего 
признания, обсуждается нами во вступительной статье к: Максим Исповедник 2014.

4 Вар.: «услугами». Скорее всего, здесь идет речь об императоре Ираклии (610 – 
11.02.641). Возможно, преп. Максим намекает на то, что Сергий «поработил» Ира-
клия, оказав ему от имени Церкви существенную финансовую поддержку во время 
войны с персами (на самом деле, это был заем, который император с лихвой вернул 
после победы). См.: Кулаковский 2004. Т. 3. С. 54–55. Речь, разумеется, может идти 
лишь о возникших вследствие этих услуг, оказанных Сергием Ираклию, тесных от-
ношениях между ними, так как к моменту издания Экфесиса Ираклий уже давно 

И далее: Они убедили этого человека распространять Экфесис от своего 
имени1.

И чуть ниже: Он, опубликовав их сочинение, стал ему врагом, и защитни-
ком, или, скорее, и покровителем его распространения, и обвинителем; <574D> 
и, обнаруживая, что действует не по собственной инициативе, но вынуждаемый 
ими, создал нечестивейший Экфесис, письменно приписывая это себе и ссыла-
ясь на Иоанна2, блаженной памяти святейшего папу древнейшего <575A> Рима.

И чуть ниже: И так они обличили самих себя в том, что его3 явным образом 
составили те, воспользовавшись своим влиянием4, но никоим образом не он. 
Ибо его это в дальнейшем нимало не заботило; он перенес свое внимание на 
другие вещи.

И во всем этом не разумеют они, несчастные, значение престола апостоль-
ского, и, что более всего смеха, или, лучше сказать, более всего плача достой-
но, как знак дерзости их, не убоялись и против самого апостольского престола 
плести козни, и, словно получив от него некое постановление, в своих действи-
ях, сплетенных ради нечестивого Экфесиса, взяли себе в союзники великого 
Гонория, делая величайшую высоту этого человека в деле благочестия доказа-
тельством своего ложного мнения пред другими.

Итак, кто, о славнейший, <575B> и какой Софроний убедил этих  обманщиков 
делать это так сурово и столь долгое время? Какая Церковь не обращалась к ним 
с мольбой? Какой благочестивый и православный предстоятель не умолял их от-
ступить от своей ереси, моля и заклиная? Ибо и св. Аркадий5 испустил послед-
ний вздох и предал дух свой Богу, но до последнего часа не преставал молить их.

победил персов и расплатился с Церковью. Возможно, впрочем, что преп. Максим 
имеет в виду не конкретный случай финансовой помощи, а политико-идеологическую 
поддержку, которую Сергий оказывал Ираклию во все время его правления.

1 Поскольку Ираклий издал Экфесис.
2 Имеется в виду папа Иоанн IV (24.12.640 – 12.19.642), который, конечно, не 

мог иметь отношение к изданию Экфесиса в 638 г.; впрочем, в Константинополе мог-
ли и действительно ссылались (см. ниже) на другого папу — Гонория (27.10.625 – 
12.10.638), в чьем послании от 634 г. к патриарху Сергию имелось выражение «одна 
воля» (об этом преп. Максим пишет чуть ниже). Папа Иоанн IV, однако, как и преп. 
Максим, отвергал монофелитское толкование этого выражения. См. подробнее: 
Максим Исповедник 2014b. C. 32–46.

3 Т. е. Экфесис.
4 Букв.: «сильнейшие».
5 Речь идет об архиепископе Кипра Аркадии. Преп. Максим высоко отзывается 

о нем в сочинении, направленном кипрскому пресвитеру Марину, см.: ТР 20//PG 
91. 245BC.



292 Преп. Максим Исповедник 293Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

И чуть дальше: А что божественный Гонорий? Что после него старец Се-
верин1? А что тот, кто был после него, — св. Иоанн? А разве пребывающий ныне 
на престоле блаженнейший папа2 не употребил все возможное для мольбы?

Разве весь Восток и весь Запад не возносили к Богу в молитвах, а к ним — в 
посланиях, слезы, рыдания, мольбы, проклятия? Бог же принял веру <575C> 
сих истинно блаженных мужей и сохранил за нее им награды в веках. Те же3, 
презрев долготерпение Божие, к обращению их кротко побуждающее, и не тро-
нутые мольбой сих мужей достойнейших, которые столь долгое время они тво-
рили, не потерпели, чтобы веру Божественную предпочли их вере.

И ниже: Итак, божественный и великий Софроний, придя тогда в Алексан-
дрию, чуть ли не сразу после первого прочтения (ибо и ему Кир дал на отзыв эти 
девять глав нечестия)4, вознеся свой голос в великом плаче, исторг потоки слез, 
горячо прося его, умоляя и заклиная, пав к ногам его, чтобы он ничего из этого 
не произносил с амвона против вселенской Церкви Бога, ибо здесь явно при-
сутствуют догматы нечестивого <575D> Аполлинария5.

И ниже: Так вот, эти люди — о, муж почтеннейший! — терзали дело Божест-
венное богомерзким глумлением и даже каким-то бесчестным актерством, и свя-
тейшего Софрония, столь плачевно рыдавшего, — как бы оплакивающего, по-
добно некоему второму Иеремии, гибель кафолической Церкви, и скорбящего 
о столь великом падении Божественных догматов, — ни в коей мере не  утешили.

И чуть ниже: Итак, если Римский престол осведомлен о том, что Пирр не 
только нечестив, но неправильно мыслит и неправильно верит, совершенно 
ясно, что всякий, кто анафематствует тех <576A>, кто осуждает Пирра, ана-
фематствует и Римский престол, т. е. вселенскую Церковь. Излишне будет го-
ворить, что такой человек анафематствует также и самого себя, если он все еще 
состоит в общении с Римским престолом и с вселенскою Церковью Бога.

Посему умоляю тебя, благословенный господин мой, предупредить всех, да 
не называют Пирра «святейшим» или «блаженнейшим», как и священные пра-
вила не позволяют именовать его таким образом, ибо он отпал от всяческой свя-
тости, так как по собственной воле отступил от Церкви вселенской, и не долж-

1 Папа Северин (28.5.640 – 02.08.640).
2 Папа Феодор (24.11.642 – 14. 05. 649).
3 Т. е. еретики.
4 Девять глав унионального пакта с монофизитами-феодосианами, заключен-

ного патр. Александрийским Киром в 633 г.
5 Преп. Максим, следуя в этом, видимо, свт. Софронию, типологически сопостав-

лял монофелитство с аполлинаризмом, который (правда, на других основаниях) тоже 
учил об одной воле во Христе.

но именовать каким-либо почетным титулом того, кто давно уже осужден и от-
торгнут от апостольского престола города Рима из-за принятия чуждого мне-
ния, — до тех пор, пока не будет принят обратно, обратившись к ней1 или,  скорее, 
к Господу Богу нашему чрез благочестивое исповедание и веру православную, 
<576B> которыми он вернет себе святость и святое именование.

Итак, если он не хочет быть и называться еретиком, пусть не оправдывает-
ся то перед одним, то перед другим, ибо это излишне и неразумно, ведь как ког-
да один соблазнился о нем, соблазнились и все, так если он оправдается перед 
одним, то оправдается перед всеми. Пусть, прежде всего, поспешит оправдать-
ся перед Римским престолом; когда он будет оправдан перед ним, все назовут 
его благочестивым и православным.

Ибо напрасно тратит слова тот, кто считает, что можно убедить и перехи-
трить таких, как я, а не умоляет и не припадает к блаженнейшему папе святей-
шей Церкви Римской, т. е. к святому апостольскому престолу, который от Са-
мого воплощенного Бога Слова, а также от всех священных Соборов, согласно 
святым канонам и определениям, принял и имеет полномочие (imperium), ав-
торитет (auctoritas) и власть (potestas) во всем и посредством всего [, что каса-
ется] всех без исключения (universarum) св. Божиих Церквей, сколько их ни 
есть на земле <576C>, вязать и решить (Мф. 16, 19)2, как и на небе вяжет и ре-
шит само Слово, начальствующее над небесными силами3.

1 Т. е. к Церкви.
2 Мы благодарим за помощь с переводе этого трудного, но очень важного места 

С. А. Завьялова и А. М. Шуфрина. Как пишет современный румынский канонист 
В. Николае Дурэ, «термины potestas и auctoritas заимствованы из римского права; в 
Риме они заменяли старые пастырские выражения, в частности, сurа и sollicitudo. 
Первые два термина обозначали власть высшего лица (главы), а вторые два соответ-
ствовали достоинству пастыря. Поэтому cura и sollicitudo не применялись по отноше-
нию к папе, но в то же время относились ко всем епископам» (Дурэ В. «Первенство 
Петра». Роль епископа Рима согласно каноническому праву Вселенских соборов пер-
вого тысячелетия//Петрово служение. Диалог католиков и православных. С. 205).

3 Перевод этого места О. Николаевой в книге Ж.-К. Ларше (Ларше 2004. C. 180), 
нельзя признать удовлетворительным, равно как и русский перевод данного места 
в тексте статьи: Гарриг Ж.-М. Представление о римской супрематии у Максима Ис-
поведника. С. 12. Еще один вариант перевода, вероятно, тоже с французского, дан в 
тексте статьи: Ларше Ж.-К. Вопрос о первенстве Рима в трудах св. Максима Испо-
ведника//Петрово служение. Диалог католиков и православных. С. 214. Оригинал 
данной статьи Ж.-К. Ларше нам недоступен, и мы приводим свой перевод интересу-
ющего нас отрывка: «…св. Максим считает даже, что Римская церковь — это “Само 
воплотившееся Слово Божие, которая [вероятно, имеется в виду Церковь. — Г. Б.] 
так же, как все св. соборы, согласно священным правилам и определениям,  получила 



292 Преп. Максим Исповедник 293Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

И чуть дальше: А что божественный Гонорий? Что после него старец Се-
верин1? А что тот, кто был после него, — св. Иоанн? А разве пребывающий ныне 
на престоле блаженнейший папа2 не употребил все возможное для мольбы?

Разве весь Восток и весь Запад не возносили к Богу в молитвах, а к ним — в 
посланиях, слезы, рыдания, мольбы, проклятия? Бог же принял веру <575C> 
сих истинно блаженных мужей и сохранил за нее им награды в веках. Те же3, 
презрев долготерпение Божие, к обращению их кротко побуждающее, и не тро-
нутые мольбой сих мужей достойнейших, которые столь долгое время они тво-
рили, не потерпели, чтобы веру Божественную предпочли их вере.

И ниже: Итак, божественный и великий Софроний, придя тогда в Алексан-
дрию, чуть ли не сразу после первого прочтения (ибо и ему Кир дал на отзыв эти 
девять глав нечестия)4, вознеся свой голос в великом плаче, исторг потоки слез, 
горячо прося его, умоляя и заклиная, пав к ногам его, чтобы он ничего из этого 
не произносил с амвона против вселенской Церкви Бога, ибо здесь явно при-
сутствуют догматы нечестивого <575D> Аполлинария5.

И ниже: Так вот, эти люди — о, муж почтеннейший! — терзали дело Божест-
венное богомерзким глумлением и даже каким-то бесчестным актерством, и свя-
тейшего Софрония, столь плачевно рыдавшего, — как бы оплакивающего, по-
добно некоему второму Иеремии, гибель кафолической Церкви, и скорбящего 
о столь великом падении Божественных догматов, — ни в коей мере не  утешили.

И чуть ниже: Итак, если Римский престол осведомлен о том, что Пирр не 
только нечестив, но неправильно мыслит и неправильно верит, совершенно 
ясно, что всякий, кто анафематствует тех <576A>, кто осуждает Пирра, ана-
фематствует и Римский престол, т. е. вселенскую Церковь. Излишне будет го-
ворить, что такой человек анафематствует также и самого себя, если он все еще 
состоит в общении с Римским престолом и с вселенскою Церковью Бога.

Посему умоляю тебя, благословенный господин мой, предупредить всех, да 
не называют Пирра «святейшим» или «блаженнейшим», как и священные пра-
вила не позволяют именовать его таким образом, ибо он отпал от всяческой свя-
тости, так как по собственной воле отступил от Церкви вселенской, и не долж-

1 Папа Северин (28.5.640 – 02.08.640).
2 Папа Феодор (24.11.642 – 14. 05. 649).
3 Т. е. еретики.
4 Девять глав унионального пакта с монофизитами-феодосианами, заключен-

ного патр. Александрийским Киром в 633 г.
5 Преп. Максим, следуя в этом, видимо, свт. Софронию, типологически сопостав-

лял монофелитство с аполлинаризмом, который (правда, на других основаниях) тоже 
учил об одной воле во Христе.

но именовать каким-либо почетным титулом того, кто давно уже осужден и от-
торгнут от апостольского престола города Рима из-за принятия чуждого мне-
ния, — до тех пор, пока не будет принят обратно, обратившись к ней1 или,  скорее, 
к Господу Богу нашему чрез благочестивое исповедание и веру православную, 
<576B> которыми он вернет себе святость и святое именование.

Итак, если он не хочет быть и называться еретиком, пусть не оправдывает-
ся то перед одним, то перед другим, ибо это излишне и неразумно, ведь как ког-
да один соблазнился о нем, соблазнились и все, так если он оправдается перед 
одним, то оправдается перед всеми. Пусть, прежде всего, поспешит оправдать-
ся перед Римским престолом; когда он будет оправдан перед ним, все назовут 
его благочестивым и православным.

Ибо напрасно тратит слова тот, кто считает, что можно убедить и перехи-
трить таких, как я, а не умоляет и не припадает к блаженнейшему папе святей-
шей Церкви Римской, т. е. к святому апостольскому престолу, который от Са-
мого воплощенного Бога Слова, а также от всех священных Соборов, согласно 
святым канонам и определениям, принял и имеет полномочие (imperium), ав-
торитет (auctoritas) и власть (potestas) во всем и посредством всего [, что каса-
ется] всех без исключения (universarum) св. Божиих Церквей, сколько их ни 
есть на земле <576C>, вязать и решить (Мф. 16, 19)2, как и на небе вяжет и ре-
шит само Слово, начальствующее над небесными силами3.

1 Т. е. к Церкви.
2 Мы благодарим за помощь с переводе этого трудного, но очень важного места 

С. А. Завьялова и А. М. Шуфрина. Как пишет современный румынский канонист 
В. Николае Дурэ, «термины potestas и auctoritas заимствованы из римского права; в 
Риме они заменяли старые пастырские выражения, в частности, сurа и sollicitudo. 
Первые два термина обозначали власть высшего лица (главы), а вторые два соответ-
ствовали достоинству пастыря. Поэтому cura и sollicitudo не применялись по отноше-
нию к папе, но в то же время относились ко всем епископам» (Дурэ В. «Первенство 
Петра». Роль епископа Рима согласно каноническому праву Вселенских соборов пер-
вого тысячелетия//Петрово служение. Диалог католиков и православных. С. 205).

3 Перевод этого места О. Николаевой в книге Ж.-К. Ларше (Ларше 2004. C. 180), 
нельзя признать удовлетворительным, равно как и русский перевод данного места 
в тексте статьи: Гарриг Ж.-М. Представление о римской супрематии у Максима Ис-
поведника. С. 12. Еще один вариант перевода, вероятно, тоже с французского, дан в 
тексте статьи: Ларше Ж.-К. Вопрос о первенстве Рима в трудах св. Максима Испо-
ведника//Петрово служение. Диалог католиков и православных. С. 214. Оригинал 
данной статьи Ж.-К. Ларше нам недоступен, и мы приводим свой перевод интересу-
ющего нас отрывка: «…св. Максим считает даже, что Римская церковь — это “Само 
воплотившееся Слово Божие, которая [вероятно, имеется в виду Церковь. — Г. Б.] 
так же, как все св. соборы, согласно священным правилам и определениям,  получила 



294 Преп. Максим Исповедник 295Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Если же он думает, что нужно примиряться с другими, и не умоляет блажен-
нейшего Римского папу, то он действует подобно тому, кто, обвиненный в убий-
стве или ином каком-нибудь преступлении, спешит доказать свою невиновность 
не тому, кто по закону определен в качестве судии, но только бесполезно и бес-
смысленно хлопочет о том, чтобы доказать свою чистоту другим людям — част-
ным лицам, которые не имеют власти снять с него обвинение. Посему, благосло-
венный господин мой, прежде всего, дай указания о том, что хорошо  определено 
вами <576D> в соответствии с волей Бога, — чтобы этот человек [т. е. Пирр] 
не имел возможности никому говорить что-либо о догматах. Но выясняйте точ-
но, внимательно исследуя помыслы его, не хочет ли он согласиться принять ис-

и обладает всем ради всего, более других Церквей на земле, — обладает главен-
ством, авторитетом и властью вязать и решать”». Неточность этого перевода по 
сравнению с оригиналом очевидна, см. латинский текст: Nam frustra solummodo 
loquitur, qui mihi similes suadendos ac subripiendos putat, et non satisfacit et implorat 
sanctissimae Romanorum Ecclesiae beatissimum papam, id est apostolicam sedem, quae 
ab ipso in carnato Dei Verbo, sed et omnibus sanctis synodis, secundum sacros canones 
et terminos, universarum, quae in toto <576C> terrarum orbe sunt, sanctarum Dei 
Ec clesiarum in omnibus et per omnia percepit et habet imperium, auctoritatem et 
potestatem ligandi atque solvendi. Cum hoc enim ligat et solvit etiam in coelo Verbum, 
quod coelestibus vir tutibus principatur. Мы не можем, вслед за Ж.-К. Ларше, останав-
ливаться на изложенном здесь взгляде преп. Максима на место Римской кафедры 
в Церкви. Скажем лишь, что значение Римской кафедры для преп. Максима, как 
это видно из данного пассажа и ряда мест в TP 11 и Письме А (пер. см. выше, с. ?? 
наст. издания и прим. к нему), было, несомненно, исключительным. Похоже, что 
речь идет не прос то о том, что для преп. Максима Римский престол был «первым 
среди равных» (что для восточно-православной экклесиологии общепринято), но 
действительно — о главенстве, состоящем «в обеспечении единства Церкви в ис-
тинной вере и каноничес кой дисциплине» (эта формула, совпадающая, по нашему 
мнению, с позицией преп. Максима, взята из статьи греческого ученого В. Фидаса, 
см.: Фидас В. Примат папы Римского и пентархия патриархов в православной тра-
диции//Петрово служение. Диалог католиков и православных. С. 88). Более того, 
по мнению А. М. Шуфрина, данное место из TP 12 следует понимать в смысле 
анало гии: Рим относится к другим Церквям, как Слово к небесным силам. Тем не 
менее, очевидно, что высокое призвание Рима налагало на него и великую ответ-
ственность, и его главенство теряет всякий смысл, если Рим перестает стоять в ис-
тинной вере. Преп. Максим, как видно из его реакции на предательство папы Ви-
талиана, принявшего еретическое исповедание Константинопольского патриарха 
Петра, был далек от веры в непогрешимость Рима. В конечном счете, как известно, 
преп. Максим назвал кафолической Церковью «правое и спасительное исповеда-
ние» (см.: Максим Исповедник 2014b. C. 223). Только в том случае, если Рим сто-
ит в этом исповедании, он занимает первенствующее место в Церкви с сопряжен-
ными с этим властью и правами.

тину. Если он будет стремиться это сделать и, повинуясь разуму, поспешит к это-
му, побудите его сделать соответствующее обращение к блаженнейшему папе 
Римскому; ибо только так, по божественному предписанию его1, он и те, кто во-
круг него, будут обузданы — во славу Божию и к вящей похвале вашей.

Письмо от монаха Максима монаху Софронию,
называемому Евкратом (Окончание Письма VIII)* 2

А чтобы вы узнали, честные отцы, произошедшее ныне здесь новое [дело], 
скажу [об этом] сжато, посредством немногих [слов]. Благословенный раб Бо-
жий, всеми здесь восславляемый эпарх [т. е. Георгий], возвратившись из цари-
цы всех городов [т. е. Константинополя], согласно приказанию благочестивейше-
го из царей [т. е. Ираклия], всех местных и переселившихся в Африку иудеев и 
самарян сделал христианами вместе с женами и детьми, и слугами, в несмет-
ном числе душ3, принудив их быть поведенными ко всесвятому крещению в день 
св. Пятидесятницы 5-го индиктиона4. 

Слышу я, что то же происходит и по всей Римской империи. Из-за этого-то 
я и охвачен великим страхом и поэтому трепещу. Ибо, во-первых, я боюсь, как 
бы не было осквернено великое и божественное таинство, если оно [будет] дано 
тем, кто ранее не показал соответствующее [исповеданию] веры намерение 
(γνώμη) [принять крещение]. Во-вторых, и самих тех5 я полагаю [подвергаю-
щимися] духовной опасности: как бы, погрузившись в еще больший мрак неве-
рия, они не оказались подвергнуты осуждению во много раз большему, ибо в 
глубине они сохраняют горький корень неверия своих отцов и отсекают самим 
себе свет благодати. В-третьих, я опасаюсь великого отступления [букв.: апос-

 1 Т. е. Римского папы.
* Пер. Г. И. Беневича.
 2 Как мы отмечали выше в примечании к Ep 28, относительно адресата этого 

письма существуют разные мнения. В настоящее время наиболее вероятным адре-
сатом считается еп. Иоанн Кизический, а не авва Софроний, хотя К. Будиньон счи-
тает адресатом данного письма все же авву Софрония (см.: Boudignon Ch. Le temps 
du saint baptême n’est pas encore venu/Nouvelles considérations sur la Doctrina Jacobi//
Les dialogues adversus Iudaeos: permanences et mutations d’une tradition polémique: 
actes du colloque international organisé les 7 et 8 décembre 2011 à l’Université de Paris-
Sorbonne/éds. S. Morlet, O. Munnich, B. Pouderon. Paris, 2013. P. 237–256). 

 3 Или: числом во много десятков тысяч душ.
 4 31 мая 632 г. 
 5 Т. е. иудеев и самарян.



294 Преп. Максим Исповедник 295Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

Если же он думает, что нужно примиряться с другими, и не умоляет блажен-
нейшего Римского папу, то он действует подобно тому, кто, обвиненный в убий-
стве или ином каком-нибудь преступлении, спешит доказать свою невиновность 
не тому, кто по закону определен в качестве судии, но только бесполезно и бес-
смысленно хлопочет о том, чтобы доказать свою чистоту другим людям — част-
ным лицам, которые не имеют власти снять с него обвинение. Посему, благосло-
венный господин мой, прежде всего, дай указания о том, что хорошо  определено 
вами <576D> в соответствии с волей Бога, — чтобы этот человек [т. е. Пирр] 
не имел возможности никому говорить что-либо о догматах. Но выясняйте точ-
но, внимательно исследуя помыслы его, не хочет ли он согласиться принять ис-

и обладает всем ради всего, более других Церквей на земле, — обладает главен-
ством, авторитетом и властью вязать и решать”». Неточность этого перевода по 
сравнению с оригиналом очевидна, см. латинский текст: Nam frustra solummodo 
loquitur, qui mihi similes suadendos ac subripiendos putat, et non satisfacit et implorat 
sanctissimae Romanorum Ecclesiae beatissimum papam, id est apostolicam sedem, quae 
ab ipso in carnato Dei Verbo, sed et omnibus sanctis synodis, secundum sacros canones 
et terminos, universarum, quae in toto <576C> terrarum orbe sunt, sanctarum Dei 
Ec clesiarum in omnibus et per omnia percepit et habet imperium, auctoritatem et 
potestatem ligandi atque solvendi. Cum hoc enim ligat et solvit etiam in coelo Verbum, 
quod coelestibus vir tutibus principatur. Мы не можем, вслед за Ж.-К. Ларше, останав-
ливаться на изложенном здесь взгляде преп. Максима на место Римской кафедры 
в Церкви. Скажем лишь, что значение Римской кафедры для преп. Максима, как 
это видно из данного пассажа и ряда мест в TP 11 и Письме А (пер. см. выше, с. ?? 
наст. издания и прим. к нему), было, несомненно, исключительным. Похоже, что 
речь идет не прос то о том, что для преп. Максима Римский престол был «первым 
среди равных» (что для восточно-православной экклесиологии общепринято), но 
действительно — о главенстве, состоящем «в обеспечении единства Церкви в ис-
тинной вере и каноничес кой дисциплине» (эта формула, совпадающая, по нашему 
мнению, с позицией преп. Максима, взята из статьи греческого ученого В. Фидаса, 
см.: Фидас В. Примат папы Римского и пентархия патриархов в православной тра-
диции//Петрово служение. Диалог католиков и православных. С. 88). Более того, 
по мнению А. М. Шуфрина, данное место из TP 12 следует понимать в смысле 
анало гии: Рим относится к другим Церквям, как Слово к небесным силам. Тем не 
менее, очевидно, что высокое призвание Рима налагало на него и великую ответ-
ственность, и его главенство теряет всякий смысл, если Рим перестает стоять в ис-
тинной вере. Преп. Максим, как видно из его реакции на предательство папы Ви-
талиана, принявшего еретическое исповедание Константинопольского патриарха 
Петра, был далек от веры в непогрешимость Рима. В конечном счете, как известно, 
преп. Максим назвал кафолической Церковью «правое и спасительное исповеда-
ние» (см.: Максим Исповедник 2014b. C. 223). Только в том случае, если Рим сто-
ит в этом исповедании, он занимает первенствующее место в Церкви с сопряжен-
ными с этим властью и правами.

тину. Если он будет стремиться это сделать и, повинуясь разуму, поспешит к это-
му, побудите его сделать соответствующее обращение к блаженнейшему папе 
Римскому; ибо только так, по божественному предписанию его1, он и те, кто во-
круг него, будут обузданы — во славу Божию и к вящей похвале вашей.

Письмо от монаха Максима монаху Софронию,
называемому Евкратом (Окончание Письма VIII)* 2

А чтобы вы узнали, честные отцы, произошедшее ныне здесь новое [дело], 
скажу [об этом] сжато, посредством немногих [слов]. Благословенный раб Бо-
жий, всеми здесь восславляемый эпарх [т. е. Георгий], возвратившись из цари-
цы всех городов [т. е. Константинополя], согласно приказанию благочестивейше-
го из царей [т. е. Ираклия], всех местных и переселившихся в Африку иудеев и 
самарян сделал христианами вместе с женами и детьми, и слугами, в несмет-
ном числе душ3, принудив их быть поведенными ко всесвятому крещению в день 
св. Пятидесятницы 5-го индиктиона4. 

Слышу я, что то же происходит и по всей Римской империи. Из-за этого-то 
я и охвачен великим страхом и поэтому трепещу. Ибо, во-первых, я боюсь, как 
бы не было осквернено великое и божественное таинство, если оно [будет] дано 
тем, кто ранее не показал соответствующее [исповеданию] веры намерение 
(γνώμη) [принять крещение]. Во-вторых, и самих тех5 я полагаю [подвергаю-
щимися] духовной опасности: как бы, погрузившись в еще больший мрак неве-
рия, они не оказались подвергнуты осуждению во много раз большему, ибо в 
глубине они сохраняют горький корень неверия своих отцов и отсекают самим 
себе свет благодати. В-третьих, я опасаюсь великого отступления [букв.: апос-

 1 Т. е. Римского папы.
* Пер. Г. И. Беневича.
 2 Как мы отмечали выше в примечании к Ep 28, относительно адресата этого 

письма существуют разные мнения. В настоящее время наиболее вероятным адре-
сатом считается еп. Иоанн Кизический, а не авва Софроний, хотя К. Будиньон счи-
тает адресатом данного письма все же авву Софрония (см.: Boudignon Ch. Le temps 
du saint baptême n’est pas encore venu/Nouvelles considérations sur la Doctrina Jacobi//
Les dialogues adversus Iudaeos: permanences et mutations d’une tradition polémique: 
actes du colloque international organisé les 7 et 8 décembre 2011 à l’Université de Paris-
Sorbonne/éds. S. Morlet, O. Munnich, B. Pouderon. Paris, 2013. P. 237–256). 

 3 Или: числом во много десятков тысяч душ.
 4 31 мая 632 г. 
 5 Т. е. иудеев и самарян.



296 Преп. Максим Исповедник

тасии], предсказанного св. апостолом1, и как бы оно не началось из-за их смеше-
ния с народами верных, что позволит им незаметно произвести дурное семя со-
блазнительных [учений], противных нашей святой вере, среди простецов, так 
что обнаружится тот явный и неоспоримый знак пресловутого конца света, при 
котором ожидают великих испытаний [в борьбе] за истину и борений те, кото-
рые готовят себя к нему молитвами и молениями, и слезами многими, и к пра-
ведности ведущим образом жизни, который они отыскивают. 

Но если вы что-то приложите на этот счет [от себя], соответственно имею-
щейся у вас богодвижной силе ведения, уважьте и объясните мне, вашему рабу 
и ученику, что у меня нет причин иметь [из-за всего этого] столь сильный тре-
пет и страх2. Посредством этого письма я приветствую как присутствующее 
[здесь] ваше святейшество, [так] и всех, кто [пребывает] с вами.

1 См.: 2 Фесс. 2, 3.
2 Наш перевод этого места близок к переводу Дж. Старра (Starr J. St. Maximos 

and the forced baptism at Carthage in 632//Byzantinisch-Neugriechische Jahrbucher. 
16, 1940. Р. 195). Другой вариант перевода, предложенный А. М. Шуфриным, таков: 
«…объясните мне, вашему рабу и ученику, не имеющему еще такого большого 
страха». По мнению А. М. Шуфрина, высказанному в личной переписке, смысл этой 
фразы в том, что св. Максим прибегает к обычной для него риторике смирения, ис-
ключая себя из числа готовящихся к концу света с должным усердием («молитвами 
и молениями» — см. предыдущее предложение). Не случайно он говорит о них в тре-
тьем лице. Пользуясь случаем, я хотел бы выразить благодарность А. М. Шуфрину 
за ценные замечания по переводу настоящего письма. 

ПРИЛОЖЕНИЯ

Приложение 1

 Г. И. Беневич

По поводу Окончания Письма VIII преп. Максима

А. Насильственное крещение иудеев в Карфагене —
два подхода

Публикацию перевода Окончания Письма VIII1, содержащего ценные исто-
рические сведения о насильственном крещении иудеев в Карфагене и  отношении 
к нему преп. Максима, мы сочли необходимым снабдить краткой историко-
библиографической справкой, не претендуя на полновесное исследование дан-
ной темы. 

Настоящий текст в оригинале был впервые опубликован Р. Девреессом в 
1937 г. как неизданное Окончание Письма VIII. Однако сам факт существова-
ния письма преп. Максима по поводу насильственного крещения иудеев был 
известен и до этого. С. Л. Епифанович в 1917 г. издал краткую версию этого тек-
ста2 по одной из рукописей Ватиканской библиотеки. Его перевод был опублико-
ван Ю. А. Кулаковским в работе «История Византии»3 еще до выхода в печать 
книги С. Л. Епифановича, но со ссылкой на его находку. Приведем этот пере-
вод целиком: 

1 Название Окончание Письма VIII мы используем для обозначения текста преп. 
Максима, опубликованного Р. Девреессом в 1937 г. в статье: Devreesse R. La fin iné-
dite d’une lettre de saint Maxime: un baptêm forcé de Juifs et Samaritains — Carthage, 
en 632//Revue des Sciences religieuses. 17, 1937. Р. 25–35.

2 Епифанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима 
Исповедника. Киев, 1917. С. 84.

3 Кулаковский Ю. А. История Византии. Киев. 1915. Т. III. С. 432.



296 Преп. Максим Исповедник

тасии], предсказанного св. апостолом1, и как бы оно не началось из-за их смеше-
ния с народами верных, что позволит им незаметно произвести дурное семя со-
блазнительных [учений], противных нашей святой вере, среди простецов, так 
что обнаружится тот явный и неоспоримый знак пресловутого конца света, при 
котором ожидают великих испытаний [в борьбе] за истину и борений те, кото-
рые готовят себя к нему молитвами и молениями, и слезами многими, и к пра-
ведности ведущим образом жизни, который они отыскивают. 

Но если вы что-то приложите на этот счет [от себя], соответственно имею-
щейся у вас богодвижной силе ведения, уважьте и объясните мне, вашему рабу 
и ученику, что у меня нет причин иметь [из-за всего этого] столь сильный тре-
пет и страх2. Посредством этого письма я приветствую как присутствующее 
[здесь] ваше святейшество, [так] и всех, кто [пребывает] с вами.

1 См.: 2 Фесс. 2, 3.
2 Наш перевод этого места близок к переводу Дж. Старра (Starr J. St. Maximos 

and the forced baptism at Carthage in 632//Byzantinisch-Neugriechische Jahrbucher. 
16, 1940. Р. 195). Другой вариант перевода, предложенный А. М. Шуфриным, таков: 
«…объясните мне, вашему рабу и ученику, не имеющему еще такого большого 
страха». По мнению А. М. Шуфрина, высказанному в личной переписке, смысл этой 
фразы в том, что св. Максим прибегает к обычной для него риторике смирения, ис-
ключая себя из числа готовящихся к концу света с должным усердием («молитвами 
и молениями» — см. предыдущее предложение). Не случайно он говорит о них в тре-
тьем лице. Пользуясь случаем, я хотел бы выразить благодарность А. М. Шуфрину 
за ценные замечания по переводу настоящего письма. 

ПРИЛОЖЕНИЯ

Приложение 1

 Г. И. Беневич

По поводу Окончания Письма VIII преп. Максима

А. Насильственное крещение иудеев в Карфагене —
два подхода

Публикацию перевода Окончания Письма VIII1, содержащего ценные исто-
рические сведения о насильственном крещении иудеев в Карфагене и  отношении 
к нему преп. Максима, мы сочли необходимым снабдить краткой историко-
библиографической справкой, не претендуя на полновесное исследование дан-
ной темы. 

Настоящий текст в оригинале был впервые опубликован Р. Девреессом в 
1937 г. как неизданное Окончание Письма VIII. Однако сам факт существова-
ния письма преп. Максима по поводу насильственного крещения иудеев был 
известен и до этого. С. Л. Епифанович в 1917 г. издал краткую версию этого тек-
ста2 по одной из рукописей Ватиканской библиотеки. Его перевод был опублико-
ван Ю. А. Кулаковским в работе «История Византии»3 еще до выхода в печать 
книги С. Л. Епифановича, но со ссылкой на его находку. Приведем этот пере-
вод целиком: 

1 Название Окончание Письма VIII мы используем для обозначения текста преп. 
Максима, опубликованного Р. Девреессом в 1937 г. в статье: Devreesse R. La fin iné-
dite d’une lettre de saint Maxime: un baptêm forcé de Juifs et Samaritains — Carthage, 
en 632//Revue des Sciences religieuses. 17, 1937. Р. 25–35.

2 Епифанович С. Л. Материалы к изучению жизни и творений преп. Максима 
Исповедника. Киев, 1917. С. 84.

3 Кулаковский Ю. А. История Византии. Киев. 1915. Т. III. С. 432.



298 Приложения 299Приложение 1

Благословенный и истинный раб Господа Бога, преславный эпарх, достиг-
ший, по Божественной благодати, цели согласно изволению благочестивых ца-
рей, вернулся [к нам], блистая благодатью Духа Святого, и в день святого Вос-
кресения Христова сделал сразу христианами всех живущих по всей Африке 
иудеев и самарян, туземцев и пришельцев, числом во много десятков тысяч душ, 
с женами, детьми и слугами1. 

В этой версии событий отсутствовала точная датировка, хотя, считая точ-
ной датой насильственного крещения иудеев и самарян 634 г. в сообщении Ми-
хаила Сирийца (XII в.), Ю. А. Кулаковский датировал указ императора Ираклия 
об этом крещении именно 634 г.2 В такой перспективе, крещение иудеев могло 
пониматься как некая превентивная мера по консолидации населения Импе-
рии в виду арабского нашествия на Византию, которое уже шло полным ходом. 

Тем не менее, публикация Р. Девреесса Окончания Письма VIII, где содер-
жится точная датировка события, — день св. Пятидесятницы 5-го индиктиона, 
т. е. 31 мая 632 г., привела к передатировке указа Ираклия. Причем, поскольку 
дата сдвинулась на 632 г., т. е. на время до вторжения арабов в Империю (633–
634 гг.), связь насильственного крещения иудеев и самарян в 632 г. с этим втор-
жением оказалась под вопросом. Это было замечено сразу после публикации 
Р. Девреесса в статье Дж. Старра3, который, впрочем, все равно пишет, что, воз-
можно, именно страх арабского вторжения мог привести к такой мере, хотя сам 
же он и признает, что нет свидетельств, что уже в это время в Константинопо-
ле могли чувствовать угрозу для далеких провинций Империи, исходящую от 
еще не явивших тогда миру свою силу арабов. К сомнениям Дж. Старра мож-
но добавить, что не нужно быть политиком и психологом, чтобы предположить, 
что насильственное крещение, скорее всего, оттолкнет иудеев и самарян от 
христиан-византийцев и сделает их более союзниками арабов, чем лояльными 
гражданами. 

Более вероятно, что инициатива Ираклия по крещению иудеев и самарян 
вписывалась в политику идеологической и политической унификации  Империи, 
которую он проводил всю жизнь, особенно — в рамках моноэнергистской и мо-
нофелитской идеологии. Что же касается самой этой политики, то В. М. Лурье 
высказал идею об ее псевдо-мессианской подоплеке: «Само царствование Ира-
клия, открывавшее новую династию [Ираклидов], ставило перед собой, без вся-

1 Цит. по изд.: Кулаковский 2004. С. 126–127, прим. 6. 
2 Там же. С. 126.
3 Starr J. St. Maximos and the Forced Baptism at Carthage in 632//Byzantinisch-

Neugriechische jahrhucher, 16 (1940). Р. 192–196.

кого преувеличения, мессианские задачи, и, самое удивительное, были момен-
ты, когда их исполнение казалось близким: речь шла не только о религиозной 
унификации Империи ромеев, но и о крещении и политической зависимости от 
Византии второй крупнейшей Империи и главного врага Византии в течение 
всей ее предыдущей истории — зороастрийского Ирана. Если бы этот план удал-
ся, то для людей того времени это означало бы приближение вплотную к  концу 
истории, — когда христианство оказывается проповедано во всей вселенной. 
Самому Ираклию была бы при этом уготована роль если и не самого Мессии, 
то его ближайшего предтечи. Обо всем этом говорила официальная идеология 
Ираклия»1. И хотя гипотеза о мессианской идеологической программе Ираклия 
требует дальнейшей проверки, надо признать, что в нее прекрасно вписывает-
ся попытка насильственного крещения иудеев и самарян Ираклием. Впрочем, 
следует отметить, что история христианских государств в VII в. знает немало 
примеров насильственного крещения иудеев, которые вовсе не обязательно ис-
ходили из мессианской идеологической программы2. 

1 Лурье 2006. С. 290. При этом автор ссылается на свою статью: Лурье В. М. 
Александр Великий — «последний римский царь». К истории эсхатологических кон-
цепций в эпоху Ираклия//Византинороссика. 2, 2003. С. 121–149.

2 Среди таких попыток можно упомянуть насильственное крещение евреев в 
правление Маврикия (582–602) — в византийской Армении, или то, как  вестготские 
короли Испании, начиная с 613 г., на протяжении столетия пытались насильст венным 
путем обратить евреев в христианство (см.: Хазанов А. Евреи в раннесредневековой 
Византии//Вестник Еврейского Университета в Москве. 1 (5), 1994. С. 4–34, цит. по: 
http://www.jcrelations.net/ru/?item=2107). В свою очередь, Дж. Старр замечает, 
что нет оснований, как это делали прежде, приписывать попытки вестготских и 
франкских королей крестить иудеев в 613 и 629 гг. влиянию Ираклия (см.: Starr J. 
Op. cit. Р. 196). Об отношении христиан к иудеям в контексте иудейского участия в 
борьбе с ромеями на стороне их врагов — персов, а затем и арабов, см. статью: 
Cameron Av. Blaming the Jews: The Seventh-Century invasions of the Palestine in Con-
text//Melanges Gilbert Dagron/[red. du vol.: Vincent Deroche...]. Paris: Assoc. des 
Amis du Centre d’Histoire et Civilisation de Byzance, 2002. XXIII, 644 S. (Travaux et 
memoires/College de France, Centre de Recherche d’Histoire et Civilisation de Byzance, 
14). P. 57–78. В статье, в частности, обсуждается гипотеза о том, что Иерусалим на 
некоторое время после захвата его персами был отдан в руки иудеев, которые мог-
ли, таким образом ,оказаться близки к возобновлению храмового богослужения. 
Хотя определенных данных, что это имело место, нет, но слухи на этот счет в хри-
стианской среде, вероятно, ходили. Все это могло подогревать эсхатологические на-
строения как в христианской, так и в иудейской среде и разжигать антииудейские 
настроения среди христиан. Попытка крещения иудеев Ираклием имела место на 
фоне этих настроений, хотя вряд ли могла быть непосредственно мотивирована ими, 
хотя бы потому, что имела место позднее.



298 Приложения 299Приложение 1

Благословенный и истинный раб Господа Бога, преславный эпарх, достиг-
ший, по Божественной благодати, цели согласно изволению благочестивых ца-
рей, вернулся [к нам], блистая благодатью Духа Святого, и в день святого Вос-
кресения Христова сделал сразу христианами всех живущих по всей Африке 
иудеев и самарян, туземцев и пришельцев, числом во много десятков тысяч душ, 
с женами, детьми и слугами1. 

В этой версии событий отсутствовала точная датировка, хотя, считая точ-
ной датой насильственного крещения иудеев и самарян 634 г. в сообщении Ми-
хаила Сирийца (XII в.), Ю. А. Кулаковский датировал указ императора Ираклия 
об этом крещении именно 634 г.2 В такой перспективе, крещение иудеев могло 
пониматься как некая превентивная мера по консолидации населения Импе-
рии в виду арабского нашествия на Византию, которое уже шло полным ходом. 

Тем не менее, публикация Р. Девреесса Окончания Письма VIII, где содер-
жится точная датировка события, — день св. Пятидесятницы 5-го индиктиона, 
т. е. 31 мая 632 г., привела к передатировке указа Ираклия. Причем, поскольку 
дата сдвинулась на 632 г., т. е. на время до вторжения арабов в Империю (633–
634 гг.), связь насильственного крещения иудеев и самарян в 632 г. с этим втор-
жением оказалась под вопросом. Это было замечено сразу после публикации 
Р. Девреесса в статье Дж. Старра3, который, впрочем, все равно пишет, что, воз-
можно, именно страх арабского вторжения мог привести к такой мере, хотя сам 
же он и признает, что нет свидетельств, что уже в это время в Константинопо-
ле могли чувствовать угрозу для далеких провинций Империи, исходящую от 
еще не явивших тогда миру свою силу арабов. К сомнениям Дж. Старра мож-
но добавить, что не нужно быть политиком и психологом, чтобы предположить, 
что насильственное крещение, скорее всего, оттолкнет иудеев и самарян от 
христиан-византийцев и сделает их более союзниками арабов, чем лояльными 
гражданами. 

Более вероятно, что инициатива Ираклия по крещению иудеев и самарян 
вписывалась в политику идеологической и политической унификации  Империи, 
которую он проводил всю жизнь, особенно — в рамках моноэнергистской и мо-
нофелитской идеологии. Что же касается самой этой политики, то В. М. Лурье 
высказал идею об ее псевдо-мессианской подоплеке: «Само царствование Ира-
клия, открывавшее новую династию [Ираклидов], ставило перед собой, без вся-

1 Цит. по изд.: Кулаковский 2004. С. 126–127, прим. 6. 
2 Там же. С. 126.
3 Starr J. St. Maximos and the Forced Baptism at Carthage in 632//Byzantinisch-

Neugriechische jahrhucher, 16 (1940). Р. 192–196.

кого преувеличения, мессианские задачи, и, самое удивительное, были момен-
ты, когда их исполнение казалось близким: речь шла не только о религиозной 
унификации Империи ромеев, но и о крещении и политической зависимости от 
Византии второй крупнейшей Империи и главного врага Византии в течение 
всей ее предыдущей истории — зороастрийского Ирана. Если бы этот план удал-
ся, то для людей того времени это означало бы приближение вплотную к  концу 
истории, — когда христианство оказывается проповедано во всей вселенной. 
Самому Ираклию была бы при этом уготована роль если и не самого Мессии, 
то его ближайшего предтечи. Обо всем этом говорила официальная идеология 
Ираклия»1. И хотя гипотеза о мессианской идеологической программе Ираклия 
требует дальнейшей проверки, надо признать, что в нее прекрасно вписывает-
ся попытка насильственного крещения иудеев и самарян Ираклием. Впрочем, 
следует отметить, что история христианских государств в VII в. знает немало 
примеров насильственного крещения иудеев, которые вовсе не обязательно ис-
ходили из мессианской идеологической программы2. 

1 Лурье 2006. С. 290. При этом автор ссылается на свою статью: Лурье В. М. 
Александр Великий — «последний римский царь». К истории эсхатологических кон-
цепций в эпоху Ираклия//Византинороссика. 2, 2003. С. 121–149.

2 Среди таких попыток можно упомянуть насильственное крещение евреев в 
правление Маврикия (582–602) — в византийской Армении, или то, как  вестготские 
короли Испании, начиная с 613 г., на протяжении столетия пытались насильст венным 
путем обратить евреев в христианство (см.: Хазанов А. Евреи в раннесредневековой 
Византии//Вестник Еврейского Университета в Москве. 1 (5), 1994. С. 4–34, цит. по: 
http://www.jcrelations.net/ru/?item=2107). В свою очередь, Дж. Старр замечает, 
что нет оснований, как это делали прежде, приписывать попытки вестготских и 
франкских королей крестить иудеев в 613 и 629 гг. влиянию Ираклия (см.: Starr J. 
Op. cit. Р. 196). Об отношении христиан к иудеям в контексте иудейского участия в 
борьбе с ромеями на стороне их врагов — персов, а затем и арабов, см. статью: 
Cameron Av. Blaming the Jews: The Seventh-Century invasions of the Palestine in Con-
text//Melanges Gilbert Dagron/[red. du vol.: Vincent Deroche...]. Paris: Assoc. des 
Amis du Centre d’Histoire et Civilisation de Byzance, 2002. XXIII, 644 S. (Travaux et 
memoires/College de France, Centre de Recherche d’Histoire et Civilisation de Byzance, 
14). P. 57–78. В статье, в частности, обсуждается гипотеза о том, что Иерусалим на 
некоторое время после захвата его персами был отдан в руки иудеев, которые мог-
ли, таким образом ,оказаться близки к возобновлению храмового богослужения. 
Хотя определенных данных, что это имело место, нет, но слухи на этот счет в хри-
стианской среде, вероятно, ходили. Все это могло подогревать эсхатологические на-
строения как в христианской, так и в иудейской среде и разжигать антииудейские 
настроения среди христиан. Попытка крещения иудеев Ираклием имела место на 
фоне этих настроений, хотя вряд ли могла быть непосредственно мотивирована ими, 
хотя бы потому, что имела место позднее.



300 Приложения 301Приложение 1

В любом случае, чем бы ни была мотивирована инициатива Ираклия, не при-
ходится сомневаться, что она имела место, хотя, как замечает Ю. А. Кулаков-
ский, а также и современные исследователи1, надежных свидетельств о приве-
дении в действие этого указа Ираклия в других местах, кроме Карфагена, нет2. 

Другую гипотезу относительно причин крещения иудеев высказал К. Лага (Laga) 
в статье: Judaism and the Jews in Maximus Confessor’s Works. Theoretical Controversy 
and Practical Attitude//Byzantinoslavica, 51. 1990. Р. 177–188. Обнаружив ряд жест-
ких антииудейских пассажей в сочинениях преп. Максима и св. Софрония Иеруса-
лимского, он выдвинул неожиданную гипотезу: «Какие же влияния привели к насиль-
ственному крещению (иудеев), бывшему главной темой нашего исследования? Не 
было ли это окружением Софрония? Не могли ли ученики Софрония, подобные Мак-
симу, посредством своей словесной злобы (verbal virulence) против иудеев оказаться 
поджигателями исполнения прискорбного указа? Не могли ли они, невольно, подвиг-
нуть кого-либо среди близких советников императора убедить этого стареющего че-
ловека подписать такой жестокий и в любом случае неэффективный насильственный 
акт? Им самим пришлось твердо противостать этому акту, что 8-е письмо Максима 
подтверждает со всей очевидность. Мы никогда не сможем ответить на эти вопросы, 
хотя это вовсе не абсурдное предположение. С другой стороны, захваченность иудей-
ской проблемой, несомненно, стала для них всех навязчивой идеей, которая ослепи-
ла их, не дав разглядеть историческое значение арабского вторжения, сводимое, с их 
точки зрения, к новой фазе осуществления Божия наказания христиан за их грехи, 
но особенно — иудеев, за их вечное неверие» (Ibid. P. 188). Мы оставим этот пассаж 
на совести его автора как своеобразное свидетельство «вариативности» мысли совре-
менных исследователей, причем даже самых выдающихся (в частности, соавтора кри-
тического издания Вопросоответов к Фалассию!), когда речь идет об осмыслении 
духовно-исторических реалий, связанных с иудейской тематикой. В остальном же, 
его статья содержит ряд ценных наблюдений по теме. 

1 Kaegi W. Heraclius, Emperor of Byzantium. Cambridge University Press, 2003. P. 216.
2 Кулаковский 2004. С. 126. Здесь хотелось бы отметить факт, который, кажет-

ся, еще не попал в поле зрения исследователей окончания Ep 8. В Северной Афри-
ке иудаизм в VII в. имел большое влияние. Эту религию исповедовали не только эт-
нические евреи, но и многие принявшие иудаизм берберские племена. О влиянии 
иудаизма среди берберов говорит то, что после поражения префекта Григория, ко-
торое он потерпел от арабов-мусульман в 646 г., на месте византийских владений в 
северо-западной Африке образовалось девять берберских иудейских княжеств, со 
временем объединенных легендарной царицей Дахией аль-Кахиной, тоже, разуме-
ется, исповедавшей иудаизм. Так возникло берберское иудейское царство со столи-
цей в Карфагене. В 680-е гг. берберские войска в союзе с христианами северо-западной 
Африки отбили нападение армии в 40 тыс. арабов-мусульман (см.: http://www.
historyofjihad.org/africa.html) и выдерживали натиск мусульман еще около 20 лет. 
Таким образом, именно эти иудеи-берберы смогли организовать то сопротивление 
исламскому завоеванию, которое не удалось организовать префекту Григорию и под-
властным ему византийцам! Трудно сказать, имело ли такое распространение иуда-

Зато о крещении иудеев и самарян в Карфагене мы имеем сразу несколько не-
зависимых свидетельств. Помимо текста преп. Максима Исповедника, таким 
свидетельством, на что указал уже Р. Девреесс, является византийское антии-
удейское сочинение Учение Иакова, только что крещеного, не целиком со-
хранившееся по-гречески, а в наиболее полной форме дошедшее по-славянски1. 
Эта версия, вошедшая в Четьи-Минеи митрополита Макария2, начинается с 
описания того, как эпарх Георгий (надо заметить, весьма почитаемый преп. Мак-
симом, о чем есть много свидетельств в его письмах), исполняет приказ импера-
тора крестить иудеев и самарян. Рассказ об этом ведется от лица новокрещено-
го иудея Иосифа, повествующего об иудейском законоучителе и купце Иакове, 
который прибыл в это время в Карфаген с товаром, был крещен, впал в сомне-
ние, но чудом явления ему «светоносца» (ангела?), проповедовавшего ему о 
Христе, был убежден в истинности христианства и успешно вел проповедь сре-
ди своих бывших единоверцев, и обратил, среди других, и автора рассказа — Ио-
сифа. Приведем начало этой истории в русском переводе со славянского, в той 

изма в северо-западной Африке влияние на то, что именно здесь засвидетельствова-
на попытка насильственного крещения иудеев при Ираклии. В окончании Ер 8 преп. 
Максим говорит, что указ Ираклия касался евреев всей Империи, но, как отмечает 
Ю. А. Кулаковский, сведений о насильственном крещении иудеев в других местах 
у нас нет (см.: Кулаковский 2004. С. 126). Нельзя исключить, что популярность 
иуда изма в северо-западной Африке повлияла на решение Ираклия именно здесь 
крестить иудеев, который и сам долго жил в Северной Африке (его отец был там эк-
зархом) и хорошо представлял обстановку в тех местах. Об иудеях в Северной Аф-
рике (включая интересующий нас период) см. недавнюю статью С. Адамяка: https://
www.academia.edu/8655819/%C5%BBydzi_w_rzymskiej_Afryce_P%C3%B3%
C5%82nocnej_Jews_in_Roman_North_Africa_. 

1 Славянское название этого сочинения: Вера и противление крестивихся 
Июдеи в Африкии и в Карфагене, и о въпрошении, и о ответах, и о укреплении 
 Иакова жидовина. Существуют также арабская, сирийская и коптская версии (см.: 
Блэйк Р. П. Об отношениях евреев к правительству Восточной Римской империи в 
602–634 гг. по Р. Х//Христианский Восток. Вып. 2, 1914. С. 177; См. также: Лурье В. М. 
Александр Великий — «последний римский царь»… С. 127). Такое распространение 
настоящего сочинения показывает, что антииудейская полемика была актуальна для 
всего Средиземноморья, равно как и то, что это сочинение было, так сказать, классичес-
ким образцом такой полемики. Интересно и то, что лучше всего этот текст  сохранился 
по-славянски (возможно, из-за актуальной для Руси полемики с иудеями и «жидов-
ствующими»). По свидетельству В. М. Лурье, первоначальный греческий извод па-
мятника датируется последними годами жизни Ираклия: 634–641 гг., т. е. он был на-
писан немного спустя написания письма преп. Максима.      

2 Великие Минеи Четьи. Декабрь. Изд. митрополита Макария. М., 1907. Кол. 1438–
1439. 



300 Приложения 301Приложение 1

В любом случае, чем бы ни была мотивирована инициатива Ираклия, не при-
ходится сомневаться, что она имела место, хотя, как замечает Ю. А. Кулаков-
ский, а также и современные исследователи1, надежных свидетельств о приве-
дении в действие этого указа Ираклия в других местах, кроме Карфагена, нет2. 

Другую гипотезу относительно причин крещения иудеев высказал К. Лага (Laga) 
в статье: Judaism and the Jews in Maximus Confessor’s Works. Theoretical Controversy 
and Practical Attitude//Byzantinoslavica, 51. 1990. Р. 177–188. Обнаружив ряд жест-
ких антииудейских пассажей в сочинениях преп. Максима и св. Софрония Иеруса-
лимского, он выдвинул неожиданную гипотезу: «Какие же влияния привели к насиль-
ственному крещению (иудеев), бывшему главной темой нашего исследования? Не 
было ли это окружением Софрония? Не могли ли ученики Софрония, подобные Мак-
симу, посредством своей словесной злобы (verbal virulence) против иудеев оказаться 
поджигателями исполнения прискорбного указа? Не могли ли они, невольно, подвиг-
нуть кого-либо среди близких советников императора убедить этого стареющего че-
ловека подписать такой жестокий и в любом случае неэффективный насильственный 
акт? Им самим пришлось твердо противостать этому акту, что 8-е письмо Максима 
подтверждает со всей очевидность. Мы никогда не сможем ответить на эти вопросы, 
хотя это вовсе не абсурдное предположение. С другой стороны, захваченность иудей-
ской проблемой, несомненно, стала для них всех навязчивой идеей, которая ослепи-
ла их, не дав разглядеть историческое значение арабского вторжения, сводимое, с их 
точки зрения, к новой фазе осуществления Божия наказания христиан за их грехи, 
но особенно — иудеев, за их вечное неверие» (Ibid. P. 188). Мы оставим этот пассаж 
на совести его автора как своеобразное свидетельство «вариативности» мысли совре-
менных исследователей, причем даже самых выдающихся (в частности, соавтора кри-
тического издания Вопросоответов к Фалассию!), когда речь идет об осмыслении 
духовно-исторических реалий, связанных с иудейской тематикой. В остальном же, 
его статья содержит ряд ценных наблюдений по теме. 

1 Kaegi W. Heraclius, Emperor of Byzantium. Cambridge University Press, 2003. P. 216.
2 Кулаковский 2004. С. 126. Здесь хотелось бы отметить факт, который, кажет-

ся, еще не попал в поле зрения исследователей окончания Ep 8. В Северной Афри-
ке иудаизм в VII в. имел большое влияние. Эту религию исповедовали не только эт-
нические евреи, но и многие принявшие иудаизм берберские племена. О влиянии 
иудаизма среди берберов говорит то, что после поражения префекта Григория, ко-
торое он потерпел от арабов-мусульман в 646 г., на месте византийских владений в 
северо-западной Африке образовалось девять берберских иудейских княжеств, со 
временем объединенных легендарной царицей Дахией аль-Кахиной, тоже, разуме-
ется, исповедавшей иудаизм. Так возникло берберское иудейское царство со столи-
цей в Карфагене. В 680-е гг. берберские войска в союзе с христианами северо-западной 
Африки отбили нападение армии в 40 тыс. арабов-мусульман (см.: http://www.
historyofjihad.org/africa.html) и выдерживали натиск мусульман еще около 20 лет. 
Таким образом, именно эти иудеи-берберы смогли организовать то сопротивление 
исламскому завоеванию, которое не удалось организовать префекту Григорию и под-
властным ему византийцам! Трудно сказать, имело ли такое распространение иуда-

Зато о крещении иудеев и самарян в Карфагене мы имеем сразу несколько не-
зависимых свидетельств. Помимо текста преп. Максима Исповедника, таким 
свидетельством, на что указал уже Р. Девреесс, является византийское антии-
удейское сочинение Учение Иакова, только что крещеного, не целиком со-
хранившееся по-гречески, а в наиболее полной форме дошедшее по-славянски1. 
Эта версия, вошедшая в Четьи-Минеи митрополита Макария2, начинается с 
описания того, как эпарх Георгий (надо заметить, весьма почитаемый преп. Мак-
симом, о чем есть много свидетельств в его письмах), исполняет приказ импера-
тора крестить иудеев и самарян. Рассказ об этом ведется от лица новокрещено-
го иудея Иосифа, повествующего об иудейском законоучителе и купце Иакове, 
который прибыл в это время в Карфаген с товаром, был крещен, впал в сомне-
ние, но чудом явления ему «светоносца» (ангела?), проповедовавшего ему о 
Христе, был убежден в истинности христианства и успешно вел проповедь сре-
ди своих бывших единоверцев, и обратил, среди других, и автора рассказа — Ио-
сифа. Приведем начало этой истории в русском переводе со славянского, в той 

изма в северо-западной Африке влияние на то, что именно здесь засвидетельствова-
на попытка насильственного крещения иудеев при Ираклии. В окончании Ер 8 преп. 
Максим говорит, что указ Ираклия касался евреев всей Империи, но, как отмечает 
Ю. А. Кулаковский, сведений о насильственном крещении иудеев в других местах 
у нас нет (см.: Кулаковский 2004. С. 126). Нельзя исключить, что популярность 
иуда изма в северо-западной Африке повлияла на решение Ираклия именно здесь 
крестить иудеев, который и сам долго жил в Северной Африке (его отец был там эк-
зархом) и хорошо представлял обстановку в тех местах. Об иудеях в Северной Аф-
рике (включая интересующий нас период) см. недавнюю статью С. Адамяка: https://
www.academia.edu/8655819/%C5%BBydzi_w_rzymskiej_Afryce_P%C3%B3%
C5%82nocnej_Jews_in_Roman_North_Africa_. 

1 Славянское название этого сочинения: Вера и противление крестивихся 
Июдеи в Африкии и в Карфагене, и о въпрошении, и о ответах, и о укреплении 
 Иакова жидовина. Существуют также арабская, сирийская и коптская версии (см.: 
Блэйк Р. П. Об отношениях евреев к правительству Восточной Римской империи в 
602–634 гг. по Р. Х//Христианский Восток. Вып. 2, 1914. С. 177; См. также: Лурье В. М. 
Александр Великий — «последний римский царь»… С. 127). Такое распространение 
настоящего сочинения показывает, что антииудейская полемика была актуальна для 
всего Средиземноморья, равно как и то, что это сочинение было, так сказать, классичес-
ким образцом такой полемики. Интересно и то, что лучше всего этот текст  сохранился 
по-славянски (возможно, из-за актуальной для Руси полемики с иудеями и «жидов-
ствующими»). По свидетельству В. М. Лурье, первоначальный греческий извод па-
мятника датируется последними годами жизни Ираклия: 634–641 гг., т. е. он был на-
писан немного спустя написания письма преп. Максима.      

2 Великие Минеи Четьи. Декабрь. Изд. митрополита Макария. М., 1907. Кол. 1438–
1439. 



302 Приложения 303Приложение 1

его части, что в наибольшей степени пересекается с написанным преп. Макси-
мом в Письме VIII: 

Царь Ираклий повелел везде и всюду креститься иудеям. И прибывшему в 
Африку Георгию, бывшему эпархом, повелел, чтобы собрались к нему все пер-
вые иудеи. И когда собрались мы к нему, он нам сказал: «Рабы ли вы царя?» 
И, отвечая, сказали так: «Да, владыка, мы — рабы царя». И он сказал: «Пове-
лел благой [царь], чтобы вы крестились». И когда услышали, то вострепетали и 
убоялись великим страхом, и никто из нас не дерзнул ничего сказать. И когда 
он сказал: «Вы ничего не отвечаете?» — ответил один из нас по имени Нон, го-
воря: «Мы этого не сделаем: не время ведь святому крещению». И разгневав-
шись, эпарх встал и своими руками бил [его] по лицу, говоря: «Если вы рабы, то 
почему не совершаете повеление владыки нашего?» Мы же от страха окамене-
ли. И повелел, чтобы мы крестились. И крестились мы, желая того и не желая, 
были же мы в сомнении великом и большой печали. 

 
Судя по тому, что сочинение это было написано уже после попыток окрес-

тить иудеев, где-то в 634–641 гг., можно предположить, что его happy end — при-
нятие иудеями христианства в результате проповеди окрещенного Иакова1 — 
явно имел апологетический смысл. Автор текста не только создает обширный 
трактат в жанре богословской антииудейской полемики, но, вольно или неволь-
но, оправдывает насильственное крещение, поскольку оно, судя по этому трак-
тату, в конце концов привело к определенной пользе — искреннему обраще-
нию иудеев ко Христу2. 

Совсем по-иному, как мы видим по Окончанию Письма VIII, отнесся к это-
му крещению преп. Максим. Он не только не пытается оправдать крещение иу-

1 К слову сказать, если верить тексту, Иосиф был бывший гонитель и враг хрис-
тианства, умело использовавший столкновения между разными группировками в 
Византии, чтобы избивать ненавистных ему христиан (явная аллюзия к истории 
ап. Павла). 

2 В тот же день, 19 декабря, в Четьих Минеях в Житии св. Григория, архие. 
Омиритского (†552), имеется рассказ о другом, не менее чудесном обращении иу-
деев в христианство, имевшем место, судя по Житию, в Эфиопии. Этот текст (лат. 
название: Disputatio Gregentii cum Herbano Judaeo (PG 86/1. 621–784)) тоже со-
держит обширный трактат — образец антииудейской полемики, а также рассказ о 
чуде явления Христа иудеям по молитве св. Григория, после чего они и обратились. 
Такое «минейное» совпадение явно неслучайно. Как считают исследователи, оба 
текста написаны примерно в одну и ту же эпоху (см.: Deroche V. Polémique antijudaïque 
et émergence de l’islam (VIIe — VIIe siècles)//Dagron G., Déroche V. Juifs et Chrétiens-
dans l’Orient du VIIe siècle. Paris, 2010. P. 477–478).  

деев (несмотря на то, что эпарх Георгий был весьма близок к Преподобному и 
почитал его своим духовным отцом, а сам преп. Максим весьма высоко отзы-
вался о нем), но выражает крайнюю тревогу и «страх по Богу» относительно 
происходящего. 

Опасения преп. Максима относительно грядущей апостасии и последствий 
насильственного крещения иудеев, как известно, сбылись, хотя и несколько 
иначе, чем он предполагал, т. е. не из-за того, что насильно крещеные иудеи рас-
пространяли среди христиан ереси. Уже в 633 г., в рамках униональной идео-
логии Ираклия и патр. Константинопольского Сергия — той самой, которой, 
вероятно, мотивировалось и крещение иудеев и самарян, — была заключена 
уния с монофизитами в Египте, и тогда же заявила о себе ересь моноэнергизма, 
с которой преп. Максим будет бороться до конца своей жизни. С другой сторо-
ны, не приходится сомневаться, что насильственное крещение иудеев и сама-
рян в Карфагене в 632 г., как и бывшие до этого гонения на иудеев в Палестине 
в 630 г.1 (эти гонения, вероятно, и привели к наплыву иудеев в Карфаген), под-
готовили иудеев и самарян к тому, чтобы легко перейти на сторону арабов в их 
войне с византийцами, что, несомненно, способствовало утрате Византийской 
империей огромной части своих владений. Характерно, что первое поражение 
византийцев при столкновении с арабами в 634 г. произошло тогда, когда был 
наголову разбит дукс Палестины Сергий, предводительствовавший войском, 
составленным, главным образом, из самарян2. Как замечает Ю. А. Кулаковский, 
ссылающийся на слова Иосифа из Учения Иакова, только что крещеного, 
поражение дукса Сергия от арабов вызвало ликование иудеев в Кесарии и дру-
гих городах Палестины. Уже тогда, судя по этому сочинению, имелись иудеи, 
которых Иосиф называет «смешавшимися с арабами (сарацинами)»3, т. е., как 
говорит историк, «насилия над иудеями усилили солидарность между ними и 
арабами, которая существовала и ранее»4. 

1 Эти гонения, включавшие физическое истребление и выселение, представляли 
собой мщение за гонения на христиан и уничтожение христианских святынь иудея-
ми при персидском владычестве. Гонение на иудеев в Палестине было учинено им-
ператором Ираклием по просьбе палестинских монахов, «взявших на себя этот грех», 
несмотря на то, что Ираклий дал слово раскаявшимся в своих действиях при персах 
иудеям не трогать их (см. Блэйк Р. П. Об отношениях евреев… С. 190). Р. П. Блэйк в 
качестве источника относительно этих событий ссылается, в частности, на Евтихия 
Александрийского (PG 111. 1084). 

2 Кулаковский 2004. С. 126. 
3 Там же. 
4 Там же. 



302 Приложения 303Приложение 1

его части, что в наибольшей степени пересекается с написанным преп. Макси-
мом в Письме VIII: 

Царь Ираклий повелел везде и всюду креститься иудеям. И прибывшему в 
Африку Георгию, бывшему эпархом, повелел, чтобы собрались к нему все пер-
вые иудеи. И когда собрались мы к нему, он нам сказал: «Рабы ли вы царя?» 
И, отвечая, сказали так: «Да, владыка, мы — рабы царя». И он сказал: «Пове-
лел благой [царь], чтобы вы крестились». И когда услышали, то вострепетали и 
убоялись великим страхом, и никто из нас не дерзнул ничего сказать. И когда 
он сказал: «Вы ничего не отвечаете?» — ответил один из нас по имени Нон, го-
воря: «Мы этого не сделаем: не время ведь святому крещению». И разгневав-
шись, эпарх встал и своими руками бил [его] по лицу, говоря: «Если вы рабы, то 
почему не совершаете повеление владыки нашего?» Мы же от страха окамене-
ли. И повелел, чтобы мы крестились. И крестились мы, желая того и не желая, 
были же мы в сомнении великом и большой печали. 

 
Судя по тому, что сочинение это было написано уже после попыток окрес-

тить иудеев, где-то в 634–641 гг., можно предположить, что его happy end — при-
нятие иудеями христианства в результате проповеди окрещенного Иакова1 — 
явно имел апологетический смысл. Автор текста не только создает обширный 
трактат в жанре богословской антииудейской полемики, но, вольно или неволь-
но, оправдывает насильственное крещение, поскольку оно, судя по этому трак-
тату, в конце концов привело к определенной пользе — искреннему обраще-
нию иудеев ко Христу2. 

Совсем по-иному, как мы видим по Окончанию Письма VIII, отнесся к это-
му крещению преп. Максим. Он не только не пытается оправдать крещение иу-

1 К слову сказать, если верить тексту, Иосиф был бывший гонитель и враг хрис-
тианства, умело использовавший столкновения между разными группировками в 
Византии, чтобы избивать ненавистных ему христиан (явная аллюзия к истории 
ап. Павла). 

2 В тот же день, 19 декабря, в Четьих Минеях в Житии св. Григория, архие. 
Омиритского (†552), имеется рассказ о другом, не менее чудесном обращении иу-
деев в христианство, имевшем место, судя по Житию, в Эфиопии. Этот текст (лат. 
название: Disputatio Gregentii cum Herbano Judaeo (PG 86/1. 621–784)) тоже со-
держит обширный трактат — образец антииудейской полемики, а также рассказ о 
чуде явления Христа иудеям по молитве св. Григория, после чего они и обратились. 
Такое «минейное» совпадение явно неслучайно. Как считают исследователи, оба 
текста написаны примерно в одну и ту же эпоху (см.: Deroche V. Polémique antijudaïque 
et émergence de l’islam (VIIe — VIIe siècles)//Dagron G., Déroche V. Juifs et Chrétiens-
dans l’Orient du VIIe siècle. Paris, 2010. P. 477–478).  

деев (несмотря на то, что эпарх Георгий был весьма близок к Преподобному и 
почитал его своим духовным отцом, а сам преп. Максим весьма высоко отзы-
вался о нем), но выражает крайнюю тревогу и «страх по Богу» относительно 
происходящего. 

Опасения преп. Максима относительно грядущей апостасии и последствий 
насильственного крещения иудеев, как известно, сбылись, хотя и несколько 
иначе, чем он предполагал, т. е. не из-за того, что насильно крещеные иудеи рас-
пространяли среди христиан ереси. Уже в 633 г., в рамках униональной идео-
логии Ираклия и патр. Константинопольского Сергия — той самой, которой, 
вероятно, мотивировалось и крещение иудеев и самарян, — была заключена 
уния с монофизитами в Египте, и тогда же заявила о себе ересь моноэнергизма, 
с которой преп. Максим будет бороться до конца своей жизни. С другой сторо-
ны, не приходится сомневаться, что насильственное крещение иудеев и сама-
рян в Карфагене в 632 г., как и бывшие до этого гонения на иудеев в Палестине 
в 630 г.1 (эти гонения, вероятно, и привели к наплыву иудеев в Карфаген), под-
готовили иудеев и самарян к тому, чтобы легко перейти на сторону арабов в их 
войне с византийцами, что, несомненно, способствовало утрате Византийской 
империей огромной части своих владений. Характерно, что первое поражение 
византийцев при столкновении с арабами в 634 г. произошло тогда, когда был 
наголову разбит дукс Палестины Сергий, предводительствовавший войском, 
составленным, главным образом, из самарян2. Как замечает Ю. А. Кулаковский, 
ссылающийся на слова Иосифа из Учения Иакова, только что крещеного, 
поражение дукса Сергия от арабов вызвало ликование иудеев в Кесарии и дру-
гих городах Палестины. Уже тогда, судя по этому сочинению, имелись иудеи, 
которых Иосиф называет «смешавшимися с арабами (сарацинами)»3, т. е., как 
говорит историк, «насилия над иудеями усилили солидарность между ними и 
арабами, которая существовала и ранее»4. 

1 Эти гонения, включавшие физическое истребление и выселение, представляли 
собой мщение за гонения на христиан и уничтожение христианских святынь иудея-
ми при персидском владычестве. Гонение на иудеев в Палестине было учинено им-
ператором Ираклием по просьбе палестинских монахов, «взявших на себя этот грех», 
несмотря на то, что Ираклий дал слово раскаявшимся в своих действиях при персах 
иудеям не трогать их (см. Блэйк Р. П. Об отношениях евреев… С. 190). Р. П. Блэйк в 
качестве источника относительно этих событий ссылается, в частности, на Евтихия 
Александрийского (PG 111. 1084). 

2 Кулаковский 2004. С. 126. 
3 Там же. 
4 Там же. 



304 Приложения 305Приложение 1

В самом деле, в Письме XIV, направленном экзарху Африки иллюстрию Пе-
тру уже после нападения арабов, преп. Максим описывает теснейшее единство 
между иудеями и полчищами «диких» арабов: 

 Видим племя диких жителей пустыни, проносящееся по чужой земле как 
по своей, неукротимых свирепых зверей, людей по одному лишь внешнему виду, 
разоряющих культурное государство, а также [видим и] народ иудейский, из-
древле радующийся крови человеческой1… и ненавидящий Бога, воображая 
 поклоняться Ему; невернейший из всех народов земли и оттого наиболее склон-
ный к принятию супротивной власти, обычаем и устройством предшествую-
щий пришествию лукавого и своими делами возвещающий приход антихриста, 
ибо не познал истинного Спасителя2. 

1 Преп. Максим говорит, что иудеи «издревле» радовались крови человеческой, 
вероятно, имея в виду, что вся их история, описанная в Библии, начиная с гибели 
египетских младенцев, войска фараона и насильственного завоевания Ханаана, пол-
на примеров пролития крови других народов при становлении и выживании народа 
еврейского. Сам преп. Максим, как заметил, обсуждая с нами это место, А. М. Шуф-
рин, настаивал на том, что Св. Писание Ветхого Завета полезно в его духовном тол-
ковании, а буквально-историческое хотя и не отвергал, но считал «ветхим», по сути, 
в отрыве от духовного толкования, — антихристианским. 

2 Перевод Е. Начинкина. Это же место из преп. Максима некоторыми исследо-
вателями понимается в том смысле, что св. Максим считал союз арабов и иудеев на-
столько тесным, что практически не отличал одних от других. Так, современный 
 американский исследователь Р. Армур, если верить русскому переводу его книги, 
приводя отрывок из Письма XIV преп. Максима, описывающий «варваров из пусты-
ни», пишет: «Максим называет этих недругов “евреями”… получающими наслаж-
дение от человеческой крови», и далее замечает: «…хотя кому-то, возможно, и пока-
жется, будто данное Максимом описание арабов как “евреев”… отражает какие-то 
его знания об их религии, в действительности он вряд ли знал о них больше того, что 
они — семиты, потомки Авраама» (см.: Армур Р. Христианство и ислам. Непростая 
история. М., 2002. С. 75). Приведенный нами выше отрывок из Письма XIV, одна-
ко, все же не позволяет с уверенностью утверждать ни того, что преп. Максим смеши-
вал «дикарей из пустыни» с иудеями, ни того, что он считал этих «дикарей» потомка-
ми Авраама. Из данного отрывка можно заключить лишь то, что для преп. Максима 
было актуально мышление в двух координатах: варварство — культурное госу-
дарство (которое он отождествлял с Империей) и антихристианство (особенно 
иудейство) — христианство. При этом, при традиционном для отцов Церкви ан-
тииудействе, преп. Максим, как мы видим по Письму VIII, предупреждал о крайней 
опасности насильственного крещения иудеев как способе решения «еврейского во-
проса», считая, что уроком из бедствий христианских народов и государств, постигаю-
щих их из-за агрессии арабов и иудеев, должно быть покаяние в грехах и твердое стоя-
ние в истинной вере. Общим в позиции преп. Максима и по вопросу о крещении 

Этот антииудейский пассаж, однако, следует читать в совокупности с пуб-
ликуемым нами Окончанием Письма VIII, где преп. Максим недвусмысленно 
говорит о том, что насильственное крещение иудеев подготавливает всеобщую 
апостасию. Собственно и в Окончании Письма VIII после обличения иудеев 
преп. Максим, объясняя причину поражения византийцев, пишет: «….это про-
изошло по множеству наших прегрешений»1 и, призывая иллюстрия Петра не 
допускать искажения православия (очевидно, вступая в унию с монофизитами, 
а говоря шире, подчиняя религиозную сферу политической), добавляет: «…мы 
должны ещё больше укрепить нашу веру из-за происходящего … и исповедать 
Бога пред людьми, вовсе не опасаясь никакой смерти»2. 

 
 Addendum 

Следует отметить, что недавно была опубликована статья К. Будиньона, в 
которой подчеркивается то же самое, что и в нашей статье 2007 г. (и что было 
упущено Ж. Дагроном3), а именно, что в Учении Иакова отстаивается отноше-
ние к насильственному крещению иудеев, противоположное тому, которое от-
стаивает преп. Максим4. Отличается оно, как замечает К. Будиньон, и от отноше-
ния к насильственным крещениям иудеев, выработанного в Римской церкви. 
Он ссылается, в частности, на папу Григория Великого5 и на LVII канон IV То-
ледского собора 633 г., проходившего под председательством св. Исидора Се-
вильского (PL 84. 379 D). К. Будиньон находит этот канон несколько двусмыс-
ленным, поскольку в нем хотя и отвергается насильственное крещение иудеев, 
но говорится, что тех из них, которых все же успели насильственно крестить, 

 иудеев, и по вопросу об унии с монофизитами является отказ подчинять религиоз-
ную сферу политической.  

1 Перевод Е. Начинкина.
2 Перевод Е. Начинкина.
3 Dagron G., Déroche V. Juifs et chrétiens en Orient byzantin//Bilans de recherché, 

5. Paris, 2010. P. 70–219.
4 Boudignon Ch. Le temps du saint baptême n’est pas encore venu. Nouvelles con-

sidérations sur la Doctrina Jacobi//Les dialogues adversus Iudaeos: permanences et 
mutations d’une tradition polémique: actes du colloque international organisé les 7 et 8 
décembre 2011 à l’Université de Paris-Sorbonne/éds. S. Morlet, O. Munnich, B. Pouderon. 
Paris, 2013. P. 237–256. Мы имели возможность ознакомиться только с препринтом 
этой работы.

5 S. Gregorii Magni Registrum epistularium. Libri I–VII/éd. D. Norberg (Corpus 
Chris tianorum. Series Latina, 140). Turnhout, 1982. I, 40. P. 59.



304 Приложения 305Приложение 1

В самом деле, в Письме XIV, направленном экзарху Африки иллюстрию Пе-
тру уже после нападения арабов, преп. Максим описывает теснейшее единство 
между иудеями и полчищами «диких» арабов: 

 Видим племя диких жителей пустыни, проносящееся по чужой земле как 
по своей, неукротимых свирепых зверей, людей по одному лишь внешнему виду, 
разоряющих культурное государство, а также [видим и] народ иудейский, из-
древле радующийся крови человеческой1… и ненавидящий Бога, воображая 
 поклоняться Ему; невернейший из всех народов земли и оттого наиболее склон-
ный к принятию супротивной власти, обычаем и устройством предшествую-
щий пришествию лукавого и своими делами возвещающий приход антихриста, 
ибо не познал истинного Спасителя2. 

1 Преп. Максим говорит, что иудеи «издревле» радовались крови человеческой, 
вероятно, имея в виду, что вся их история, описанная в Библии, начиная с гибели 
египетских младенцев, войска фараона и насильственного завоевания Ханаана, пол-
на примеров пролития крови других народов при становлении и выживании народа 
еврейского. Сам преп. Максим, как заметил, обсуждая с нами это место, А. М. Шуф-
рин, настаивал на том, что Св. Писание Ветхого Завета полезно в его духовном тол-
ковании, а буквально-историческое хотя и не отвергал, но считал «ветхим», по сути, 
в отрыве от духовного толкования, — антихристианским. 

2 Перевод Е. Начинкина. Это же место из преп. Максима некоторыми исследо-
вателями понимается в том смысле, что св. Максим считал союз арабов и иудеев на-
столько тесным, что практически не отличал одних от других. Так, современный 
 американский исследователь Р. Армур, если верить русскому переводу его книги, 
приводя отрывок из Письма XIV преп. Максима, описывающий «варваров из пусты-
ни», пишет: «Максим называет этих недругов “евреями”… получающими наслаж-
дение от человеческой крови», и далее замечает: «…хотя кому-то, возможно, и пока-
жется, будто данное Максимом описание арабов как “евреев”… отражает какие-то 
его знания об их религии, в действительности он вряд ли знал о них больше того, что 
они — семиты, потомки Авраама» (см.: Армур Р. Христианство и ислам. Непростая 
история. М., 2002. С. 75). Приведенный нами выше отрывок из Письма XIV, одна-
ко, все же не позволяет с уверенностью утверждать ни того, что преп. Максим смеши-
вал «дикарей из пустыни» с иудеями, ни того, что он считал этих «дикарей» потомка-
ми Авраама. Из данного отрывка можно заключить лишь то, что для преп. Максима 
было актуально мышление в двух координатах: варварство — культурное госу-
дарство (которое он отождествлял с Империей) и антихристианство (особенно 
иудейство) — христианство. При этом, при традиционном для отцов Церкви ан-
тииудействе, преп. Максим, как мы видим по Письму VIII, предупреждал о крайней 
опасности насильственного крещения иудеев как способе решения «еврейского во-
проса», считая, что уроком из бедствий христианских народов и государств, постигаю-
щих их из-за агрессии арабов и иудеев, должно быть покаяние в грехах и твердое стоя-
ние в истинной вере. Общим в позиции преп. Максима и по вопросу о крещении 

Этот антииудейский пассаж, однако, следует читать в совокупности с пуб-
ликуемым нами Окончанием Письма VIII, где преп. Максим недвусмысленно 
говорит о том, что насильственное крещение иудеев подготавливает всеобщую 
апостасию. Собственно и в Окончании Письма VIII после обличения иудеев 
преп. Максим, объясняя причину поражения византийцев, пишет: «….это про-
изошло по множеству наших прегрешений»1 и, призывая иллюстрия Петра не 
допускать искажения православия (очевидно, вступая в унию с монофизитами, 
а говоря шире, подчиняя религиозную сферу политической), добавляет: «…мы 
должны ещё больше укрепить нашу веру из-за происходящего … и исповедать 
Бога пред людьми, вовсе не опасаясь никакой смерти»2. 

 
 Addendum 

Следует отметить, что недавно была опубликована статья К. Будиньона, в 
которой подчеркивается то же самое, что и в нашей статье 2007 г. (и что было 
упущено Ж. Дагроном3), а именно, что в Учении Иакова отстаивается отноше-
ние к насильственному крещению иудеев, противоположное тому, которое от-
стаивает преп. Максим4. Отличается оно, как замечает К. Будиньон, и от отноше-
ния к насильственным крещениям иудеев, выработанного в Римской церкви. 
Он ссылается, в частности, на папу Григория Великого5 и на LVII канон IV То-
ледского собора 633 г., проходившего под председательством св. Исидора Се-
вильского (PL 84. 379 D). К. Будиньон находит этот канон несколько двусмыс-
ленным, поскольку в нем хотя и отвергается насильственное крещение иудеев, 
но говорится, что тех из них, которых все же успели насильственно крестить, 

 иудеев, и по вопросу об унии с монофизитами является отказ подчинять религиоз-
ную сферу политической.  

1 Перевод Е. Начинкина.
2 Перевод Е. Начинкина.
3 Dagron G., Déroche V. Juifs et chrétiens en Orient byzantin//Bilans de recherché, 

5. Paris, 2010. P. 70–219.
4 Boudignon Ch. Le temps du saint baptême n’est pas encore venu. Nouvelles con-

sidérations sur la Doctrina Jacobi//Les dialogues adversus Iudaeos: permanences et 
mutations d’une tradition polémique: actes du colloque international organisé les 7 et 8 
décembre 2011 à l’Université de Paris-Sorbonne/éds. S. Morlet, O. Munnich, B. Pouderon. 
Paris, 2013. P. 237–256. Мы имели возможность ознакомиться только с препринтом 
этой работы.

5 S. Gregorii Magni Registrum epistularium. Libri I–VII/éd. D. Norberg (Corpus 
Chris tianorum. Series Latina, 140). Turnhout, 1982. I, 40. P. 59.



306 Приложения 307Приложение 1

следует рассматривать как христиан. В отличие от этого, преп. Максим не остав-
лял никакой «лазейки» для оправдания практики насильственного крещения и, 
более того, предупреждал против опасности, таящейся в нем. 

Что касается Учения Иакова, то К. Будиньон обращает внимание, что в этом 
сочинении, автором которого он считает христианина, оспаривается известный 
аргумент, что с крещением «остатка иудеев» необходимо подождать до Второго 
Пришествия (этот аргумент вложен в уста одного из противящихся указу Ирак-
лия иудеев, см.: Doctrina Jacobi III, 4, l. 18). Именно так следует понимать слова: 
«не время ведь святому крещению» (или: «не пришло еще время святого креще-
ния»). Точнее говоря, насильственное крещение иудеев, с точки зрения автора, 
по-видимому, призвано свидетельствовать, что «последние времена» уже наста-
ли. Как это и считали многие (по разным причинам) во времена Ираклия. Более 
того, такое крещение иудеев выдается в подобной перспективе за истинно хри-
стианский поступок, так как оно призвано уберечь иудеев от гнева Божия в день 
Страшного Суда, который вот-вот наступит. К. Будиньон сравнивает это с тем, 
что преп. Максим говорит о насильственном крещении как приближающем апос-
тасию и тот же самый конец света, потому что такое крещение может способ-
ствовать распространению ересей в христианской среде из-за смешения иудеев 
и христиан. Опасно насильственное крещение, с точки зрения преп. Максима, 
и для душ самих иудеев и самарян, так как оно только оттолкнет их от христиан-
ства. Разумеется, оба подхода противоположны и исходят из разной перспекти-
вы: один, мы бы сказали, — продукт катастрофического (если не параноидально-
го) эсхатологизма (или, в варианте Ираклия, непомерных амбиций и претензий 
на «мессианство»), а другой (преп. Максима) — следствие бдительности в отно-
шении опасности прихода Антихриста, которая свойственна писаниям преп. 
Максима в целом. Вспомним хотя бы, что как знак «последних времен» преп. 
Максим воспринимал распространение таких ересей, как описанные в Ер 6–7, 
а также моноэнергизма и монофелитства. Но преп. Максим, когда он предупре-
ждал об опасности апостасии, не утверждал, что «последние времена» уже приш-
ли, а, ровно напротив, фактически стремился, противодействуя распростране-
нию ереси, их отдалить. И по сути отношения к «эсхатологическому», и по ха-
рактеру его действий, его позиция была противоположной по сравнению с — как 
их можно обобщенно назвать — «мессианскими эсхатологистами». 

К. Будиньон считает, что преп. Максим был принципиально против насиль-
ственного крещения иудеев, так как верил в определенную последовательность 
в домостроительстве Божием, что видно из его толкования в Вопросах и недо-
умениях пророчества Гедеона: «Руно же овечье означает иудейское поклоне-
ние; ведь на нем появилась роса, поскольку имело оно оправдание [тогда в ка-

честве] поклонения. На всей земле сушь (Суд. 6, 37); ведь все языки были сухи 
в отношении ведения Бога. Выжимание из шерсти воды в лохань означало бла-
годать будущего крещения; в древности было много образов святого крещения; 
вот и эти, выжатые в лохань [воды], указали на само таинство нашего креще-
ния. То же, что было во второй раз и в обратном порядке: шерсть была сухой, 
на всей же земле роса, — означало благодать Евангелия; ведь вся земля напол-
нилась евангельской росою; был же оставлен сухим от всякой веры народ иу-
дейский» (QD 80, пер. Д. А. Черноглазова). Итак, позиция преп. Максима в кор-
не отличалась от изложенной в Учении Иакова, но отличалась она и от провоз-
глашенной в каноне Толедского собора 633 г., где фактически оправдывается 
насильственное крещение иудеев post factum. Преп. Максим считал, что на-
сильственное крещение иудеев должно быть категорически запрещено, и ни-
какого оправдания у него не может быть. Он выступал против этого крещения 
точно так же, как выступал против компромисса с монофизитами. Таким обра-
зом, жесткий антииудаизм преп. Максима (каким мы его видим, например, в 
Ер 14) оказался залогом его же твердой оппозиции в отношении насильствен-
ного крещения иудеев. Его подход всегда отличался принципиальностью, трез-
востью и отказом подчинить духовную сферу политическим целям. Парадок-
сальным образом, именно такой подход ближе всего к нашему современному 
пониманию неприемлемости насилия в религиозной сфере, хотя преп. Максим 
исходил из совсем других предпосылок, и считать его сторонником «либераль-
ных ценностей», в современном их понимании, разумеется, нельзя1.

Б. Обстоятельственные добродетели и апостасия

Из истории насильственного крещения иудеев в Карфагене и двух воспри-
ятий его — преп. Максимом и в сочинении о новокрещеном Иакове, можно сде-
лать некоторые выводы, имеющие отношение не только к т. н. «еврейскому во-
просу», но и к проблеме отношения Церкви к «либеральным ценностям». 

1 Последнее видно хотя бы по его реакции к репрессивным мерам префекта Ге-
оргия в отношении монахинь-монофизиток (см.: Ер 12, а также Ep 1, 18, 44, B, 45), 
которые преп. Максим явно поддерживал. Впрочем, и здесь его мотивом было не за-
ставить их посредством насилия сменить веру, но оградить православных от моно-
физитской пропаганды (см.: Ер 12, 464AD) и смешения православных с еретиками. 
Конечно, префект Георгий и преп. Максим надеялись поначалу добрым, христиан-
ским отношением завоевать сердце беженок-монофизиток, ждали от них присоеди-
нения к православию, но это не было насилием, ровно напротив. Насилие же к ним 
было применено лишь в ответ на их антихалкидонскую пропаганду.  



306 Приложения 307Приложение 1

следует рассматривать как христиан. В отличие от этого, преп. Максим не остав-
лял никакой «лазейки» для оправдания практики насильственного крещения и, 
более того, предупреждал против опасности, таящейся в нем. 

Что касается Учения Иакова, то К. Будиньон обращает внимание, что в этом 
сочинении, автором которого он считает христианина, оспаривается известный 
аргумент, что с крещением «остатка иудеев» необходимо подождать до Второго 
Пришествия (этот аргумент вложен в уста одного из противящихся указу Ирак-
лия иудеев, см.: Doctrina Jacobi III, 4, l. 18). Именно так следует понимать слова: 
«не время ведь святому крещению» (или: «не пришло еще время святого креще-
ния»). Точнее говоря, насильственное крещение иудеев, с точки зрения автора, 
по-видимому, призвано свидетельствовать, что «последние времена» уже наста-
ли. Как это и считали многие (по разным причинам) во времена Ираклия. Более 
того, такое крещение иудеев выдается в подобной перспективе за истинно хри-
стианский поступок, так как оно призвано уберечь иудеев от гнева Божия в день 
Страшного Суда, который вот-вот наступит. К. Будиньон сравнивает это с тем, 
что преп. Максим говорит о насильственном крещении как приближающем апос-
тасию и тот же самый конец света, потому что такое крещение может способ-
ствовать распространению ересей в христианской среде из-за смешения иудеев 
и христиан. Опасно насильственное крещение, с точки зрения преп. Максима, 
и для душ самих иудеев и самарян, так как оно только оттолкнет их от христиан-
ства. Разумеется, оба подхода противоположны и исходят из разной перспекти-
вы: один, мы бы сказали, — продукт катастрофического (если не параноидально-
го) эсхатологизма (или, в варианте Ираклия, непомерных амбиций и претензий 
на «мессианство»), а другой (преп. Максима) — следствие бдительности в отно-
шении опасности прихода Антихриста, которая свойственна писаниям преп. 
Максима в целом. Вспомним хотя бы, что как знак «последних времен» преп. 
Максим воспринимал распространение таких ересей, как описанные в Ер 6–7, 
а также моноэнергизма и монофелитства. Но преп. Максим, когда он предупре-
ждал об опасности апостасии, не утверждал, что «последние времена» уже приш-
ли, а, ровно напротив, фактически стремился, противодействуя распростране-
нию ереси, их отдалить. И по сути отношения к «эсхатологическому», и по ха-
рактеру его действий, его позиция была противоположной по сравнению с — как 
их можно обобщенно назвать — «мессианскими эсхатологистами». 

К. Будиньон считает, что преп. Максим был принципиально против насиль-
ственного крещения иудеев, так как верил в определенную последовательность 
в домостроительстве Божием, что видно из его толкования в Вопросах и недо-
умениях пророчества Гедеона: «Руно же овечье означает иудейское поклоне-
ние; ведь на нем появилась роса, поскольку имело оно оправдание [тогда в ка-

честве] поклонения. На всей земле сушь (Суд. 6, 37); ведь все языки были сухи 
в отношении ведения Бога. Выжимание из шерсти воды в лохань означало бла-
годать будущего крещения; в древности было много образов святого крещения; 
вот и эти, выжатые в лохань [воды], указали на само таинство нашего креще-
ния. То же, что было во второй раз и в обратном порядке: шерсть была сухой, 
на всей же земле роса, — означало благодать Евангелия; ведь вся земля напол-
нилась евангельской росою; был же оставлен сухим от всякой веры народ иу-
дейский» (QD 80, пер. Д. А. Черноглазова). Итак, позиция преп. Максима в кор-
не отличалась от изложенной в Учении Иакова, но отличалась она и от провоз-
глашенной в каноне Толедского собора 633 г., где фактически оправдывается 
насильственное крещение иудеев post factum. Преп. Максим считал, что на-
сильственное крещение иудеев должно быть категорически запрещено, и ни-
какого оправдания у него не может быть. Он выступал против этого крещения 
точно так же, как выступал против компромисса с монофизитами. Таким обра-
зом, жесткий антииудаизм преп. Максима (каким мы его видим, например, в 
Ер 14) оказался залогом его же твердой оппозиции в отношении насильствен-
ного крещения иудеев. Его подход всегда отличался принципиальностью, трез-
востью и отказом подчинить духовную сферу политическим целям. Парадок-
сальным образом, именно такой подход ближе всего к нашему современному 
пониманию неприемлемости насилия в религиозной сфере, хотя преп. Максим 
исходил из совсем других предпосылок, и считать его сторонником «либераль-
ных ценностей», в современном их понимании, разумеется, нельзя1.

Б. Обстоятельственные добродетели и апостасия

Из истории насильственного крещения иудеев в Карфагене и двух воспри-
ятий его — преп. Максимом и в сочинении о новокрещеном Иакове, можно сде-
лать некоторые выводы, имеющие отношение не только к т. н. «еврейскому во-
просу», но и к проблеме отношения Церкви к «либеральным ценностям». 

1 Последнее видно хотя бы по его реакции к репрессивным мерам префекта Ге-
оргия в отношении монахинь-монофизиток (см.: Ер 12, а также Ep 1, 18, 44, B, 45), 
которые преп. Максим явно поддерживал. Впрочем, и здесь его мотивом было не за-
ставить их посредством насилия сменить веру, но оградить православных от моно-
физитской пропаганды (см.: Ер 12, 464AD) и смешения православных с еретиками. 
Конечно, префект Георгий и преп. Максим надеялись поначалу добрым, христиан-
ским отношением завоевать сердце беженок-монофизиток, ждали от них присоеди-
нения к православию, но это не было насилием, ровно напротив. Насилие же к ним 
было применено лишь в ответ на их антихалкидонскую пропаганду.  



308 Приложения 309Приложение 1

Для этого необходимо несколько расширить контекст, затронув тему от-
ношения Церкви к насильственному крещению в целом. Излагая в своем пос-
лесловии к переводу трактата свт. Григория Нисского Об устроении челове-
ка теорию «обстоятельственных добродетелей», В. М. Лурье, в противовес 
«либе рально-гуманистическому» пониманию человеческих прав и свобод, при-
водит ряд свидетельств из св. отцов, говорящих за то, что они признавали воз-
можность (и полезность), при определенных обстоятельствах,  насильственного 
крещения1. В частности, он приводит пример свт. Порфирия Газского (IV–V вв.), 
крестившего часть язычников Газы насильно и давшего своего рода богословско-
пастырское объяснение этого крещения. Свт. Порфирий возражал тем, кто счи-
тал, что крещение должно быть только добровольным, говоря им, что иногда 
Бог, использовав все остальные средства, приводит к Себе человека или груп-
пы людей под страхом наказания. Это и есть случай «обстоятельственных доб-
родетелей». 

Если сравнить теперь сохранившееся в Предании и весьма распространен-
ное в христианском мире Учение Иакова с Окончанием Письма VIII преп. Мак-
сима, то видно, что в этих двух текстах отношение к насильственному  крещению 
иудеев разное. В Учении Иакова, вполне в духе теории «обстоятельственных 
добродетелей», подразумевается, что от крещения иудеев под угрозой может 
быть польза, и здесь не только допускается, но и, по сути, оправдывается такая 
практика. Преп. Максим, напротив, считает ее (по крайней мере, в отношении 
иудеев) крайне опасной, чреватой будущей апостасией. 

Рассмотрим его доводы подробней. Среди аргументов преп. Максима про-
тив насильственного крещения иудеев есть такие, которые, казалось бы, при-
менимы, в первую очередь, только к иудеям, хотя, если подумать, они приложи-
мы и к носителям каких-то других «застарелых» (с точки зрения православия) 
ересей и вообще устойчивых не церковных мировоззрений. Это — второй приво-
димый преп. Максимом аргумент, согласно которому иудеи закоренели в неве-
рии и еще более озлобятся и удалятся от истины, если их крестить (озлобиться 
на насилие над совестью может любой человек твердых убеждений, т. е. любой 
сознательный, взрослый носитель веры или мировоззрения), и третий его аргу-
мент — что, будучи крещеными насильно, они привнесут ложные учения в хрис-
тианскую среду (это тоже справедливо не только для иудеев)2. 

1 См.: Лурье В. М. Послесловие//Св. Григорий Нисский. Об устроении челове-
ка. Пер. с греч. и комм. В. М. Лурье. СПб., 1995. С. 168.

2 Этими соображениями мы обязаны А. М. Шуфрину.

И уж совершенно точно общеприменительным ко всем (по крайней мере, 
взрослым и психически здоровым людям) является первый аргумент: таинство 
крещения может быть осквернено, «если оно [будет] дано тем, кто ранее не по-
казал соответствующее [исповеданию] веры намерение (γνώμη) [принять кре-
щение]». Этот аргумент, в принципе, подходит к крестящимся как из иудеев, 
так и из язычников, а также и из любой ереси. При этом следует заметить, что 
преп. Максим возражает не против нарушения каких-то «свобод» верующих, 
но говорит об опасности осквернения святыни. Так что, сравнивая позиции свт. 
Порфирия Газского и преп. Максима, можно сказать, что, хотя Предание и до-
пускает насильственное крещение, оно же, в лице преп. Максима, предупре-
ждает о великой опасности осквернения этого таинства при подобном насилии 
(заметим, к слову, что насилие может быть не только физическим, каким оно и 
было в Карфагене, но и экономическим, и правовым, — как в тех случаях, ког-
да иудеев поражали в некоторых гражданских свободах и лишали их прав, ко-
торые предоставлялись крещеным, причем, порою, безразлично в какой хрис-
тианской Церкви, как это было в царской России). 

Т. е. Церковь, допускающая подобные методы, берет на себя и ответствен-
ность за их последствия. Что же касается насильственного крещения иудеев 
(да и носителей любого другого не православного мировоззрения, если только 
они в нем тверды), то здесь вступают в силу еще два фактора, о которых гово-
рит преп. Максим и которые делают такое насильственное крещение втройне 
опасным. Поэтому, хотя в церковном учении и Предании действительно нет ка-
тегорического (т. е. канонического или догматического) запрета на насилие в 
области свободы вероисповедания, но в лице таких св. отцов, как преп. Максим, 
Церковь предупреждает, что насилие в этой сфере может привести к катастро-
фическим последствиям. 

Свобода вероисповедания не является для церковной традиции  безусловной 
и абсолютной ценностью (здесь можно согласиться с В. М. Лурье), но попра ние 
этой свободы, как учит преп. Максим, — это великий риск, и цена его — опас-
ность осквернения церковных таинств, а во многих случаях это еще и опасность 
озлобления против христианства и христианского государства, а также опас-
ность апостасии. Что не раз и подтверждалось в истории.

 



308 Приложения 309Приложение 1

Для этого необходимо несколько расширить контекст, затронув тему от-
ношения Церкви к насильственному крещению в целом. Излагая в своем пос-
лесловии к переводу трактата свт. Григория Нисского Об устроении челове-
ка теорию «обстоятельственных добродетелей», В. М. Лурье, в противовес 
«либе рально-гуманистическому» пониманию человеческих прав и свобод, при-
водит ряд свидетельств из св. отцов, говорящих за то, что они признавали воз-
можность (и полезность), при определенных обстоятельствах,  насильственного 
крещения1. В частности, он приводит пример свт. Порфирия Газского (IV–V вв.), 
крестившего часть язычников Газы насильно и давшего своего рода богословско-
пастырское объяснение этого крещения. Свт. Порфирий возражал тем, кто счи-
тал, что крещение должно быть только добровольным, говоря им, что иногда 
Бог, использовав все остальные средства, приводит к Себе человека или груп-
пы людей под страхом наказания. Это и есть случай «обстоятельственных доб-
родетелей». 

Если сравнить теперь сохранившееся в Предании и весьма распространен-
ное в христианском мире Учение Иакова с Окончанием Письма VIII преп. Мак-
сима, то видно, что в этих двух текстах отношение к насильственному  крещению 
иудеев разное. В Учении Иакова, вполне в духе теории «обстоятельственных 
добродетелей», подразумевается, что от крещения иудеев под угрозой может 
быть польза, и здесь не только допускается, но и, по сути, оправдывается такая 
практика. Преп. Максим, напротив, считает ее (по крайней мере, в отношении 
иудеев) крайне опасной, чреватой будущей апостасией. 

Рассмотрим его доводы подробней. Среди аргументов преп. Максима про-
тив насильственного крещения иудеев есть такие, которые, казалось бы, при-
менимы, в первую очередь, только к иудеям, хотя, если подумать, они приложи-
мы и к носителям каких-то других «застарелых» (с точки зрения православия) 
ересей и вообще устойчивых не церковных мировоззрений. Это — второй приво-
димый преп. Максимом аргумент, согласно которому иудеи закоренели в неве-
рии и еще более озлобятся и удалятся от истины, если их крестить (озлобиться 
на насилие над совестью может любой человек твердых убеждений, т. е. любой 
сознательный, взрослый носитель веры или мировоззрения), и третий его аргу-
мент — что, будучи крещеными насильно, они привнесут ложные учения в хрис-
тианскую среду (это тоже справедливо не только для иудеев)2. 

1 См.: Лурье В. М. Послесловие//Св. Григорий Нисский. Об устроении челове-
ка. Пер. с греч. и комм. В. М. Лурье. СПб., 1995. С. 168.

2 Этими соображениями мы обязаны А. М. Шуфрину.

И уж совершенно точно общеприменительным ко всем (по крайней мере, 
взрослым и психически здоровым людям) является первый аргумент: таинство 
крещения может быть осквернено, «если оно [будет] дано тем, кто ранее не по-
казал соответствующее [исповеданию] веры намерение (γνώμη) [принять кре-
щение]». Этот аргумент, в принципе, подходит к крестящимся как из иудеев, 
так и из язычников, а также и из любой ереси. При этом следует заметить, что 
преп. Максим возражает не против нарушения каких-то «свобод» верующих, 
но говорит об опасности осквернения святыни. Так что, сравнивая позиции свт. 
Порфирия Газского и преп. Максима, можно сказать, что, хотя Предание и до-
пускает насильственное крещение, оно же, в лице преп. Максима, предупре-
ждает о великой опасности осквернения этого таинства при подобном насилии 
(заметим, к слову, что насилие может быть не только физическим, каким оно и 
было в Карфагене, но и экономическим, и правовым, — как в тех случаях, ког-
да иудеев поражали в некоторых гражданских свободах и лишали их прав, ко-
торые предоставлялись крещеным, причем, порою, безразлично в какой хрис-
тианской Церкви, как это было в царской России). 

Т. е. Церковь, допускающая подобные методы, берет на себя и ответствен-
ность за их последствия. Что же касается насильственного крещения иудеев 
(да и носителей любого другого не православного мировоззрения, если только 
они в нем тверды), то здесь вступают в силу еще два фактора, о которых гово-
рит преп. Максим и которые делают такое насильственное крещение втройне 
опасным. Поэтому, хотя в церковном учении и Предании действительно нет ка-
тегорического (т. е. канонического или догматического) запрета на насилие в 
области свободы вероисповедания, но в лице таких св. отцов, как преп. Максим, 
Церковь предупреждает, что насилие в этой сфере может привести к катастро-
фическим последствиям. 

Свобода вероисповедания не является для церковной традиции  безусловной 
и абсолютной ценностью (здесь можно согласиться с В. М. Лурье), но попра ние 
этой свободы, как учит преп. Максим, — это великий риск, и цена его — опас-
ность осквернения церковных таинств, а во многих случаях это еще и опасность 
озлобления против христианства и христианского государства, а также опас-
ность апостасии. Что не раз и подтверждалось в истории.

 



310 Приложения 311Приложение 2

Приложение 2

 Г. И. Беневич

Cвт. Софроний Иерусалимский,
преп. Максим Исповедник и выход

арабов-мусульман на сцену мировой истории

Некоторые из писем преп. Максима были написаны в момент вторжения 
арабов-мусульман в Византийскую (Ромейскую) империю. В одном из них мы 
находим прямое упоминание этого вторжения. Свт. Софроний Иерусалимский, 
в свою очередь, был первым православным богословом, ставшим свидетелем 
этого вторжения. В виду интереса к соответствующим темам, мы сочли возмож-
ным поместить статью, посвященную первой реакции православных богосло-
вов на арабо-мусульманское вторжение в качестве приложения к русскому пе-
реводу Писем преп. Максима.

1. Свт. Софроний Иерусалимский1

В августе 633 г. свс. Софроний, который к тому времени был уже весьма из-
вестным христианским подвижником и учителем монашества, прибыл в Иеру-
салим из Константинополя, где он вступил в полемику с патриархом Сергием от-
носительно моноэнергистской унии, заключенной в Александрии патриархом 
Киром. В Иерусалиме он был вынужден подчиниться «великому принуждению 
и насилию со стороны возлюбленных клириков, благочестивых монахов, благо-
верных мирян и всех жителей св. града Христа», которые пожелали, чтобы он 
стал патриархом (патриарший престол был свободен уже в течение двух лет)2.

Оказавшись на Иерусалимской кафедре, патриарх Софроний возглавил пра-
вославную полемику с моноэнергизмом, — государственной идеологией, прово-
димой патриархом Сергием и императором Ираклием (610–638 гг.). В качестве 
патриарха Иерусалимского во время первых наступлений арабов на Палести-
ну, свт. Софроний очень быстро откликнулся на их вторжение, и фактически 
его отклик является первой реакцией христианского богослова на арабское на-

1 В статье использованы материалы работы над проектом, осуществленным при 
поддержке Российского Гуманитарного Научного Фонда. Проект № 11-63-00001а/П.

2 См.: Sophron. Ep. Synod.//PG 87. 3149BC.

шествие. Его первые замечания можно найти в Соборном послании, написан-
ном вскоре после занятия им Иерусалимского престола, но наиболее вероятная 
дата — лето 634 г. Основная часть этого послания посвящена (явно или неяв-
но, поскольку прямое исповедание двух энергий во Христе было запрещено 
Псифосом 633 г.) полемике с моноэнергизмом. В послании содержится длин-
ный список ересей, среди которых еще нет (как ее будет называть впоследствии 
преп. Иоанн Дамаскин) «религии исмаилитов» (θρησκεία τῶν Ἰσμαηλιτῶν)1 
(о ней свт. Софроний, очевидно, ничего еще не знал). Однако в конце этого по-
слания, завершая его заключительными благословениями, свт. Софроний призы-
вает тех, к кому направляет свое писание, молиться, чтобы Бог «нашим христо-
любивым и светлейшим императорам… даровал великие победы над  варварами 
и трофеи и увенчал их детьми детей, и возвеселил божественным миром, и дал 
им скипетры державные и могущественные, ниспровергающие высокомерие 
всех варваров, в особенности же сарацин, ныне внезапно восставших на нас за 
грехи и все разрушающих с жестокою и зверскою целью, с нечестивою и без-
божною дерзостью. Потому в особенности просим вас, блаженнейшие, воссы-
лать усерднейшие моления ко Христу, чтобы Он, благосклонно приемля их от 
вас, скорее ниспроверг их безумное тщеславие, — и их, ничтожных, как и пре-
жде, обратил бы в подножие нашим богодарованным императорам, чтобы и они, 
имеющие императорскую власть над нашей землею, успокоившись от военных 
ужасов, проводили счастливые дни, а вместе с ними проводило счастливую 
жизнь и все государство их, будучи твердо охраняемо их скипетрами»2. 

Здесь мы уже встречаем первые характеристики арабского (сарацинского) 
нашествия : оно трактуется как варварское (в отличие, скажем, от недавнего 
персидского), отличающееся особенной жестокостью и безбожием. Вместе с 
тем, патриарх Софроний недвусмысленно пишет о том, что нашествие это по-
стигло христианскую Империю «за грехи». Т. е., наряду с подчеркиванием же-
стокости, нечестия и грубости врагов, он ясно говорит и о вине христиан пред 
Богом. В контексте Соборного послания, направленного в защиту правосла-
вия и против ереси моноэнергизма, под «грехами» (по крайней мере, одним из 
них) вполне можно понимать и впадение в новую ересь. Но патриарх Иеруса-
лимский прямо об этом не говорит.

1 De haeresibus, ed. B. Kotter//Die Schriften des Johannes von Damaskos. Bd. 4 
[Patristische Texte und Studien 22. Berlin: De Gruyter, 1981]: 100. 1–156; см. перевод 
А. И. Сагарды под редакцией Д. Е. Афиногенова в: Творения преп. Иоанна Дамас-
кина. Пер. с греч. и коммент. Д. Е. Афиногенова, А. А. Бронзова, А. И. Сагарды, 
Н. И. Сагарды. М., 2002 (Святоотеческое наследие. Т. 5). С. 150–155. 

2 Sophron. Ep. Synod.//PG 87., 3197D — 3200A, рус. пер. цит. по: Деян. Т. IV. С. 162.



310 Приложения 311Приложение 2

Приложение 2

 Г. И. Беневич

Cвт. Софроний Иерусалимский,
преп. Максим Исповедник и выход

арабов-мусульман на сцену мировой истории

Некоторые из писем преп. Максима были написаны в момент вторжения 
арабов-мусульман в Византийскую (Ромейскую) империю. В одном из них мы 
находим прямое упоминание этого вторжения. Свт. Софроний Иерусалимский, 
в свою очередь, был первым православным богословом, ставшим свидетелем 
этого вторжения. В виду интереса к соответствующим темам, мы сочли возмож-
ным поместить статью, посвященную первой реакции православных богосло-
вов на арабо-мусульманское вторжение в качестве приложения к русскому пе-
реводу Писем преп. Максима.

1. Свт. Софроний Иерусалимский1

В августе 633 г. свс. Софроний, который к тому времени был уже весьма из-
вестным христианским подвижником и учителем монашества, прибыл в Иеру-
салим из Константинополя, где он вступил в полемику с патриархом Сергием от-
носительно моноэнергистской унии, заключенной в Александрии патриархом 
Киром. В Иерусалиме он был вынужден подчиниться «великому принуждению 
и насилию со стороны возлюбленных клириков, благочестивых монахов, благо-
верных мирян и всех жителей св. града Христа», которые пожелали, чтобы он 
стал патриархом (патриарший престол был свободен уже в течение двух лет)2.

Оказавшись на Иерусалимской кафедре, патриарх Софроний возглавил пра-
вославную полемику с моноэнергизмом, — государственной идеологией, прово-
димой патриархом Сергием и императором Ираклием (610–638 гг.). В качестве 
патриарха Иерусалимского во время первых наступлений арабов на Палести-
ну, свт. Софроний очень быстро откликнулся на их вторжение, и фактически 
его отклик является первой реакцией христианского богослова на арабское на-

1 В статье использованы материалы работы над проектом, осуществленным при 
поддержке Российского Гуманитарного Научного Фонда. Проект № 11-63-00001а/П.

2 См.: Sophron. Ep. Synod.//PG 87. 3149BC.

шествие. Его первые замечания можно найти в Соборном послании, написан-
ном вскоре после занятия им Иерусалимского престола, но наиболее вероятная 
дата — лето 634 г. Основная часть этого послания посвящена (явно или неяв-
но, поскольку прямое исповедание двух энергий во Христе было запрещено 
Псифосом 633 г.) полемике с моноэнергизмом. В послании содержится длин-
ный список ересей, среди которых еще нет (как ее будет называть впоследствии 
преп. Иоанн Дамаскин) «религии исмаилитов» (θρησκεία τῶν Ἰσμαηλιτῶν)1 
(о ней свт. Софроний, очевидно, ничего еще не знал). Однако в конце этого по-
слания, завершая его заключительными благословениями, свт. Софроний призы-
вает тех, к кому направляет свое писание, молиться, чтобы Бог «нашим христо-
любивым и светлейшим императорам… даровал великие победы над  варварами 
и трофеи и увенчал их детьми детей, и возвеселил божественным миром, и дал 
им скипетры державные и могущественные, ниспровергающие высокомерие 
всех варваров, в особенности же сарацин, ныне внезапно восставших на нас за 
грехи и все разрушающих с жестокою и зверскою целью, с нечестивою и без-
божною дерзостью. Потому в особенности просим вас, блаженнейшие, воссы-
лать усерднейшие моления ко Христу, чтобы Он, благосклонно приемля их от 
вас, скорее ниспроверг их безумное тщеславие, — и их, ничтожных, как и пре-
жде, обратил бы в подножие нашим богодарованным императорам, чтобы и они, 
имеющие императорскую власть над нашей землею, успокоившись от военных 
ужасов, проводили счастливые дни, а вместе с ними проводило счастливую 
жизнь и все государство их, будучи твердо охраняемо их скипетрами»2. 

Здесь мы уже встречаем первые характеристики арабского (сарацинского) 
нашествия : оно трактуется как варварское (в отличие, скажем, от недавнего 
персидского), отличающееся особенной жестокостью и безбожием. Вместе с 
тем, патриарх Софроний недвусмысленно пишет о том, что нашествие это по-
стигло христианскую Империю «за грехи». Т. е., наряду с подчеркиванием же-
стокости, нечестия и грубости врагов, он ясно говорит и о вине христиан пред 
Богом. В контексте Соборного послания, направленного в защиту правосла-
вия и против ереси моноэнергизма, под «грехами» (по крайней мере, одним из 
них) вполне можно понимать и впадение в новую ересь. Но патриарх Иеруса-
лимский прямо об этом не говорит.

1 De haeresibus, ed. B. Kotter//Die Schriften des Johannes von Damaskos. Bd. 4 
[Patristische Texte und Studien 22. Berlin: De Gruyter, 1981]: 100. 1–156; см. перевод 
А. И. Сагарды под редакцией Д. Е. Афиногенова в: Творения преп. Иоанна Дамас-
кина. Пер. с греч. и коммент. Д. Е. Афиногенова, А. А. Бронзова, А. И. Сагарды, 
Н. И. Сагарды. М., 2002 (Святоотеческое наследие. Т. 5). С. 150–155. 

2 Sophron. Ep. Synod.//PG 87., 3197D — 3200A, рус. пер. цит. по: Деян. Т. IV. С. 162.



312 Приложения 313Приложение 2

Следующее упоминание свт. Софронием арабского нашествия встречается 
в произнесенной несколько месяцев спустя (в конце декабря 634 г.) проповеди. 
Обстоятельства этой проповеди на Рождество Христово ясны из контекста: 
из-за арабского нашествия христиане не могут отправиться в паломничество в 
Вифлеем, и патриарх вынужден произнести проповедь на Рождество в Иеруса-
лиме. В этом контексте он и говорит, что христиане должны были бы совершить 
паломничество в Вифлеем, но «по причине наших бесчисленных грехов и се-
рьезных преступлений» не могут достичь Вифлеема и вынуждены оставаться 
дома, «связанные страхом сарацин»1. Далее он сравнивает положение христи-
ан с положением изгнанного из рая Адама, но христиане видят у врат Вифлее-
ма меч сарацин (параллель к мечу херувима у врат рая). Святитель говорит, что 
безбожные сарацины захватили Вифлеем подобно завоевавшим некогда Пале-
стину филистимлянам. Центр проповеди, однако, опять не в описании самого 
нападении сарацин и его ужаса, а в необходимости покаяния для христиан и 
следования ими Божией воле (тема изгнания из рая возникла, конечно, не слу-
чайно). В частности, свт. Софроний выражает свою веру в то, что «если бы мы 
жили так, как приятно Богу и как Он благоволит, мы бы радовались падению 
врагов-сарацин и увидели бы их скорое падение, и стали бы свидетелями их ко-
нечной гибели. Ибо их кровожадный меч вонзится в их сердца, их лук сломает-
ся, а их стрелы вонзятся в них самих»2.

Итак, поражение врагов, которого он столь сильно желает, свт. Софроний об-
условливает праведной жизнью христиан, к которой и призывает свою паству.

Последнее подробное описание нападений арабов встречается у патриарха 
Софрония в Проповеди на св. Крещение, которая была произнесена во время 
праздника Богоявления, возможно, в 636 г., хотя, что вероятнее, в 637 г. (после 
поражения византийцев в битве при Ярмуке и падении Дамаска). Большая часть 
проповеди посвящена важности Крещения Господня, совершенного Иоанном 
Крестителем. Это была встреча Закона и Благодати. Закон не может излечить 
от греха, но он, созерцаемый духовно, может приводить ко Христу, готовить к 
Нему. Благодать же Христова — цель Закона. 

После обширной богословской части проповеди, в которой свт. Софроний 
излагает учение о Христе как Боге и человеке, и обращается к перечислению 
несчастий, которые постигли христиан со стороны сарацин. Эта вторая часть 
имеет нравственное значение. 

1 См.: Hoyland R. Seeing Islam as Others Saw It. Princeton, 1996. P. 70. Здесь и да-
лее в описании реакции свт. Софрония на арабско-мусульманское нашествие мы 
опираемся на данное исследование Р. Хойланда.

2 См.: Ibid. P. 71.

«Настоящие обстоятельства принуждают меня думать иначе о нашем обра-
зе жизни, ибо почему столь много войн велось и ведется среди нас? Почему на-
падения варваров умножаются? Почему войска сарацин нападают на нас? От-
куда столько разрушений и грабежей? Почему это непрестанное пролитие 
чело веческой крови? Почему [хищные] птицы разрывают человеческие тела? 
Почему церкви разрушаются? Почему Крест в поругании? Почему Христос, 
Который является раздаятелем всякого блага и подателем для нас всякой радо-
сти, хулится языческим устами так, что Он справедливо восклицает нам: “Из-за 
вас Имя мое хулится среди язычников” (Ис. 52, 5), и это самое худшее из всего 
ужасного, что случается с нами. Вот почему, мстительные и ненавидящие Бога 
сарацины, “мерзость запустения” (Мф. 24, 15; Мк. 13, 14), ясно предсказанная 
нам пророками (см.: Дан. 9, 27; 11, 31; 12, 11), захватывает места, которые за-
прещены им, разоряет города, опустошает поля, сжигает села, предает огню св. 
церкви, опустошает св. монастыри, противостоит византийским войскам, вы-
ступает против них, а в битве воздвигает трофеи [войны] и прибавляет победу 
к победе. Более того, они восстают все больше и больше против нас и умножа-
ют хулу на Христа и на Церковь, и произносят ужасные хулы против Бога. Эти 
богоборцы хвалятся тем, что побеждают нас, усердно и неумеренно подражая 
своему предводителю, диаволу, и следуя примеру его гордыни, из-за которой он 
был низвергнут с небес и был присужден пребывать во мраке теней». 

После этого описания ужасов, совершаемых сарацинами, которые характе-
ризуются поистине как «диавольское племя», патриарх Софроний, однако, об-
ращается к обличению самих христиан, которые наказываются, таким образом, 
Богом за свои грехи: «Однако, эти злодеи не могли бы совершать этого и не смог-
ли бы достичь такой власти, чтобы творить все эти ужасные вещи, если бы мы 
прежде не поругали бы дар [крещения] и первыми бы не запятнали очищение 
[от грехов], и, таким образом, не опечалили бы Христа, подателя даров, и не под-
вигли бы Его разгневаться на нас, хоть Он и благ и не радуется злу, будучи ис-
точником милосердия и не желая продолжения разрушений и гибели людей. 
На самом деле, мы сами же и ответственны за все это, и нет ни одного слова, ко-
торое бы нашлось в нашу защиту. Какое слово или место может стать нашей за-
щитой, когда мы, взяв все эти дары от Него, осквернили их и запятнали наши-
ми злыми деяниями?»1

Из этой проповеди видно, что свт. Софроний неизменно соблюдает баланс 
между описанием сарацин и обличением «своих», т. е. христиан. Сарацин в этой 
проповеди он называет не просто варварами и безбожными, как в проповеди на 

1 См.: Hoyland R. Op. cit. P. 71.



312 Приложения 313Приложение 2

Следующее упоминание свт. Софронием арабского нашествия встречается 
в произнесенной несколько месяцев спустя (в конце декабря 634 г.) проповеди. 
Обстоятельства этой проповеди на Рождество Христово ясны из контекста: 
из-за арабского нашествия христиане не могут отправиться в паломничество в 
Вифлеем, и патриарх вынужден произнести проповедь на Рождество в Иеруса-
лиме. В этом контексте он и говорит, что христиане должны были бы совершить 
паломничество в Вифлеем, но «по причине наших бесчисленных грехов и се-
рьезных преступлений» не могут достичь Вифлеема и вынуждены оставаться 
дома, «связанные страхом сарацин»1. Далее он сравнивает положение христи-
ан с положением изгнанного из рая Адама, но христиане видят у врат Вифлее-
ма меч сарацин (параллель к мечу херувима у врат рая). Святитель говорит, что 
безбожные сарацины захватили Вифлеем подобно завоевавшим некогда Пале-
стину филистимлянам. Центр проповеди, однако, опять не в описании самого 
нападении сарацин и его ужаса, а в необходимости покаяния для христиан и 
следования ими Божией воле (тема изгнания из рая возникла, конечно, не слу-
чайно). В частности, свт. Софроний выражает свою веру в то, что «если бы мы 
жили так, как приятно Богу и как Он благоволит, мы бы радовались падению 
врагов-сарацин и увидели бы их скорое падение, и стали бы свидетелями их ко-
нечной гибели. Ибо их кровожадный меч вонзится в их сердца, их лук сломает-
ся, а их стрелы вонзятся в них самих»2.

Итак, поражение врагов, которого он столь сильно желает, свт. Софроний об-
условливает праведной жизнью христиан, к которой и призывает свою паству.

Последнее подробное описание нападений арабов встречается у патриарха 
Софрония в Проповеди на св. Крещение, которая была произнесена во время 
праздника Богоявления, возможно, в 636 г., хотя, что вероятнее, в 637 г. (после 
поражения византийцев в битве при Ярмуке и падении Дамаска). Большая часть 
проповеди посвящена важности Крещения Господня, совершенного Иоанном 
Крестителем. Это была встреча Закона и Благодати. Закон не может излечить 
от греха, но он, созерцаемый духовно, может приводить ко Христу, готовить к 
Нему. Благодать же Христова — цель Закона. 

После обширной богословской части проповеди, в которой свт. Софроний 
излагает учение о Христе как Боге и человеке, и обращается к перечислению 
несчастий, которые постигли христиан со стороны сарацин. Эта вторая часть 
имеет нравственное значение. 

1 См.: Hoyland R. Seeing Islam as Others Saw It. Princeton, 1996. P. 70. Здесь и да-
лее в описании реакции свт. Софрония на арабско-мусульманское нашествие мы 
опираемся на данное исследование Р. Хойланда.

2 См.: Ibid. P. 71.

«Настоящие обстоятельства принуждают меня думать иначе о нашем обра-
зе жизни, ибо почему столь много войн велось и ведется среди нас? Почему на-
падения варваров умножаются? Почему войска сарацин нападают на нас? От-
куда столько разрушений и грабежей? Почему это непрестанное пролитие 
чело веческой крови? Почему [хищные] птицы разрывают человеческие тела? 
Почему церкви разрушаются? Почему Крест в поругании? Почему Христос, 
Который является раздаятелем всякого блага и подателем для нас всякой радо-
сти, хулится языческим устами так, что Он справедливо восклицает нам: “Из-за 
вас Имя мое хулится среди язычников” (Ис. 52, 5), и это самое худшее из всего 
ужасного, что случается с нами. Вот почему, мстительные и ненавидящие Бога 
сарацины, “мерзость запустения” (Мф. 24, 15; Мк. 13, 14), ясно предсказанная 
нам пророками (см.: Дан. 9, 27; 11, 31; 12, 11), захватывает места, которые за-
прещены им, разоряет города, опустошает поля, сжигает села, предает огню св. 
церкви, опустошает св. монастыри, противостоит византийским войскам, вы-
ступает против них, а в битве воздвигает трофеи [войны] и прибавляет победу 
к победе. Более того, они восстают все больше и больше против нас и умножа-
ют хулу на Христа и на Церковь, и произносят ужасные хулы против Бога. Эти 
богоборцы хвалятся тем, что побеждают нас, усердно и неумеренно подражая 
своему предводителю, диаволу, и следуя примеру его гордыни, из-за которой он 
был низвергнут с небес и был присужден пребывать во мраке теней». 

После этого описания ужасов, совершаемых сарацинами, которые характе-
ризуются поистине как «диавольское племя», патриарх Софроний, однако, об-
ращается к обличению самих христиан, которые наказываются, таким образом, 
Богом за свои грехи: «Однако, эти злодеи не могли бы совершать этого и не смог-
ли бы достичь такой власти, чтобы творить все эти ужасные вещи, если бы мы 
прежде не поругали бы дар [крещения] и первыми бы не запятнали очищение 
[от грехов], и, таким образом, не опечалили бы Христа, подателя даров, и не под-
вигли бы Его разгневаться на нас, хоть Он и благ и не радуется злу, будучи ис-
точником милосердия и не желая продолжения разрушений и гибели людей. 
На самом деле, мы сами же и ответственны за все это, и нет ни одного слова, ко-
торое бы нашлось в нашу защиту. Какое слово или место может стать нашей за-
щитой, когда мы, взяв все эти дары от Него, осквернили их и запятнали наши-
ми злыми деяниями?»1

Из этой проповеди видно, что свт. Софроний неизменно соблюдает баланс 
между описанием сарацин и обличением «своих», т. е. христиан. Сарацин в этой 
проповеди он называет не просто варварами и безбожными, как в проповеди на 

1 См.: Hoyland R. Op. cit. P. 71.



314 Приложения 315Приложение 2

Рождество, но и богоненавистниками и богоборцами, хулителями Креста, Иису-
са и Имени Божия, чей предводитель — диавол. Однако в центре проповеди, 
конечно, не это, а призыв к покаянию.

Далее, как известно, перед входом арабских войск в Иерусалим (февраль 
638 г.), состоялась историческая встреча патриарха Софрония, лично возглав-
лявшего оборону города, со вторым халифом Умаром ибн аль-Хаттабом (634–644) 
и заключение между ними легендарного соглашения (точнее, «письма обязатель-
ства»), которое закрепляло за христианами права на св. места. Вся эта история 
(сообщение о которой, повторим, носит отчасти легендарный характер) пред-
ставляет собой важный эпизод в христиано-мусульманских отношениях1. 

Умар, как известно, предложил либо обращение всех жителей города в ис-
лам, либо безусловную капитуляцию и уплату налогов при сохранении жизни 
жителям; в противном случае, он угрожал захватом города и полным опусто-
шением его, что означало и уничтожение св. мест. В памяти жителей Иеруса-
лима еще была жива картина опустошения города персами 25 лет назад. Обра-
щение в ислам тоже было немыслимо, не говоря уже о том, что свт. Софроний 
вряд ли представлял, в чем состоит ислам как религия (сведения о нем стали до-
ступны христианам и становятся предметом их обсуждения уже позднее, во 
времена преп. Иоанна Дамаскина).

Свт. Софроний согласился сдать город, но только после личной встречи с 
Умаром. Так что Умар, который был в то время в Сирии, поспешил на это сви-
дание. Иерусалим был для мусульман тоже священным городом, и не менее зна-
чимым, чем для христиан. Встреча состоялась на Елеонской горе, куда Умар 
прибыл на верблюде. Капитуляция была подписана в феврале 638 г. Известна 
история, которая записана позднее, в X в. мелькитским патриархом Александ-
рии Евтихием (935–940), в которой описывается, что Умар, приглашенный свт. 
Софронием помолиться в храме Гроба Господня, отказался, сославшись впо-
следствии на то, что, если бы он там помолился, то мусульмане потом отобра-
ли бы этот храм у христиан2. Достоверность этого описания не очевидна. Но 
факт состоит в том, что за христианами и в самом деле были закреплены св. ме-
ста в Иерусалиме и в Вифлееме. Так что свт. Софроний достиг цели — сохран-
ности жизни людей и целостности святынь при сохранении верности право-
славной вере. 

1 См.: Sahas D. J. The face to face encounter between Patriarch Sophronius of Je ru-
salem and the Caliph Umar ibn al-Khattāb: friends or foes?/Eds. E. Grypeou, M. N. Swan-
son, D. Thomas//The Encounter of Eastern Christianity with Early Islam. The History 
of Christian-Muslim Relations, 4. Leiden; Boston, 2006. Р. 33–44.

2 См.: Sahas D. J. Op. cit. P. 38.

Еще до Евтихия Александрийского о встрече свт. Софрония и Умара расска-
зывает, опираясь на сирийский источник (Феофила Эдесского (+ 785 г.)) визан-
тийский историк Феофан1 (ок. 752–818 гг.). Этот рассказ может быть истолко-
ван по-разному. Некоторые исследователи видят в нем свидетельство того, что 
свт. Софроний, поначалу увидевший в Умаре варвара, поистине воплощение 
«мерзости запустения», которое предсказано пророком, впоследствии разгля-
дел в нем целый ряд достоинств, в первую очередь — смирение2. Впрочем, если 
читать рассказ Феофана буквально, то такого в нем не написано. В любом слу-
чае, речь здесь идет не о том, как сам свт. Софроний отнесся к Умару (этого мы 
точно сказать не можем, так как все свидетельства — более позднего периода), 
но о том, как об этом писали более поздние авторы, движимые своими собствен-
ными интересами и задачами. Об отношении свт. Софрония к арабскому наше-
ствию правильнее судить из его проповедей, отрывки из которых приведены 
выше, как и из самого факта сдачи им Иерусалима (на тех условиях, о которых 
говорилось выше). 

Подводя итог краткому описанию восприятия свт. Софронием арабского за-
воевания, можно сказать, что, вероятно, именно потому, что он воспринял за-
воевателей как наказание Божие за грехи христиан, патриарх смог мудро по-
ступить в момент предложения сдачи города, сохранив святыни и жизнь людей, 
не обрекая город и святыни на уничтожение. С другой стороны, как пастырь, он 
пользовался фактом арабского завоевания для призыва своей паствы к покая-
нию. О знании свт. Софронием ислама как религии говорить не приходится. 
Тем не менее, нет сомнений, что он считал самих завоевателей силой, враждеб-
ной как римско-византийской цивилизации, так и христианской Церкви, Хрис-
ту и христианству в целом. Вместе с тем, враждебное христианам и культуре, 
мусульманское завоевание остается для него наказанием Божиим, праведно 
постигающим христиан и ведущее их к покаянию. 

1 См.: Theoph. Chronographia. Vol. I. Р. 339: «В сем году Умар воевал Палестину 
и после двухлетней осады взял святой град на честное слово. Софроний, иерусалим-
ский архиерей, принял это слово за безопасность всей Палестины. Умар вошел в го-
род во власянице из верблюжьей шерсти, изношенной и замаранной, и с  сатанинским 
лицемерием хотел видеть храм иудейский, построенный Соломоном. Софроний, уви-
дев его, сказал: “Это поистине мерзость запустения, глаголанная пророком Дании-
лом, стоящая на месте святее”, — и сей защитник благочестия со многими слезами 
оплакивал род христианский. Между тем, как Умар здесь стоял, патриарх просил 
его принять от него рубашку и платье, и едва [Умар] согласился надеть его, пока вы-
моют собственное его платье; а когда вымыли, то он возвратил Софронию его пла-
тье и надел свое» (http://krotov.info/acts/08/3/feofan_05.htm).

2 См.: Sahas D. J. Op. cit. P. 43–44.



314 Приложения 315Приложение 2

Рождество, но и богоненавистниками и богоборцами, хулителями Креста, Иису-
са и Имени Божия, чей предводитель — диавол. Однако в центре проповеди, 
конечно, не это, а призыв к покаянию.

Далее, как известно, перед входом арабских войск в Иерусалим (февраль 
638 г.), состоялась историческая встреча патриарха Софрония, лично возглав-
лявшего оборону города, со вторым халифом Умаром ибн аль-Хаттабом (634–644) 
и заключение между ними легендарного соглашения (точнее, «письма обязатель-
ства»), которое закрепляло за христианами права на св. места. Вся эта история 
(сообщение о которой, повторим, носит отчасти легендарный характер) пред-
ставляет собой важный эпизод в христиано-мусульманских отношениях1. 

Умар, как известно, предложил либо обращение всех жителей города в ис-
лам, либо безусловную капитуляцию и уплату налогов при сохранении жизни 
жителям; в противном случае, он угрожал захватом города и полным опусто-
шением его, что означало и уничтожение св. мест. В памяти жителей Иеруса-
лима еще была жива картина опустошения города персами 25 лет назад. Обра-
щение в ислам тоже было немыслимо, не говоря уже о том, что свт. Софроний 
вряд ли представлял, в чем состоит ислам как религия (сведения о нем стали до-
ступны христианам и становятся предметом их обсуждения уже позднее, во 
времена преп. Иоанна Дамаскина).

Свт. Софроний согласился сдать город, но только после личной встречи с 
Умаром. Так что Умар, который был в то время в Сирии, поспешил на это сви-
дание. Иерусалим был для мусульман тоже священным городом, и не менее зна-
чимым, чем для христиан. Встреча состоялась на Елеонской горе, куда Умар 
прибыл на верблюде. Капитуляция была подписана в феврале 638 г. Известна 
история, которая записана позднее, в X в. мелькитским патриархом Александ-
рии Евтихием (935–940), в которой описывается, что Умар, приглашенный свт. 
Софронием помолиться в храме Гроба Господня, отказался, сославшись впо-
следствии на то, что, если бы он там помолился, то мусульмане потом отобра-
ли бы этот храм у христиан2. Достоверность этого описания не очевидна. Но 
факт состоит в том, что за христианами и в самом деле были закреплены св. ме-
ста в Иерусалиме и в Вифлееме. Так что свт. Софроний достиг цели — сохран-
ности жизни людей и целостности святынь при сохранении верности право-
славной вере. 

1 См.: Sahas D. J. The face to face encounter between Patriarch Sophronius of Je ru-
salem and the Caliph Umar ibn al-Khattāb: friends or foes?/Eds. E. Grypeou, M. N. Swan-
son, D. Thomas//The Encounter of Eastern Christianity with Early Islam. The History 
of Christian-Muslim Relations, 4. Leiden; Boston, 2006. Р. 33–44.

2 См.: Sahas D. J. Op. cit. P. 38.

Еще до Евтихия Александрийского о встрече свт. Софрония и Умара расска-
зывает, опираясь на сирийский источник (Феофила Эдесского (+ 785 г.)) визан-
тийский историк Феофан1 (ок. 752–818 гг.). Этот рассказ может быть истолко-
ван по-разному. Некоторые исследователи видят в нем свидетельство того, что 
свт. Софроний, поначалу увидевший в Умаре варвара, поистине воплощение 
«мерзости запустения», которое предсказано пророком, впоследствии разгля-
дел в нем целый ряд достоинств, в первую очередь — смирение2. Впрочем, если 
читать рассказ Феофана буквально, то такого в нем не написано. В любом слу-
чае, речь здесь идет не о том, как сам свт. Софроний отнесся к Умару (этого мы 
точно сказать не можем, так как все свидетельства — более позднего периода), 
но о том, как об этом писали более поздние авторы, движимые своими собствен-
ными интересами и задачами. Об отношении свт. Софрония к арабскому наше-
ствию правильнее судить из его проповедей, отрывки из которых приведены 
выше, как и из самого факта сдачи им Иерусалима (на тех условиях, о которых 
говорилось выше). 

Подводя итог краткому описанию восприятия свт. Софронием арабского за-
воевания, можно сказать, что, вероятно, именно потому, что он воспринял за-
воевателей как наказание Божие за грехи христиан, патриарх смог мудро по-
ступить в момент предложения сдачи города, сохранив святыни и жизнь людей, 
не обрекая город и святыни на уничтожение. С другой стороны, как пастырь, он 
пользовался фактом арабского завоевания для призыва своей паствы к покая-
нию. О знании свт. Софронием ислама как религии говорить не приходится. 
Тем не менее, нет сомнений, что он считал самих завоевателей силой, враждеб-
ной как римско-византийской цивилизации, так и христианской Церкви, Хрис-
ту и христианству в целом. Вместе с тем, враждебное христианам и культуре, 
мусульманское завоевание остается для него наказанием Божиим, праведно 
постигающим христиан и ведущее их к покаянию. 

1 См.: Theoph. Chronographia. Vol. I. Р. 339: «В сем году Умар воевал Палестину 
и после двухлетней осады взял святой град на честное слово. Софроний, иерусалим-
ский архиерей, принял это слово за безопасность всей Палестины. Умар вошел в го-
род во власянице из верблюжьей шерсти, изношенной и замаранной, и с  сатанинским 
лицемерием хотел видеть храм иудейский, построенный Соломоном. Софроний, уви-
дев его, сказал: “Это поистине мерзость запустения, глаголанная пророком Дании-
лом, стоящая на месте святее”, — и сей защитник благочестия со многими слезами 
оплакивал род христианский. Между тем, как Умар здесь стоял, патриарх просил 
его принять от него рубашку и платье, и едва [Умар] согласился надеть его, пока вы-
моют собственное его платье; а когда вымыли, то он возвратил Софронию его пла-
тье и надел свое» (http://krotov.info/acts/08/3/feofan_05.htm).

2 См.: Sahas D. J. Op. cit. P. 43–44.



316 Приложения 317Приложение 2

2. Христологическая полемика
преп. Максима Исповедника и выход ислама

на сцену мировой истории1

В этой части статьи в горизонте христологического учения преп. Максима 
рассматривается место ислама как мировоззренческой альтернативы по отно-
шению к христианским исповеданиям VII в. Выдвигается гипотеза об опреде-
ленной противоположности ислама по отношению, в первую очередь, к господ-
ствовавшему в то время в Византии монофелитству.

Учитывая, что догматика в Ромейской (Византийской) империи играла роль 
далеко не только вероучительную, но и мировоззренческую, и идеологическую, 
а, следовательно, и политическую, нам представляется весьма важным подой-
ти к моменту выхода альтернативной христианству религии — ислама — на 
сцену мировой истории в 30-е гг. VII в. в контексте христологических споров, 
которые в это время шли в Византии. Такое сопоставление может пролить свет 
как на некоторые аспекты самих этих споров, так и на то, какое место (доселе 
пустовавшее в пространстве мировоззренческих альтернатив) заполнил в этом 
контексте ислам. Определение данного места (в момент его появления) имеет 
немаловажное значение и для нашего времени, как и понимание идеологиче-
ской и мировоззренческой роли ислама по сравнению с христианскими ми-
ровоззрениями2. При этом, говоря о христологических спорах в 30-е — 40-е гг. 
VII в. в Ромейской империи, мы обратимся к наследию самого выдающегося 
православного богослова этой эпохи — преп. Максима Исповедника, чья поле-
мика этого времени сохранилась и достаточно хорошо изучена, хотя именно в 
настоящем аспекте, в котором мы будем здесь говорить, учение преп.  Максима, 
кажется, еще никем не обсуждалось.

В первую очередь, следует вспомнить, что с именами преп. Максима Испо-
ведника и близкого ему свт. Софрония Иерусалимского, которого сам преп. 
Максим называл своим учителем («аввой»)3, связаны первые сведения о реак-

1 Настоящий текст существенно расширен по сравнению с первым подступом к 
этой теме, отраженным в публикации в журнале: Государство, религия, Церковь в 
России и за рубежом. №3. 2010. С. 144–150. См. также: Benevich G. Christological 
polemics of Maximus the Confessor and the emergence of Islam onto the world stage//
Theological Studies, 72, 2011. P. 335–344.

2 Множественное число здесь призвано подчеркнуть, что в действительности 
христианство и в VII в., и в наше время не представляет собой нечто целое, но пред-
лагает нам целое множество мировоззренческих и идейных альтернатив.

3 См.: Ер 13, 533А.

ции христиан на новую, вышедшую на арену мировой истории силу, каковой 
оказались арабы-мусульмане1. В частности, хорошо известно, что именно Со-
фроний Иерусалимский (патриарх с 634 г. по 638/639 г.), возглавивший обо-
рону Иерусалима, зимой 637–638 гг., после долгой осады, так и не дождавшись 
помощи от императора Ираклия, решил сдать город арабам, что капитуляцию 
с арабской стороны принял халиф Умар ибн аль-Хаттаб (634–644 гг.), и что по 
условиям этого договора удалось сохранить жизнь жителям Иерусалима и глав-
ные христианские святыни, и что с этого момента началось сосуществование 
христианства и ислама на Св. Земле, где, при посещении Иерусалима, халиф 
Умар заложил на пустовавшей Храмовой горе мечеть аль-Акса — одну из глав-
ных мусульманских святынь и поныне. В настоящем исследовании, впрочем, 
нас будет, в первую очередь, интересовать не восприятие арабского вторжения 
свт. Софронием (о нем речь шла в первой части статьи)2, а реакция на это втор-
жение его соратника, преп. Максима Исповедника.

Такая реакция, как известно, содержится в его письме, точнее — Учитель-
ном послании (Ep 14//PG 91. 533B — 544C), адресованном иллюстрию Пе-
тру, экзарху провинции Африка, который был послан в Египет, когда импера-
тор Ираклий, чтобы противостоять угрозе арабского нашествия, собирал все 
наличные войска в Северной Африке. Как считает известный специалист по 
преп. Максиму Ж.-К. Ларше, «это письмо было написано между 634 и 639 гг. 
Петр в то время проживал в Александрии, где он, вероятно, выполнял двойную 
миссию, военную и церковную, как было ему поручено»3. То, что Петр был ак-
тивно вовлечен не только в военные приготовления, но и в церковную полити-
ку, видно со всею очевидностью из того, что преп. Максим, живший в это время 
в Северной Африке, в Карфагене, адресовал ему несколько писем (кроме Ep 14, 

1 Мы прибегнем для начала именно к такому, общеизвестному обозначению этой 
силы, а потом уточним, каким именно образом она воспринималась самим преп. Мак-
симом.

2 По этой теме см.: Hoyland R. Op. cit. P. 69–71. Ниже мы в некоторых моментах 
сравним восприятие вторжения арабов-мусульман свт. Софронием и преп. Максимом.

3 См. выше наст. издание: С. 59 (??). Ж.-К. Ларше в своей датировке этого сочи-
нения сужает границы, предложенные другим известным максимоведом, П. Шер-
вудом (634–640 гг.), отмечая, что в 639 г. арабы уже вторглись в Египет, и преп. Мак-
сим должен был бы, если бы письмо писалось в 640 г., упомянуть этот факт. Впро-
чем, если следовать той же логике, то преп. Максим должен был бы упомянуть и о 
таком значимом в военном и духовном отношении факте, как захват арабами Иеру-
салима (637–638 г.), так что, если рассуждения Ж.-К. Ларше верны, то рамки дати-
ровки письма преп. Максима должны быть еще более сужены (до 634–637 гг.), хотя 
уверенным в этом быть все же нельзя.  



316 Приложения 317Приложение 2

2. Христологическая полемика
преп. Максима Исповедника и выход ислама

на сцену мировой истории1

В этой части статьи в горизонте христологического учения преп. Максима 
рассматривается место ислама как мировоззренческой альтернативы по отно-
шению к христианским исповеданиям VII в. Выдвигается гипотеза об опреде-
ленной противоположности ислама по отношению, в первую очередь, к господ-
ствовавшему в то время в Византии монофелитству.

Учитывая, что догматика в Ромейской (Византийской) империи играла роль 
далеко не только вероучительную, но и мировоззренческую, и идеологическую, 
а, следовательно, и политическую, нам представляется весьма важным подой-
ти к моменту выхода альтернативной христианству религии — ислама — на 
сцену мировой истории в 30-е гг. VII в. в контексте христологических споров, 
которые в это время шли в Византии. Такое сопоставление может пролить свет 
как на некоторые аспекты самих этих споров, так и на то, какое место (доселе 
пустовавшее в пространстве мировоззренческих альтернатив) заполнил в этом 
контексте ислам. Определение данного места (в момент его появления) имеет 
немаловажное значение и для нашего времени, как и понимание идеологиче-
ской и мировоззренческой роли ислама по сравнению с христианскими ми-
ровоззрениями2. При этом, говоря о христологических спорах в 30-е — 40-е гг. 
VII в. в Ромейской империи, мы обратимся к наследию самого выдающегося 
православного богослова этой эпохи — преп. Максима Исповедника, чья поле-
мика этого времени сохранилась и достаточно хорошо изучена, хотя именно в 
настоящем аспекте, в котором мы будем здесь говорить, учение преп.  Максима, 
кажется, еще никем не обсуждалось.

В первую очередь, следует вспомнить, что с именами преп. Максима Испо-
ведника и близкого ему свт. Софрония Иерусалимского, которого сам преп. 
Максим называл своим учителем («аввой»)3, связаны первые сведения о реак-

1 Настоящий текст существенно расширен по сравнению с первым подступом к 
этой теме, отраженным в публикации в журнале: Государство, религия, Церковь в 
России и за рубежом. №3. 2010. С. 144–150. См. также: Benevich G. Christological 
polemics of Maximus the Confessor and the emergence of Islam onto the world stage//
Theological Studies, 72, 2011. P. 335–344.

2 Множественное число здесь призвано подчеркнуть, что в действительности 
христианство и в VII в., и в наше время не представляет собой нечто целое, но пред-
лагает нам целое множество мировоззренческих и идейных альтернатив.

3 См.: Ер 13, 533А.

ции христиан на новую, вышедшую на арену мировой истории силу, каковой 
оказались арабы-мусульмане1. В частности, хорошо известно, что именно Со-
фроний Иерусалимский (патриарх с 634 г. по 638/639 г.), возглавивший обо-
рону Иерусалима, зимой 637–638 гг., после долгой осады, так и не дождавшись 
помощи от императора Ираклия, решил сдать город арабам, что капитуляцию 
с арабской стороны принял халиф Умар ибн аль-Хаттаб (634–644 гг.), и что по 
условиям этого договора удалось сохранить жизнь жителям Иерусалима и глав-
ные христианские святыни, и что с этого момента началось сосуществование 
христианства и ислама на Св. Земле, где, при посещении Иерусалима, халиф 
Умар заложил на пустовавшей Храмовой горе мечеть аль-Акса — одну из глав-
ных мусульманских святынь и поныне. В настоящем исследовании, впрочем, 
нас будет, в первую очередь, интересовать не восприятие арабского вторжения 
свт. Софронием (о нем речь шла в первой части статьи)2, а реакция на это втор-
жение его соратника, преп. Максима Исповедника.

Такая реакция, как известно, содержится в его письме, точнее — Учитель-
ном послании (Ep 14//PG 91. 533B — 544C), адресованном иллюстрию Пе-
тру, экзарху провинции Африка, который был послан в Египет, когда импера-
тор Ираклий, чтобы противостоять угрозе арабского нашествия, собирал все 
наличные войска в Северной Африке. Как считает известный специалист по 
преп. Максиму Ж.-К. Ларше, «это письмо было написано между 634 и 639 гг. 
Петр в то время проживал в Александрии, где он, вероятно, выполнял двойную 
миссию, военную и церковную, как было ему поручено»3. То, что Петр был ак-
тивно вовлечен не только в военные приготовления, но и в церковную полити-
ку, видно со всею очевидностью из того, что преп. Максим, живший в это время 
в Северной Африке, в Карфагене, адресовал ему несколько писем (кроме Ep 14, 

1 Мы прибегнем для начала именно к такому, общеизвестному обозначению этой 
силы, а потом уточним, каким именно образом она воспринималась самим преп. Мак-
симом.

2 По этой теме см.: Hoyland R. Op. cit. P. 69–71. Ниже мы в некоторых моментах 
сравним восприятие вторжения арабов-мусульман свт. Софронием и преп. Максимом.

3 См. выше наст. издание: С. 59 (??). Ж.-К. Ларше в своей датировке этого сочи-
нения сужает границы, предложенные другим известным максимоведом, П. Шер-
вудом (634–640 гг.), отмечая, что в 639 г. арабы уже вторглись в Египет, и преп. Мак-
сим должен был бы, если бы письмо писалось в 640 г., упомянуть этот факт. Впро-
чем, если следовать той же логике, то преп. Максим должен был бы упомянуть и о 
таком значимом в военном и духовном отношении факте, как захват арабами Иеру-
салима (637–638 г.), так что, если рассуждения Ж.-К. Ларше верны, то рамки дати-
ровки письма преп. Максима должны быть еще более сужены (до 634–637 гг.), хотя 
уверенным в этом быть все же нельзя.  



318 Приложения 319Приложение 2

это написанное ок. 633 г. пространное Ep 13//PG 91. 509B — 533A), почти це-
ликом посвященных вероучительным (бывшим тогда и идеологическими) во-
просам, в первую очередь, полемике с монофизитами1, наличие которых в Егип-
те, — и их, как правило, враждебная настроенность в отношении Империи, 
кото рая, впрочем, и сама обращалась с ними зачастую весьма жестко, — было 
одним из важнейших факторов тогдашней политики. Говоря о переписке преп. 
Максима с экзархом Африки Петром, для которого Максим, вероятно, был не 
только советником по догматическим вопросам, но и духовным авторитетом, 
своего рода духовным отцом, следует упомянуть, что впоследствии, во время 
суда над св. Максимом (655 г.), Преподобного обвинили в том, что это он «пре-
дал сарацинам Египет, Александрию, Пентаполь, Триполи и Африку», якобы 
отговорив в письме Петра от сопротивления сарацинам, чтобы не укреплять го-
сударство императора Ираклия2. Преп. Максим отверг это обвинение, указав 
обвинителю (а им был сакелларий Петра Иоанн, т. е. достаточно приближен-
ный к нему человек), что тот не имеет доказательств наличия подобного пись-
ма. Скорее всего, такого письма и не было. Тем не менее, следует признать, что 
и свт. Софроний, и преп. Максим объективно противились официальной поли-
тике властей Константинополя и поддерживающей их церковной иерархии, ста-
вящей своей целью примирение с монофизитами с помощью компромиссов и 
унии, которую, перед лицом обострения внешнеполитической ситуации, те стре-
мились заключить3. Продолжение же противостояния православных и монофи-
зитов в Египте, в частности, в самой Александрии, было одним из тех факторов, 

1 Ему же позднее, ок. 642–643 гг., т. е. в разгар полемики с монофелитами, был 
адресован богословско-полемический трактат TP 12 (PG 91. 141A — 146A), в ко-
тором преп. Максим наставляет Петра, как тому следует обращаться с сосланным 
в Африку экс-патриархом Константинопольским монофелитом Пирром, которому, 
по совету преп. Максима, ни в коем случае не следует воздавать никаких почестей, 
тем более патриарших, из-за того, что он — еретик, вплоть до его покаяния.

2 См.: RM I//PG 90. 112AB, пер. см.: Максим Исповедник 2014b. С. 174.
3 Такая уния и была заключена Киром, патриархом Александрии, в 633 г. с 

монофизитами-феодосианами на основании моноэнергистского толкования выра-
жения из Ареопагитик выражения «новое Богомужнее действие», которое Кир и 
монофизиты понимали как «единое (т. е. “одно”) Богомужнее действие». Тем не  менее, 
как известно, в результате усилий свт. Софрония распространение ереси моноэнер-
гизма было если не пресечено, то приостановлено патриаршим Псифосом (633 г.), 
выпущенным Сергием Константинопольским и запрещавшим употребление выра-
жений как «одна энергия», так и «две». Следующий этап в униональной политике 
властей наступил в 638 г., когда под влиянием того же Сергия император Ираклий 
в 638 г. издал монофелитский Экфесис (подробнее см.: Беневич Г. И, Шуфрин А. М. 
Дело Максима//Максим Исповедник 2014b. С. 8–56). 

которые существенно ослабляли византийцев перед лицом арабского наше-
ствия. Однако оба святых, оказывавших в то время большое влияние на цер-
ковную и тесно связанную с ней государственную политику, были в отношении 
моно физитов неумолимы1, — ни на какие компромиссы, которые бы являлись 
искажением веры, православные, по их мнению, не должны были идти. 

Именно необходимости твердо стоять в вере в момент нашествия и посвя-
щены по большей части те страницы письма преп. Максима к иллюстрию Пе-
тру (т. е. Ep 14), где у него встречается характеристика новой, вышедшей на 
сцену мировой истории силы. Мы еще обратимся ниже к этой характеристике 
и самому отношению преп. Максима к данным событиям, пока же отметим, что, 
на первый взгляд, пагубная для государства деятельность свт. Софрония и преп. 
Максима на самом деле, если принять во внимание все факторы византийской 
политической жизни, таковой не оказывалась. Ровно напротив, Империя в це-
лом конституировала и понимала себя как православная, поэтому  компромиссы 
в области веры, искажение православия ради достижения временных полити-
ческих успехов были (в долговременной перспективе) чреваты другими кон-
фликтами (в частности, опасностью отпадения от восточной части Империи 
всего Запада во главе с Римом, который исповедовал диоэнергизм; это отпаде-
ние действительно произошло после того, как в Константинополе на время по-
бедила униональная политика в отношении монофизитов). Своим  сохранением, 
в конечном счете, Империя оказалась во многом обязана именно православию. 

Не следует, однако, думать, что преп. Максим и его соратники не предпринима-
ли своих усилий, имевших целью решение «монофизитского вопроса». Так, префект 
Карфагена Георгий (вероятно, не без благословения преп. Максима) гостеприимно 
принимал оказавшихся в Западной Африке беженцев-монофизитов из Александрии, 
надеясь, что те, встретив подлинно христианское отношение к себе и живя среди 
православных, примут правые догматы (к сожалению, многие из них, как мы знаем 
из переписки преп. Максима, примириться с православной Церковью не захотели, 
и даже обласканные префектом, лишь усилили антихалкидонитскую пропаганду). 
Сам преп. Максим уделял большое внимание миссии среди монофизитов Египта, 
как это видно из Ер 14–15, где упоминается диакон Косьма, обратившийся из моно-
физитства в православие и специально посланный преп. Максимом, ради  проповеди 
среди монофизитов, в помощь экзарху Петру. Из этих примеров видно, что Препо-
добный не оставался равнодушен к проблеме разделения среди христиан Византий-
ской империи, но преодоление этого разделения он видел не в компромиссе и унии, 
а на путях убеждения и миссии в отношении еретиков. Благословлял он, как видно, 
и методы принуждения в отношении монофизитов, к которым прибег для  пресечения 
их пропаганды префект Георгий.  

1 Откуда, возможно, и появилось это утверждение об антигосударственной дея-
тельности преп. Максима.



318 Приложения 319Приложение 2

это написанное ок. 633 г. пространное Ep 13//PG 91. 509B — 533A), почти це-
ликом посвященных вероучительным (бывшим тогда и идеологическими) во-
просам, в первую очередь, полемике с монофизитами1, наличие которых в Егип-
те, — и их, как правило, враждебная настроенность в отношении Империи, 
кото рая, впрочем, и сама обращалась с ними зачастую весьма жестко, — было 
одним из важнейших факторов тогдашней политики. Говоря о переписке преп. 
Максима с экзархом Африки Петром, для которого Максим, вероятно, был не 
только советником по догматическим вопросам, но и духовным авторитетом, 
своего рода духовным отцом, следует упомянуть, что впоследствии, во время 
суда над св. Максимом (655 г.), Преподобного обвинили в том, что это он «пре-
дал сарацинам Египет, Александрию, Пентаполь, Триполи и Африку», якобы 
отговорив в письме Петра от сопротивления сарацинам, чтобы не укреплять го-
сударство императора Ираклия2. Преп. Максим отверг это обвинение, указав 
обвинителю (а им был сакелларий Петра Иоанн, т. е. достаточно приближен-
ный к нему человек), что тот не имеет доказательств наличия подобного пись-
ма. Скорее всего, такого письма и не было. Тем не менее, следует признать, что 
и свт. Софроний, и преп. Максим объективно противились официальной поли-
тике властей Константинополя и поддерживающей их церковной иерархии, ста-
вящей своей целью примирение с монофизитами с помощью компромиссов и 
унии, которую, перед лицом обострения внешнеполитической ситуации, те стре-
мились заключить3. Продолжение же противостояния православных и монофи-
зитов в Египте, в частности, в самой Александрии, было одним из тех факторов, 

1 Ему же позднее, ок. 642–643 гг., т. е. в разгар полемики с монофелитами, был 
адресован богословско-полемический трактат TP 12 (PG 91. 141A — 146A), в ко-
тором преп. Максим наставляет Петра, как тому следует обращаться с сосланным 
в Африку экс-патриархом Константинопольским монофелитом Пирром, которому, 
по совету преп. Максима, ни в коем случае не следует воздавать никаких почестей, 
тем более патриарших, из-за того, что он — еретик, вплоть до его покаяния.

2 См.: RM I//PG 90. 112AB, пер. см.: Максим Исповедник 2014b. С. 174.
3 Такая уния и была заключена Киром, патриархом Александрии, в 633 г. с 

монофизитами-феодосианами на основании моноэнергистского толкования выра-
жения из Ареопагитик выражения «новое Богомужнее действие», которое Кир и 
монофизиты понимали как «единое (т. е. “одно”) Богомужнее действие». Тем не  менее, 
как известно, в результате усилий свт. Софрония распространение ереси моноэнер-
гизма было если не пресечено, то приостановлено патриаршим Псифосом (633 г.), 
выпущенным Сергием Константинопольским и запрещавшим употребление выра-
жений как «одна энергия», так и «две». Следующий этап в униональной политике 
властей наступил в 638 г., когда под влиянием того же Сергия император Ираклий 
в 638 г. издал монофелитский Экфесис (подробнее см.: Беневич Г. И, Шуфрин А. М. 
Дело Максима//Максим Исповедник 2014b. С. 8–56). 

которые существенно ослабляли византийцев перед лицом арабского наше-
ствия. Однако оба святых, оказывавших в то время большое влияние на цер-
ковную и тесно связанную с ней государственную политику, были в отношении 
моно физитов неумолимы1, — ни на какие компромиссы, которые бы являлись 
искажением веры, православные, по их мнению, не должны были идти. 

Именно необходимости твердо стоять в вере в момент нашествия и посвя-
щены по большей части те страницы письма преп. Максима к иллюстрию Пе-
тру (т. е. Ep 14), где у него встречается характеристика новой, вышедшей на 
сцену мировой истории силы. Мы еще обратимся ниже к этой характеристике 
и самому отношению преп. Максима к данным событиям, пока же отметим, что, 
на первый взгляд, пагубная для государства деятельность свт. Софрония и преп. 
Максима на самом деле, если принять во внимание все факторы византийской 
политической жизни, таковой не оказывалась. Ровно напротив, Империя в це-
лом конституировала и понимала себя как православная, поэтому  компромиссы 
в области веры, искажение православия ради достижения временных полити-
ческих успехов были (в долговременной перспективе) чреваты другими кон-
фликтами (в частности, опасностью отпадения от восточной части Империи 
всего Запада во главе с Римом, который исповедовал диоэнергизм; это отпаде-
ние действительно произошло после того, как в Константинополе на время по-
бедила униональная политика в отношении монофизитов). Своим  сохранением, 
в конечном счете, Империя оказалась во многом обязана именно православию. 

Не следует, однако, думать, что преп. Максим и его соратники не предпринима-
ли своих усилий, имевших целью решение «монофизитского вопроса». Так, префект 
Карфагена Георгий (вероятно, не без благословения преп. Максима) гостеприимно 
принимал оказавшихся в Западной Африке беженцев-монофизитов из Александрии, 
надеясь, что те, встретив подлинно христианское отношение к себе и живя среди 
православных, примут правые догматы (к сожалению, многие из них, как мы знаем 
из переписки преп. Максима, примириться с православной Церковью не захотели, 
и даже обласканные префектом, лишь усилили антихалкидонитскую пропаганду). 
Сам преп. Максим уделял большое внимание миссии среди монофизитов Египта, 
как это видно из Ер 14–15, где упоминается диакон Косьма, обратившийся из моно-
физитства в православие и специально посланный преп. Максимом, ради  проповеди 
среди монофизитов, в помощь экзарху Петру. Из этих примеров видно, что Препо-
добный не оставался равнодушен к проблеме разделения среди христиан Византий-
ской империи, но преодоление этого разделения он видел не в компромиссе и унии, 
а на путях убеждения и миссии в отношении еретиков. Благословлял он, как видно, 
и методы принуждения в отношении монофизитов, к которым прибег для  пресечения 
их пропаганды префект Георгий.  

1 Откуда, возможно, и появилось это утверждение об антигосударственной дея-
тельности преп. Максима.



320 Приложения 321Приложение 2

Так что «не патриотичная» с виду, антиуниональная пропаганда свв. Софрония 
и Максима, хотя они напрямую и не ставили таких целей, а стремились, в пер-
вую очередь, сохранить православие, в конечном счете, послужила и сохране-
нию самой Империи, которая на VI Вселенском соборе (680–681 гг.) снова вер-
нулась к диоэнергизму и православию, отстаиваемому этими святыми, как и 
Церковью на Западе в целом. 

Но обратимся теперь к самому тексту Ep 14, где встречается развернутая 
реакция выдающегося византийского богослова на вторжение в Империю 
арабов-мусульман. Первое, что обращает на себя внимание в этом тексте, — то, 
какое малое внимание преп. Максим уделяет характеристике самих вторгших-
ся в Империю врагов. На протяжении достаточно пространного отрывка, отно-
сящегося к арабскому вторжению (PG 91. 540–544), преп. Максим самим ара-
бам (впрочем, он не называет их даже по имени) уделяет не более чем полови-
ну предложения: «Видим племя диких1 жителей пустыни, проносящееся по чу-
жой земле как по своей, неукротимых свирепых зверей, людей по одному лишь 
внешнему виду, разоряющих культурное государство…» (PG 91. 540А2). Т. е. 
речь ведется исключительно в рамках противопоставления варваров и цивили-
зации, верования же вторгшихся в византийские владения «жителей пустыни» 
вообще не обсуждаются, из чего можно заключить, что преп. Максим еще ни-
чего не знал о специфике их религии или не придавал ей никакого значения3. 

1 Букв.: «варварское» (βαρβαρικόν).
2 См. выше, наст. издание: С. 173 (??). 
3 Следует отметить, что в целом характеристика арабов у преп. Максима более 

мягкая и лаконичная по сравнению с тем, как характеризует «сарацин» свт. Софро-
ний Иерусалимский, который говорит не только об их дикости, свирепости, «диа-
вольской жестокости», но и о нечестии, безбожии, ненависти к Богу, называет их 
предреченной пророком «мерзостью запустения» (ср.: Дан. 9, 27), нечествующими 
против Христа и Церкви, предводительствуемыми диаволом, которому они подра-
жают (см.: Hoyland R. Op. cit. P. 69–71). Т. е. у свт. Софрония антихристианский 
момент в характеристике новой силы подчеркивается куда сильнее, чем у преп. Мак-
сима, у которого в данном письме этот акцент делается (в связи с вторжением ара-
бов), по преимуществу применительно к иудеям (см. ниже). Трудно сказать, насколь-
ко подчеркивание антихристианского начала сарацин может рассматриваться как 
свидетельство знания свт. Софронием существа ислама как религии. В любом слу-
чае, преп. Максим, живший тогда в большем удалении от вторгшихся в Империю 
арабов, мог знать об антихристианском характере новой силы лишь в самых общих 
чертах и не счел необходимым останавливаться на этом. Вместе с тем, здесь умест-
но будет вспомнить, что для преп. Максима (в рамках его духовной экзегезы) Ара-
вия, из которой как раз и вышли на сцену мировой истории арабы, толковалась во 
вполне определенном негативном смысле. См. выше в наст. издании Ер VIII. Не при-

Помимо краткого замечания о «диких жителях пустыни», преп. Максим в 
отрывке, посвященном теме вторжения и опасности, грозящей византийцам, 
уделяет внимание еще двум темам: 1) роли иудеев, которую те играют во всей 
этой ситуации, и 2) тому, как православным христианам (в первую очередь, са-
мому иллюстрию Петру) следует себя вести и какие извлечь уроки из проис-
шедшего. Что касается отношения преп. Максима к иудеям и оценки их роли в 
поддержке вторгшихся в Империю арабов, то об этом уже не раз писали1, в том 
числе уделяли этому вопросу внимание и мы2. Для целей настоящего исследо-
вания достаточно подчеркнуть, что преп. Максим в пространном антииудей-
ском пассаже подчеркивает, в первую очередь, отвержение иудеями христиан-
ского благовестия, их готовность поддержать любую антихристианскую силу, 
общую их враждебность в отношении христиан и, более того, то, что своими де-
лами (очевидно, и верой) иудеи «возвещают приход Антихриста»3. 

ходится сомневаться, что в сознании преп. Максима ассоциация «Аравии» с плотью, 
воюющей против духа, имела место, и вполне возможно, что в восприятии арабско-
го нашествия эта ассоциация играла у него решающую роль. Но не менее важно и 
другое, о чем мы уже не раз говорили, а именно, что сам преп. Максим смиренно при-
знает в себе такое «аравийское» начало. 

Здесь же следует упомянуть, что сравнение варваров с волками было широко 
распространено в Византии еще со времен Евсевия Кесарийского: «Варвары види-
мые, блуждающие дикари, ничем не отличающиеся от зверей, делают набеги на об-
щества людей кротких, и, подобно кровожадным, вышедшим из пустыни в населен-
ные места волкам, опустошают деревни, порабощают города и убивают, сколько мо-
гут» (Euseb. Laud. Const. 7, рус. пер. по: http://www.vostlit.info/Texts/rus17/
Evsevij_pamfil/frametext6.htm).

1 См.: Laga C. Judaism and Jews in Maximus Confessor’s Works: Theoretical Contro-
versy and Practical Attitude//Byzantinoslavica. N. 51. 1990. P. 177–188; Dagron G. Juifs 
et Chrétiens dans l’Orient du VIIe siècle//Travaux et Mémoires du Centre de recherche 
d’Histoire et Civilisation de Byzance, 11. Paris: De Boccard, 1991 (см. особ. P. 39–41). 

2 Беневич Г. И. По поводу Окончания Письма VIII преп. Максима Исповедни-
ка//Максим Исповедник 2007b. C. 265–278 (см. новую редакцию этой статьи выше 
в наст. издании). Эта статья посвящена отношению преп. Максима к насильствен-
ному крещению иудеев при императоре Ираклии, но затрагивает и более широкий 
круг вопросов об отношении Преподобного к иудеям, в ней же содержится краткая 
библиография по теме. Жесткость преп. Максима в отношении иудеев, всего веро-
ятнее, была связана не только с его пониманием общего характера антихристиан-
ской направленности иудаизма, но и с той ролью, которую иудеи сыграли во время 
недавней войны с персами и захвата ими Иерусалима. Если верно, что преп. Мак-
сим был родом из Палестины, — его вряд ли могло оставить безразличным проис-
ходящее у него на родине, что, в свою очередь, могло отразиться и на том, что он пи-
сал об иудеях в Ep XIV.

3 Приведем отрывки из этого пассажа в контексте (наши комментарии см. в квад-
ратных скобках): «Видим племя диких жителей пустыни, проносящееся по чужой 



320 Приложения 321Приложение 2

Так что «не патриотичная» с виду, антиуниональная пропаганда свв. Софрония 
и Максима, хотя они напрямую и не ставили таких целей, а стремились, в пер-
вую очередь, сохранить православие, в конечном счете, послужила и сохране-
нию самой Империи, которая на VI Вселенском соборе (680–681 гг.) снова вер-
нулась к диоэнергизму и православию, отстаиваемому этими святыми, как и 
Церковью на Западе в целом. 

Но обратимся теперь к самому тексту Ep 14, где встречается развернутая 
реакция выдающегося византийского богослова на вторжение в Империю 
арабов-мусульман. Первое, что обращает на себя внимание в этом тексте, — то, 
какое малое внимание преп. Максим уделяет характеристике самих вторгших-
ся в Империю врагов. На протяжении достаточно пространного отрывка, отно-
сящегося к арабскому вторжению (PG 91. 540–544), преп. Максим самим ара-
бам (впрочем, он не называет их даже по имени) уделяет не более чем полови-
ну предложения: «Видим племя диких1 жителей пустыни, проносящееся по чу-
жой земле как по своей, неукротимых свирепых зверей, людей по одному лишь 
внешнему виду, разоряющих культурное государство…» (PG 91. 540А2). Т. е. 
речь ведется исключительно в рамках противопоставления варваров и цивили-
зации, верования же вторгшихся в византийские владения «жителей пустыни» 
вообще не обсуждаются, из чего можно заключить, что преп. Максим еще ни-
чего не знал о специфике их религии или не придавал ей никакого значения3. 

1 Букв.: «варварское» (βαρβαρικόν).
2 См. выше, наст. издание: С. 173 (??). 
3 Следует отметить, что в целом характеристика арабов у преп. Максима более 

мягкая и лаконичная по сравнению с тем, как характеризует «сарацин» свт. Софро-
ний Иерусалимский, который говорит не только об их дикости, свирепости, «диа-
вольской жестокости», но и о нечестии, безбожии, ненависти к Богу, называет их 
предреченной пророком «мерзостью запустения» (ср.: Дан. 9, 27), нечествующими 
против Христа и Церкви, предводительствуемыми диаволом, которому они подра-
жают (см.: Hoyland R. Op. cit. P. 69–71). Т. е. у свт. Софрония антихристианский 
момент в характеристике новой силы подчеркивается куда сильнее, чем у преп. Мак-
сима, у которого в данном письме этот акцент делается (в связи с вторжением ара-
бов), по преимуществу применительно к иудеям (см. ниже). Трудно сказать, насколь-
ко подчеркивание антихристианского начала сарацин может рассматриваться как 
свидетельство знания свт. Софронием существа ислама как религии. В любом слу-
чае, преп. Максим, живший тогда в большем удалении от вторгшихся в Империю 
арабов, мог знать об антихристианском характере новой силы лишь в самых общих 
чертах и не счел необходимым останавливаться на этом. Вместе с тем, здесь умест-
но будет вспомнить, что для преп. Максима (в рамках его духовной экзегезы) Ара-
вия, из которой как раз и вышли на сцену мировой истории арабы, толковалась во 
вполне определенном негативном смысле. См. выше в наст. издании Ер VIII. Не при-

Помимо краткого замечания о «диких жителях пустыни», преп. Максим в 
отрывке, посвященном теме вторжения и опасности, грозящей византийцам, 
уделяет внимание еще двум темам: 1) роли иудеев, которую те играют во всей 
этой ситуации, и 2) тому, как православным христианам (в первую очередь, са-
мому иллюстрию Петру) следует себя вести и какие извлечь уроки из проис-
шедшего. Что касается отношения преп. Максима к иудеям и оценки их роли в 
поддержке вторгшихся в Империю арабов, то об этом уже не раз писали1, в том 
числе уделяли этому вопросу внимание и мы2. Для целей настоящего исследо-
вания достаточно подчеркнуть, что преп. Максим в пространном антииудей-
ском пассаже подчеркивает, в первую очередь, отвержение иудеями христиан-
ского благовестия, их готовность поддержать любую антихристианскую силу, 
общую их враждебность в отношении христиан и, более того, то, что своими де-
лами (очевидно, и верой) иудеи «возвещают приход Антихриста»3. 

ходится сомневаться, что в сознании преп. Максима ассоциация «Аравии» с плотью, 
воюющей против духа, имела место, и вполне возможно, что в восприятии арабско-
го нашествия эта ассоциация играла у него решающую роль. Но не менее важно и 
другое, о чем мы уже не раз говорили, а именно, что сам преп. Максим смиренно при-
знает в себе такое «аравийское» начало. 

Здесь же следует упомянуть, что сравнение варваров с волками было широко 
распространено в Византии еще со времен Евсевия Кесарийского: «Варвары види-
мые, блуждающие дикари, ничем не отличающиеся от зверей, делают набеги на об-
щества людей кротких, и, подобно кровожадным, вышедшим из пустыни в населен-
ные места волкам, опустошают деревни, порабощают города и убивают, сколько мо-
гут» (Euseb. Laud. Const. 7, рус. пер. по: http://www.vostlit.info/Texts/rus17/
Evsevij_pamfil/frametext6.htm).

1 См.: Laga C. Judaism and Jews in Maximus Confessor’s Works: Theoretical Contro-
versy and Practical Attitude//Byzantinoslavica. N. 51. 1990. P. 177–188; Dagron G. Juifs 
et Chrétiens dans l’Orient du VIIe siècle//Travaux et Mémoires du Centre de recherche 
d’Histoire et Civilisation de Byzance, 11. Paris: De Boccard, 1991 (см. особ. P. 39–41). 

2 Беневич Г. И. По поводу Окончания Письма VIII преп. Максима Исповедни-
ка//Максим Исповедник 2007b. C. 265–278 (см. новую редакцию этой статьи выше 
в наст. издании). Эта статья посвящена отношению преп. Максима к насильствен-
ному крещению иудеев при императоре Ираклии, но затрагивает и более широкий 
круг вопросов об отношении Преподобного к иудеям, в ней же содержится краткая 
библиография по теме. Жесткость преп. Максима в отношении иудеев, всего веро-
ятнее, была связана не только с его пониманием общего характера антихристиан-
ской направленности иудаизма, но и с той ролью, которую иудеи сыграли во время 
недавней войны с персами и захвата ими Иерусалима. Если верно, что преп. Мак-
сим был родом из Палестины, — его вряд ли могло оставить безразличным проис-
ходящее у него на родине, что, в свою очередь, могло отразиться и на том, что он пи-
сал об иудеях в Ep XIV.

3 Приведем отрывки из этого пассажа в контексте (наши комментарии см. в квад-
ратных скобках): «Видим племя диких жителей пустыни, проносящееся по чужой 



322 Приложения 323Приложение 2

земле как по своей, неукротимых свирепых зверей, людей по одному лишь внешне-
му виду, разоряющих культурное государство [речь идет об арабах], а также и народ 
иудейский, издревле радующийся крови человеческой и усматривающий умилостив-
ление Бога лишь в умерщвлении изваяния и оттого ещё сильнее безумствующий, и 
всех, прославившихся злодеяниями, становящийся известнее изобилием порока, и 
ненавидящий Бога, воображая поклоняться Ему; невернейший из всех народов зем-
ли и оттого наиболее склонный к принятию супротивной власти [речь идет о власти 
Антихриста], обычаем и устройством предшествующий пришествию лукавого [т. е. 
Антихриста] и своими делами возвещающий приход Антихриста, ибо не познал ис-
тинного Спасителя; народ враждебный и беззаконный, ненавидящий людей и Бога, 
и оттого пуще человеконенавистный, что ненавидит Бога; не боящийся оскорбитель-
но насмехаться над святыми, за что близко наказание, — а чтобы оно было ещё спра-
ведливее, в его делах ясно видна его богопротивная тирания; народ, стоящий за ложь, 
творящий человекоубийства и враждующий против истины; жестокий гонитель 
моей веры, которой рассеялось заблуждение многобожия и изгнаны воинства демо-
нов, которой “всплеснули руками все народы”, по пророчеству, “и воскликнули Богу 
гласом радости; ибо Господь Всевышний страшен, великий Царь над всею землею” 
(Пс. 46, 2–3). Таинственно познали они Единородного Сына, пришедшего во плоти: 
Он — Господь, ибо рабам Своим, деланием придерживающимся заповедей, устано-
вил закон добродетели; Всевышний же, ибо дарует истинное знание тем, кто по жаж-
де мудрости созерцанием стремится постичь таинства, обнажённые от иносказания; 
а страшен, ибо судит и карает преступления; и Царь, ибо каждому уделяет уготован-
ную ему по заслугам долю; и велик, ибо сверхъестественно творит противополож-
ное противоположным, создавая бесстрастие страстью и смертью — жизнь, и чу-
десной силой даруя Своим лишениям по плоти неизменное обладание благом по при-
роде. Но и это не пристыжает безумный народ, не перестающий преследовать веру 
и добродетель. Несомненно, что он преследует их по зависти, ибо отпал от обеих, а 
не ведая, что отпал, хромает на оба колена (3 Цар. 18, 21) и никак не может, или, 
вернее говоря, не хочет подняться от падения в нечестие, ибо ради надменности и 
наслаждения всегда предаёт веру и добродетель, как народ мятежный и глупый 
(Втор. 32, 6) и племя неразумное. Поделив между ними [т. е. между надменностью 
и наслаждением] свою жизнь, этот народ-отступник, преисполненный беззакония, 
делает первую матерью богоотступничества, а второе — созидательницей челове-
коненавистничества, так что оскорбляет и Бога, и тварь: Его презирает, а её растле-
вает мерзостью своих нравов» (PG 91. 540–541, см. выше, наст. издание: С. 173–174 
??). Можно заметить, что все уничижительные и обличительные эпитеты, которые 
преп. Максим дает иудеям, свт. Софроний Иерусалимский наделяет в своих пропо-
ведях сарацин. Еще интереснее то, что свт. Софроний в своем анакреонтическом сти-
хотворении (Poem. 14), посвященном взятию Иерусалима персами, обрушивается с 
ожесточенными обличениями не на персов, а именно на иудеев, как это отмечает К. 
Лага (см.: Laga C. Оp. cit. P. 186–188). Этому было свое объяснение, поскольку иу-
деи действительно сыграли достаточно плачевную роль в разграблении города и осо-
бенно христианских церквей. Тем интереснее, что, описывая исламское нашествие, 
свт. Софроний уже, сколько мы могли заметить, иудеев не упоминает, зато они ока-
зываются главной мишенью преп. Максима, судившего о событиях «издалека».   

К иудейской теме мы еще обратимся ниже, пока же отметим более важную 
сейчас для нас тему разбираемого отрывка — наставления преп. Максима от-
носительно уроков, которые христиане должны вынести из постигшего их бед-
ствия вследствие вторжения варварских орд, поддерживаемых (или вдохнов-
ляемых?) принципиальными врагами христиан — иудеями. Согласно преп. Мак-
симу, постигшие христиан бедствия произошли «по множеству наших прегре-
шений». Прегрешения же эти он, во-первых, усматривает в том, что христиане 
«не “жили достойно благовествования Христова” (Флп. 1, 27)», т. е. нарушали 
заповеди любви и предали себя на волю страстей, а во-вторых (и это в контек-
сте нашей проблематики, как и проблематики письма самого преп. Максима), 
что самое главное, христиане согрешили колебаниями в вопросах веры1. Это 
видно из текста самого послания преп. Максима, который призывает своего 
адресата: «Но станем бодрствовать и молиться, чтобы сердца наши не отягча-
лись еще больше объядением и пьянством (Лк. 21, 34). Ведь объядение — это 
колебание в слове веры со временем и гонение [на истинную веру. — Г. Б.], 
а пьянство — отвержение рассуждений, следующих природе, которые есте-
ственно приводят к истинному познанию сущего, когда душа по вялости сгиба-
ется под ударами испытаний и, помрачившись, колеблется, как я сказал, в вере» 
(PG 91. 541C2). Не приходится сомневаться, что, в контексте «учительного по-
слания», которое, как и написанное до этого Ep XIII, по большей части посвя-
щено полемике с монофизитами с позиций халкидонизма, те колебания в вере, 
о которых преп. Максим здесь говорит, касаются, главным образом, именно от-
ношений православных с монофизитами, готовности халкидонитов в Алексан-
дрии (здесь, в первую очередь, следует вспомнить Кира, патр. Александрийско-
го, заключившего в 633 г. унию с ними и остававшегося патриархом) идти ради 
политических целей на компромисс с монофизитами, искажая православное 
учение, против чего резко выступали свт. Софроний и преп. Максим3. 

1 Свт. Софроний в нескольких проповедях тоже подчеркивает ответственность 
самих христиан за происходящие ныне события, связанные с вторжением сарацин, 
однако, у него об этом говорится в общем виде, без особого акцента на грех колеба-
ния в вере (см.: Hoyland R. Оp. cit. P. 69–71).

2 См. выше, нас. издание: С. 175 ??.
3 Поэтому мы не можем согласиться с трактовкой этого письма в статье: Sa-

has D. J. The demonizing force of the Arab conquests. The case of Maximus (ca 580–
662) as a po litical «Confessor»//Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik. 53. 
Bd. 2003, 97–116. Р. 104. Автор полагает, что преп. Максим выступает в нем об-
личителем констан тинопольских властей, которые притесняли монофизитов и 
гнали их, — в частно сти, в Египте. Он полагает, что именно на эти гонения  против 
монофизитов указывает св. Максим, говоря: «…мы все нападали друг на друга, 



322 Приложения 323Приложение 2

земле как по своей, неукротимых свирепых зверей, людей по одному лишь внешне-
му виду, разоряющих культурное государство [речь идет об арабах], а также и народ 
иудейский, издревле радующийся крови человеческой и усматривающий умилостив-
ление Бога лишь в умерщвлении изваяния и оттого ещё сильнее безумствующий, и 
всех, прославившихся злодеяниями, становящийся известнее изобилием порока, и 
ненавидящий Бога, воображая поклоняться Ему; невернейший из всех народов зем-
ли и оттого наиболее склонный к принятию супротивной власти [речь идет о власти 
Антихриста], обычаем и устройством предшествующий пришествию лукавого [т. е. 
Антихриста] и своими делами возвещающий приход Антихриста, ибо не познал ис-
тинного Спасителя; народ враждебный и беззаконный, ненавидящий людей и Бога, 
и оттого пуще человеконенавистный, что ненавидит Бога; не боящийся оскорбитель-
но насмехаться над святыми, за что близко наказание, — а чтобы оно было ещё спра-
ведливее, в его делах ясно видна его богопротивная тирания; народ, стоящий за ложь, 
творящий человекоубийства и враждующий против истины; жестокий гонитель 
моей веры, которой рассеялось заблуждение многобожия и изгнаны воинства демо-
нов, которой “всплеснули руками все народы”, по пророчеству, “и воскликнули Богу 
гласом радости; ибо Господь Всевышний страшен, великий Царь над всею землею” 
(Пс. 46, 2–3). Таинственно познали они Единородного Сына, пришедшего во плоти: 
Он — Господь, ибо рабам Своим, деланием придерживающимся заповедей, устано-
вил закон добродетели; Всевышний же, ибо дарует истинное знание тем, кто по жаж-
де мудрости созерцанием стремится постичь таинства, обнажённые от иносказания; 
а страшен, ибо судит и карает преступления; и Царь, ибо каждому уделяет уготован-
ную ему по заслугам долю; и велик, ибо сверхъестественно творит противополож-
ное противоположным, создавая бесстрастие страстью и смертью — жизнь, и чу-
десной силой даруя Своим лишениям по плоти неизменное обладание благом по при-
роде. Но и это не пристыжает безумный народ, не перестающий преследовать веру 
и добродетель. Несомненно, что он преследует их по зависти, ибо отпал от обеих, а 
не ведая, что отпал, хромает на оба колена (3 Цар. 18, 21) и никак не может, или, 
вернее говоря, не хочет подняться от падения в нечестие, ибо ради надменности и 
наслаждения всегда предаёт веру и добродетель, как народ мятежный и глупый 
(Втор. 32, 6) и племя неразумное. Поделив между ними [т. е. между надменностью 
и наслаждением] свою жизнь, этот народ-отступник, преисполненный беззакония, 
делает первую матерью богоотступничества, а второе — созидательницей челове-
коненавистничества, так что оскорбляет и Бога, и тварь: Его презирает, а её растле-
вает мерзостью своих нравов» (PG 91. 540–541, см. выше, наст. издание: С. 173–174 
??). Можно заметить, что все уничижительные и обличительные эпитеты, которые 
преп. Максим дает иудеям, свт. Софроний Иерусалимский наделяет в своих пропо-
ведях сарацин. Еще интереснее то, что свт. Софроний в своем анакреонтическом сти-
хотворении (Poem. 14), посвященном взятию Иерусалима персами, обрушивается с 
ожесточенными обличениями не на персов, а именно на иудеев, как это отмечает К. 
Лага (см.: Laga C. Оp. cit. P. 186–188). Этому было свое объяснение, поскольку иу-
деи действительно сыграли достаточно плачевную роль в разграблении города и осо-
бенно христианских церквей. Тем интереснее, что, описывая исламское нашествие, 
свт. Софроний уже, сколько мы могли заметить, иудеев не упоминает, зато они ока-
зываются главной мишенью преп. Максима, судившего о событиях «издалека».   

К иудейской теме мы еще обратимся ниже, пока же отметим более важную 
сейчас для нас тему разбираемого отрывка — наставления преп. Максима от-
носительно уроков, которые христиане должны вынести из постигшего их бед-
ствия вследствие вторжения варварских орд, поддерживаемых (или вдохнов-
ляемых?) принципиальными врагами христиан — иудеями. Согласно преп. Мак-
симу, постигшие христиан бедствия произошли «по множеству наших прегре-
шений». Прегрешения же эти он, во-первых, усматривает в том, что христиане 
«не “жили достойно благовествования Христова” (Флп. 1, 27)», т. е. нарушали 
заповеди любви и предали себя на волю страстей, а во-вторых (и это в контек-
сте нашей проблематики, как и проблематики письма самого преп. Максима), 
что самое главное, христиане согрешили колебаниями в вопросах веры1. Это 
видно из текста самого послания преп. Максима, который призывает своего 
адресата: «Но станем бодрствовать и молиться, чтобы сердца наши не отягча-
лись еще больше объядением и пьянством (Лк. 21, 34). Ведь объядение — это 
колебание в слове веры со временем и гонение [на истинную веру. — Г. Б.], 
а пьянство — отвержение рассуждений, следующих природе, которые есте-
ственно приводят к истинному познанию сущего, когда душа по вялости сгиба-
ется под ударами испытаний и, помрачившись, колеблется, как я сказал, в вере» 
(PG 91. 541C2). Не приходится сомневаться, что, в контексте «учительного по-
слания», которое, как и написанное до этого Ep XIII, по большей части посвя-
щено полемике с монофизитами с позиций халкидонизма, те колебания в вере, 
о которых преп. Максим здесь говорит, касаются, главным образом, именно от-
ношений православных с монофизитами, готовности халкидонитов в Алексан-
дрии (здесь, в первую очередь, следует вспомнить Кира, патр. Александрийско-
го, заключившего в 633 г. унию с ними и остававшегося патриархом) идти ради 
политических целей на компромисс с монофизитами, искажая православное 
учение, против чего резко выступали свт. Софроний и преп. Максим3. 

1 Свт. Софроний в нескольких проповедях тоже подчеркивает ответственность 
самих христиан за происходящие ныне события, связанные с вторжением сарацин, 
однако, у него об этом говорится в общем виде, без особого акцента на грех колеба-
ния в вере (см.: Hoyland R. Оp. cit. P. 69–71).

2 См. выше, нас. издание: С. 175 ??.
3 Поэтому мы не можем согласиться с трактовкой этого письма в статье: Sa-

has D. J. The demonizing force of the Arab conquests. The case of Maximus (ca 580–
662) as a po litical «Confessor»//Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik. 53. 
Bd. 2003, 97–116. Р. 104. Автор полагает, что преп. Максим выступает в нем об-
личителем констан тинопольских властей, которые притесняли монофизитов и 
гнали их, — в частно сти, в Египте. Он полагает, что именно на эти гонения  против 
монофизитов указывает св. Максим, говоря: «…мы все нападали друг на друга, 



324 Приложения 325Приложение 2

Ясно, что преп. Максим призывает своего адресата, в ведении которого была 
военная и политико-идеологическая работа в Египте и на севере Африки в це-
лом, не только не идти на компромиссы с монофизитами в той тяжелой ситуа-
ции, в которой оказались христиане в Египте, но и, более того, — отказаться от 
всех компромиссов и колебаний и еще больше укрепляться в вере, не пытаясь 
найти чисто человеческих выходов из создавшегося труднейшего положения, 
но в молитвах обращаться к Богу, ища именно у Него укрепления в неколеби-
мой вере. Как пишет об этом преп. Максим: «Если же мы будем молиться и бодр-
ствовать, вера в Господа нашего и Бога Иисуса Христа у нас укрепится, ибо мы 
увидим и на собственном опыте воспримем осуществление того, что Он пред-
сказал, и отнюдь не будем поражаться и колебаться в душе, как если бы претер-
певали нечто, не согласное с обещанием, но возымеем еще более твердую веру, 
видя, как на деле исполняется предсказание Господа» (PG 91. 541D)1. Предска-
зание, о котором здесь идет речь, и которое, как пишет Преподобный, сейчас 
сбывается, очевидно, относится к некоторым эсхатологическим новозаветным 
пророчествам об отступлении мира от веры в преддверии пришествия Антихри-
ста, да и, в целом, об испытаниях, которые должны выпасть на долю всех истин-
но верующих христиан (ср.: Мф. 24, 6–24; Лк. 18, 7–8). Не случайно до этого, 
когда он писал про иудеев, преп. Максим говорил не только об антихристиан-
ском, но и о предваряющем приход Антихриста характере их духовности. На-
конец, завершая весь этот пассаж, посвященный необходимости укрепления в 
вере, преп. Максим снова повторяет, что происходящие события, при правиль-

как жестокие звери» (πάντες κατ᾿ ἀλλήλων ἐθηριώθημεν). Однако мы полагаем, 
что в письме, которое в целом предупреждает против униональной политики с мо-
нофизитами, было бы, по меньшей мере, странно ожидать со стороны преп. Мак-
сима обличения императорской власти в том, что она гнала монофизитов. Во вся-
ком случае, прямо он об этом в письме не говорит, а слова относительно нападок 
христиан друг на друга можно понять как обличение отсутствия между христиа-
нами любви. Менее всего, как нам кажется, письмо преп. Максима было, как счи-
тает Д. Сахас, призывом в этот час испытаний «ко всем христианам соединиться 
и стать единоверцами» (Ibid. Р. 103). Подобный призыв можно было бы еще по-
мыслить в письме к монофизитам, которых бы преп. Максим призывал обратить-
ся в православие (но письмо-то адресовано не им!), — но в письме в иллюстрию 
Петру оно немыслимо, так как означало бы призыв к унии с монофизитами, к ком-
промиссу, сторонником которого преп. Максима помыслить невозможно. Так что 
трактовку Д. Сахасом этого тонкого момента мы принять не можем, считая ее да-
нью, скорее, современным нам экуменическим процессам, нежели отражающей 
ментальность Преподобного. 

1 Пер. Е. Начинкина. См. с. ?? наст. издания. 

ном их понимании как сбывающегося пророчества1, должны послужить укре-
плению веры и твердости стояния в ней: «Если же осуществление предсказан-
ного может приводить к укреплению веры, то и мы должны еще больше укре-
пить нашу веру из-за происходящего, обнаруживая, что была сказана истина, 
и исповедать Бога пред людьми, вовсе не опасаясь никакой смерти, чтобы и Он 
исповедал нас пред Отцом (Лк. 12, 8) и принял как спасенных добрым испове-
данием» (PG 91. 544A2). 

Но какое все это имеет отношение к поставленному в начале этой главы во-
просу об определении места ислама по отношению к христианским вероиспо-
веданиям? Ведь преп. Максим ничего не говорит здесь о самом исламе, о  котором 
как религии, очевидно, мало что знал3. К тому же, что касается эсхатологиче-
ских предсказаний (если именно их преп. Максим имел в виду в письме к экзар-
ху Петру), то ведь они тогда не исполнились, так что и весь пассаж преп. Мак-
сима, где о них говорится, выглядит как будто беспочвенным. Тем не менее, к 
сказанному в данном письме, как и ко всей проблеме соотношения между ис-
ламом и христианскими вероисповеданиями того времени, можно предложить 
подход, который бы позволил по-иному взглянуть на сказанное преп. Макси-
мом в письме к экзарху Петру. Собственно, уже анализ самого текста этого пись-
ма подвел нас к мысли, которую, впрочем, преп. Максим прямо не высказыва-
ет (хотя бы потому, что об исламе как религии, повторим еще раз, он мало что 
знал), что выход на сцену истории ислама оказался появлением мировоззрен-
ческой альтернативы, ставшей своего рода наказанием Божиим власть преде-
ржащим в Византии халкидонитам за то уклонение от православия, которое 

1 Здесь можно отметить, что в одном из своих богословско-полемических сочи-
нений (ТР 8), написанных в начале полемики с монофелитством (ок. 640 г.), преп. 
Максим, обращаясь к единомысленному с ним епископу Никанору, желает ему, что-
бы он, как «благой и добрый пастырь и отец, пребывал с нами еще много лет и в Бо-
жественных добродетелях; дабы… особенно теперь, когда истинный исход дел под-
твердил пророчество Истины по природе и по сущности, и “скорбь, какой не было 
от сотворения мира, и не будет” (ср.: Мф. 24, 21), [в наказание] за грехи охватила 
всех и повсюду, — вселял в нас силу и крепость всесильным посохом исполненных 
веры (θεοπειθῶν) молитв» (PG 91. 92C). Есть все основания считать, что, говоря 
здесь о предсказанной скорби, преп. Максим имеет в виду арабское нашествие.

2 См. выше: С. ?? наст. издания.
3 Ср. еще более решительное утверждение о том, что преп. Максим не рассмат-

ривал вторгшихся арабов в качестве носителей новой религии, в статье: Öhlig К. Н. 
Hinweise auf eine neue Religion in der christlichen Literatur unter islamischer Herrschaf//
Der frühe Islam. Eine historisch-kritische Rekonstruktion anhand zeitgenössischer Quel-
len. Berlin, 2007. S. 241. 



324 Приложения 325Приложение 2

Ясно, что преп. Максим призывает своего адресата, в ведении которого была 
военная и политико-идеологическая работа в Египте и на севере Африки в це-
лом, не только не идти на компромиссы с монофизитами в той тяжелой ситуа-
ции, в которой оказались христиане в Египте, но и, более того, — отказаться от 
всех компромиссов и колебаний и еще больше укрепляться в вере, не пытаясь 
найти чисто человеческих выходов из создавшегося труднейшего положения, 
но в молитвах обращаться к Богу, ища именно у Него укрепления в неколеби-
мой вере. Как пишет об этом преп. Максим: «Если же мы будем молиться и бодр-
ствовать, вера в Господа нашего и Бога Иисуса Христа у нас укрепится, ибо мы 
увидим и на собственном опыте воспримем осуществление того, что Он пред-
сказал, и отнюдь не будем поражаться и колебаться в душе, как если бы претер-
певали нечто, не согласное с обещанием, но возымеем еще более твердую веру, 
видя, как на деле исполняется предсказание Господа» (PG 91. 541D)1. Предска-
зание, о котором здесь идет речь, и которое, как пишет Преподобный, сейчас 
сбывается, очевидно, относится к некоторым эсхатологическим новозаветным 
пророчествам об отступлении мира от веры в преддверии пришествия Антихри-
ста, да и, в целом, об испытаниях, которые должны выпасть на долю всех истин-
но верующих христиан (ср.: Мф. 24, 6–24; Лк. 18, 7–8). Не случайно до этого, 
когда он писал про иудеев, преп. Максим говорил не только об антихристиан-
ском, но и о предваряющем приход Антихриста характере их духовности. На-
конец, завершая весь этот пассаж, посвященный необходимости укрепления в 
вере, преп. Максим снова повторяет, что происходящие события, при правиль-

как жестокие звери» (πάντες κατ᾿ ἀλλήλων ἐθηριώθημεν). Однако мы полагаем, 
что в письме, которое в целом предупреждает против униональной политики с мо-
нофизитами, было бы, по меньшей мере, странно ожидать со стороны преп. Мак-
сима обличения императорской власти в том, что она гнала монофизитов. Во вся-
ком случае, прямо он об этом в письме не говорит, а слова относительно нападок 
христиан друг на друга можно понять как обличение отсутствия между христиа-
нами любви. Менее всего, как нам кажется, письмо преп. Максима было, как счи-
тает Д. Сахас, призывом в этот час испытаний «ко всем христианам соединиться 
и стать единоверцами» (Ibid. Р. 103). Подобный призыв можно было бы еще по-
мыслить в письме к монофизитам, которых бы преп. Максим призывал обратить-
ся в православие (но письмо-то адресовано не им!), — но в письме в иллюстрию 
Петру оно немыслимо, так как означало бы призыв к унии с монофизитами, к ком-
промиссу, сторонником которого преп. Максима помыслить невозможно. Так что 
трактовку Д. Сахасом этого тонкого момента мы принять не можем, считая ее да-
нью, скорее, современным нам экуменическим процессам, нежели отражающей 
ментальность Преподобного. 

1 Пер. Е. Начинкина. См. с. ?? наст. издания. 

ном их понимании как сбывающегося пророчества1, должны послужить укре-
плению веры и твердости стояния в ней: «Если же осуществление предсказан-
ного может приводить к укреплению веры, то и мы должны еще больше укре-
пить нашу веру из-за происходящего, обнаруживая, что была сказана истина, 
и исповедать Бога пред людьми, вовсе не опасаясь никакой смерти, чтобы и Он 
исповедал нас пред Отцом (Лк. 12, 8) и принял как спасенных добрым испове-
данием» (PG 91. 544A2). 

Но какое все это имеет отношение к поставленному в начале этой главы во-
просу об определении места ислама по отношению к христианским вероиспо-
веданиям? Ведь преп. Максим ничего не говорит здесь о самом исламе, о  котором 
как религии, очевидно, мало что знал3. К тому же, что касается эсхатологиче-
ских предсказаний (если именно их преп. Максим имел в виду в письме к экзар-
ху Петру), то ведь они тогда не исполнились, так что и весь пассаж преп. Мак-
сима, где о них говорится, выглядит как будто беспочвенным. Тем не менее, к 
сказанному в данном письме, как и ко всей проблеме соотношения между ис-
ламом и христианскими вероисповеданиями того времени, можно предложить 
подход, который бы позволил по-иному взглянуть на сказанное преп. Макси-
мом в письме к экзарху Петру. Собственно, уже анализ самого текста этого пись-
ма подвел нас к мысли, которую, впрочем, преп. Максим прямо не высказыва-
ет (хотя бы потому, что об исламе как религии, повторим еще раз, он мало что 
знал), что выход на сцену истории ислама оказался появлением мировоззрен-
ческой альтернативы, ставшей своего рода наказанием Божиим власть преде-
ржащим в Византии халкидонитам за то уклонение от православия, которое 

1 Здесь можно отметить, что в одном из своих богословско-полемических сочи-
нений (ТР 8), написанных в начале полемики с монофелитством (ок. 640 г.), преп. 
Максим, обращаясь к единомысленному с ним епископу Никанору, желает ему, что-
бы он, как «благой и добрый пастырь и отец, пребывал с нами еще много лет и в Бо-
жественных добродетелях; дабы… особенно теперь, когда истинный исход дел под-
твердил пророчество Истины по природе и по сущности, и “скорбь, какой не было 
от сотворения мира, и не будет” (ср.: Мф. 24, 21), [в наказание] за грехи охватила 
всех и повсюду, — вселял в нас силу и крепость всесильным посохом исполненных 
веры (θεοπειθῶν) молитв» (PG 91. 92C). Есть все основания считать, что, говоря 
здесь о предсказанной скорби, преп. Максим имеет в виду арабское нашествие.

2 См. выше: С. ?? наст. издания.
3 Ср. еще более решительное утверждение о том, что преп. Максим не рассмат-

ривал вторгшихся арабов в качестве носителей новой религии, в статье: Öhlig К. Н. 
Hinweise auf eine neue Religion in der christlichen Literatur unter islamischer Herrschaf//
Der frühe Islam. Eine historisch-kritische Rekonstruktion anhand zeitgenössischer Quel-
len. Berlin, 2007. S. 241. 



326 Приложения 327Приложение 2

они допустили, измыслив униональное вероисповедание в виде моноэнергиз-
ма, а затем и монофелитства1.

Данный тезис станет понятнее, если сопоставить между собой некоторые 
особенности учения монофелитства, ставшего официальной доктриной в Кон-
стантинополе, призванной быть платформой для унии с монофизитами, с неко-
торыми существенными чертами нового учения, которое представлял из себя 
ислам. Главной особенностью монофелитства как христологического учения 
является утверждение о том, что Божественный Логос — единственный источ-
ник воли во Христе, а человеческая природа своей собственной воли не имеет, 
будучи всецело и во всех обстоятельствах жизни Христа движима исключи-
тельно Его Божеством. В противовес этому учению, преп. Максим, как извест-
но, разработал теорию о двух природных волях во Христе, как он сам говорит: 
«Сам Бог… без превращения став человеком, не только как Бог желал, сообраз-
но Его Божеству, но — и как человек, сообразно Его человечеству» (PG 91. 
297B2). Именно эту природную человеческую волю во Христе, наряду с Боже-
ственной, монофелиты и не признавали. Так что, когда во время диспута с од-
ним из идеологов монофелитства — экс-патриархом Константинопольским 
Пирром — последний риторически вопросил: разве «плоть [Христа] двигалась 
не по мановению (νεύματι) соединившегося с ней Слова?» (Ibid.), — преп. Мак-
сим ему ответил, что такой род взаимодействия Бога с человеком был характе-
рен для двигавшихся по мановению Божию ветхозаветных пророков: «По Его 
мановению двигались и Моисей, и Давид, и все, кто, благодаря сложению с себя 
человеческих и плотских качеств, стали способными вмещать в себя Божествен-
ное действие»3. Впрочем, на этом возражении преп. Максим не остановился, 
но тут же добавил, что во Христе и человеческая природа обладала своей при-
родной волей, которая усваивается ипостаси воплощенного Логоса как Его соб-
ственная, наряду с Божественной (приводя Гефсиманское моление в качестве 
самого известного примера проявления человеческой воли во Христе)4. 

Если теперь обратиться к исламу, то общеизвестно, что в этой религии выс-
шим образцом в «системе» отношений Бог-человек является не воплотившее-

1 Разумеется, толкование подобного рода является гипотетическим, поскольку 
суды Божии неисповедимы, и с нашей стороны было бы самонадеянно претендовать 
на их постижение, однако, опираясь на писания святых (в данном случае, на преп. 
Максима) и на опыт Церкви, мы все же можем решиться высказать предположение 
по этому поводу.

2 Рус. пер. Д. Е. Афиногенова, цит. по: Максим Исповедник 2004. С. 161.
3 Там же.
4 Там же.

ся Бог-Слово, а пророк. Иисус (Иса) является одним из таких пророков, хотя 
бы и великим, принимающим, как и другие пророки (вершиной которых явля-
ется Мухаммед), Божественное откровение и передающим его людям. При этом 
ислам — это не одно из христианских вероисповеданий (вроде монофелитства, 
несторианства или даже арианства), а именно другая религия (что для самих 
христиан было не сразу ясно, но с течением времени стало очевидно). Эта дру-
гая религия, как мы видим, вышла на сцену истории в тот самый момент, когда 
в Византии официально было принято учение моноэнергизма и монофелитства, 
в котором (особенно в последнем) начисто отвергается человеческая воля во 
Христе, а плоть Христова мыслится движимой исключительно мановением Бо-
жиим, т. е. Божией волей, без всякого участия воли человеческой.

При этом надо заметить, что, согласно преп. Максиму, во Христе, даже в те 
моменты, когда Он творил чудеса и Его плоть была движима Его Божеством, — 
все равно Его человеческая природная воля никуда не исчезала, но она была 
всецело предана Божественной, целиком следовала за ней, и хотя никак не про-
являлась отдельно от нее, но как таковая всегда сохранялась1. Что касается про-
роков, то, говоря о том, что они были движимы Божественным действием, преп. 
Максим, разумеется, тоже не отрицал наличия у них человеческой воли, но 
лишь подчеркивал то, что эта воля была у них всецело предана Богу2.

Если же вернуться к исламу, то в его лице в VII в. на сцену мировой истории 
выходит религия, в которой в центре отношений Бог-человек встает именно про-
рок. Причем, религия эта появляется ровно тогда, когда в Византии учение о 
Боговоплощении было искажено настолько, что там стали учить об отсутствии 
у Христа человеческой воли, каковую преп. Максим справедливо считал при-
знаком наличия человеческой природы3. Фактически, отрицание во Христе че-
ловеческой воли означало отрицание принятия Словом плоти, т. е. подлинного 
соединения Божества и человечества. Именно в этот момент на сцену истории, 
повторим об этом еще раз, и выходит ислам, где в центр отношений Бог-человек 
ставится человек, каковым является каждый пророк, а само Боговоплощение, 
как его понимают христиане, отвергается.

Что же касается роли иудеев, про которых как о настоящей духовной силе, 
участвовавшей в событиях выхода на сцену истории арабов-мусульман, гово-

1 См. подробнее этот аспект учения преп. Максима в его Трудностях к Иоан-
ну: Amb 7//PG 91. 1076BC; пер. А. М. Шуфрина и его же схолии к этому месту в: 
Максим Исповедник 2014b. С. 277–279, 360–374. 

2 Я благодарю А. М. Шуфрина, обратившего мое внимание на этот аспект уче-
ния преп. Максима, как и за обсуждение этой статьи в целом.

3 См., напр.: Максим Исповедник 2004. С. 161–163.



326 Приложения 327Приложение 2

они допустили, измыслив униональное вероисповедание в виде моноэнергиз-
ма, а затем и монофелитства1.

Данный тезис станет понятнее, если сопоставить между собой некоторые 
особенности учения монофелитства, ставшего официальной доктриной в Кон-
стантинополе, призванной быть платформой для унии с монофизитами, с неко-
торыми существенными чертами нового учения, которое представлял из себя 
ислам. Главной особенностью монофелитства как христологического учения 
является утверждение о том, что Божественный Логос — единственный источ-
ник воли во Христе, а человеческая природа своей собственной воли не имеет, 
будучи всецело и во всех обстоятельствах жизни Христа движима исключи-
тельно Его Божеством. В противовес этому учению, преп. Максим, как извест-
но, разработал теорию о двух природных волях во Христе, как он сам говорит: 
«Сам Бог… без превращения став человеком, не только как Бог желал, сообраз-
но Его Божеству, но — и как человек, сообразно Его человечеству» (PG 91. 
297B2). Именно эту природную человеческую волю во Христе, наряду с Боже-
ственной, монофелиты и не признавали. Так что, когда во время диспута с од-
ним из идеологов монофелитства — экс-патриархом Константинопольским 
Пирром — последний риторически вопросил: разве «плоть [Христа] двигалась 
не по мановению (νεύματι) соединившегося с ней Слова?» (Ibid.), — преп. Мак-
сим ему ответил, что такой род взаимодействия Бога с человеком был характе-
рен для двигавшихся по мановению Божию ветхозаветных пророков: «По Его 
мановению двигались и Моисей, и Давид, и все, кто, благодаря сложению с себя 
человеческих и плотских качеств, стали способными вмещать в себя Божествен-
ное действие»3. Впрочем, на этом возражении преп. Максим не остановился, 
но тут же добавил, что во Христе и человеческая природа обладала своей при-
родной волей, которая усваивается ипостаси воплощенного Логоса как Его соб-
ственная, наряду с Божественной (приводя Гефсиманское моление в качестве 
самого известного примера проявления человеческой воли во Христе)4. 

Если теперь обратиться к исламу, то общеизвестно, что в этой религии выс-
шим образцом в «системе» отношений Бог-человек является не воплотившее-

1 Разумеется, толкование подобного рода является гипотетическим, поскольку 
суды Божии неисповедимы, и с нашей стороны было бы самонадеянно претендовать 
на их постижение, однако, опираясь на писания святых (в данном случае, на преп. 
Максима) и на опыт Церкви, мы все же можем решиться высказать предположение 
по этому поводу.

2 Рус. пер. Д. Е. Афиногенова, цит. по: Максим Исповедник 2004. С. 161.
3 Там же.
4 Там же.

ся Бог-Слово, а пророк. Иисус (Иса) является одним из таких пророков, хотя 
бы и великим, принимающим, как и другие пророки (вершиной которых явля-
ется Мухаммед), Божественное откровение и передающим его людям. При этом 
ислам — это не одно из христианских вероисповеданий (вроде монофелитства, 
несторианства или даже арианства), а именно другая религия (что для самих 
христиан было не сразу ясно, но с течением времени стало очевидно). Эта дру-
гая религия, как мы видим, вышла на сцену истории в тот самый момент, когда 
в Византии официально было принято учение моноэнергизма и монофелитства, 
в котором (особенно в последнем) начисто отвергается человеческая воля во 
Христе, а плоть Христова мыслится движимой исключительно мановением Бо-
жиим, т. е. Божией волей, без всякого участия воли человеческой.

При этом надо заметить, что, согласно преп. Максиму, во Христе, даже в те 
моменты, когда Он творил чудеса и Его плоть была движима Его Божеством, — 
все равно Его человеческая природная воля никуда не исчезала, но она была 
всецело предана Божественной, целиком следовала за ней, и хотя никак не про-
являлась отдельно от нее, но как таковая всегда сохранялась1. Что касается про-
роков, то, говоря о том, что они были движимы Божественным действием, преп. 
Максим, разумеется, тоже не отрицал наличия у них человеческой воли, но 
лишь подчеркивал то, что эта воля была у них всецело предана Богу2.

Если же вернуться к исламу, то в его лице в VII в. на сцену мировой истории 
выходит религия, в которой в центре отношений Бог-человек встает именно про-
рок. Причем, религия эта появляется ровно тогда, когда в Византии учение о 
Боговоплощении было искажено настолько, что там стали учить об отсутствии 
у Христа человеческой воли, каковую преп. Максим справедливо считал при-
знаком наличия человеческой природы3. Фактически, отрицание во Христе че-
ловеческой воли означало отрицание принятия Словом плоти, т. е. подлинного 
соединения Божества и человечества. Именно в этот момент на сцену истории, 
повторим об этом еще раз, и выходит ислам, где в центр отношений Бог-человек 
ставится человек, каковым является каждый пророк, а само Боговоплощение, 
как его понимают христиане, отвергается.

Что же касается роли иудеев, про которых как о настоящей духовной силе, 
участвовавшей в событиях выхода на сцену истории арабов-мусульман, гово-

1 См. подробнее этот аспект учения преп. Максима в его Трудностях к Иоан-
ну: Amb 7//PG 91. 1076BC; пер. А. М. Шуфрина и его же схолии к этому месту в: 
Максим Исповедник 2014b. С. 277–279, 360–374. 

2 Я благодарю А. М. Шуфрина, обратившего мое внимание на этот аспект уче-
ния преп. Максима, как и за обсуждение этой статьи в целом.

3 См., напр.: Максим Исповедник 2004. С. 161–163.



328 Приложения 329Приложение 2

рит в письме экзарху Африки преп. Максим, то их духовная роль в раскладе сил 
того времени очевидна. Именно в иудаизме отвергается Боговоплощение, как 
и то, что Иисус Христос — ожидаемый Спаситель и Мессия, о чем Преподоб-
ный и напоминает своему адресату, говоря об иудаизме как о предваряющем 
приход Антихриста (ср.: 1 Ин. 2, 18; 22; 4, 3; 2 Ин. 1, 7)1. Таким образом, хотя он 
об этом и не пишет, поскольку мало что знает еще об исламе, преп. Максим ока-
зывается совершенно прав, уделяя в описываемых событиях внимание иудаиз-
му большее, чем самим «варварам из пустыни». Именно отказ от веры в Бого-
воплощение (как и от учения о Боге-Троице2) в его христианском понимании, 
оказался той духовной основой новой религии, которая стала ее общим знаме-
нателем с иудаизмом, отделив ее, вместе с тем, от основных, имевших в это вре-
мя место, христианских вероисповеданий, несмотря на то, что мусульмане, в 
отличие от иудеев, почитали Иисуса в качестве великого пророка. 

Таким образом, в наборе мировоззренческих альтернатив, сталкивавшихся 
в то время, появилась еще одна, которая в определенном смысле может рассма-
триваться как противоположная византийскому монофелитству. Степень этой 
противоположности, как и сам характер отношений в системе Бог-человек в ис-
ламе, по сравнению с монофелитской моделью, требует дальнейшего детально-
го изучения, что невозможно без привлечения специалистов по исламу3. Здесь 
же мы хотели лишь поставить данный вопрос и хотя бы предварительно «впи-
сать» появление ислама в контекст христологических споров в Византии. 

1 Об иудеях преп. Максим говорит именно как о не принявших Боговоплощение: 
«[этот народ —] жестокий гонитель моей веры, которой рассеялось заблуждение 
многобожия и изгнаны воинства демонов, которой “всплеснули руками все народы”, 
по пророчеству, “и воскликнули Богу гласом радости; ибо Господь Всевышний стра-
шен, великий Царь над всею землею” (Пс. 46,2–3). Таинственно познали они Еди-
нородного Сына, пришедшего во плоти: Он — Господь, ибо рабам Своим, деланием 
придерживающимся заповедей, установил закон добродетели» (PG 91. 540D, см. 
выше в наст. издании: С. 174??).

2 Отсутствие в исламе таких парадоксальных и сложных для понимания поло-
жений, как учение о соединении двух природ — Божественной и человеческой — в 
одном Лице, и учения о Троице в Единице и Единицы в Троице, характерного для 
православия, сделало, как не раз уже отмечалось, ислам куда более доступным для 
«дикарей из пустыни», чем христианство, и это способствовало его быстрому рас-
пространению, что, в свою очередь, повлияло и на военные успехи арабов-мусульман, 
одушевленных религией пророка. 

3 Не исключено, что, как это часто бывает с противоположностями, в чем-то су-
щественном, что касается особенно системы отношений Бог-человек, монофелит-
ство и ислам совпадают. 

Как бы ни решался этот вопрос с точки зрения истории религий, характера 
влияния христианских сект и ересей, получивших распространение в Аравии, 
как и самого иудаизма на формирование раннего ислама, можно утверждать, 
что ислам, ставящий в центр отношений Бог-человек человека-пророка, явил-
ся наиболее радикальной противоположностью именно монофелитского хри-
стианства, которая фактически подрывала основы учения о принятии Богом-
Словом человеческой природы. В этом смысле, его появление и последующее 
поражение, нанесенное арабами-мусульманами империи Ираклия, можно, раз-
вивая мысль преп. Максима, рассматривать как своего рода Божие наказание, 
 причем не столько военно-политическое, сколько духовное. Судя по пораже-
нию монофелитской империи Ираклия и последующему отказу Византии от 
ереси монофелитства и возвращению к православию, Промыслу было не угод-
но дальнейшее существование в масштабах Империи такой опасной христоло-
гической ереси, фактически отрицавшей (без признания этого!) человеческую 
природу Христа, так что даже появление новой не-христианской религии и за-
хват ею обширных территорий, принадлежавших некогда Византии, был не так 
плох, с этой точки зрения, как сохранение в качестве идеологии православной 
Империи этого искажения православия. 

В результате выхода ислама на сцену истории, монофелитская Византия Ира-
клия потерпела самое тяжелое за время существования Империи поражение. 
Проект Ираклия и его ближайших сподвижников — патриархов Константино-
польского Сергия и Александрийского Кира — по объединению всех хрис тиан 
на почве моноэнергизма и монофелитства, тоже был пресечен арабским втор-
жением, хотя осуществление этого проекта уже началось1. Несториане и моно-
физиты, исторически проживавшие в Персии, Сирии и Египте и выражавшие, 
как будто, желание вступить в унию с византийцами, оказались вскоре под вла-
стью мусульман. Что же касается самой Византии, то здесь со временем, пере-

1 Так, в 628 г. состоялись успешные переговоры императора Ираклия с нестори-
анским католикосом Исоябхом II, который был удовлетворен учением моноэнергиз-
ма, служил литургию в православной церкви, а Ираклий причащался за этой служ-
бой (см.: Meyendorff J. Imperial Unity and Christian Divisions. New York, 1989. P. 342). 
Далее, в 633 г. была заключена уния с монофизитами в Александрии, активно раз-
вивалась униональная политика и в отношении монофизитов-армян. Об особенно-
стях несторианского учения, позволявших ему принять монофелитскую унию, см. 
в: Беневич Г. И. Несторий//Антология восточно-христианской богословской мыс-
ли. Ортодоксия и гетеродоксия. В 2 т./Сост. Г. И. Беневич. Под. ред. Г. И. Беневи-
ча и Д. С. Бирюкова. М.; СПб., 2009. Т. 1. С. 531–543; о монофелитстве монофизи-
тов см.: Hovorun C. Will, action and Freedom. Christological Controversies in the Seventh 
Century. Leiden; Boston, 2008. (The Medieval Mediterranean, 77).



328 Приложения 329Приложение 2

рит в письме экзарху Африки преп. Максим, то их духовная роль в раскладе сил 
того времени очевидна. Именно в иудаизме отвергается Боговоплощение, как 
и то, что Иисус Христос — ожидаемый Спаситель и Мессия, о чем Преподоб-
ный и напоминает своему адресату, говоря об иудаизме как о предваряющем 
приход Антихриста (ср.: 1 Ин. 2, 18; 22; 4, 3; 2 Ин. 1, 7)1. Таким образом, хотя он 
об этом и не пишет, поскольку мало что знает еще об исламе, преп. Максим ока-
зывается совершенно прав, уделяя в описываемых событиях внимание иудаиз-
му большее, чем самим «варварам из пустыни». Именно отказ от веры в Бого-
воплощение (как и от учения о Боге-Троице2) в его христианском понимании, 
оказался той духовной основой новой религии, которая стала ее общим знаме-
нателем с иудаизмом, отделив ее, вместе с тем, от основных, имевших в это вре-
мя место, христианских вероисповеданий, несмотря на то, что мусульмане, в 
отличие от иудеев, почитали Иисуса в качестве великого пророка. 

Таким образом, в наборе мировоззренческих альтернатив, сталкивавшихся 
в то время, появилась еще одна, которая в определенном смысле может рассма-
триваться как противоположная византийскому монофелитству. Степень этой 
противоположности, как и сам характер отношений в системе Бог-человек в ис-
ламе, по сравнению с монофелитской моделью, требует дальнейшего детально-
го изучения, что невозможно без привлечения специалистов по исламу3. Здесь 
же мы хотели лишь поставить данный вопрос и хотя бы предварительно «впи-
сать» появление ислама в контекст христологических споров в Византии. 

1 Об иудеях преп. Максим говорит именно как о не принявших Боговоплощение: 
«[этот народ —] жестокий гонитель моей веры, которой рассеялось заблуждение 
многобожия и изгнаны воинства демонов, которой “всплеснули руками все народы”, 
по пророчеству, “и воскликнули Богу гласом радости; ибо Господь Всевышний стра-
шен, великий Царь над всею землею” (Пс. 46,2–3). Таинственно познали они Еди-
нородного Сына, пришедшего во плоти: Он — Господь, ибо рабам Своим, деланием 
придерживающимся заповедей, установил закон добродетели» (PG 91. 540D, см. 
выше в наст. издании: С. 174??).

2 Отсутствие в исламе таких парадоксальных и сложных для понимания поло-
жений, как учение о соединении двух природ — Божественной и человеческой — в 
одном Лице, и учения о Троице в Единице и Единицы в Троице, характерного для 
православия, сделало, как не раз уже отмечалось, ислам куда более доступным для 
«дикарей из пустыни», чем христианство, и это способствовало его быстрому рас-
пространению, что, в свою очередь, повлияло и на военные успехи арабов-мусульман, 
одушевленных религией пророка. 

3 Не исключено, что, как это часто бывает с противоположностями, в чем-то су-
щественном, что касается особенно системы отношений Бог-человек, монофелит-
ство и ислам совпадают. 

Как бы ни решался этот вопрос с точки зрения истории религий, характера 
влияния христианских сект и ересей, получивших распространение в Аравии, 
как и самого иудаизма на формирование раннего ислама, можно утверждать, 
что ислам, ставящий в центр отношений Бог-человек человека-пророка, явил-
ся наиболее радикальной противоположностью именно монофелитского хри-
стианства, которая фактически подрывала основы учения о принятии Богом-
Словом человеческой природы. В этом смысле, его появление и последующее 
поражение, нанесенное арабами-мусульманами империи Ираклия, можно, раз-
вивая мысль преп. Максима, рассматривать как своего рода Божие наказание, 
 причем не столько военно-политическое, сколько духовное. Судя по пораже-
нию монофелитской империи Ираклия и последующему отказу Византии от 
ереси монофелитства и возвращению к православию, Промыслу было не угод-
но дальнейшее существование в масштабах Империи такой опасной христоло-
гической ереси, фактически отрицавшей (без признания этого!) человеческую 
природу Христа, так что даже появление новой не-христианской религии и за-
хват ею обширных территорий, принадлежавших некогда Византии, был не так 
плох, с этой точки зрения, как сохранение в качестве идеологии православной 
Империи этого искажения православия. 

В результате выхода ислама на сцену истории, монофелитская Византия Ира-
клия потерпела самое тяжелое за время существования Империи поражение. 
Проект Ираклия и его ближайших сподвижников — патриархов Константино-
польского Сергия и Александрийского Кира — по объединению всех хрис тиан 
на почве моноэнергизма и монофелитства, тоже был пресечен арабским втор-
жением, хотя осуществление этого проекта уже началось1. Несториане и моно-
физиты, исторически проживавшие в Персии, Сирии и Египте и выражавшие, 
как будто, желание вступить в унию с византийцами, оказались вскоре под вла-
стью мусульман. Что же касается самой Византии, то здесь со временем, пере-

1 Так, в 628 г. состоялись успешные переговоры императора Ираклия с нестори-
анским католикосом Исоябхом II, который был удовлетворен учением моноэнергиз-
ма, служил литургию в православной церкви, а Ираклий причащался за этой служ-
бой (см.: Meyendorff J. Imperial Unity and Christian Divisions. New York, 1989. P. 342). 
Далее, в 633 г. была заключена уния с монофизитами в Александрии, активно раз-
вивалась униональная политика и в отношении монофизитов-армян. Об особенно-
стях несторианского учения, позволявших ему принять монофелитскую унию, см. 
в: Беневич Г. И. Несторий//Антология восточно-христианской богословской мыс-
ли. Ортодоксия и гетеродоксия. В 2 т./Сост. Г. И. Беневич. Под. ред. Г. И. Беневи-
ча и Д. С. Бирюкова. М.; СПб., 2009. Т. 1. С. 531–543; о монофелитстве монофизи-
тов см.: Hovorun C. Will, action and Freedom. Christological Controversies in the Seventh 
Century. Leiden; Boston, 2008. (The Medieval Mediterranean, 77).



330 Приложения 331Приложение 3

жив тяжелые поражения, вернулись к православию — диоэнергизму и диофе-
литству, объединившись с западной частью Империи и восстановив на VI Все-
ленском соборе то православие, за которое и боролся преп. Максим Исповедник 
и его соратники, хотя даже и на этом Соборе его роль еще не была признана1. 

Подводя итоги и сравнивая отношение к арабскому нашествию преп. Мак-
сима и свт. Софрония Иерусалимского, мы можем заметить как общие черты в 
этом отношении, так и ряд отличий. Общим является восприятие арабов как 
варваров, «чужих», которые захватывают чужую, не принадлежащую им зем-
лю цивилизованного государства. Оба христианских автора, видимо, еще не 
знают того, что из себя представляет религия захватчиков. Однако, если свт. 
Софроний именует «богоборцами и богоненавистниками» и «предводительству-
емыми диаволом» самих арабов, таким образом, обозначая их не только как во-
енную силу, но и как несущих совершенно определенную «духовность», то преп. 
Максим различает варваров-сарацин от иудеев, которых считает их духовны-
ми вдохновителями, соотнося Антихристов дух новых завоевателей с послед-
ними, что в немалой мере соответствует главному моменту, отличающему как 
иудаизм, так и ислам (о чем преп. Максим мог и не знать, но интуитивно это по-
нял правильно), — отрицанию Боговоплощения. Кроме того, оба святых одно-
значно определяют постигшее христиан бедствие арабского нашествия как Бо-
жие наказание за грехи. Но если свт. Софроний не уточняет, о каких именно 
грехах идет речь, то из послания преп. Максима иллюстрию Петру можно по-
нять, что таким грехом он считает (помимо нравственных грехов нелюбви меж-
ду христианами и подверженности страстям) колебания в вере и гонения на ис-
тинную веру, т. е., очевидно, те моноэнергистские и монофелитские тенденции 
в официальной идеологии Империи, которые выражались в униях с монофизи-
тами. Таким образом, подход к арабскому нашествию свт. Софрония является 
более пастырским, а подход преп. Максима более богословским, позволяющим, 
что мы и попытались в этой статье, посмотреть на выход ислама на сцену миро-
вой истории и последующее поражении империи Ираклия в контексте господ-
ствовавшего в Византии ереси моноэнергизма, а затем и монофелитства.

1 См.: Беневич Г. И, Шуфрин А. М. Дело Максима//Максим Исповедник 2014b. 
С. 133–151.

Приложение 3

Г. И. Беневич

Об обновленной датировке сочинений
преп. Максима

Когда настоящее издание уже было подготовлено к печати, мы получили от 
Филиппа Бута черновой вариант его и Марека Янковяка статьи, подготовлен-
ной для «Оксфордского руководства по преп. Максиму» (намечено к изданию в 
2015 г.): Jankowiak М., Booth Ph. An Updated Date-List Of The Works of Maximus 
the Confessor. Данная работа содержит новые соображения относительно дати-
ровки сочинений преп. Максима и адресатов его писем и посланий. По замыслу 
авторов, она должна заместить предыдущие работы такого рода, в первую оче-
редь, во многом устаревшую (по их мнению) работу П. Шервуда (см.: Sherwood 
1952). К сожалению, мы не можем в полной мере учесть данное исследование в 
настоящем издании «Писем» преп. Максима, к тому же, следует отметить, что, 
хотя работа и будет опубликована в таком авторитетном издании, как «The Oxford 
Handbook of Maximus the Confessor» (еd. P. Allen, B. Neil1), она вряд ли будет еди-
нодушно принята специалистами по преп. Максиму, поскольку представляет 
лишь одно из направлений в максимоведении, в котором данные сирийского 
 Псогоса по части биографии преп. Максима (в том числе, его палестинского 
 происхождения) признаются в целом достоверными, а версия его константи-
нопольского происхождения и ранних тесных связей с императорским двором 
 отвергается. Вместе с тем, нам хотелось бы в сжатой форме отразить гипотезы 
М. Янковяка и Ф. Бута относительно датировки и адресатов публикуемых в на-
стоящем томе писем преп. Максима, отмечая наиболее существенные расхожде-
ния с предыдущей традицией, что мы и делаем в настоящем Приложении.

Eр 1 датируется ок. 640–642 гг., может быть, началом 642 г. При этом отме-
чается, что оно, скорее всего, было написано при или же сразу по отплытии быв-
шего префекта Георгия в Константинополь. 

Ep 2 датируется до 640 г. и, вероятнее всего, до или около 633 г., т. е. до на-
чала полемики с моноэнергизмом. Таким образом, М. Янковяк и Ф. Бут смеща-
ют датировку П. Шервуда (ок. 626 г.) как основывающуюся на отвергаемом ими 
константинопольском происхождении преп. Максима. По их мнению, знаком-
ство Преподобного с кубикуларием Иоанном не могло произойти столь рано. 

1 http://ukcatalogue.oup.com/product/9780199673834.do



330 Приложения 331Приложение 3

жив тяжелые поражения, вернулись к православию — диоэнергизму и диофе-
литству, объединившись с западной частью Империи и восстановив на VI Все-
ленском соборе то православие, за которое и боролся преп. Максим Исповедник 
и его соратники, хотя даже и на этом Соборе его роль еще не была признана1. 

Подводя итоги и сравнивая отношение к арабскому нашествию преп. Мак-
сима и свт. Софрония Иерусалимского, мы можем заметить как общие черты в 
этом отношении, так и ряд отличий. Общим является восприятие арабов как 
варваров, «чужих», которые захватывают чужую, не принадлежащую им зем-
лю цивилизованного государства. Оба христианских автора, видимо, еще не 
знают того, что из себя представляет религия захватчиков. Однако, если свт. 
Софроний именует «богоборцами и богоненавистниками» и «предводительству-
емыми диаволом» самих арабов, таким образом, обозначая их не только как во-
енную силу, но и как несущих совершенно определенную «духовность», то преп. 
Максим различает варваров-сарацин от иудеев, которых считает их духовны-
ми вдохновителями, соотнося Антихристов дух новых завоевателей с послед-
ними, что в немалой мере соответствует главному моменту, отличающему как 
иудаизм, так и ислам (о чем преп. Максим мог и не знать, но интуитивно это по-
нял правильно), — отрицанию Боговоплощения. Кроме того, оба святых одно-
значно определяют постигшее христиан бедствие арабского нашествия как Бо-
жие наказание за грехи. Но если свт. Софроний не уточняет, о каких именно 
грехах идет речь, то из послания преп. Максима иллюстрию Петру можно по-
нять, что таким грехом он считает (помимо нравственных грехов нелюбви меж-
ду христианами и подверженности страстям) колебания в вере и гонения на ис-
тинную веру, т. е., очевидно, те моноэнергистские и монофелитские тенденции 
в официальной идеологии Империи, которые выражались в униях с монофизи-
тами. Таким образом, подход к арабскому нашествию свт. Софрония является 
более пастырским, а подход преп. Максима более богословским, позволяющим, 
что мы и попытались в этой статье, посмотреть на выход ислама на сцену миро-
вой истории и последующее поражении империи Ираклия в контексте господ-
ствовавшего в Византии ереси моноэнергизма, а затем и монофелитства.

1 См.: Беневич Г. И, Шуфрин А. М. Дело Максима//Максим Исповедник 2014b. 
С. 133–151.

Приложение 3

Г. И. Беневич

Об обновленной датировке сочинений
преп. Максима

Когда настоящее издание уже было подготовлено к печати, мы получили от 
Филиппа Бута черновой вариант его и Марека Янковяка статьи, подготовлен-
ной для «Оксфордского руководства по преп. Максиму» (намечено к изданию в 
2015 г.): Jankowiak М., Booth Ph. An Updated Date-List Of The Works of Maximus 
the Confessor. Данная работа содержит новые соображения относительно дати-
ровки сочинений преп. Максима и адресатов его писем и посланий. По замыслу 
авторов, она должна заместить предыдущие работы такого рода, в первую оче-
редь, во многом устаревшую (по их мнению) работу П. Шервуда (см.: Sherwood 
1952). К сожалению, мы не можем в полной мере учесть данное исследование в 
настоящем издании «Писем» преп. Максима, к тому же, следует отметить, что, 
хотя работа и будет опубликована в таком авторитетном издании, как «The Oxford 
Handbook of Maximus the Confessor» (еd. P. Allen, B. Neil1), она вряд ли будет еди-
нодушно принята специалистами по преп. Максиму, поскольку представляет 
лишь одно из направлений в максимоведении, в котором данные сирийского 
 Псогоса по части биографии преп. Максима (в том числе, его палестинского 
 происхождения) признаются в целом достоверными, а версия его константи-
нопольского происхождения и ранних тесных связей с императорским двором 
 отвергается. Вместе с тем, нам хотелось бы в сжатой форме отразить гипотезы 
М. Янковяка и Ф. Бута относительно датировки и адресатов публикуемых в на-
стоящем томе писем преп. Максима, отмечая наиболее существенные расхожде-
ния с предыдущей традицией, что мы и делаем в настоящем Приложении.

Eр 1 датируется ок. 640–642 гг., может быть, началом 642 г. При этом отме-
чается, что оно, скорее всего, было написано при или же сразу по отплытии быв-
шего префекта Георгия в Константинополь. 

Ep 2 датируется до 640 г. и, вероятнее всего, до или около 633 г., т. е. до на-
чала полемики с моноэнергизмом. Таким образом, М. Янковяк и Ф. Бут смеща-
ют датировку П. Шервуда (ок. 626 г.) как основывающуюся на отвергаемом ими 
константинопольском происхождении преп. Максима. По их мнению, знаком-
ство Преподобного с кубикуларием Иоанном не могло произойти столь рано. 

1 http://ukcatalogue.oup.com/product/9780199673834.do



332 Приложения 333Приложение 3

Ep 3, тоже адресованное кубикуларию Иоанну, датируется до 633 г. (позд-
нее, чем датирует П. Шервуд). М. Янковяк и Ф. Бут, вопреки П. Шервуду и 
Ж.-К. Ларше, отрицают, что монастырь св. Георгия, упоминаемый в Ep 3, был 
расположен в Кизике.

Ep 4 датируется до 642 г., вопреки П. Шервуду, датирующему его до 626 г. 
Авторы отмечают, что, хотя это письмо обычно связывается по времени и кон-
тексту с Ep 2 и 3, ни в одной из рукописей оно не публикуется вместе с ними.

Ep 5 датируется ок. 628 г. Адресат — сакелларий и иллюстрий Константин. 
Вопреки «константинопольской версии», утверждается, что Константин был 
не столичным, а провинциальным сакелларием, и переписка с ним не может 
быть доказательством ранних связей Преподобного со двором.

Ep 6 датируется ок. 628 г. Адресатом считается не архиепископ Иоанн, как 
у Ф. Комбефиса, а некий Иордан (это имя встречается в большинстве рукопи-
сей, хотя есть и упоминания Иоанна). Наша гипотеза о полемике в этом пись-
ме с крайними антиоригенистами в целом принимается, но допускается, что 
преп. Максим вступает в полемику относительно тел воскресения с латински-
ми отцам, последователями папы Григория Великого.

Ep 7 датируется августом 628 г. Адресатом считается священник Иордан. 
Ep 8 датируется между июнем и августом 632 г. Наиболее вероятным адре-

сатом считается авва Софроний. Упоминание «волков Аравии» соотносится с 
первыми арабскими набегами, что, с нашей точки зрения, проблематично.

Ep 9 к авве Фалассию. Дата неопределенна (в отличие от гипотезы П. Шер-
вуда и Ж.-К. Ларше, датирующей это письмо 628–630 гг.).

Ep 10 датируется до 642 г., адресат — кубикуларий Иоанн.
Ep 11 датируется 640/641 г. Предполагается, что письмо обращено к игу-

мении Иоаннии (ср.: Ep 12//PG 91. 460B, 465B)
Ep 12 датируется ноябрем 641 г. или чуть позднее. 
Ep 13 датируется между 629 и 633 гг., т. е. до заключения моноэнергистской 

унии (вопреки мнению П. Шервуда).
Ep 14 датируется ок. 633 г., т. е. ранее, чем у П. Шервуда.
Ep 15 датируется ок. 633 г., но до Ep 14, т. е. опять ранее, чем у П. Шервуда.
Ep 16 датируется ок. 640–642 гг., вероятнее всего, 642 г.
Ep 17 датируется после 627 г., возможно, ок. 640–641.
Ep 18 датируется 640/641 г. Вопреки П. Шервуду, утверждается, что Ep 

18 предшествует Ep 12.
Ep 19 датируется либо концом 633 г., либо началом 634 г.
Ep 20 датируется приблизительно 636 г. Это самое раннее письмо к Мари-

ну, который именуется просто монахом. Высказывается гипотеза о возможной 

связи этого письма с т. н. «Кипрским собором» (ок. 636 г.), якобы осудившим 
преп. Максима. 

Ep 21, дата неизвестна, но, возможно, это раннее сочинение.
Ep 22 датируется 640–642 гг., вероятно — 642 г. Послано оно после Ep B, 

возможно, вместе с Ep 45. Адресат неизвестен. В одних рукописях это Авксен-
тий, в других — игумен Стефан.

Ep 23 датируется либо ок. 632, либо 642 г.
Ep 24 = Ep 43, датируется 628–629 гг., адресовано либо сакелларию Кон-

стантину, либо кубикуларию Иоанну.
Ep 25, датировка неопределенная.
Ep 26, датировка неопределенная, но близкая ко времени написания Во-

просоответов к Фалассию.
Ep 27, датировка неопределенная, ок. 630 г.
Ep 28, датируется ок. 632 г.
Ep 29, датируется ок. 632 г., после предыдущего письма.
Ep 30, датируется ок. 632 г.
Ep 31, датируется ок. 632 г., после предыдущего письма.
Ep 32–39, адресованные к игумену Полихронию, датируются ок. 636–

640 гг.
Ep 40, датируется ок. 634, адресат в большинстве рукописей указан как Сте-

фан, священник и игумен, а не Фалассий, как у Ф. Комбефиса.
Ep 41, датировка неопределенная.
Ep 42, датировка неопределенная.
Ep 43 = Ep 24.
Ep 44 датируется ок. 640–642 гг., возможно, началом 642 г., послано в Кон-

стантинополь вместе с Ep 1 или после него.
Ep 45 датируется ок. 640–642 гг., возможно, началом 642 г., но после пред-

ыдущего письма.
Ep А датируется 640 г.
Ep B датируется ок. 640–642 гг., возможно, началом 642 г.
М. Янковяк и Ф. Бут сообщают также о неопубликованном письме к куби-

куларию Иоанну, которое предшествовало Ep 2, они его называют Ep D. Это, 
вероятно, первое письмо преп. Максима к данному адресату, в котором он по-
здравляет его с назначением на высокую должность. Письмо содержится в ру-
кописи Cantabrig. Colleg. S. Trinit. O. 3. 4 8, s. XII, f. 64v — 65v и ждет своей публи-
кации.



332 Приложения 333Приложение 3

Ep 3, тоже адресованное кубикуларию Иоанну, датируется до 633 г. (позд-
нее, чем датирует П. Шервуд). М. Янковяк и Ф. Бут, вопреки П. Шервуду и 
Ж.-К. Ларше, отрицают, что монастырь св. Георгия, упоминаемый в Ep 3, был 
расположен в Кизике.

Ep 4 датируется до 642 г., вопреки П. Шервуду, датирующему его до 626 г. 
Авторы отмечают, что, хотя это письмо обычно связывается по времени и кон-
тексту с Ep 2 и 3, ни в одной из рукописей оно не публикуется вместе с ними.

Ep 5 датируется ок. 628 г. Адресат — сакелларий и иллюстрий Константин. 
Вопреки «константинопольской версии», утверждается, что Константин был 
не столичным, а провинциальным сакелларием, и переписка с ним не может 
быть доказательством ранних связей Преподобного со двором.

Ep 6 датируется ок. 628 г. Адресатом считается не архиепископ Иоанн, как 
у Ф. Комбефиса, а некий Иордан (это имя встречается в большинстве рукопи-
сей, хотя есть и упоминания Иоанна). Наша гипотеза о полемике в этом пись-
ме с крайними антиоригенистами в целом принимается, но допускается, что 
преп. Максим вступает в полемику относительно тел воскресения с латински-
ми отцам, последователями папы Григория Великого.

Ep 7 датируется августом 628 г. Адресатом считается священник Иордан. 
Ep 8 датируется между июнем и августом 632 г. Наиболее вероятным адре-

сатом считается авва Софроний. Упоминание «волков Аравии» соотносится с 
первыми арабскими набегами, что, с нашей точки зрения, проблематично.

Ep 9 к авве Фалассию. Дата неопределенна (в отличие от гипотезы П. Шер-
вуда и Ж.-К. Ларше, датирующей это письмо 628–630 гг.).

Ep 10 датируется до 642 г., адресат — кубикуларий Иоанн.
Ep 11 датируется 640/641 г. Предполагается, что письмо обращено к игу-

мении Иоаннии (ср.: Ep 12//PG 91. 460B, 465B)
Ep 12 датируется ноябрем 641 г. или чуть позднее. 
Ep 13 датируется между 629 и 633 гг., т. е. до заключения моноэнергистской 

унии (вопреки мнению П. Шервуда).
Ep 14 датируется ок. 633 г., т. е. ранее, чем у П. Шервуда.
Ep 15 датируется ок. 633 г., но до Ep 14, т. е. опять ранее, чем у П. Шервуда.
Ep 16 датируется ок. 640–642 гг., вероятнее всего, 642 г.
Ep 17 датируется после 627 г., возможно, ок. 640–641.
Ep 18 датируется 640/641 г. Вопреки П. Шервуду, утверждается, что Ep 

18 предшествует Ep 12.
Ep 19 датируется либо концом 633 г., либо началом 634 г.
Ep 20 датируется приблизительно 636 г. Это самое раннее письмо к Мари-

ну, который именуется просто монахом. Высказывается гипотеза о возможной 

связи этого письма с т. н. «Кипрским собором» (ок. 636 г.), якобы осудившим 
преп. Максима. 

Ep 21, дата неизвестна, но, возможно, это раннее сочинение.
Ep 22 датируется 640–642 гг., вероятно — 642 г. Послано оно после Ep B, 

возможно, вместе с Ep 45. Адресат неизвестен. В одних рукописях это Авксен-
тий, в других — игумен Стефан.

Ep 23 датируется либо ок. 632, либо 642 г.
Ep 24 = Ep 43, датируется 628–629 гг., адресовано либо сакелларию Кон-

стантину, либо кубикуларию Иоанну.
Ep 25, датировка неопределенная.
Ep 26, датировка неопределенная, но близкая ко времени написания Во-

просоответов к Фалассию.
Ep 27, датировка неопределенная, ок. 630 г.
Ep 28, датируется ок. 632 г.
Ep 29, датируется ок. 632 г., после предыдущего письма.
Ep 30, датируется ок. 632 г.
Ep 31, датируется ок. 632 г., после предыдущего письма.
Ep 32–39, адресованные к игумену Полихронию, датируются ок. 636–

640 гг.
Ep 40, датируется ок. 634, адресат в большинстве рукописей указан как Сте-

фан, священник и игумен, а не Фалассий, как у Ф. Комбефиса.
Ep 41, датировка неопределенная.
Ep 42, датировка неопределенная.
Ep 43 = Ep 24.
Ep 44 датируется ок. 640–642 гг., возможно, началом 642 г., послано в Кон-

стантинополь вместе с Ep 1 или после него.
Ep 45 датируется ок. 640–642 гг., возможно, началом 642 г., но после пред-

ыдущего письма.
Ep А датируется 640 г.
Ep B датируется ок. 640–642 гг., возможно, началом 642 г.
М. Янковяк и Ф. Бут сообщают также о неопубликованном письме к куби-

куларию Иоанну, которое предшествовало Ep 2, они его называют Ep D. Это, 
вероятно, первое письмо преп. Максима к данному адресату, в котором он по-
здравляет его с назначением на высокую должность. Письмо содержится в ру-
кописи Cantabrig. Colleg. S. Trinit. O. 3. 4 8, s. XII, f. 64v — 65v и ждет своей публи-
кации.



335Именной указатель

Аарон, ветхозаветн.
Августин, еп. Иппонский 
Авксентий, адресат Ер XXII
Авраам, ветхозаветн.
Александр Афродисийский, философ
Аммоний, философ
Анастасий Библиотекарь
Анастасий Синаит, преп.
Аполлинарий, еретик
Ареопагит, см.: Дионисий Ареопагит
Аристотель, философ
Аркадий, архиепископ Кипра
Афанасий Александрийский
Афанасий, св.
Ахав, царь Израиля

Василий Великий
Вениамин, монофизитский патриарх
Виталиан, папа

Гален, врач и философ 
Гедеон, ветхозаветн.
Георгий, наместник (префект) Карфа-

гена 
Георгий, адресат TP 4

Евстафий Севастийский, еп.
Евстратий, пресвитер константино-
польский
Евтихий, ересиарх
Евтихий, патриарх Константинополь-
ский
Евтихий, мелькитский патриарх Алек-
сандрии
Елисей, ветхозаветн., пророк
Епифаний Кипрский

Златоуст, см.: Иоанн Златоуст

Иаков, ветхозаветн.
Игнатий Богоносец
Иеремия, ветхозаветн., пророк
Иероним Стридонский
Иоанн IV, папа
Иоанн Богослов
Иоанн Дамаскин, преп.
Иоанн Златоуст
Иоанн Кассиан Римлянин, преп.
Иоанн, еп. Кизический
Иоанн Креститель
Иоанн, кубикуларий
Иоанн Лидиец
Иоанн Милостивый, свт.
Иоанн Мосх, преп.
Иоанн Скифопольский
Иоанн Филопон
Иоанния, монахиня
Иов, ветхозаветн., праведник
Иосафат, царь Иудеи
Иосиф Аримафейский
Ираклиан Халкидонский
Ираклий, император
Исав, ветхозаветн.
Исаия, пророк

Георгий, игумен монастыря св. Геор-
гия в Кизике

Георгий Писида, поэт
Геродот
Гесиод
Гиерокл, философ-неоплатоник
Гонорий, папа Римский
Григорий Богослов
Григорий I Великий (Двоеслов), папа

Римский
Григорий Нисский
Григорий Палама, архиеп. Фессалони-

кийский
Григорий Чудотворец

Давид, ветхозаветн.
Давид Анахт, философ
Даниил, пророк, ветхозаветн.
Демокрит
Диоген Лаэртский
Дионисий Ареопагит
Диоскор

Евагрий
Евсевий, еп. Кесарийский

Исаия, авва
Исидор Севильский

Кавад, сын персидского царя Хосрова
Кир, патриарх Александрийский
Кирилл Александрийский
Кирилл Скифопольский
Климент Александрийский
Климент Римский
Конон, игумен
Констант, император
Констант II, император, внук Ираклия
Константин III, император
Константин Великий
Константин, сакелларий
Косьма, александрийский диакон

Лазарь, новозаветн.
Леонтий Византийский
Леонтий Иерусалимский 
Леонтий, еп. Неапольский
Леонтий Схоластик
Лот, ветхозаветн.

Маврикий, император
Макарий, митр.
Макрина, сестра Григория Нисского
Мани
Мануил, высокопоставленный воен-
ный
Марин, монах, адресат Ер ХХ 
Марин, пресвитер
Маркелл Анкирский
Мартин I, папа Римский
Мартина, вторая жена Ираклия
Мелхиседек, ветхозаветн.
Мефодий, епископ и мученик
Михаил Сириец

1 Составитель Т. Н. Боровинская.

Именной указатель1

Древние авторы, библейские и исторические лица



335Именной указатель

Аарон, ветхозаветн.
Августин, еп. Иппонский 
Авксентий, адресат Ер XXII
Авраам, ветхозаветн.
Александр Афродисийский, философ
Аммоний, философ
Анастасий Библиотекарь
Анастасий Синаит, преп.
Аполлинарий, еретик
Ареопагит, см.: Дионисий Ареопагит
Аристотель, философ
Аркадий, архиепископ Кипра
Афанасий Александрийский
Афанасий, св.
Ахав, царь Израиля

Василий Великий
Вениамин, монофизитский патриарх
Виталиан, папа

Гален, врач и философ 
Гедеон, ветхозаветн.
Георгий, наместник (префект) Карфа-

гена 
Георгий, адресат TP 4

Евстафий Севастийский, еп.
Евстратий, пресвитер константино-
польский
Евтихий, ересиарх
Евтихий, патриарх Константинополь-
ский
Евтихий, мелькитский патриарх Алек-
сандрии
Елисей, ветхозаветн., пророк
Епифаний Кипрский

Златоуст, см.: Иоанн Златоуст

Иаков, ветхозаветн.
Игнатий Богоносец
Иеремия, ветхозаветн., пророк
Иероним Стридонский
Иоанн IV, папа
Иоанн Богослов
Иоанн Дамаскин, преп.
Иоанн Златоуст
Иоанн Кассиан Римлянин, преп.
Иоанн, еп. Кизический
Иоанн Креститель
Иоанн, кубикуларий
Иоанн Лидиец
Иоанн Милостивый, свт.
Иоанн Мосх, преп.
Иоанн Скифопольский
Иоанн Филопон
Иоанния, монахиня
Иов, ветхозаветн., праведник
Иосафат, царь Иудеи
Иосиф Аримафейский
Ираклиан Халкидонский
Ираклий, император
Исав, ветхозаветн.
Исаия, пророк

Георгий, игумен монастыря св. Геор-
гия в Кизике

Георгий Писида, поэт
Геродот
Гесиод
Гиерокл, философ-неоплатоник
Гонорий, папа Римский
Григорий Богослов
Григорий I Великий (Двоеслов), папа

Римский
Григорий Нисский
Григорий Палама, архиеп. Фессалони-

кийский
Григорий Чудотворец

Давид, ветхозаветн.
Давид Анахт, философ
Даниил, пророк, ветхозаветн.
Демокрит
Диоген Лаэртский
Дионисий Ареопагит
Диоскор

Евагрий
Евсевий, еп. Кесарийский

Исаия, авва
Исидор Севильский

Кавад, сын персидского царя Хосрова
Кир, патриарх Александрийский
Кирилл Александрийский
Кирилл Скифопольский
Климент Александрийский
Климент Римский
Конон, игумен
Констант, император
Констант II, император, внук Ираклия
Константин III, император
Константин Великий
Константин, сакелларий
Косьма, александрийский диакон

Лазарь, новозаветн.
Леонтий Византийский
Леонтий Иерусалимский 
Леонтий, еп. Неапольский
Леонтий Схоластик
Лот, ветхозаветн.

Маврикий, император
Макарий, митр.
Макрина, сестра Григория Нисского
Мани
Мануил, высокопоставленный воен-
ный
Марин, монах, адресат Ер ХХ 
Марин, пресвитер
Маркелл Анкирский
Мартин I, папа Римский
Мартина, вторая жена Ираклия
Мелхиседек, ветхозаветн.
Мефодий, епископ и мученик
Михаил Сириец

1 Составитель Т. Н. Боровинская.

Именной указатель1

Древние авторы, библейские и исторические лица



336 Именной указатель 337Именной указатель

Моисей, ветхозаветн.
Мухаммед, основатель ислама

Немесий Эмесский
Несторий, ересиарх
Никанор, еп.
Нил Синайский, преп.
Ной, ветхозаветн.
Нумений, философ

Ориген

Павел, апостол
Павел, патриарх Константинополь-
ский
Петр, иллюстрий, экзарх Африки, 
адресат ТР 12 и Ер 13–14
Петр, патриарх Константинопольский
Пирр, игумен, затем патриарх Констан -

тинопольский
Платон 
Плотин
Плутарх, историк и философ
Полихроний, авва
Порфирий, философ
Порфирий Газский, св.
Прокл, философ
Пс.-Григорий Чудотворец

Ровоам, сын Соломона, ветхозаветн.

Савва, св.
Северин, папа Римский
Севир, патриарх Антиохийский, моно-
физит
Сергий Грамматик

Адамяк С.
Аллен П., см.: Allen P.
Амвросий (Погодин), архим.
Армур Р.
Асмус В., прот.
Афиногенов Д. Е.

Барзах З. А.
Батреллос Д., см.: Bathrellos D.
Белоус А. А.
Беневич Г. И., см.: Benevich G.
Беневич Ф. Г.
Бенина М. И.
Бибихин В. В.
Бирюков Д. С.
Блэйк Р. П.
Брок С.
Бронзов А. А.
Будиньон К. см.: Boudignon Ch. 
Бут Ф., см.: Booth Ph.

Вальденберг В. Е. 
Владимирский Ф. С. 

Гарриг Ж.-М., см.: Garrigues J.-M.
Глущенко А., диак.
Говорун С., диак., см.: Hovorun C.
(Голицын) Александр, иером., см.: Go-

 litzin A.
Грильмайер А., см.: Grillmeier A.
Грюмель В., см.: Grumel V.

Дагрон Ж., см.: Dagron G.
Девреесс Р., см.: Devreesse R.
Дунаев А. Г. 
Дурэ В.

Сергий, патриарх Константинополь-
ский

Симеон Новый Богослов
Соломон, ветхозаветн.
Софроний, авва, затем патриарх Иеру-

салимский
Стефан, пресвитер
Стефан, еп. Дорский

Умар ибн аль-Хаттаб, халиф

Фалассий, авва, игумен ливийский
Фемистий, еретик
Феодор, канкелларий
Феодор, папа Римский
Феодор Абу-Курра
Феодор, еп. Мопсуэстийский
Феодорит, еп. Киррский
Феопемпт, схоластик
Феофан, историк
Феофил Эдесский
Филоксен
Филон Александрийский
Фома, авва
Фотий, патр.

Хирам, царь Тира, ветхозаветн.
Хосров, персидский царь
Хрисипп, философ

Юлиан Галикарнасский, ересиарх
Юлиан, схоластик Александрии
Юстиниан, император

Эпикур

Авторы и исторические лица Нового времени

Епифанович С. Л.

Завьялов С. А.
Земскова В. И.

Игнатий (Брянчанинов), свт. 
Иоанн (Зизиулас), митр.

Каспер В.
Кирилл и Мефодий (Зинковские), ие-

 ро монахи
Ковалева О. А.
Комбефис Ф., см.: Combefis F.
Краусмюллер Д., см. Krausmüller D.
Кулаковский Ю. А. 

Лага К., см.: Laga C.
Ларше Ж.-К. см. Larchet J.-C.
Лебон Ж., см.: Lebon J.
Лебретон Ж.
Леви А., см.: Lévy A.
Лурье В. М.

Макаров Д. И.
Мейендорф И., см.: Meyendorff J. 
Месяц С. В.
Муравьев А. В.
Муретов М. Д.

Начинкин Егор
Нектарий (Яшунский), архим.

(Р. В. Яшунский)
Николаева О.
Николас (Людовикос), архим.

Омара Д., см.: O’Meara D. J.



336 Именной указатель 337Именной указатель

Моисей, ветхозаветн.
Мухаммед, основатель ислама

Немесий Эмесский
Несторий, ересиарх
Никанор, еп.
Нил Синайский, преп.
Ной, ветхозаветн.
Нумений, философ

Ориген

Павел, апостол
Павел, патриарх Константинополь-
ский
Петр, иллюстрий, экзарх Африки, 
адресат ТР 12 и Ер 13–14
Петр, патриарх Константинопольский
Пирр, игумен, затем патриарх Констан -

тинопольский
Платон 
Плотин
Плутарх, историк и философ
Полихроний, авва
Порфирий, философ
Порфирий Газский, св.
Прокл, философ
Пс.-Григорий Чудотворец

Ровоам, сын Соломона, ветхозаветн.

Савва, св.
Северин, папа Римский
Севир, патриарх Антиохийский, моно-
физит
Сергий Грамматик

Адамяк С.
Аллен П., см.: Allen P.
Амвросий (Погодин), архим.
Армур Р.
Асмус В., прот.
Афиногенов Д. Е.

Барзах З. А.
Батреллос Д., см.: Bathrellos D.
Белоус А. А.
Беневич Г. И., см.: Benevich G.
Беневич Ф. Г.
Бенина М. И.
Бибихин В. В.
Бирюков Д. С.
Блэйк Р. П.
Брок С.
Бронзов А. А.
Будиньон К. см.: Boudignon Ch. 
Бут Ф., см.: Booth Ph.

Вальденберг В. Е. 
Владимирский Ф. С. 

Гарриг Ж.-М., см.: Garrigues J.-M.
Глущенко А., диак.
Говорун С., диак., см.: Hovorun C.
(Голицын) Александр, иером., см.: Go-

 litzin A.
Грильмайер А., см.: Grillmeier A.
Грюмель В., см.: Grumel V.

Дагрон Ж., см.: Dagron G.
Девреесс Р., см.: Devreesse R.
Дунаев А. Г. 
Дурэ В.

Сергий, патриарх Константинополь-
ский

Симеон Новый Богослов
Соломон, ветхозаветн.
Софроний, авва, затем патриарх Иеру-

салимский
Стефан, пресвитер
Стефан, еп. Дорский

Умар ибн аль-Хаттаб, халиф

Фалассий, авва, игумен ливийский
Фемистий, еретик
Феодор, канкелларий
Феодор, папа Римский
Феодор Абу-Курра
Феодор, еп. Мопсуэстийский
Феодорит, еп. Киррский
Феопемпт, схоластик
Феофан, историк
Феофил Эдесский
Филоксен
Филон Александрийский
Фома, авва
Фотий, патр.

Хирам, царь Тира, ветхозаветн.
Хосров, персидский царь
Хрисипп, философ

Юлиан Галикарнасский, ересиарх
Юлиан, схоластик Александрии
Юстиниан, император

Эпикур

Авторы и исторические лица Нового времени

Епифанович С. Л.

Завьялов С. А.
Земскова В. И.

Игнатий (Брянчанинов), свт. 
Иоанн (Зизиулас), митр.

Каспер В.
Кирилл и Мефодий (Зинковские), ие-

 ро монахи
Ковалева О. А.
Комбефис Ф., см.: Combefis F.
Краусмюллер Д., см. Krausmüller D.
Кулаковский Ю. А. 

Лага К., см.: Laga C.
Ларше Ж.-К. см. Larchet J.-C.
Лебон Ж., см.: Lebon J.
Лебретон Ж.
Леви А., см.: Lévy A.
Лурье В. М.

Макаров Д. И.
Мейендорф И., см.: Meyendorff J. 
Месяц С. В.
Муравьев А. В.
Муретов М. Д.

Начинкин Егор
Нектарий (Яшунский), архим.

(Р. В. Яшунский)
Николаева О.
Николас (Людовикос), архим.

Омара Д., см.: O’Meara D. J.



338 Именной указатель 339Именной указатель

Панченко Д. В.
Петров В. В.
Пире Р., см. Piret P. 
Писарев Л. И.
Понсуа Э. 
Поспелов Д. А.
Прозоров В.
Прохоров Г. М.

Риу А., см.: Riou A.
Роземон К., см.: Rozemond K.

Сагарда А. И.
Сагарда Н. И.
Сахас Д., см.: Sahas D. J.
Сенина Т. А. (мон. Кассия)
Сидоров А. И.
Солопова М. А.
Старр Дж., см.: Starr J. 

Тунберг Л., см.: Thunberg L.
Тургенев И. С.

Феофан Затворник, свт.
Фидас В.
Флоровский Г., см.: Florovsky G.
Фокин А. Р.

Черноглазов Д. А. 

Шервуд П., см.: Sherwood P. 
Шуфрин А. М. 

Хазанов А.
Хойланд Р., см.: Hoyland R.

Янковяк М., см.: Jankowiak M.

Harnack, von A.
Hayward R.
Heil G.
Hovorun C.
Hoyland R.

Jankowiak M.
Jugie M.
Junglas P.

Kaegi W. 
Kotter B.
Krausmüller D.

Laga C.
Lang U.
Laourdas B.
Larchet J.-C.
Lebon J.
Lévy A.
Loofs F.
Lyman R.

Manieu G.
Mansi J. D. 
McFarland I.
Meyendorff J.
Munitiz J.

Norberg D.

Allen P. 

Bacht H. 
Balthasar H. U., von
Bardy G.
Bathrellos D.
Benevich G.
Booth Ph.
Boudignon Ch.
Bréhier L.

Cameron Av.
Canart R. 
Cantarella R.
Celia F.
Ceresa-Gastaldo A.
Combefis F.
Constas N.
Croce V.

Dagron G.
Dalmais I.-H. 
Darrouzès J. 
Déroche V.
Devreesse R.
Diehl C.
Disdier M.-Th.
Doucet M.

Festugière A.-J.
Florovsky G.

Garrigues J.-M.
Gouillard J.
Grillmeier A.
Grumel V.

Halleux A. 

O’Meara D. J.
Öhlig K. H.

Papandréou D.
Parijs M.
Pégon J.
Piret P.

Richard M.
Riou A.
Ritter A. M.
Rozemond K.

Sahas D. J.
Schönborn, von C. 
Schwartz E.
Sherwood P.
Spanneut M.
Starr J. 
Squire A. K.

Thunberg L.
Touraille J.

Vanden Broek R.

Westerink L. G.

Zuckerman C.



338 Именной указатель 339Именной указатель

Панченко Д. В.
Петров В. В.
Пире Р., см. Piret P. 
Писарев Л. И.
Понсуа Э. 
Поспелов Д. А.
Прозоров В.
Прохоров Г. М.

Риу А., см.: Riou A.
Роземон К., см.: Rozemond K.

Сагарда А. И.
Сагарда Н. И.
Сахас Д., см.: Sahas D. J.
Сенина Т. А. (мон. Кассия)
Сидоров А. И.
Солопова М. А.
Старр Дж., см.: Starr J. 

Тунберг Л., см.: Thunberg L.
Тургенев И. С.

Феофан Затворник, свт.
Фидас В.
Флоровский Г., см.: Florovsky G.
Фокин А. Р.

Черноглазов Д. А. 

Шервуд П., см.: Sherwood P. 
Шуфрин А. М. 

Хазанов А.
Хойланд Р., см.: Hoyland R.

Янковяк М., см.: Jankowiak M.

Harnack, von A.
Hayward R.
Heil G.
Hovorun C.
Hoyland R.

Jankowiak M.
Jugie M.
Junglas P.

Kaegi W. 
Kotter B.
Krausmüller D.

Laga C.
Lang U.
Laourdas B.
Larchet J.-C.
Lebon J.
Lévy A.
Loofs F.
Lyman R.

Manieu G.
Mansi J. D. 
McFarland I.
Meyendorff J.
Munitiz J.

Norberg D.

Allen P. 

Bacht H. 
Balthasar H. U., von
Bardy G.
Bathrellos D.
Benevich G.
Booth Ph.
Boudignon Ch.
Bréhier L.

Cameron Av.
Canart R. 
Cantarella R.
Celia F.
Ceresa-Gastaldo A.
Combefis F.
Constas N.
Croce V.

Dagron G.
Dalmais I.-H. 
Darrouzès J. 
Déroche V.
Devreesse R.
Diehl C.
Disdier M.-Th.
Doucet M.

Festugière A.-J.
Florovsky G.

Garrigues J.-M.
Gouillard J.
Grillmeier A.
Grumel V.

Halleux A. 

O’Meara D. J.
Öhlig K. H.

Papandréou D.
Parijs M.
Pégon J.
Piret P.

Richard M.
Riou A.
Ritter A. M.
Rozemond K.

Sahas D. J.
Schönborn, von C. 
Schwartz E.
Sherwood P.
Spanneut M.
Starr J. 
Squire A. K.

Thunberg L.
Touraille J.

Vanden Broek R.

Westerink L. G.

Zuckerman C.



341Список сокращений

Список сокращений

Произведения преп. Максима

Amb  Трудности (Ambiguorum liber)
Char  О любви (сотницы)
Comm  Воспоминание (Hypomnesticon)
DsB  Диспут в Визии
DsP  Диспут с Пирром
Ep  Письмо
Myst  Мистагогия
PN  Толкование на молитву Господню
QD  Вопросы и недоумения (Quastiones et Dubia)
RM  Изложение прения (Relatio Motionis)
Thal  Вопросоответы Фалассию (Quaestiones ad Thalassium)
Thal prol Вопросоответы Фалассию. Пролог
ThOec  Главы о богословии и о домостроительстве Сына Божия
 
TP  Богословско-полемические сочинения (Opuscula Theologica
  et Polemica)

Максим Исповедник 1993. Кн. I–II. Творения преп. Максима Исповед-
     ника. Кн. I–II. Пер. с греч. С. Л. Епи-
     фановича и А. И. Сидорова. М., 1993.

Максим Исповедник 2004  Диспут с Пирром: преп. Максим Ис-
     поведник и христологические  споры 
     VII столетия/Отв. ред. Д. А. Поспе-
     лов. М., 2004 (Smaragdos Philocalias).

Максим Исповедник 2006 Преподобный Максим Исповедник. О раз-
    личных недоумениях у святых Григория и
    Дионисия (Амбигвы)/Пер. с греч. и прим.
    архим. Нектария (Яшунского). М., 2006
    (Bibliotheca Ignatiana).
Максим Исповедник 2007а Максим Исповедник: полемика с оригениз-
    мом и моноэнергизмом/Сост. Г. И. Беневич,
    Д. С. Бирюков, А. М. Шуфрин. СПб., 2007.
Максим Исповедник 2007b Максим Исповедник. Письма/Пер. с греч.
    Е. Начинкина. Сост. Г. И. Беневич, предисл.
    Ж.-К. Ларше. СПб., 2007.
Максим Исповедник 2010 Преп. Максим Исповедник. Вопросы и не-
    доумения/Пер. с греч. Д. А. Черноглазова.
    Предисл. и коммент. Г. И. Беневича. Святая
    гора Афон; М., 2010 (Византийская филосо-
    фия. Т. 6. ; Smaragdos Philocalias).
Максим Исповедник 2014 Преп. Максим Исповедник. Богословско-
    по лемические сочинения (Opuscula Theologica
    et Polemica)/Пер. с греч. Д. А.  Черноглазова
    и А. М. Шуфрина. Науч. ред., предисл. и ком-
    мент. Г. И. Беневича. Святая гора Афон; СПб.,
    2014 (Византийская философия. Т. 15; Sma-
     ragdos Philocalias).
Максим Исповедник 2014b Преп. Максим Исповедник: Племика поле-
    мика с оригенизмом и моноэнергизмом/Сост.
    Г. И. Беневич Изд. 2-е, испр. и дополн. СПб.,
    2014 (Серии: Библиотека христианской мыс-
    ли; Византийская философия. Т. 15; Smarag-
     dos Philocalias).

Ареопагитики

Дионисий Ареопагит,
Максим Исповедник 2002 Св. Дионисий Ареопагит. Сочинения. Преп.
    Максим Исповедник. Толкования/Издание
    подготовил Г. М. Прохоров. СПб., 2002.



341Список сокращений

Список сокращений

Произведения преп. Максима

Amb  Трудности (Ambiguorum liber)
Char  О любви (сотницы)
Comm  Воспоминание (Hypomnesticon)
DsB  Диспут в Визии
DsP  Диспут с Пирром
Ep  Письмо
Myst  Мистагогия
PN  Толкование на молитву Господню
QD  Вопросы и недоумения (Quastiones et Dubia)
RM  Изложение прения (Relatio Motionis)
Thal  Вопросоответы Фалассию (Quaestiones ad Thalassium)
Thal prol Вопросоответы Фалассию. Пролог
ThOec  Главы о богословии и о домостроительстве Сына Божия
 
TP  Богословско-полемические сочинения (Opuscula Theologica
  et Polemica)

Максим Исповедник 1993. Кн. I–II. Творения преп. Максима Исповед-
     ника. Кн. I–II. Пер. с греч. С. Л. Епи-
     фановича и А. И. Сидорова. М., 1993.

Максим Исповедник 2004  Диспут с Пирром: преп. Максим Ис-
     поведник и христологические  споры 
     VII столетия/Отв. ред. Д. А. Поспе-
     лов. М., 2004 (Smaragdos Philocalias).

Максим Исповедник 2006 Преподобный Максим Исповедник. О раз-
    личных недоумениях у святых Григория и
    Дионисия (Амбигвы)/Пер. с греч. и прим.
    архим. Нектария (Яшунского). М., 2006
    (Bibliotheca Ignatiana).
Максим Исповедник 2007а Максим Исповедник: полемика с оригениз-
    мом и моноэнергизмом/Сост. Г. И. Беневич,
    Д. С. Бирюков, А. М. Шуфрин. СПб., 2007.
Максим Исповедник 2007b Максим Исповедник. Письма/Пер. с греч.
    Е. Начинкина. Сост. Г. И. Беневич, предисл.
    Ж.-К. Ларше. СПб., 2007.
Максим Исповедник 2010 Преп. Максим Исповедник. Вопросы и не-
    доумения/Пер. с греч. Д. А. Черноглазова.
    Предисл. и коммент. Г. И. Беневича. Святая
    гора Афон; М., 2010 (Византийская филосо-
    фия. Т. 6. ; Smaragdos Philocalias).
Максим Исповедник 2014 Преп. Максим Исповедник. Богословско-
    по лемические сочинения (Opuscula Theologica
    et Polemica)/Пер. с греч. Д. А.  Черноглазова
    и А. М. Шуфрина. Науч. ред., предисл. и ком-
    мент. Г. И. Беневича. Святая гора Афон; СПб.,
    2014 (Византийская философия. Т. 15; Sma-
     ragdos Philocalias).
Максим Исповедник 2014b Преп. Максим Исповедник: Племика поле-
    мика с оригенизмом и моноэнергизмом/Сост.
    Г. И. Беневич Изд. 2-е, испр. и дополн. СПб.,
    2014 (Серии: Библиотека христианской мыс-
    ли; Византийская философия. Т. 15; Smarag-
     dos Philocalias).

Ареопагитики

Дионисий Ареопагит,
Максим Исповедник 2002 Св. Дионисий Ареопагит. Сочинения. Преп.
    Максим Исповедник. Толкования/Издание
    подготовил Г. М. Прохоров. СПб., 2002.



342 Список сокращений 343Список сокращений

Другие сокращения

PG Patrologiae cursus completus, series græca/Accurante J.-P. Migne.
PL Patrologiae cursus completus, series latina/Accurante J.-P. Migne.

Беневич 2013   Беневич Г. И. Краткая история «промысла»
    от Платона до Максима Исповедника. СПб.,
    2013
Григорий Нисский 2006  Свт. Григорий Нисский. Догматические со-
    чинения. В 2 т. Краснодар, 2006.
Леонтий Византийский 2006 Леонтий Византийский: Сборник исследова-
    ний/Под ред. А. Р. Фокина. М., 2006.
Немесий Эмесский 1996  Немесий Эмесский. О природе человека/
    Пер. с греч. Ф. С. Владимирского. М., 1996.
Деян.    Деяния Вселенских соборов. В 4 т. СПб., 1996
    (репринт с издания Казанской Духовной ака-
    демии).
Евагрий 1994   Творения аввы Евагрия. Аскетические и бо-
    гословские трактаты/Пер. с греч., вступ. ста-
    тья и комм. А. И. Сидорова. М., 1994.
Кулаковский 2004  Кулаковский Ю. А. История Византии. Т. 1–3.
    Изд. 2-е. СПб., 2004 (Византийская библио-
    тека).
Ларше 2004   Ларше Ж.-К. Преподобный Максим Испо-
    ведник — посредник между Востоком и За-
    падом. Пер. с франц. О. Николаевой. М., 2004.
Лурье 2006   Лурье В. М. (при участии В. А. Баранова).
    История византийской философии. Форма-
    тивный период. СПб., 2006.
Муретов 1915   Творения святого отца нашего Максима Ис-
    поведника. Ч. 1. Житие преп. Максима и служ-
     бы ему/Пер. с греч., издание текста и прим.
    проф. М. Д. Муретова. Сергиев Посад, 1915.

Allen & Neil 2002  Maximus the Confessor and His Companions.
    Documents from Exile/Ed. and trans. by P. Allen
    and B. Neil. Oxford: Oxford University Press, 2002.

Allen 2009    Allen P., Sophronius of Jerusalem and Seventh-
    Century Heresy: The Synodical Letter and Other
    Documents, . Oxford University Press, 2009
    (Oxford Early Christian Texts).
Bathrellos 2004   Bathrellos D. The Byzantine Christ: person,
    nature, and will in the Christology of St Maximus
    the Confessor. Oxford; New York: Oxford Uni-
     versity Press, 2004.
Benevich 2009   Benevich G. Maximus the Confessor’s polemics
    against anti-Origenism: Epistulae 6 and 7 as a
    context for the Ambigua ad Iohannem//Revue
    d’histoire ecclésiastique. 2009. Vol. 104/1. 
    Р. 5–15.
Boudignon 2004   Boudignon Ch. Maxime le Confesseur était-il
    Constantinopolitain?//Philomathestatos.  
    Etudes patristiques et byzantines offertes —
    Jacques Noret à l’occasion de ses soixante-cinq
    ans/éds. B. Jannsens, B. Roosen & P. Van Deun
    (Orientalia Lovaniensia Analecta 137). Paris;
    Louvain, 2004.
Boudignon 2007   Boudignon Ch. Le pouvoir de l’anathème: ou
    Ma xime le Confesseur et les moines palestiniens
    du VIIe siècle//Foundations of Power and Con-
     flicts of Authority in Late-Antique Monasticism.
    Proceeding of the International Seminar. Turin,
    December 2–4, 2004/éd. A. Camplani- G. Filo-
     ramo (Orientalia Lovanensia Analecta 157).
    Louvain; Paris; Dudley, 2007. P. 245–274.
Booth 2013   Booth P. Crisis of Empire Doctrine and Dissent
    at the End of Late Antiquity. University of Cali-
     fornia Press, 20131.
CSCO     Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium

1 Автор любезно предоставил нам эту книгу еще до ее окончательной верстки, 
так что страницы в ссылках могут несколько отличаться по сравнению с печатным 
вариантом. Очевидна неправильность таких ссылок, но не ссылаться на это инте-
ресное, к тому же самое современное исследование, было бы еще большим недо-
статком.  



342 Список сокращений 343Список сокращений

Другие сокращения

PG Patrologiae cursus completus, series græca/Accurante J.-P. Migne.
PL Patrologiae cursus completus, series latina/Accurante J.-P. Migne.

Беневич 2013   Беневич Г. И. Краткая история «промысла»
    от Платона до Максима Исповедника. СПб.,
    2013
Григорий Нисский 2006  Свт. Григорий Нисский. Догматические со-
    чинения. В 2 т. Краснодар, 2006.
Леонтий Византийский 2006 Леонтий Византийский: Сборник исследова-
    ний/Под ред. А. Р. Фокина. М., 2006.
Немесий Эмесский 1996  Немесий Эмесский. О природе человека/
    Пер. с греч. Ф. С. Владимирского. М., 1996.
Деян.    Деяния Вселенских соборов. В 4 т. СПб., 1996
    (репринт с издания Казанской Духовной ака-
    демии).
Евагрий 1994   Творения аввы Евагрия. Аскетические и бо-
    гословские трактаты/Пер. с греч., вступ. ста-
    тья и комм. А. И. Сидорова. М., 1994.
Кулаковский 2004  Кулаковский Ю. А. История Византии. Т. 1–3.
    Изд. 2-е. СПб., 2004 (Византийская библио-
    тека).
Ларше 2004   Ларше Ж.-К. Преподобный Максим Испо-
    ведник — посредник между Востоком и За-
    падом. Пер. с франц. О. Николаевой. М., 2004.
Лурье 2006   Лурье В. М. (при участии В. А. Баранова).
    История византийской философии. Форма-
    тивный период. СПб., 2006.
Муретов 1915   Творения святого отца нашего Максима Ис-
    поведника. Ч. 1. Житие преп. Максима и служ-
     бы ему/Пер. с греч., издание текста и прим.
    проф. М. Д. Муретова. Сергиев Посад, 1915.

Allen & Neil 2002  Maximus the Confessor and His Companions.
    Documents from Exile/Ed. and trans. by P. Allen
    and B. Neil. Oxford: Oxford University Press, 2002.

Allen 2009    Allen P., Sophronius of Jerusalem and Seventh-
    Century Heresy: The Synodical Letter and Other
    Documents, . Oxford University Press, 2009
    (Oxford Early Christian Texts).
Bathrellos 2004   Bathrellos D. The Byzantine Christ: person,
    nature, and will in the Christology of St Maximus
    the Confessor. Oxford; New York: Oxford Uni-
     versity Press, 2004.
Benevich 2009   Benevich G. Maximus the Confessor’s polemics
    against anti-Origenism: Epistulae 6 and 7 as a
    context for the Ambigua ad Iohannem//Revue
    d’histoire ecclésiastique. 2009. Vol. 104/1. 
    Р. 5–15.
Boudignon 2004   Boudignon Ch. Maxime le Confesseur était-il
    Constantinopolitain?//Philomathestatos.  
    Etudes patristiques et byzantines offertes —
    Jacques Noret à l’occasion de ses soixante-cinq
    ans/éds. B. Jannsens, B. Roosen & P. Van Deun
    (Orientalia Lovaniensia Analecta 137). Paris;
    Louvain, 2004.
Boudignon 2007   Boudignon Ch. Le pouvoir de l’anathème: ou
    Ma xime le Confesseur et les moines palestiniens
    du VIIe siècle//Foundations of Power and Con-
     flicts of Authority in Late-Antique Monasticism.
    Proceeding of the International Seminar. Turin,
    December 2–4, 2004/éd. A. Camplani- G. Filo-
     ramo (Orientalia Lovanensia Analecta 157).
    Louvain; Paris; Dudley, 2007. P. 245–274.
Booth 2013   Booth P. Crisis of Empire Doctrine and Dissent
    at the End of Late Antiquity. University of Cali-
     fornia Press, 20131.
CSCO     Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium

1 Автор любезно предоставил нам эту книгу еще до ее окончательной верстки, 
так что страницы в ссылках могут несколько отличаться по сравнению с печатным 
вариантом. Очевидна неправильность таких ссылок, но не ссылаться на это инте-
ресное, к тому же самое современное исследование, было бы еще большим недо-
статком.  



344 Список сокращений 345Список сокращений

Doucet 1972   Doucet M. Dispute de Maxime le Confesseur
    avec Pyrrhus/introd., texte crit., trad. et notes
    par M. Doucet. Montréal, 1972 (Thèse ronéo-
     typée).
Haldon 1997   Haldon J. Byzantium in the seventh century:
    the transformation of a culture. Cambridge:
    University Press, 1997 
Larchet 1996    Larchet J.-C. La divinisation de l’homme selon
    saint Maxim le Confesseur. Paris, 1996.
Larchet 1998   Larchet J.-C. Introduction//Saint Maxime le
    Confesseur. Lettres/Introd. par Jean-Claude
    Larchet. Paris, 1998.
Mansi    Mansi J. D., Sacrorum Conciliorum Nova et
    Amplissima Collectio, . T.omes 10–11. Florence,
    1764.
Meyendorff 1989  Meyendorff J. F. Imperial Unity and Christian
    Divisions. N.-Y., 1989.
Price 2010   Price R. Monotheletism: A Heresy or a Form of
    Words?//Studia Patristica, 46. 2010. Р. 221–
    232.

П. Шервуд (Р. Sherwood)

AL    St. Maximus the Confessor: The Ascetical Life:
    The Four Centuries on Charity. Westmister, Ma-
      ryland and London, 1955.
Date-List   An Annotated Date-List of the Works of Maxi-
     mus the Confessor. Rome, 1952.
EA    The Earlier Ambigua of S. Maximus the Con-
     fes sor and his Refutation of Origenism. Roma:
    Herder, 1955 (Studia Anselmiana XXXVI).

Г.-У. фон Бальтазар (Hans Urs von Balthasar)

GC    Die «Gnostischen Centuries» des Maxismus
    Con fessor. Freiburg im Br., 1941.

KL    Kosmische Liturgie. Maximus der Bekenner:
    Höhe und Krise des griechischen Weltbilds.
    Freiburg im Br., 1941 (франц. издание: Liturgie
    Cosmique. Paris, 1947).
Balthasar 2003   Balthasar H.-U., von. Cosmic Liturgy. The Uni-
     verse According to Maximus the Confessor. San
    Francisco, 2003.



344 Список сокращений 345Список сокращений

Doucet 1972   Doucet M. Dispute de Maxime le Confesseur
    avec Pyrrhus/introd., texte crit., trad. et notes
    par M. Doucet. Montréal, 1972 (Thèse ronéo-
     typée).
Haldon 1997   Haldon J. Byzantium in the seventh century:
    the transformation of a culture. Cambridge:
    University Press, 1997 
Larchet 1996    Larchet J.-C. La divinisation de l’homme selon
    saint Maxim le Confesseur. Paris, 1996.
Larchet 1998   Larchet J.-C. Introduction//Saint Maxime le
    Confesseur. Lettres/Introd. par Jean-Claude
    Larchet. Paris, 1998.
Mansi    Mansi J. D., Sacrorum Conciliorum Nova et
    Amplissima Collectio, . T.omes 10–11. Florence,
    1764.
Meyendorff 1989  Meyendorff J. F. Imperial Unity and Christian
    Divisions. N.-Y., 1989.
Price 2010   Price R. Monotheletism: A Heresy or a Form of
    Words?//Studia Patristica, 46. 2010. Р. 221–
    232.

П. Шервуд (Р. Sherwood)

AL    St. Maximus the Confessor: The Ascetical Life:
    The Four Centuries on Charity. Westmister, Ma-
      ryland and London, 1955.
Date-List   An Annotated Date-List of the Works of Maxi-
     mus the Confessor. Rome, 1952.
EA    The Earlier Ambigua of S. Maximus the Con-
     fes sor and his Refutation of Origenism. Roma:
    Herder, 1955 (Studia Anselmiana XXXVI).

Г.-У. фон Бальтазар (Hans Urs von Balthasar)

GC    Die «Gnostischen Centuries» des Maxismus
    Con fessor. Freiburg im Br., 1941.

KL    Kosmische Liturgie. Maximus der Bekenner:
    Höhe und Krise des griechischen Weltbilds.
    Freiburg im Br., 1941 (франц. издание: Liturgie
    Cosmique. Paris, 1947).
Balthasar 2003   Balthasar H.-U., von. Cosmic Liturgy. The Uni-
     verse According to Maximus the Confessor. San
    Francisco, 2003.



Summary

This volume contains an annotated Russian translation of Maximus Confessor’s 
Letters (Epistulae) collected by François Combefis (PG 91. 364–649), and some 
other important letters by Maximus that were added to this collection. The translati-
on, forwarded with an introduction by J.-C. Larchet, is made by Egor Nachinkin and 
edi ted by Grigory Benevich, who is also the author of the commentaries to it. This 
edition is a second revised edition of the first Russian translation of Maximus’ Letters, 
published in 2007. The translation was edited anew and supplied with commentaries.

This volume represents the most detailed study of Maximus’ Letters to date. It 
al lows a more in depth evaluation of Maximus’ Christology, his ethical teaching, 
teaching on love, ascetical teaching, political philosophy, anthropology and other 
aspects of his heritage. Parallels with other of Maximus’ works as well as the sources 
of his main ideas were studied, together with the historical and polemical context of 
his Epistles. 

In the materials published as an appendix to this volume, G. Benevich focuses on 
Maximus’s attitude to the Roman primacy and to the forced conversion of the Jews, 
as well as the reaction of Sophronius of Jerusalem and Maximus the Confessor to the 
emergence of Islam onto the World Stage. 

СОДЕРЖАНИЕ
От составителя ......................................................................................................... 5

Ж.-К. Ларше. Введение ........................................................................................ 11
I. Значение писем ................................................................................................ 11
II. Христологические письма ............................................................................. 12

1. Введение ....................................................................................................... 12
2. Христология Севира Антиохийского и его учеников ............................. 13
3. Взгляд преп. Максима на христологию Севира ...................................... 14
4. Защита православной христологии через критику христологии
     монофизитской ............................................................................................ 19

a) Две природы Христа и их сохранение после соединения .................. 19
б) Существуют две природы, а не одна ..................................................... 20
в) Православный смысл выражения св. Кирилла «единая
природа Бога Слова воплощенная» ........................................................... 21
г) Ипостасное соединение природ ............................................................. 22
д) Христос не является одной составной природой ................................ 22
е) Составная ипостась Христа ................................................................... 24
ж) «Природы, из которых, в которых и которые есть Христос» ............ 25
з) Общение идиом........................................................................................ 26
и) Человеческая природа Христа воипостазирована .............................. 26

5. Смысл Письма XIX ..................................................................................... 27
III. Письмо II, к кубикуларию Иоанну, «О любви».......................................... 32
IV. Особенный интерес, который представляют некоторые

другие письма ................................................................................................ 35
V. Адресаты «писем» и биографические и исторические сведения

о них ................................................................................................................. 36

ОТ ПЕРЕВОДЧИКА ............................................................................................. 59



Summary

This volume contains an annotated Russian translation of Maximus Confessor’s 
Letters (Epistulae) collected by François Combefis (PG 91. 364–649), and some 
other important letters by Maximus that were added to this collection. The translati-
on, forwarded with an introduction by J.-C. Larchet, is made by Egor Nachinkin and 
edi ted by Grigory Benevich, who is also the author of the commentaries to it. This 
edition is a second revised edition of the first Russian translation of Maximus’ Letters, 
published in 2007. The translation was edited anew and supplied with commentaries.

This volume represents the most detailed study of Maximus’ Letters to date. It 
al lows a more in depth evaluation of Maximus’ Christology, his ethical teaching, 
teaching on love, ascetical teaching, political philosophy, anthropology and other 
aspects of his heritage. Parallels with other of Maximus’ works as well as the sources 
of his main ideas were studied, together with the historical and polemical context of 
his Epistles. 

In the materials published as an appendix to this volume, G. Benevich focuses on 
Maximus’s attitude to the Roman primacy and to the forced conversion of the Jews, 
as well as the reaction of Sophronius of Jerusalem and Maximus the Confessor to the 
emergence of Islam onto the World Stage. 

СОДЕРЖАНИЕ
От составителя ......................................................................................................... 5

Ж.-К. Ларше. Введение ........................................................................................ 11
I. Значение писем ................................................................................................ 11
II. Христологические письма ............................................................................. 12

1. Введение ....................................................................................................... 12
2. Христология Севира Антиохийского и его учеников ............................. 13
3. Взгляд преп. Максима на христологию Севира ...................................... 14
4. Защита православной христологии через критику христологии
     монофизитской ............................................................................................ 19

a) Две природы Христа и их сохранение после соединения .................. 19
б) Существуют две природы, а не одна ..................................................... 20
в) Православный смысл выражения св. Кирилла «единая
природа Бога Слова воплощенная» ........................................................... 21
г) Ипостасное соединение природ ............................................................. 22
д) Христос не является одной составной природой ................................ 22
е) Составная ипостась Христа ................................................................... 24
ж) «Природы, из которых, в которых и которые есть Христос» ............ 25
з) Общение идиом........................................................................................ 26
и) Человеческая природа Христа воипостазирована .............................. 26

5. Смысл Письма XIX ..................................................................................... 27
III. Письмо II, к кубикуларию Иоанну, «О любви».......................................... 32
IV. Особенный интерес, который представляют некоторые

другие письма ................................................................................................ 35
V. Адресаты «писем» и биографические и исторические сведения

о них ................................................................................................................. 36

ОТ ПЕРЕВОДЧИКА ............................................................................................. 59



348 Содержание 349Содержание

Преп. Максим Исповедник. Письма

ПИСЬМА, ВОШЕДШИЕ В СОБРАНИЕ Ф. КОМБЕФИСА
(пер. Е. Начинкина) ............................................................................................ 60

Письмо I. Слово увещевательное в виде письма. Рабу Божиему господину
Георгию, преблагословенному наместнику Африки .................................. 60

Письмо II. Кубикуларию Иоанну, о любви ...................................................... 83
Письмо III. Тому же ............................................................................................ 95
Письмо IV. Тому же, о печали по Богу ............................................................. 99
Письмо V. Константину ...................................................................................104
Письмо VI. Святейшему и блаженнейшему архиепископу Иоанну о том,

что душа бесплотна .......................................................................................106
Письмо VII. Пресвитеру Иоанну о том, что душа и после смерти

сохраняет действие мысли и не утрачивает ни одной из своих
естественных способностей ......................................................................... 122

Письмо VIII. Тому же .......................................................................................131
Письмо IX. Пресвитеру и игумену Фалассию ..............................................135
Письмо X. Кубикуларию Иоанну ...................................................................140
Письмо XI. Игуменье о монахине, вышедшей из монастыря

и раскаявшейся .............................................................................................147
Письмо XII. Кубикуларию Иоанну о правых догматах Церкви Божией

и против еретика Севира ..............................................................................150
Письмо XIII. Краткое слово к иллюстрию Петру против учения

Севира .............................................................................................................192
Письмо XIV. Тому же послание учительное .................................................207
Письмо XV. Об общем и особом, т. е. о сущности и ипостаси, Косьме,

богоугоднейшему диакону Александрии ...................................................214
Письмо XVI. Тому же .......................................................................................237
Письмо XVII. Юлиану, схоластику Александрии, о церковном учении

относительно воплощения Господа ............................................................239
Письмо XVIII. Написанное от лица Георгия, преблагословенного

наместника Африки, александрийским монахиням, отпавшим
от соборной Церкви ......................................................................................241

Письмо XIX. Пирру, святейшему пресвитеру и игумену ............................245
Письмо XX. Монашествующему Марину ....................................................251
Письмо XXI. Святейшему епископу Кидонии ..............................................254
Письмо XXII. Авксентию .................................................................................256

Письмо XXIII. Пресвитеру Стефану ..............................................................257
Письмо XXIV. Сакелларию Константину .....................................................258
Письмо XXV. Пресвитеру и игумену Конону ...............................................260
Письмо XXVI. Пресвитеру Фалассию, спросившему, как это некоторые

из языческих царей, ради Божьего гнева, угрожавшего их подданным,
приносили в жертву детей и родственников, и гнев прекращался,
как описано у многих древних писателей ..................................................262

Письмо XXVII. Кубикуларию Иоанну ...........................................................263
Письмо XXVIII. Епископу Кирисикию ..........................................................265
Письмо XXIX. Тому же ....................................................................................266
Письмо XXX. Епископу Иоанну .....................................................................267
Письмо XXXI. Тому же ....................................................................................268
Письмо XXXII. Авве Полихронию .................................................................269
Письмо XXXIII. Тому же .................................................................................270
Письмо XXXIV. Тому же .................................................................................270
Письмо XXXV. Тому же ..................................................................................270
Письмо XXXVI. Тому же .................................................................................271
Письмо XXXVII. Тому же ................................................................................272
Письмо XXXVIII. Тому же...............................................................................273
Письмо XXXIX. Тому же .................................................................................273
Письмо XL. Тому же пресвитеру и игумену Фалассию ..............................274
Письмо XLI. Тому же .......................................................................................275
Письмо XLII. Тому же ......................................................................................275
Письмо XLIII. Кубикуларию Иоанну .............................................................276
Письмо XLIV. Тому же ....................................................................................278
Письмо XLV. Тому же...................................................................................... 281

ПИСЬМА, НЕ ВОШЕДШИЕ В СОБРАНИЕ Ф. КОМБЕФИСА ...............283

Письмо св. Максима к игумену Фалассию (Письмо А)
(пер. З. А. Барзах)..........................................................................................283

Того же [Максима] к благочестивейшему Стефану, пресвитеру
и игумену (Письмо B) (пер. З. А. Барзах) ..................................................287

Письмо от монаха Максима монаху Софронию, называемому
Евкратом (Окончание Письма VIII) (пер. Г. И. Беневича) .....................295



348 Содержание 349Содержание

Преп. Максим Исповедник. Письма

ПИСЬМА, ВОШЕДШИЕ В СОБРАНИЕ Ф. КОМБЕФИСА
(пер. Е. Начинкина) ............................................................................................ 60

Письмо I. Слово увещевательное в виде письма. Рабу Божиему господину
Георгию, преблагословенному наместнику Африки .................................. 60

Письмо II. Кубикуларию Иоанну, о любви ...................................................... 83
Письмо III. Тому же ............................................................................................ 95
Письмо IV. Тому же, о печали по Богу ............................................................. 99
Письмо V. Константину ...................................................................................104
Письмо VI. Святейшему и блаженнейшему архиепископу Иоанну о том,

что душа бесплотна .......................................................................................106
Письмо VII. Пресвитеру Иоанну о том, что душа и после смерти

сохраняет действие мысли и не утрачивает ни одной из своих
естественных способностей ......................................................................... 122

Письмо VIII. Тому же .......................................................................................131
Письмо IX. Пресвитеру и игумену Фалассию ..............................................135
Письмо X. Кубикуларию Иоанну ...................................................................140
Письмо XI. Игуменье о монахине, вышедшей из монастыря

и раскаявшейся .............................................................................................147
Письмо XII. Кубикуларию Иоанну о правых догматах Церкви Божией

и против еретика Севира ..............................................................................150
Письмо XIII. Краткое слово к иллюстрию Петру против учения

Севира .............................................................................................................192
Письмо XIV. Тому же послание учительное .................................................207
Письмо XV. Об общем и особом, т. е. о сущности и ипостаси, Косьме,

богоугоднейшему диакону Александрии ...................................................214
Письмо XVI. Тому же .......................................................................................237
Письмо XVII. Юлиану, схоластику Александрии, о церковном учении

относительно воплощения Господа ............................................................239
Письмо XVIII. Написанное от лица Георгия, преблагословенного

наместника Африки, александрийским монахиням, отпавшим
от соборной Церкви ......................................................................................241

Письмо XIX. Пирру, святейшему пресвитеру и игумену ............................245
Письмо XX. Монашествующему Марину ....................................................251
Письмо XXI. Святейшему епископу Кидонии ..............................................254
Письмо XXII. Авксентию .................................................................................256

Письмо XXIII. Пресвитеру Стефану ..............................................................257
Письмо XXIV. Сакелларию Константину .....................................................258
Письмо XXV. Пресвитеру и игумену Конону ...............................................260
Письмо XXVI. Пресвитеру Фалассию, спросившему, как это некоторые

из языческих царей, ради Божьего гнева, угрожавшего их подданным,
приносили в жертву детей и родственников, и гнев прекращался,
как описано у многих древних писателей ..................................................262

Письмо XXVII. Кубикуларию Иоанну ...........................................................263
Письмо XXVIII. Епископу Кирисикию ..........................................................265
Письмо XXIX. Тому же ....................................................................................266
Письмо XXX. Епископу Иоанну .....................................................................267
Письмо XXXI. Тому же ....................................................................................268
Письмо XXXII. Авве Полихронию .................................................................269
Письмо XXXIII. Тому же .................................................................................270
Письмо XXXIV. Тому же .................................................................................270
Письмо XXXV. Тому же ..................................................................................270
Письмо XXXVI. Тому же .................................................................................271
Письмо XXXVII. Тому же ................................................................................272
Письмо XXXVIII. Тому же...............................................................................273
Письмо XXXIX. Тому же .................................................................................273
Письмо XL. Тому же пресвитеру и игумену Фалассию ..............................274
Письмо XLI. Тому же .......................................................................................275
Письмо XLII. Тому же ......................................................................................275
Письмо XLIII. Кубикуларию Иоанну .............................................................276
Письмо XLIV. Тому же ....................................................................................278
Письмо XLV. Тому же...................................................................................... 281

ПИСЬМА, НЕ ВОШЕДШИЕ В СОБРАНИЕ Ф. КОМБЕФИСА ...............283

Письмо св. Максима к игумену Фалассию (Письмо А)
(пер. З. А. Барзах)..........................................................................................283

Того же [Максима] к благочестивейшему Стефану, пресвитеру
и игумену (Письмо B) (пер. З. А. Барзах) ..................................................287

Письмо от монаха Максима монаху Софронию, называемому
Евкратом (Окончание Письма VIII) (пер. Г. И. Беневича) .....................295



350 Приложения

ПРИЛОЖЕНИЯ

Приложение 1. Г. И. Беневич. По поводу Окончания Письма VIII
преп. Максима ..................................................................................................297

Приложение 2. Г. И. Беневич. Cвт. Софроний Иерусалимский,
преп. Максим Исповедник и выход арабов-мусульман на сцену
мировой истории ...............................................................................................310

Приложение 3. Г. И. Беневич. Об обновленной датировке сочинений
преп. Максима ................................................................................................331

ИМЕННОЙ УКАЗАТЕЛЬ .................................................................................334

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ ................................................................................340

Summary ............................................................................................................. 346



350 Приложения

ПРИЛОЖЕНИЯ

Приложение 1. Г. И. Беневич. По поводу Окончания Письма VIII
преп. Максима ..................................................................................................297

Приложение 2. Г. И. Беневич. Cвт. Софроний Иерусалимский,
преп. Максим Исповедник и выход арабов-мусульман на сцену
мировой истории ...............................................................................................310

Приложение 3. Г. И. Беневич. Об обновленной датировке сочинений
преп. Максима ................................................................................................331

ИМЕННОЙ УКАЗАТЕЛЬ .................................................................................334

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ ................................................................................340

Summary ............................................................................................................. 346


	СОДЕРЖАНИЕ
	От составителя
	Введение
	I. Значение писем
	II. Христологические письма
	1. Введение
	2. Христология Севира Антиохийского и его учеников
	3. Взгляд преп. Максима на христологию Севира
	4. Защита православной христологии через критику христологии монофизитской
	a) Две природы Христа и их сохранение после соединения
	б) Существуют две природы, а не одна
	в) Православный смысл выражения св. Кирилла «единая природа Бога Слова воплощенная»
	г) Ипостасное соединение природ
	д) Христос не является одной составной природой
	е) Составная ипостась Христа
	ж) «Природы, из которых, в которых и которые есть Христос»
	з) Общение идиом
	и) Человеческая природа Христа воипостазирована

	5. Смысл Письма XIX

	III. Письмо II, к кубикуларию Иоанну, «О любви»
	IV. Особенный интерес, который представляют некоторые другие письма
	V. Адресаты «писем» и биографические и исторические сведения о них
	Кубикуларий Иоанн
	Сакелларий Константин
	Авксентий
	Иоанн Кизический
	Епископ Кидонийский
	Марин

	Стефан
	Конон
	Фалассий
	Полихроний
	Иллюстрий Петр
	Косьма, александрийский диакон
	Юлиан, александрийский схоластик
	Неназванная игуменья
	Георгий, префект провинции Африка

	Личность Максима

	ОТ ПЕРЕВОДЧИКА
	Преп. Максим Исповедник. Письма
	Письма, вошедшие в собрание Ф. Комбефиса
	Условные обозначения
	Письмо I. Слово увещевательное в виде письма. Рабу Божиему господину Георгию, преблагословенному наместнику Африки
	Схолии

	Письмо II. Кубикуларию Иоанну, о любви
	Схолии

	Письмо III. Тому же
	Письмо IV. Тому же, о печали по Богу
	Письмо V. Константину
	Письмо VI. Святейшему и блаженнейшему архиепископу Иоанну о том, что душа бесплотна
	Письмо VII. Пресвитеру Иоанну о том, что душа и после смерти сохраняет действие мысли и не утрачивает ни одной из своих естественных способностей
	Письмо VIII. Тому же
	Письмо IX. Пресвитеру и игумену Фалассию
	Письмо X. Кубикуларию Иоанну
	Письмо XI. Игуменье о монахине, вышедшей из монастыря и раскаявшейся
	Письмо XII. Кубикуларию Иоанну о правых догматах Церкви Божией и против еретика Севира
	О различии (περὶ διαφορᾶς) и о том, как следует благочестиво исповедовать две природы во Христе после их соединения
	О том, что число и не разделяет, и не разделяется, и по своему смыслу (λόγον) вовсе не вносит разделения 
в то, к чему прилагается
	Как следует понимать изречение св. Кирилла в Послании к Суккенсу. И о том, что словá «в двух» не противоречат утверждающим одну воплощенную природу Слова, если не брать их неблагочестиво в смысле Нестория
	О том, что во Христе существует различие вещей, или, скорее, сущностей, а не качеств. И о том, что всякое различие по необходимости непременно привносит с собой количество тех сущностей, к которым относится, а количество — выражающее его число, будь количество непрерывным или раздельным1
	О том, что неблагочестиво говорить, будто Христос — одна сложная (σύνθετον) природа, и противно истине
	О сложной ипостаси
	Краткое опровержение возражения Севира против 
выражения «в двух»
	Краткое истолкование слов правого исповедания о Христе по учению соборной Церкви

	Письмо XIII. Краткое слово к иллюстрию Петру против учения Севира
	Более естественное рассуждение о числе
	Более строгое рассуждение о различии и количестве и об их благочестивом исповедании
	О том, что кощунственно утверждать, будто Христос — просто одна природа
	Более строгое рассуждение о сложной природе и её логосе, и о нечестии утверждающих, будто Христос — одна сложная природа
	О том, что утверждающий, что после соединения Христос есть Бог и человек, необходимо должен исповедовать после соединения и соответствующие этим именованиям природы, если желает право верить
	О выражении «в двух», и благочестивое исповедание единой воплощенной природы Слова, по учению Отцов, и отрицание единой сложной природы
	Рассуждение о сложной ипостаси, основывающееся более на природе, и точное доказательство того, что исповедующие единую сложную ипостась Христа не впадают в ту же нелепость, что и говорящие,будто Христос  — единая сложная природа
	О том, что соединение Бога-Слова с плотью произошло единственно по восприятию, так что Он предсуществовал и пожелал истощиться ради соединения с плотью

	Письмо XIV. Тому же послание учительное
	Схолия


	Письмо XV. Об общем и особом, т. е. о сущности и ипостаси, Косьме, богоугоднейшему диакону Александрии
	Доказательство, основывающееся более на природе и устанавливающее, что ничто из существующего не тождественно иному по сущности и ипостаси, а одни вещи тождественны по сущности, но отличны ипостасями, другие же — тождественны по ипостаси, по сущности же совершенно отличны
	О том, что Христос, по сущности соединяя в Себе крайности общностью с ними Своих частей,с охранил различие частей между собой, а особенностями частей выказал ипостасную тождественность целого, общего обеим...
	О том, что ипостасное общее частей отграничивает целое, т. е. Христа, от крайностей, а сущностное общее частей с крайностями сущностно связывает с крайностями Христа как целое
	О том, что Христос, будучи полностью Богом и полностью человеком, в том, что Он есть, содержит общее и особенное, которым соединяется с крайностями и отличается от них,соединением крайностей с Собой удостоверяя сохранение двух природ, из которых составлен, а отличием крайностей от Себя устанавливая единство собственной ипостаси
	Краткое рассуждение о различии, показывающее, что сущностное количество соединяющихся вещей сохраняется
	Более пространное и более основывающееся на природе рассуждение о различии, количестве и выражающем их числе
	О том, что отрицающий тождественность природы и ипостаси благочестиво утверждает во Христе соединение и различие, веря в первое по ипостаси,а во второе — по природе
	О том, что Севир, утверждая тождество природыи ипостаси, превращает соединение в слияние, а различие — в разделение, чем показывает, что логос Троицы расширяет в четверицу лиц, и тайну Единицы  рассекает на двоицу божеств, и кощунственно извергает Христа из всякого сущностного бытия
	Краткое изложение истинного исповедания Отцов, с правильным обоснованием
	Схолии

	Письмо XVI. Тому же
	Письмо XVII. Юлиану, схоластику Александрии, о церковном учении относительно воплощения Господа
	Письмо XVIII. Написанное от лица Георгия, преблагословенного наместника Африки, александрийским монахиням, отпавшим от соборной Церкви
	Письмо XIX. Пирру, святейшему пресвитеру и игумену
	Умный улыбкою наглость разжёг в дураке


	Письмо XX. Монашествующему Марину
	Письмо XXI. Святейшему епископу Кидонии
	Письмо XXII. Авксентию
	Письмо XXIII. Пресвитеру Стефану
	Письмо XXIV. Сакелларию Константину
	Письмо XXV. Пресвитеру и игумену Конону
	Письмо XXVI. Пресвитеру Фалассию, спросившему, как это некоторые из языческих царей, ради Божьего гнева, угрожавшего их подданным, приносили в жертву детей и родственников, и гнев прекращался, как описано у многих древних писателей
	Письмо XXVII. Кубикуларию Иоанну
	Письмо XXVIII. Епископу Кирисикию
	Письмо XXIX. Тому же
	Письмо XXX. Епископу Иоанну
	Письмо XXXI. Тому же
	Письмо XXXII. Авве Полихронию
	Письмо XXXIII. Тому же
	Письмо XXXIV. Тому же
	Письмо XXXV. Тому же
	Письмо XXXVI. Тому же
	Письмо XXXVII. Тому же
	Письмо XXXVIII. Тому же
	Письмо XXXIX. Тому же
	Письмо XL. Тому же пресвитеру и игумену Фалассию
	Письмо XLI. Тому же
	Письмо XLII. Тому же
	Письмо XLIII. Кубикуларию Иоанну
	Письмо XLIV. Тому же
	Письмо XLV. Тому же

	Письма, не вошедшие в собрание Ф. Комбефиса

	Письмо св. Максима к игумену Фалассию (Письмо А)
	Того же [Максима] к благочестивейшему Стефану, пресвитеру и игумену (Письмо B)
	Письмо от монаха Максима монаху Софронию, называемому Евкратом (Окончание Письма VIII)


	ПРИЛОЖЕНИЯ
	Приложение 1. Г. И. Беневич. По поводу Окончания Письма VIII преп. Максима
	А. Насильственное крещение иудеев в Карфагене —два подхода
	Addendum

	Б. Обстоятельственные добродетели и апостасия

	Приложение 2. Г. И. Беневич. Cвт. Софроний Иерусалимский, преп. Максим Исповедник и выход арабов-мусульман на сцену мировой истории
	1. Свт. Софроний Иерусалимский
	2. Христологическая полемика преп. Максима Исповедника и выход ислама на сцену мировой истории

	Приложение 3. Г. И. Беневич. Об обновленной датировке сочинений преп. Максима

	ИМЕННОЙ УКАЗАТЕЛЬ
	Древние авторы, библейские и исторические лица
	Авторы и исторические лица Нового времени

	СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ
	Summary
	Пустая страница


 
 
    
   HistoryItem_V1
   EvenOddShuffle
        
     Action: make two documents
      

        
     Split
     0
     1
     597
     331
     0
            
       CurrentAVDoc
          

      

        
     QITE_QuiteImposingPlus3
     Quite Imposing Plus 3.0k
     Quite Imposing Plus 3
     1
      

   1
  

    
   HistoryItem_V1
   EvenOddShuffle
        
     Action: make two documents
      

        
     Split
     0
     1
     597
     331
     0
            
       CurrentAVDoc
          

      

        
     QITE_QuiteImposingPlus3
     Quite Imposing Plus 3.0k
     Quite Imposing Plus 3
     1
      

   1
  

 HistoryList_V1
 QI2base



