
Prêtre Georges Maximov

CADEAU 
POUR UN AMI 
PROTESTANT

l'Église de l'icône de la Mère de Dieu

« Buisson Ardent »

Moscou

 2023



PRÊ� TRE GEORGES MAXIMOV

CADEAU 

POUR UN AMI 

PROTESTANT

l’É� glise de l’icône de la Mère de Dieu
« Buisson Ardent »

Moscou
 2023



Recommandé à la publication
par le Conseil des Publications

de l’Église Orthodoxe Russe
IS R17-6220860

Prêtre Georges Maximov. Cadeau pour un 
ami protestant. Société Missionnaire Orthodoxe 
du Saint Vénérable Sérapion de Kozheozero. Le 
projet «  Traducteur orthodoxe  »  sous l’égide 
du Département missionnaire synodal de 
l’É� glise Orthodoxe Russe. : M., 2017, 68p.

Cette brochure répond de manière paisible et 
bienveillante aux questions les plus fréquentes 
que les protestants adressent aux orthodoxes et 
propose d’examiner nos principales divergences 
à la lumière de la Bible. 

Traduction du russe par Iuliia Luzhnova 
Relecture par Théophane Barthélémy



Introduction de l’auteur.......................................................5
L’É� glise.........................................................................................6
La Vénération de la Mère de Dieu et des Saints......32
À�  propos du baptême des enfants................................46
É� criture et Tradition...........................................................48
Samedi ou dimanche ?.......................................................59
Où est le vrai don des langues ?.....................................63

CONTENU



Introduction de l’auteur 5

INTRODUCTION DE L’AUTEUR
Cette brochure a été écrite par un prêtre or-

thodoxe principalement à l’intention des protes-
tants (au sens le plus large du terme), bien qu’elle 
puisse également être intéressante pour les lecteurs 
orthodoxes.

Le Seigneur Jésus-Christ a dit à propos de ses 
disciples : « Que tous soient un » (Jean 17:21). 
Cependant, il est évident que dans le cas des ortho-
doxes et des protestants, cette unité n’existe pas. 
Pourquoi ? Il existe des livres orthodoxes écrits 
pour les orthodoxes expliquant les raisons de la 
séparation, et des livres protestants écrits pour les 
protestants dans le même but. Mais il semble qu’il 
manque des livres qui ne se limiteraient pas à leur 
public, mais tenteraient le dialogue. Cette brochure 
en fait partie.

Elle s’intitule « Un cadeau à un ami protestant », 
car elle n’est pas écrite pour accuser les protestants 
de quoi que ce soit, mais pour les aider, de manière 
amicale et fraternelle, à faire face à ce qui nous em-
pêche d’être « un » dans nos différences. Au cours 
des dernières années, j’ai eu l’occasion de discuter 
avec des protestants à de nombreuses reprises, 
d’écouter leurs questions, et les mêmes questions 



L’église6

reviennent souvent. Dans ce petit livret, un protes-
tant pourra trouver les réponses orthodoxes aux 
questions les plus courantes, et peut-être aussi re-
garder certains thèmes qui lui sont déjà familiers 
sous un nouvel angle.

L’ÉGLISE
Qu’est-ce qui nous sépare le plus, les orthodoxes 

et les protestants ? Beaucoup diront : la vénération 
des icônes, des saints, le baptême des nouveau-nés, 
et bien d’autres choses encore, mais il est peu pro-
bable que nous entendions : « la compréhension de 
l’É� glise ». En attendant, c’est la chose la plus impor-
tante. Et il vaut la peine de commencer par là.

Il m’est arrivé de rencontrer des amis protestants 
qui voulaient écarter toute discussion sur ce sujet en 
disant que le plus important est de croire au Christ 
et que le reste n’est pas si important. Mais réfléchis-
sez-y : connaissez-vous un seul verset de la Bible 
qui parle de l’É� glise ou de l’appartenance à celle-ci 
comme de quelque chose qui est sans importance ?

L’É� glise est « la colonne et le fondement de la vé-
rité » (1 Tim. 3:15), donc être en dehors de l’É� glise, 
c’est être en dehors de la vérité. L’É� glise est la seule 
communauté que la Bible appelle le Corps du Christ 



L’église 7

(cf. É� ph. 1:22-23), et donc être en dehors de l’É� glise, 
c’est être en dehors du Corps du Christ, c’est–à-dire 
en dehors du Christ. Est-ce un menu détail ? Ne 
s’agit-il pas d’une question qui mérite d’être exami-
née avec le plus grand sérieux ? Mais nous ne pou-
vons pas répondre à la question de savoir si nous 
sommes dans l’É� glise si nous ne comprenons pas 
d’abord ce que c’est que l’É� glise du Christ.

 Tout protestant dirait probablement que la dé-
nomination à laquelle il appartient actuellement 
est l’É� glise du Christ. Mais il est bien conscient que 
sa dénomination est récente au regard de l’his-
toire, puisqu’elle remonte à quelques années ou, au 
mieux, au début de la Réforme. Mais où était donc 
l’É� glise du Christ jusqu’à ce moment-là ? Celle-là 
que le Christ a créée et qui est décrite dans les Actes 
des Apôtres ?

J’ai rencontré deux types de réponses à cette 
question chez les protestants. Appelons-les, de fa-
çon symbolique, la « réponse radicale » et la « ré-
ponse douce ». Commençons par la première, parce 
qu’elle est plus classique au sein du Protestantisme.

Cette « réponse radicale » peut se résumer  
ainsi : à l’origine, il y avait une É� glise apostolique, 
puis, à partir du deuxième siècle, il y a eu des dis-
torsions dans son enseignement, et l’É� glise a per-
du la doctrine apostolique parce qu’elle a introduit 



L’église8

dans celle-ci différentes pratiques et idées fausses, 
qu’elle a empruntées au paganisme. Certains disent 
même que « la véritable É� glise a été détruite par 
le paganisme »1. Et donc, depuis le XVIe siècle, de-
puis la Réforme, ce sont eux, les protestants, qui 
auraient restauré ce pur enseignement aposto-
lique. C’est donc à partir du XVIe siècle — si on 
parle des « anciens » protestants : luthériens, calvi-
nistes, etc. —, et encore plus tard — si on parle des  
« nouveaux » protestants, comme par exemple les 
baptistes, les adventistes, les pentecôtistes, etc.. 
Souvent, la création de nouvelles dénominations 
protestantes s’est accompagnée d’une rupture pro-
noncée avec la tradition précédente. Par exemple, le 
fondateur du Baptisme, John Smith, s’est baptisé lui-
même en 1609 parce qu’il était convaincu que la vé-
ritable É� glise n’existait plus et qu’il fallait la recréer.

Voyons si cette conception de « l’É� glise disparue » 
est conforme à la Bible.

Le Seigneur Jésus-Christ a dit : « Je bâtirai 
mon É� glise, et les portes de l’Enfer ne prévau-
dront point contre elle » (Mt. 16:18). En d’autres 
termes, le Seigneur promet que les puissances du 

1 	 Les Baptistes, leurs tâches et leurs objectifs, Rostov-
sur-le-Don, 1909, p. 8. Les mêmes idées sont exprimées par des 
auteurs protestants modernes.



L’église 9

mal ne prévaudront pas contre l’É� glise, qui reste-
ra toujours la même « É� glise glorieuse... sainte et  
irrépréhensible » (É� ph. 5:27), « la maison de 
Dieu... la colonne et le fondement de la vérité »  
(1 Tim. 3:15), telle qu’elle est décrite par les apôtres 
dans les É� critures.

Et, bien sûr, si nous croyons ceux qui disent que 
l’É� glise fondée par le Christ a été souillée par des 
pratiques paï�ennes, a perdu la vérité et a dérivé dans 
l’erreur, alors nous déclarons que les portes de l’En-
fer ont prévalu sur l’É� glise. C’est ainsi, pourrait-on 
dire, qu’elle est devenue un pilier et une déclaration 
de mensonge et a cessé d’exister en tant que pilier 
et déclaration de vérité. Mais si nous pensons ainsi, 
nous déclarons que le Seigneur Jésus-Christ est un 
menteur qui n’a pas tenu sa promesse.

Le Seigneur a fait une autre promesse. Il a dit :  
« Et voici, je suis avec vous tous les jours, jusqu’à la 
fin du monde » (Mt. 28:20). Autrement dit, le Christ 
promet qu’il sera lui-même avec l’É� glise jusqu’à la 
fin des temps. Comme nous le voyons, il n’est pas 
mentionné que le Seigneur va faire une pause du 
IIème au XVIe siècle ou au XIXe siècle. Est-il conce-
vable que le Christ ait supporté de faux enseigne-
ments et du paganisme dans son É� glise pendant 
plus de mille ans et demi et qu’il n’ait rien fait pour 
changer cela ?



L’église10

L’apôtre Paul, quant à lui, écrit que Dieu sera 
glorifié « dans l’É� glise et en Jésus-Christ, dans 
toutes les générations, pour les siècles des siècles »  
(É� ph. 3:21). C’est-à-dire que l’É� glise, établie par le 
Christ et propagée par les apôtres, existera à travers 
toutes les générations futures et glorifiera Dieu. 
L’idée que l’É� glise a disparu pendant mille ans et 
demi contredit directement ces paroles bibliques.

Il convient également de rappeler que le Christ 
a promis de donner le Saint-Esprit à ses disciples 
et a dit : « Quand il sera venu, l’Esprit de vérité, il 
vous conduira en toute vérité » (Jn. 16:13), il « vous 
enseignera toutes choses » (Jn. 14:26). Nous savons 
quand le Saint-Esprit est venu aux apôtres : le jour 
de la Pentecôte, qui est considéré comme la date 
anniversaire de l’É� glise. Ainsi, Dieu donne le Saint-
Esprit, et le Saint-Esprit préserve l’É� glise de la per-
version et de la déviation de la vérité. Et le Christ 
lui-même, qui est la Vérité (Jn. 14,6), demeure invi-
siblement en elle. Un individu ou même un groupe 
de personnes peut dériver dans l’erreur, comme 
les apôtres nous en ont avertis (cf. 2 Pierre 2:1 ;  
Galates 1:6-9) ; mais il est impossible que toute 
l’É� glise s’égare, car cela signifierait qu’elle a cessé 
d’exister.



L’église 11

La « réponse radicale » susmentionnée est non 
seulement contraire à la Bible, mais elle manque 
aussi de fondement historique.

Moi-même, lorsque je suis venu à la foi, je l’ai vé-
rifiée personnellement. D’abord, j’ai lu le Nouveau 
Testament. Ensuite, j’ai commencé à lire d’autres 
documents chrétiens qui avaient survécu à la fin du 
Ier siècle. Par exemple, l’épî�tre de saint Clément de 
Rome, disciple des apôtres. Ensuite, j’ai lu les docu-
ments écrits au IIe siècle, y compris ceux écrits direc-
tement par les disciples des apôtres, comme saint 
Polycarpe de Smyrne, saint Ignace le Théophore. Ils 
ont connu personnellement les apôtres et ont reçu 
leur enseignement de ces derniers.

Ensuite, je suis passé au IIIe siècle et j’ai lu tous 
les textes chrétiens de l’époque. Puis j’ai continué 
jusqu’au IVe siècle et ainsi de suite. Et je me suis 
assuré qu’au cours de tous ces siècles, l’É� glise est 
restée la même dans son enseignement. La formu-
lation de la doctrine a pu changer, mais la doctrine 
elle-même est restée la même. Pendant trois siècles, 
l’É� glise a vécu dans le martyre, avec des milliers 
de chrétiens qui ont choisi la mort plutôt que de 
participer, ne serait-ce qu’un peu, aux rites paï�ens. 
Ces mêmes personnes auraient-elles pu, à la même 
époque, emprunter des rites et des enseignements 



L’église12

paï�ens ? Ils sont allés jusqu’à la mort pour moins 
que cela.

Je ne demande à personne de me croire sur pa-
role. Prenez les textes et vérifiez. Tout est dans le 
domaine public. Malheureusement, très souvent, les 
protestants ont peu ou n’ont pas de connaissance 
de l’Histoire de l’É� glise. Ce qui s’est passé après les 
Actes et avant l’émergence de leur dénomination est 
pour eux une terra incognita.

Mais ceux qui, parmi les protestants, ont le cou-
rage d’examiner cette question sans préjugés, 
reconnaissent que l’É� glise décrite dans les docu-
ments des Ier et IIe siècles n’a rien à voir avec ce 
que nous voyons aujourd’hui dans les assemblées 
protestantes et dans le Protestantisme moderne. 
Permettez-moi de citer un incident qui s’est déroulé 
dans les années 1960, dans les villes américaines de 
Ben Lomonk et de Santa Barbara :

Un groupe de jeunes protestants est arrivé à la 
conclusion que toutes les églises protestantes qu’ils 
connaissaient ne pouvaient pas être la véritable 
É� glise. Ils ont donc décidé de retracer l’Histoire de 
l’É� glise en remontant jusqu’aux temps apostoliques 
pour découvrir où était passée l’É� glise décrite dans 
le livre des Actes des Apôtres. Ils ont étudié de ma-
nière approfondie tous les documents historiques. 
L’Histoire avait vu naî�tre de nombreuses divisions 



L’église 13

et différentes hérésies avaient vu le jour. À�  chaque 
fois, ces protestants ont examiné et comparé avec 
un point de vue impartial [en se demandant] qui 
gardait la foi apostolique et qui innovait.

Pour citer l’histoire de l’un des leaders de ce mou-
vement, Peter Gillquist :

« Dans notre voyage à travers l’Histoire, nous 
avons soigneusement tracé un millénaire de succes-
sion ininterrompue dans l’É� glise. Nous avons trouvé 
la même É� glise aux deuxième et troisième siècles, 
subissant de graves persécutions, célébrant la litur-
gie dans les maisons et les catacombes et dirigée par 
des évêques qui ont souvent fini leur vie en martyrs. 
Nous l’avons trouvée au quatrième siècle défendant 
la foi à Nicée et au cinquième siècle à Chalcédoine.

Nous l’avons suivie jusqu’au huitième siècle, nous 
avons étudié ses grands conciles, nous sommes 
tombés amoureux de ses apologistes, de ses saints 
et de ses docteurs, de leur façon de prêcher l’É� van-
gile, de lutter contre les hérétiques et d’affirmer la 
vénération des saintes icônes. Nous avons été frap-
pés par le courage avec lequel l’É� glise a fait face aux 
distorsions éthiques et dogmatiques de la doctrine 
et par la manière dont elle est constamment parve-
nue à éviter une destruction potentielle. Dieu était 
avec l’É� glise aux neuvième et dixième siècles...



L’église14

Mais en 1054, nous avons été confrontés à un 
choix. Il y a eu un schisme. Je me souviens encore de 
la sensation physique que j’ai ressentie lorsque j’ai 
dit à mes associés : “L’Orient a raison de résister à la 
Papauté et de refuser l’addition du Filioque ”. Après 
cela, j’ai pris une profonde respiration et j’ai dit : “Je 
pense que cela fait de nous des orthodoxes” ».

À�  la suite de cette recherche sérieuse, à laquelle 
le camp orthodoxe n’a aucunement participé, toute 
la communauté - plus de 2 000 personnes - a de-
mandé à rejoindre l’É� glise orthodoxe en 1974 et a 
été acceptée. Les personnes intéressées trouveront 
plus d’informations à ce sujet dans le livre « Coming 
Home »2 de Peter Gillquist.

Bien sûr, tout le monde n’est pas prêt à entre-
prendre une recherche historique aussi sérieuse. 
Mais dans ce cas-là, ce que le Seigneur Jésus-Christ 
et ses apôtres disent de l’É� glise devrait suffire à 
leur faire comprendre que la véritable É� glise n’a 
pas pu disparaî�tre. Et, par conséquent, toutes les 
É� glises actuelles qui affirment expressément leur 
rupture avec la tradition chrétienne antérieure et 
qui comptent leur histoire à partir de la fondation 
de leur dénomination par des hommes mortels ne 

2	 Peter E. Gillquist, Coming Home : Why Protestant 
Clergy Are Becoming Orthodox



L’église 15

peuvent pas être cette É� glise qui existe de manière 
continue depuis le temps des apôtres jusqu’à la 
Seconde Venue du Christ.

De nombreux protestants comprennent ce pro-
blème. Et ils ont développé ce que j’ai appelé plus 
haut une « réponse douce » au problème de la suc-
cession historique. Contrairement aux adeptes de 
la « réponse radicale », ils disent : oui, bien sûr, à 
toutes les époques, il y a eu une É� glise. Mais cette 
É� glise réelle était invisible. Elle se composait de 
justes individuels qui, formellement, pouvaient ap-
partenir à différentes confessions chrétiennes, être 
orthodoxes, nestoriens, monophysites, catholiques, 
etc., mais qui, dans leur cœur, croyaient correcte-
ment (comme les protestants modernes), de sorte 
qu’ils formaient tous cette É� glise invisible du Christ. 
Et après telle ou telle année, elle est devenue visible 
sous la forme de notre dénomination.

Beaucoup de protestants affirment, même au-
jourd’hui, que l’É� glise est invisible, et que toutes 
les « bonnes » personnes au sein d’autres dénomi-
nations semblent en faire partie. C’est comme si le 
Christ disait que c’est contre cette É� glise invisible 
que les portes de l’Enfer ne prévaudront et qu’il sera 
[toujours] avec elle.

Le concept d’une « É� glise invisible » est-il 
conforme à la Bible ? Souvenons-nous des paroles 



L’église16

du Seigneur Jésus-Christ, dans lesquelles il indique 
comment réprimander un homme qui a péché. Il 
dit de faire venir des témoins. Et « s’il refuse de les 
écouter, dis-le à l’É� glise ; et s’il refuse aussi d’écouter 
l’É� glise, qu’il soit pour toi comme un paï�en et un pu-
blicain » (Mt. 18:17). C’est le conseil que le Seigneur 
donne à tous les chrétiens, à tous ceux qui veulent 
être ses disciples. Ce conseil implique que l’É� glise 
pourra toujours être découverte. L’É� glise n’est pas 
quelque chose d’amorphe, de spéculatif, d’invisible.

Non. C’est quelque chose de concret, de visible 
et qui se distingue clairement des autres commu-
nautés. C’est une communauté qui a sa propre or-
ganisation [hiérarchique], ce qui permet de deman-
der des solutions à des questions déroutantes. Il 
en a toujours été ainsi dans l’É� glise. De même que 
dans les temps anciens, le premier concile aposto-
lique a eu lieu, par la suite, tous les différends dans 
l’É� glise ont été résolus par des conciles. Il existait 
également un tribunal ecclésiastique qui exerçait 
le pouvoir, transmis à l’É� glise, de rendre des juge-
ments, de « lier et délier » (cf. Mt. 18:18). Ce n’est 
qu’à une telle É� glise visible que l’on peut s’adresser 
pour la résolution des différends. Mais à « l’É� glise  
invisible », comment peut-on s’adresser ? Cela re-
viendrait à envoyer une victime de brigands faire 



L’église 17

appel à un « tribunal invisible » dont personne ne 
sait où il se trouve, ni de qui il est composé.

Il est dit que « le Seigneur adjoignait chaque jour 
à l’É� glise ceux qui étaient sauvés » (Actes 2:47).  
Il s’agissait d’une É� glise très concrète et visible. 
Les gens savaient que s’ils voulaient être chrétiens, 
ils devaient venir dans cette communauté et être 
baptisés, ils devaient être avec tous les autres. Et, 
comme cela est bien décrit, tous les chrétiens « per-
sévéraient dans l’enseignement des apôtres, dans la 
communion fraternelle, dans la fraction du pain, et 
dans les prières » (Actes 2:42).

D’ailleurs, parce que l’É� glise des Apôtres était 
visible, elle pouvait être persécutée - « il y eut, ce 
jour-là, une grande persécution contre l’É� glise » 
(Actes 8:1), et Saul, qui ne s’était pas encore conver-
ti, « persécutait à outrance et ravageait l’É� glise de  
Dieu » (Gal. 1:13). Mais comment l’É� glise invisible 
pourrait-elle être persécutée ?

Il convient également de rappeler les paroles de 
l’É� criture concernant la communion au Corps et au 
Sang du Christ : « Car toutes les fois que vous man-
gez de ce pain et que vous buvez de cette coupe, 
vous annoncez la mort du Seigneur, jusqu’à ce qu’il 
vienne » (1 Cor. 11:26). En d’autres termes, l’Eucha-
ristie dans l’É� glise sera célébrée depuis le temps 
des Apôtres jusqu’à la Seconde Venue du Christ, 



L’église18

« jusqu’à ce qu’il vienne ». Et la fraction du pain 
(comme l’Eucharistie est appelée dans l’É� criture) 
est quelque chose qui se fait de manière visible. La 
coupe, le vin et le pain offerts pour la transforma-
tion [des saintes espèces] sont visibles et tangibles, 
et la communion elle-même a lieu de manière vi-
sible et tangible. Dans l’ « É� glise invisible », tout cela 
n’est tout simplement pas possible.

Il faut dire qu’il existe une autre théorie dans 
le monde protestant qui tente d’éliminer le pro-
blème dont nous parlons. Il s’agit de la « théorie des 
branches ». Contrairement à la « théorie de l’É� glise 
invisible », qui tente d’inventer une unité mystique 
des individus contre les divisions entre les [di-
verses] É� glises auxquelles ils peuvent appartenir, la 
« théorie des branches » déclare que les divisions et 
les différences entre les dénominations chrétiennes 
n’ont pas d’importance en soi et prétend que tous 
ceux qui se disent « chrétiens » : protestants de dif-
férentes croyances, catholiques, orthodoxes et mo-
nophysites, constituent tous ensemble cette unique 
É� glise du Christ, comme les branches d’un seul 
arbre.

Mais il n’est pas possible d’être en accord avec 
ce concept, puisque le Seigneur lui-même a dit 
qu’il aurait « un seul troupeau » (Jn. 10:16). Même 
si on le voulait bien, on ne pourrait pas appeler 



L’église 19

toutes les communautés susmentionnées « un seul  
troupeau ». Car en réalité - et ce n’est pas un secret 
- elles n’ont pas d’unité entre elles. Elles n’ont pas 
d’unité de foi, pas d’unité dans les sacrements, pas 
d’unité dans les questions administratives et cano-
niques de l’É� glise, et pas d’unité dans les opinions 
morales. Même parmi les protestants eux-mêmes, 
des opinions contradictoires s’entrechoquent 
souvent.

Par exemple, il y a des protestants qui disent que 
l’homosexualité est un péché, et il y a des protes-
tants qui disent : rien de tel, il n’y a pas de péché. Il 
existe également des différences d’ordre doctrinal. 
Certains disent qu’il y a un Enfer, d’autres disent 
qu’il n’y a pas d’Enfer et qu’il n’y en aura pas, ou 
que l’Enfer n’est qu’une allégorie. Certains croient 
en l’immortalité de l’âme, d’autres la nient. Où est 
l’unité ?

Mais les partisans de la théorie en question s’obs-
tinent à dire : « Tout cela est insignifiant ! Bien sûr, il 
y a des différences, mais sont-elles si importantes ? 
Le plus important est que nous ayons quelque chose 
qui nous unisse ».

Mais la Bible nous enseigne-t-elle vraiment cette 
attitude ? Nous y trouvons des considérations 
opposées.



L’église20

Par exemple, l’apôtre Paul écrit : « Nous l’avons 
dit précédemment, et je le répète à présent : si 
quelqu’un vous annonce un autre É� vangile que celui 
que vous avez reçu, qu’il soit anathème !» (Gal. 1:9).

Comme nous le voyons, les différences doctri-
nales s’avèrent si graves que l’apôtre prescrit di-
rectement de placer ces personnes sous anathème, 
de les séparer du Corps de l’É� glise. Dans un autre 
endroit, l’apôtre déclare que celui qui se livre à l’hé-
résie n’héritera point du Royaume de Dieu (cf. Gal. 
5:21-22).

 Comment pouvons-nous alors penser que tout 
ce que nous croyons n’a pas d’importance, tant que 
nous nous appelons « chrétiens » et que tout cela for-
mera une seule et même É� glise ? Ce n’est pas le cas. 
Nous ne sommes pas unis dans la foi ni dans l’ensei-
gnement moral ni dans l’Eucharistie. L’É� criture dit 
que les chrétiens doivent avoir « un seul Seigneur, 
une seule foi, un seul baptême » (É� ph. 4:5). Mais 
dans les confessions et dénominations existantes, la 
foi n’est pas une, la foi est différente, c’est pourquoi 
il y a eu des divisions. Et il y a plus d’un baptême, 
puisque la plupart des protestants, pour autant que 
je sache, baptisent les orthodoxes qui viennent à 
eux, ne reconnaissant pas leur baptême orthodoxe.

Certains me disaient : « Qu’en est-il des sept 
É� glises mentionnées dans l’Apocalypse, puisqu’il 



L’église 21

s’agit de plusieurs É� glises à la fois. Cet argument 
ne peut être invoqué que par manque d’attention, 
car il s’agit de branches locales de l’unique É� glise 
apostolique, de la même manière que les É� glises 
russe, serbe et géorgienne font partie de l’unique 
É� glise orthodoxe. Ou comme les églises baptistes de 
Boston et de New York font partie d’une seule église 
baptiste, etc. Mais l’É� glise orthodoxe russe et l’église 
baptiste de New York ne font pas partie d’une seule 
É� glise.

Tant dans l’Apocalypse que dans les Actes des 
Apôtres, l’É� glise est présentée comme un seul or-
ganisme, une seule réalité, une seule structure qui 
peut se permettre de tenir un Concile apostolique 
à Jérusalem et qui accepte d’exécuter les décisions 
de ce Concile (cf. Actes 15:6-31). Elle a une seule 
doctrine dogmatique et morale, une seule com-
munion dans l’Eucharistie, un seul gouvernement. 
Avons-nous tout cela dans le monde protestant 
d’aujourd’hui, sans parler de ceux qui se disent 
chrétiens en général ? Soyons honnêtes !

Je ne pense pas que nos amis protestants 
contestent le fait que toutes les soi-disant  
« branches » n’ont pas une seule foi non plus, c’est 
une évidence. Quant à l’unité de l’Eucharistie, il faut 
en parler davantage. La signification de ce point 
est souvent mal comprise par les protestants parce 



L’église22

qu’ils ne croient pas que le rite qu’ils pratiquent, 
appelé communion, leur donne réellement le vrai 
Corps et le vrai Sang du Christ. Ils disent que ce 
ne sont que des symboles. Et ils ont raison de dire 
qu’ils n’ont pas le Corps et le Sang du Christ, mais 
seulement le pain et le vin. Mais on ne peut pas 
être d’accord avec l’idée qu’il est impossible d’être 
uni au vrai Corps et au vrai Sang du Christ dans la 
communion.

Notre Sauveur en a parlé non seulement comme 
d’une possibilité, mais comme d’une nécessité :  
« Si vous ne mangez la chair du Fils de l’homme, et 
si vous ne buvez son sang, vous n’avez point la vie 
en vous-mêmes. Celui qui mange ma chair et qui 
boit mon sang a la vie éternelle » (Jn. 6:53-54). Le 
Seigneur a dit que sans la communion à son Corps 
et à son Sang, il est impossible d’avoir la vie éter-
nelle, c’est-à-dire d’être sauvé. Et plus tard, il a mon-
tré comment accomplir ces paroles. Cela s’est passé 
lors de la dernière Cène, lorsque « Jésus prit du pain 
et, après avoir rendu grâces, il le rompit, et le donna 
aux disciples, en disant : “Prenez, mangez, ceci est 
mon corps”. Il prit ensuite une coupe et, après avoir 
rendu grâces, il la leur donna, en disant : “Buvez-
en tous, car ceci est mon sang, le sang de l’Alliance, 
qui est répandu pour la multitude en rémission 
des péchés” » (Mt. 26:26-28). Le Christ n’a pas dit :  



L’église 23

« Prenez, mangez : ceci est le symbole de mon  
corps » et « le symbole de mon sang ». Il a dit clai-
rement : « Ceci est mon corps » et « Ceci est mon 
sang ». Bien que les apôtres aient continué à voir le 
même pain et le même vin, ce pain et ce vin sont de-
venus, par la puissance de Dieu, ce que le Seigneur 
tout-puissant les a appelés : « Car il dit, et la chose 
arrive ; Il ordonne, et elle existe » (Ps. 32:9).

Et le Seigneur, comme nous le savons, a  
ordonné : « faites ceci en mémoire de moi »  
(Luc 22:19). Et c’est en application de ces paroles 
que les chrétiens ont commencé à célébrer l’Eu-
charistie dès les premiers jours de l’É� glise. Dans 
le même chapitre où l’on raconte que les apôtres, 
le jour de la Pentecôte, commencèrent à prêcher 
et que trois mille personnes se convertirent, il est 
également écrit qu’ils « persévéraient [...] dans la 
fraction du pain » (Actes 2:42), c’est-à-dire dans 
l’Eucharistie.

Les protestants me diront : « oui, nous faisons 
tout cela aussi. Certes, nous rompons le pain et nous 
buvons le vin, mais pour nous, c’est simplement un 
souvenir de la souffrance du Christ, rien de plus ». 
Mais voyons, l’Eucharistie était-elle pour les Apôtres 
eux-mêmes un simple souvenir du Christ ? L’apôtre 
Paul dit : « La coupe de bénédiction que nous bé-
nissons, n’est-elle pas la communion au Sang du  



L’église24

Christ ? Le pain que nous rompons, n’est-il pas la 
communion au Corps du Christ ? » (1 Cor. 10:16). 
Comme nous l’avons vu, l’apôtre ne dit pas : « N’est-
ce pas un symbole du sang du Christ ? » ou « N’est-ce 
pas un souvenir du Christ ? ». Pour l’apôtre, il s’agit 
de la communion au vrai Corps et au vrai Sang du 
Christ.

Et dans ce cas, la communion revêt une signi-
fication particulière et profonde, dont l’apôtre 
dit : « puisqu’il y a un seul pain, nous qui sommes 
plusieurs, nous formons un seul Corps ; car nous 
participons tous à un même pain » (1 Corinthiens  
10:17). Et « ainsi, nous qui sommes plusieurs, nous 
formons un seul Corps en Christ » (Rom. 12:5). 
Et l’É� glise elle-même est aussi le Corps du Christ  
(cf. É� ph. 1:22-23). Pour l’apôtre, tout cela était une 
réalité — à la fois que l’É� glise est le Corps du Christ 
et que la communion est le Corps du Christ. Et nous 
faisons partie de ce Corps par la communion, par 
l’Eucharistie. C’est ainsi que nous faisons partie de 
l’unique É� glise du Christ.

Et dans l’Orthodoxie, depuis deux mille ans, ce 
lien ininterrompu est maintenu par l’Eucharistie. 
Par exemple, il y a trois ans, lors d’une célébration 
à Hong Kong, j’ai communié dans la même coupe 
que le Père Michael Lee (1922-2016). Il s’agit 
d’un prêtre orthodoxe chinois qui avait 90 ans à 



L’église 25

l’époque. Dans sa jeunesse, le Père Michael a lui-
même communié à la même coupe que Saint Jean 
de Shanghaï� (1896-1966). Et saint Jean de Shanghaï�, 
à son tour, à l’époque de son enfance, a reçu la sainte 
Communion dans la même coupe que saint Jean de 
Cronstadt (1829-1908). Ainsi, de génération en gé-
nération, à travers les âges, ce lien vivant remonte 
jusqu’à l’époque des Apôtres, qui ont reçu la sainte 
Communion de la main du Seigneur Jésus-Christ lui-
même. Par l’Eucharistie, l’É� glise est un organisme 
divino-humain qui vit sans interruption depuis 
deux mille ans.

 Il n’est donc pas surprenant que nos saints  
disent : « les frontières de l’É� glise sont les fron-
tières de l’Eucharistie. Celui qui ne communie pas 
à l’É� glise fondée par le Christ est en dehors d’elle ».

 Et, pour en revenir à la « théorie des  
branches », nous voyons aussi par cet aspect son ca-
ractère insoutenable — car il n’est pas possible que 
des communautés totalement divisées, s’appelant 
elles-mêmes « É� glises », puissent toutes avoir égale-
ment le véritable sacrement du Corps et du Sang du 
Christ. Comme l’écrit l’apôtre, « le Christ est-il divisé 
? » (1 Cor. 1:13). Le Christ est un, et son Corps est un. 
Par conséquent, l’Eucharistie est une, célébrée sans 
interruption depuis deux mille ans dans l’unique et 
véritable É� glise du Christ. Notre tâche est de trouver 



L’église26

cette É� glise, que le Seigneur Jésus-Christ a fondée 
et qui, depuis le temps des apôtres, a conservé sans 
interruption la foi apostolique et les sacrements, y 
compris l’Eucharistie.

Cette É� glise est la véritable É� glise. Les autres 
communautés qui se disent « églises », si elles en 
sont séparées, ne sont pas vraies. On ne peut pas 
dire que toutes les églises sont créées par le Christ, 
car le Seigneur a dit : « Je bâtirai mon É� glise »  
(Mat. 16:18), et non « Je bâtirai mes É� glises ». L’É� glise 
est une, celle qui a conservé son unité à travers les 
siècles. C’est la Bible qui nous dit que la continuité 
de l’existence et l’immuabilité de la doctrine sont 
des attributs essentiels de l’É� glise.

Autant de fois que j’ai eu l’occasion de parler de 
ces questions avec des protestants, je n’ai pas pu 
me défaire du sentiment que mes interlocuteurs ne 
comprennent pas la réalité de l’É� glise, ce qu’elle est. 
Ils la présentent souvent comme un simple rassem-
blement humain : « Je suis venu dans une certaine 
ville, j’ai trouvé des gens qui avaient les mêmes idées 
que moi, nous nous sommes réunis, nous avons lu la 
Bible, nous avons prié — c’est ça l’É� glise ». Mais en 
réalité, ce n’est qu’un cercle d’intérêts que vous avez 
créé. Où est l’É� glise que le Christ a créée ?

Habituellement, lorsqu’ils parlent de l’É� glise, nos 
amis protestants se réfèrent à la même citation :  



L’église 27

« Là où deux ou trois sont assemblés en mon nom, je 
suis au milieu d’eux » (Mt. 18:20).

 Il leur semble que ces paroles sont prononcées 
comme un principe de définition de l’É� glise (toutes 
les « deux ou trois personnes » réunies au nom du 
Christ), mais si nous lisons attentivement ensemble 
ce passage de l’É� vangile, nous verrons que cette in-
terprétation est erronée. Car quelques versets plus 
haut, dans le même discours, le Christ dit : « S’il ne 
t’écoute pas, prends avec toi une ou deux personnes, 
afin que toute l’affaire se règle sur la déclaration de 
deux ou de trois témoins. S’il refuse de les écouter, 
dis-le à l’É� glise ; et s’il refuse aussi d’écouter l’É� glise, 
qu’il soit pour toi comme un paï�en et un publicain » 
(Mt. 18:16-17). Deux ou trois personnes partageant 
les mêmes idées ne sont donc pas l’É� glise. L’É� glise, 
c’est autre chose, et qui a beaucoup plus d’autorité.

Et « deux ou trois réunis en mon nom » est en fait 
dit à propos de la prière, car le Seigneur dit ces mots 
pour expliquer ce qu’il a dit auparavant : « si deux 
d’entre vous s’accordent sur la terre pour deman-
der une chose quelconque, elle leur sera accordée 
par mon Père qui est dans les cieux » (Mt. 18:19). 
La prière commune de ceux qui sont déjà membres 
de l’É� glise attire certes l’attention particulière du 
Seigneur... Mais ce n’est pas la prière, et encore 



L’église28

moins la simple réunion « au nom », qui fait d’une 
personne un membre de l’É� glise.

Lorsque l’apôtre Pierre est venu dans la famille du 
centurion Corneille (Actes 10:17-48), que l’apôtre 
Philippe a rencontré l’É� thiopien (Actes 8:29-39) et 
que l’apôtre Paul a rencontré les disciples de Jean-
Baptiste (Actes 19:1-5), ils n’ont pas dit : « Nous 
sommes maintenant réunis au nom de Jésus-Christ, 
donc vous êtes déjà dans l’É� glise ». Non, ils ont tou-
jours pensé qu’il était nécessaire de rallier ces per-
sonnes à la véritable É� glise par un vrai baptême. 
Nous devons donc être en unité avec cette É� glise 
réelle, qui a maintenu une succession ininterrom-
pue depuis les temps apostoliques.

Un pasteur pentecôtiste qui voulait polémiquer 
avec moi sur ce sujet disait : « Je dois d’abord ren-
contrer le Christ pour faire partie de l’É� glise... dès 
qu’une personne se tourne vers le Christ, elle fait 
immédiatement partie de l’É� glise ».

Mais ce n’est pas vrai, car même l’apôtre Paul, 
après sa rencontre miraculeuse avec le Christ sur 
le chemin de Damas, est resté étranger à l’É� glise 
jusqu’à ce qu’Ananie fasse de lui un membre de 
l’É� glise par le sacrement du baptême. L’apôtre Paul 
lui-même a jugé cette démarche nécessaire. C’est la 
première chose qu’il a faite après avoir recouvré la 
vue. Il n’a pas dit : « J’ai déjà rencontré le Christ, je 



L’église 29

me suis déjà converti, je suis donc devenu chrétien 
et membre de l’É� glise par cette rencontre, il n’y a 
plus rien à faire ».

Comme nous l’apprend le Nouveau Testament, 
nombreux sont ceux qui ont rencontré le Christ, y 
compris les Pharisiens et les Sadducéens, mais tous 
ne l’ont suivi. Plutôt que de parler de « rencontre 
avec le Christ », il me semble plus approprié de 
parler d’ « union avec le Christ » (voir Actes 5:14, 
1 Cor. 6:17). Il convient de souligner qu’il est bien 
sûr possible d’apprendre des choses au sujet du 
Christ en dehors de l’É� glise. Il est également pos-
sible de croire au Christ en tant que Dieu en dehors 
de l’É� glise. Il est possible d’éprouver des sentiments 
exaltés en pensant au Christ en dehors de l’É� glise. 
Lire la Bible, essayer d’obéir aux commandements, 
parler du Christ avec d’autres, tout cela peut se faire 
en dehors de l’É� glise. Mais ce n’est que dans l’É� glise 
que l’on peut être uni au Christ. Ce n’est que dans la 
véritable É� glise, où il y a le sacrement du baptême, 
dans lequel « nous tous qui avons été baptisés dans 
le Christ Jésus... sommes unis à lui par conformité à 
sa mort » (Rom. 6:5) et le sacrement de l’Eucharis-
tie, dont le Christ lui-même a dit : « Celui qui mange 
ma chair et qui boit mon sang demeure en moi, et 
moi je demeure en lui » (Jn. 6:56).



L’église30

Le Christ n’a pas dit : « Celui qui lit la Bible de-
meure en moi et moi en lui ». Il a dit cela à propos 
de l’Eucharistie. Lire à propos de nourriture ne ras-
sasie pas.

D’ailleurs, parmi les protestants russes, il existe 
différentes opinions sur l’Eucharistie. Il arrive que 
des membres ordinaires d’une communauté croient 
qu’ils reçoivent le vrai Corps et le vrai Sang du 
Christ, alors que leur propre pasteur affirme qu’il 
ne s’agit que de symboles.

Pour ceux qui pensent qu’il s’agit de simples 
symboles, il semble que l’enseignement ortho-
doxe de l’Eucharistie en tant qu’union réelle avec 
le Christ soit une sorte de « mysticisme malsain 
», alors qu’en fait, il découle directement des pa-
roles du Sauveur. Rappelons-nous comment, après 
ces paroles sur la communion à sa Chair et de son  
Sang, « plusieurs de ses disciples, après l’avoir 
entendu, dirent : « Cette parole est dure, qui peut 
l’écouter ? »… Dès ce moment, plusieurs de ses dis-
ciples se retirèrent, et ils n’allaient plus avec lui » 
(Jn. 6:60-66). N’est-ce pas le même rationalisme qui 
anime les protestants d’aujourd’hui qui ne veulent 
pas faire confiance à ce que la Bible dit explicite-
ment au sujet de l’Eucharistie ?

Mais revenons à notre dialogue avec le pasteur. 
Le seul argument qu’il ait avancé pour que lui et 



L’église 31

ses disciples soient également considérés comme 
membres de l’É� glise est qu’ils portent de « bons 
fruits » : « si nous voyons aujourd’hui des aveugles 
spirituels recouvrer la vue et se tourner vers le 
Christ, des vies et des familles guéries, des toxico-
manes et des alcooliques libérés, et que nous en-
tendons l’É� vangile être proclamé, n’est-ce pas là la 
preuve de son œuvre au sein de son peuple ? Quelles 
sont les raisons de nier la présence du Christ  
(et donc l’appartenance à la véritable É� glise) là où 
ses actions se manifestent réellement ? »

Mais quelles sont les raisons de reconnaî�tre 
les actions du Christ dans tout ce qui précède ?  
Il y a, par exemple, les Témoins de Jéhovah et les 
Mormons. Pratiquement tous les protestants ne les 
reconnaissent pas comme faisant partie de l’É� glise, 
bien que les uns et les autres puissent tout aussi 
bien prétendre qu’ils annoncent l’É� vangile, qu’ils 
amènent des aveugles spirituels au Christ et qu’ils 
changent leur vie, etc. Mais les protestants eux-
mêmes ne considèrent pas ces arguments comme 
suffisants pour les reconnaî�tre comme faisant par-
tie de l’É� glise. Si ces arguments sont insuffisants 
lorsqu’ils sont avancés par les Témoins de Jéhovah 
et les Mormons, pourquoi le seraient-ils lorsqu’ils 
sont avancés par les pentecôtistes ou les baptistes ?



La vénération de la mère de dieu et des saints32

Beaucoup de protestants sont convaincus que la 
sincérité même de leur foi est la preuve qu’ils sont 
dans la véritable É� glise. Mais il est possible de se 
tromper sincèrement, n’est-ce pas ? Les paï�ens ne 
croient-ils pas sincèrement en leurs idoles ? La sin-
cérité seule ne suffit donc pas.

Je me rends compte que mes questions sont peut-
être gênantes. Surtout quand on est dans une com-
munauté où on est aimé et apprécié, où il semble 
qu’on ait trouvé sa place. Il est inquiétant de se po-
ser des questions qui peuvent conduire au doute. 
On peut comprendre d’un point de vue humain que 
l’on ne veuille pas risquer les bonnes choses que 
l’on a déjà. Mais dans ce cas, je pense qu’un chrétien 
sincère devrait se demander : « Qu’est-ce que Jésus 
veut que je fasse ? A-t-il fondé son É� glise pour que je 
ne la cherche pas et que je ne la rejoigne pas ? Est-
il vraiment possible d’aimer le Christ et de négliger 
son Corps ?

LA VÉNÉRATION DE LA MÈRE 
DE DIEU ET DES SAINTS

Passons maintenant à l’examen des éléments qui 
perturbent le plus souvent nos amis protestants 
dans l’Orthodoxie.



La vénération de la mère de dieu et des saints 33

Commençons par la vénération des saints et, 
entre autres, de la Mère de Dieu, la Vierge Marie. 
Certains protestants disent explicitement que c’est 
un péché, d’autres demandent pourquoi adresser 
des supplications aux saints au lieu de les adresser 
directement à Dieu ?

Voyons cela de plus près. Il y a beaucoup de choses 
sur ce sujet que les protestants ne connaissent gé-
néralement pas.

Tout d’abord, les prières aux saints dans l’É� glise 
orthodoxe ne sont pas seulement des supplications, 
mais aussi des louanges. Par exemple, les canons et 
les acathistes, si aimés du peuple, sont consacrés à 
cela — dans ces prières, les fidèles se souviennent 
de la vie et des actes des saints, les glorifient et les 
louent pour leur foi et leur vie selon la volonté de 
Dieu. C’est l’accomplissement direct des paroles 
de l’É� criture : « Souvenez-vous de vos guides qui 
vous ont annoncé la parole de Dieu, considérez 
quelle a été la fin de leur vie, et imitez leur foi »  
(Hébr. 13:7) ; « Voici, nous disons bienheureux ceux 
qui ont souffert patiemment. Vous avez entendu par-
ler de la patience de Job, et vous avez vu la fin que 
le Seigneur lui accorda » (Jacques 5, 11). Et la Mère 
de Dieu a dit : « Désormais toutes les générations 
me diront bienheureuse » (Lc 1, 48). Dans ces deux 
cas, le verbe μακαρί�ζω est utilisé, ce qui signifie « 



La vénération de la mère de dieu et des saints34

célébrer, glorifier ». J’ai parfois posé la question à des 
amis protestants : comment accomplissent-ils exac-
tement ces paroles de l’É� criture ? S’ils pensent que 
nous, orthodoxes, ne le faisons pas correctement, 
qu’ils nous enseignent par leur exemple comment 
honorer la Vierge Marie et les anciens ascètes de 
la foi. D’après leurs réponses, j’ai compris qu’ils ne 
les honoraient en aucune manière et qu’ils violaient 
ainsi la parole de Dieu. Même si vous ne voulez pas 
adresser de demandes aux saints, rien ne vous em-
pêche de réciter des canons et des acathistes lors de 
vos offices pour vous rappeler l’exemple des saints 
et les glorifier.

Deuxièmement, voyons ce qui concerne les 
prières de supplication. J’ai entendu des amis pro-
testants affirmer que de telles prières aux saints 
semblaient violer cette parole selon laquelle il n’y a 
« qu’un seul médiateur entre Dieu et les hommes, le 
Christ Jésus, homme lui-même » (1 Tim. 2:5). Mais 
ces paroles concernent le sacrifice expiatoire (cf. la 
suite : « qui s’est donné lui-même en rançon pour 
tous ») — il est certain qu’aucun saint n’est un inter-
cesseur dans ce sens. Pourtant, le Seigneur enjoint 
à plusieurs reprises aux chrétiens de prier pour les 
autres (Mt. 5:44 ; 1 Thess. 5:25 ; 2 Thess. 3:1). Nos 
amis protestants se souviendront peut-être qu’ils 
ont aussi l’habitude de prier les uns pour les autres, 



La vénération de la mère de dieu et des saints 35

mais ils ne se considèrent pas pour autant comme d’ 
« autres intercesseurs ». De la même manière, nous 
demandons aux saints de prier Dieu pour nous, sans 
penser qu’ils agissent par leur propre pouvoir, de 
manière autonome par rapport à Dieu.

 L’objection protestante habituelle est que tout 
cela n’est dit que pour les vivants, et qu’il n’est dit 
nulle part que les saints morts peuvent prier. Je me 
souviens qu’un jour, lors d’une conversation avec 
un pasteur presbytérien à ce sujet, je lui ai rappe-
lé les paroles de l’Apocalypse : « Je vis sous l’autel 
les âmes de ceux qui avaient été immolés à cause 
de la parole de Dieu et à cause du témoignage 
qu’ils avaient rendu. Ils crièrent d’une voix forte, en  
disant : “Jusques à quand, Maî�tre saint et véritable, 
tardes-tu à juger, et à tirer vengeance de notre 
sang sur les habitants de la terre ”? » (Apoc. 6:9-
10). L’apôtre Jean témoigne ici directement que les 
saints morts conservent la conscience de soi et la ca-
pacité de prier Dieu. Le pasteur commença à m’as-
surer que de telles paroles ne se trouvaient pas dans 
les É� critures, ce qui m’obligea à lui demander son 
exemplaire de la Bible et à lui montrer ces paroles. 
Il a été très surpris. Comme ce pasteur, de nombreux 
protestants, lorsqu’ils les lisent, ne réfléchissent pas 
à leur signification parce qu’elle ne correspond pas 
à ce qu’on leur enseigne.



La vénération de la mère de dieu et des saints36

Les protestants insistent généralement sur le fait 
que les saints perdent la capacité de prier pour les 
autres après la mort, bien qu’aucun de mes interlo-
cuteurs n’ait pu me montrer où l’É� criture le dit ex-
plicitement. Entre-temps, le Christ a témoigné que  
« pour Lui tous sont vivants » (Lc. 20:38). Prier pour 
ceux qui sont dans le besoin est une expression de 
l’amour chrétien, et « l’amour ne cesse jamais »  
(1 Cor. 13:8). Les protestants se demandent égale-
ment comment les saints décédés peuvent entendre 
les prières qui leur sont adressées. Cela n’est pas 
difficile à comprendre si nous nous rappelons que  
« qui s’attache au Seigneur est avec lui un seul es-
prit » (1 Cor. 6:17), et le Seigneur est connu pour 
être capable d’entendre les prières, donc les saints 
qui sont unis à lui peuvent le faire. Rappelons-nous 
comment Dieu a miraculeusement fait connaî�tre à 
l’apôtre Paul la demande des chrétiens de Macédoine  
(cf. Actes 16:9). Il découle directement des textes de 
la Bible que même après leur mort, que l’É� criture 
appelle simplement « départ » (2 Timothée 4:6), les 
justes qui sont unis au Seigneur et qui conservent 
leur conscience de soi continuent à prier Dieu.

L’apôtre Paul écrit aux chrétiens : « Vous êtes ve-
nus... à l’É� glise des prémices écrite dans les cieux, 
à Dieu, le Juge de tous, et aux esprits des justes qui 
ont atteint la perfection » (Hébr. 12:22-23). Et nous, 



La vénération de la mère de dieu et des saints 37

les orthodoxes, par le biais de prières et de glori-
fications, nous nous approchons de ces saints et 
communions avec eux dans la prière, alors que les 
protestants n’ont pas voulu et ne veulent pas s’ap-
procher « des esprits des justes qui ont atteint la 
perfection ». Je prie les protestants de m’excuser si 
cela semble sévère, mais j’entends une pointe d’or-
gueil dans leurs paroles : « Pourquoi devrais-je de-
mander à un saint de prier Dieu pour moi, alors que 
je peux directement prier Dieu pour moi-même ? »

Dieu dit à plusieurs reprises dans la Bible qu’il 
écoute la prière d’un saint homme plus que d’autres, 
et même que la prière d’un homme ordinaire et pé-
cheur ne sera pas acceptée. Rappelez-vous ce que 
Dieu a dit aux amis de Job : « Mon serviteur prie-
ra pour vous, et c’est par égard pour lui seul que je 
ne vous traiterai pas selon votre folie » (Job 42:8). 
De même, Dieu dit à Abimelech que ce n’est que si 
Abraham prie pour lui qu’il pourra échapper à la 
mort (Gen. 20:7-17). Les amis de Job et Abimelech 
auraient pu prier de leur propre chef. Mais Dieu ne 
leur a pas dit « Priez-Moi directement, vous n’avez 
pas besoin de médiateurs ».

L’É� criture appelle les saints « amis de Dieu »  
(Jn. 15:15 ; Jc. 2:23), alors qu’y a-t-il d’étrange à ce 
que Dieu écoute volontiers et exauce bientôt les de-
mandes de ses amis ? Il est bien connu que même 



La vénération de la mère de dieu et des saints38

dans sa vie terrestre, lorsqu’ils lui demandaient 
quelque chose, il répondait sans faute. Par exemple, 
à la demande de sa Mère, il a aidé les jeunes ma-
riés qui étaient pauvres et a fait un miracle lors 
de la fête [des noces] pour les sauver de la honte  
(cf. Jn. 2:1-11).

Il convient enfin de parler de la vénération des re-
liques des saints. Nos amis protestants s’interrogent 
souvent à ce sujet, pensant que c’est certainement 
contraire à la Bible. En effet, la Bible elle-même 
nous dit que Dieu glorifie aussi les restes corporels 
de ses saints et qu’il peut faire des miracles à tra-
vers eux. Nous lisons : « É� lisée mourut, et on l’en-
terra. L’année suivante, des troupes de Moabites 
pénétrèrent dans le pays. Et comme on enterrait un 
homme, voici, on aperçut une de ces troupes, et l’on 
jeta l’homme dans le sépulcre d’É� lisée. L’homme alla 
toucher les os d’É� lisée, et il reprit vie et se leva sur ses  
pieds » (4 Règnes 13:20-21). Nous voyons également 
des manifestations de la puissance miraculeuse de 
Dieu à travers les reliques des saints postérieurs. 
Par exemple, l’autre jour, à Saint-Pétersbourg, une 
femme aveugle a recouvré la vue grâce aux reliques 
du grand martyr Georges de Lydda.

Et nous arrivons ici à un autre point important 
auquel je suggère au lecteur protestant de prê-
ter une attention particulière. Ce que nous avons 



La vénération de la mère de dieu et des saints 39

devant nous n’est pas la question théorique : « les 
saints peuvent-ils nous entendre ou non ? » ou  
« Dieu peut-il agir par l’intermédiaire des reliques 
des saints ou non ? » Le fait est qu’ils nous entendent 
vraiment. Et pas seulement dans l’Antiquité — de 
nombreux chrétiens orthodoxes modernes, dont je 
fais partie, témoignent par expérience personnelle 
qu’ils ont prié les saints, demandant leur interces-
sion auprès de Dieu, et que Dieu leur a répondu, et 
a même accompli des miracles. Si, comme vous le 
dites, Dieu est mécontent des prières adressées aux 
saints, pourquoi accomplit-il ce qui est demandé 
dans ces prières ? Si lorsque vous priez directement 
Dieu tout se passe bien, mais que lorsque vous priez 
un saint, rien ne se passe, alors les prières aux saints 
cesseraient naturellement. Mais Dieu, au contraire, 
soutient la pratique de ces prières, en accomplis-
sant ce qui y est demandé, soutient la pratique de 
la vénération des reliques, en accomplissant des mi-
racles quand on les touche. Pourquoi ?

Je sais que de nombreux protestants croient que 
ces miracles sont l’œuvre du diable. Mais n’est-
il pas trop facile de déclarer que tous les miracles 
orthodoxes, dont vous ne connaissez pas la grande 
majorité, sont l’œuvre du diable, simplement parce 
qu’ils ne correspondent pas à votre conception ? 
Cette question ne nécessite-t-elle pas une réflexion 



La vénération de la mère de dieu et des saints40

plus sérieuse et plus honnête ? Pour ma part, je ne 
pense pas qu’absolument tous les miracles qui se 
produisent dans le monde protestant soient diabo-
liques. Je crois que Dieu peut répondre à la prière 
d’un protestant. Alors pourquoi n’admettez pas qu’il 
en soit de même pour les orthodoxes ?

 Le plus grand malentendu de la part des protes-
tants sur cette question est qu’ils pensent que les 
orthodoxes honorent la Mère de Dieu et les saints au 
lieu du Christ, que les saints éclipsent le Christ pour 
nous. Mais c’est exactement le contraire ! Nous les 
aimons pour l’amour du Christ. Notre amour pour 
les saints et pour la Mère du Christ est l’expression 
naturelle de notre amour pour le Christ. Un homme 
noble ne dit-il pas à celui qu’il aime : « Tes amis sont 
mes amis » ? Serait-il plus honorable de dire : « Je 
n’aime que toi, et je ne veux pas entendre parler de 
tes amis, je n’en ai pas besoin » ?

Les paroles que le Christ a dites aux saints apôtres 
, « celui qui vous rejette me rejette » (Lc. 10:16), ne 
se réaliseront-elles pas sur ceux qui traitent ses 
saints de cette manière ? Et s’il répondra à ceux qui 
ont rejeté les pauvres ordinaires, les malades et les 
prisonniers — « Retirez-vous de moi, maudits, allez 
dans le feu éternel qui a été préparé pour le diable 
et pour ses anges » (Mt. 25:41) —, que ne dira-t-il 
pas à ceux qui ont rejeté ses amis, dont le monde 



La vénération de la mère de dieu et des saints 41

entier n’était pas digne (cf. Héb. 11:38) et qui en-
tourent le trône de Dieu (Apoc. 7:9-10) ?

Les icônes sont probablement la chose la plus 
embarrassante pour les protestants parmi tout ce 
qui existe dans l’Orthodoxie. Le degré de rejet peut 
varier d’un protestant à l’autre. En Inde, des habi-
tants m’ont raconté que lorsqu’un Indien catholique 
se convertit à une certaine confession protestante, il 
doit piétiner une icône de la Mère de Dieu et de l’En-
fant Jésus pour prouver la sincérité de sa conver-
sion. Bien sûr, tous les protestants n’approuvent pas 
des méthodes aussi radicales, mais tous rejettent 
catégoriquement les icônes et leur vénération litur-
gique. Il leur semble que c’est de l’idolâtrie, une vio-
lation du commandement : « Tu n’auras pas d’autres 
dieux devant ma face. Tu ne te feras point d’image 
taillée, ni de représentation quelconque des choses 
qui sont en haut dans les cieux, qui sont en bas sur la 
terre, et qui sont dans les eaux plus bas que la terre. 
Tu ne te prosterneras point devant elles, et tu ne les 
serviras point » (Ex. 20, 2-5).

Ces mots sont souvent cités par les protestants 
aux orthodoxes au cours de leurs discussions, avec 
la certitude qu’ils prouvent le caractère inadmis-
sible de toutes les images religieuses, et donc des 
icônes. À�  son tour, tout orthodoxe bien formé sait à 
quel point il est facile de faire tomber cette certitude 



La vénération de la mère de dieu et des saints42

si l’on suggère à un ami protestant de lire le même 
livre de l’Exode cinq chapitres plus loin. Le Seigneur 
y dit à Moï�se : « Tu feras deux chérubins d’or, tu les 
feras d’or battu, aux deux extrémités du propitia-
toire » de l’arche l’alliance (Exode 25, 17-21).

Et, chose remarquable, ces icônes de chérubins 
se trouvaient non seulement au-dessus de l’arche 
d’alliance, mais aussi sur le voile du tabernacle (Ex. 
26:31), à l’intérieur du temple de Salomon et sur 
ses murs (3 Règnes 6:27-29), et même dans la vi-
sion du temple céleste donnée au prophète É� zéchiel  
(É� zéc. 41:20, 25). En d’autres termes, tous les véri-
tables temples de Dieu décrits dans la Bible possé-
daient des icônes. Des icônes des chérubins. Et cela 
ne se limite pas à l’Ancien Testament.

Lorsque les protestants lisent comment notre 
Seigneur Jésus-Christ est entré dans le temple de 
Jérusalem, ils s’imaginent que l’intérieur de ce 
temple avait les mêmes murs nus que leurs maisons 
de culte. Ils ne réalisent pas que le Seigneur est entré 
dans un temple dont les murs étaient ornés d’icônes 
de chérubins, et que c’est ce temple qu’il a appe-
lé « la Maison de Mon Père » (Jn. 2:16). C’est dans 
ce temple que l’É� glise du Nouveau Testament s’est 
réunie quotidiennement après la Pentecôte (Actes 
2:46). En fait, ce ne sont pas les protestants qui ont 
le droit de demander aux orthodoxes pourquoi ils 



La vénération de la mère de dieu et des saints 43

ont des icônes, mais les orthodoxes devraient leur 
poser la question suivante : « Pourquoi n’avez-vous 
pas d’icônes telles que décrites dans l’É� criture ? » 
Au moins des icônes de chérubins. Je ne connais 
aucune église orthodoxe qui n’ait pas d’images de 
chérubins, et pourtant je ne connais aucun édifice 
religieux protestant qui en ait. Qui est donc le plus 
en accord avec la Bible ?

Je me souviens d’une femme adventiste qui m’a dit 
que s’il y avait des images dans l’Ancien Testament, 
elles n’étaient pas adorées. Je lui ai répondu que 
nous adorons Dieu seul au sens élevé du terme, que 
nous honorons les chérubins, les anges et les saints, 
ainsi que leurs icônes, et qu’il est ordonné d’ho-
norer non seulement Dieu, mais aussi les parents  
(Ex. 20:12), les anciens (Lévit. 19:32) et les chré-
tiens pieux (1 Cor. 16:17-18).

Nos amis protestants n’auraient aucune raison 
d’être gênés s’ils saisissaient la différence entre le 
culte qui appartient à Dieu seul et la vénération que 
nous avons pour les saints, que nous pouvons expri-
mer, par exemple, en baisant leurs icônes. Dieu nous 
a ordonné d’honorer nos parents, mais cela ne veut 
pas dire que nous devons les déifier, n’est-ce pas ?  
Il en va de même pour les saints. La vénération n’est 
pas une déification, mais une expression d’amour et 
de respect.



La vénération de la mère de dieu et des saints44

Il n’était pas rare que les interlocuteurs me  
disent : « Mais ce qui a été dit ne concerne que les 
chérubins, et vous ne représentez pas que des ché-
rubins sur les icônes ». En effet, à l’époque de l’An-
cien Testament, personne ne pouvait être représen-
té en dehors des chérubins. La Mère de Dieu n’était 
pas encore née. Le Christ n’était pas encore incarné 
et visible en tant qu’homme (alors que la nature di-
vine ne peut pas être représentée). Et les Justes de 
l’Ancien Testament avant le Christ n’étaient pas non 
plus totalement parfaits. C’est pourquoi ils sont des-
cendus avec leurs âmes dans un lieu obscur, dans 
lequel le Seigneur est descendu et les a fait sortir 
avant sa résurrection. Après la Résurrection du 
Christ, les Justes de l’É� glise du Nouveau Testament 
ont été rendus capables d’être saints comme les 
chérubins et peuvent donc être représentés.

Le commandement de Dieu n’interdit pas toutes 
les images, mais celles qui sont en rapport avec les 
mots « Tu n’auras pas d’autres dieux » (Ex. 20:2) 
— il interdit les idoles. Les idoles sont des images 
de faux dieux. Les icônes ne sont pas des idoles car 
elles ne représentent pas d’ « autres dieux ».

Comme l’ont souligné les Pères du Septième 
Concile œcuménique, l’honneur rendu à une image 
remonte au prototype. Ainsi, lorsque nous prions 
devant une icône, nous ne prions pas l’icône, mais 



La vénération de la mère de dieu et des saints 45

celui qui est représenté sur l’icône. De même, une 
personne éloignée de sa famille qui, dans un mo-
ment de nostalgie, embrasse une photographie de 
sa mère ou de sa femme, exprime ainsi son amour 
non pas pour le papier photographique, mais pour 
la personne qui y est représentée.

Les protestants sont embarrassés par le fait que 
nous nous inclinons devant les icônes et que nous 
les embrassons, mais il ne s’agit pas d’une déifica-
tion. Nous, orthodoxes, nous inclinons les uns de-
vant les autres et nous faisons la « révérence », et 
l’apôtre enjoint tous les chrétiens en ces termes :  
« Saluez-vous les uns les autres par un saint  
baiser » (1 Cor. 16:20). Cette expression d’amour 
à travers une icône n’est donc pas une mauvaise 
chose. Les icônes nous aident à prier et à accom-
plir ce commandement : « Souvenez-vous de vos  
guides » (Hébr. 13,7).

En rejetant les icônes, les protestants se réfèrent 
souvent aux versets selon lesquels Dieu doit être 
« adoré en esprit et en vérité » (Jn. 4:24). Mais ces 
paroles ont été adressées à la Samaritaine contre 
l’idée de lier le culte à un lieu géographique particu-
lier, plutôt que pour dire que toute forme extérieure 
devrait être évitée dans le culte rendu à Dieu. Les 
protestants eux-mêmes ne peuvent pas éviter de 
telles formes lorsque, par exemple, ils accrochent 



�� ������������������������������     46

une croix dans leurs lieux de culte, installent une 
chaire, etc. Nous vivons en effet au milieu de formes, 
d’une manière ou d’une autre. En quoi la prière 
avec le regard fixé sur un mur vide ou dans l’obscu-
rité des yeux fermés est-elle plus spirituelle que la 
prière avec le regard fixé sur une croix ou une image 
du Christ ?

À PROPOS DU BAPTÊME DES 
ENFANTS

Une autre question très populaire de la part pro-
testants envers les orthodoxes est celle du baptême 
des enfants. Les protestants soulignent souvent que 
l’É� criture parle du baptême de ceux qui ont entendu 
le sermon, alors que les nouveaux-nés ne peuvent 
pas entendre.

En fait, les nourrissons peuvent entendre. De 
nombreuses études ont montré que, même lors-
qu’ils sont encore dans le ventre de leur mère, les ils 
réagissent différemment à la musique à laquelle ils 
sont exposés.

Et, bien que les nourrissons ne soient pas aus-
si intelligents que les adultes, ils sont également 
capables d’entendre dans le domaine spirituel. Il 
suffit de rappeler que dans le premier chapitre de 



�� ������������������������������      47

l’É� vangile de Luc, il est écrit que saint Jean-Baptiste, 
alors qu’il était encore dans le ventre de sa mère, 
était capable d’entendre et de répondre joyeuse-
ment à la salutation de la Mère de Dieu.

De plus, au cours de l’Histoire de l’É� glise, on 
trouve des exemples connus de jeunes enfants 
qui sont devenus des martyrs conscients pour le 
Christ. C’est le cas de Saint-Cyr (Quiricus/Cyriacus), 
fils de sainte Julitte, âgé de trois ans, qui a été tué 
lors des persécutions paï�ennes. Un autre garçon 
de trois ans est connu parmi les 72 saints martyrs 
à Yuriev de Livonie, qui ont souffert en 1472. Le 
saint martyr Jean de Chine, âgé de huit ans, a endu-
ré consciemment la torture pour le Christ de la part 
des Yì�hétuáns en 1900. Les exemples ne manquent 
pas. Si des enfants de trois ans peuvent confesser 
le Christ et devenir martyrs pour lui, pourquoi ne 
peuvent-ils pas être baptisés ?

Les protestants, en ne baptisant pas leurs enfants 
ni à l’âge de huit, ni à trois ans, ne violent-ils pas ain-
si les paroles du Christ : « Laissez les petits enfants, 
et ne les empêchez pas de venir à moi » (Mt. 19:14) ? 
Ils ne laissent pas les enfants venir au Christ, comme 
si l’enfance était un âge où l’on doit être étranger 
au Christ. Mais en est-il ainsi ? L’apôtre écrit que 
tous ceux qui sont baptisés « ont revêtu le Christ »  
(Gal. 3:27), alors pourquoi les enfants se verraient-ils 



�� ��������������������  48

refuser la possibilité de revêtir le Christ ? Si le Christ 
a accompli le miracle de la guérison du paralytique 
par la foi de ceux qui l’ont amené à lui, pourquoi ne 
pourrait-il pas accomplir le « miracle » du baptême 
sur un enfant par la foi de ceux qui l’ont amené ?

Les chrétiens baptisent les enfants depuis les 
temps anciens. Selon l’apôtre Paul, le baptême rem-
plaçait la circoncision (cf. Colos. 2:11-14), et la cir-
concision était pratiquée sur les enfants en bas âge. 
Un auteur ancien du début du IIIe siècle témoigne 
que « l’É� glise a reçu des apôtres la tradition de don-
ner le baptême aussi aux enfants »3.

ÉCRITURE ET TRADITION
Dans le paragraphe précédent, nous avons men-

tionné le terme « tradition », et il s’agit là aussi d’un 
point de divergence important. Comme vous le sa-
vez, l’un des principes-clés du Protestantisme est  
« Sola Scriptura » (« l’É� criture seule »). Cela signifie 
qu’ils reconnaissent l’autorité de la seule Bible et re-
jettent la sainte Tradition de l’É� glise.

Cependant, ce principe est très critiquable. 
Premièrement, il n’est pas lui-même étayé par l’É� cri-
ture. Ne trouvez-vous pas qu’il est étrange de dire 

3	 Origène, Commentaire de l’épî�tre aux Romains, V, 6.



�� ��������������������   49

que nous ne pouvons accepter que ce qui est expli-
citement écrit dans la Bible, tout en se référant à un 
principe qui ne se trouve nulle part dans la Bible ?

Deuxièmement, non seulement ce principe ne 
se trouve pas dans la Bible, mais il contredit di-
rectement ce qui s’y trouve. En effet, la nécessité 
de suivre la Tradition des apôtres y est indiquée, 
l’apôtre Paul écrit : « tenez bon, et gardez fermes les 
traditions que nous vous avons enseignées, soit de 
vive voix, soit par lettre » (2 Thess. 2:15). Expliquez-
moi, comment les protestants respectent-ils ce com-
mandement ? Comment conservent-ils la tradition 
que les apôtres ont transmise oralement ? Pour la 
plupart, les apôtres ont enseigné oralement. Seuls 
quelques-uns d’entre eux ont laissé des épî�tres, qui 
ne sont pas nombreuses. Mais tous les apôtres ont 
enseigné oralement pendant des décennies. Tout 
cela était-il censé « rester lettre morte » et est-il 
sans importance ? L’apôtre Paul ne le pensait pas 
lorsqu’il écrivait : « Je vous loue de ce que vous vous 
souvenez de moi à tous égards, et de ce que vous re-
tenez mes instructions telles que je vous les ai don-
nées » (1 Cor. 11:2).

Trois cents ans après ces paroles, saint Basile le 
Grand déclarait : « Parmi les dogmes et les sermons 
conservés dans l’É� glise, certains nous viennent 
de l’enseignement écrit, et d’autres de la tradition 



�� ��������������������  50

apostolique, par succession dans le mystère... Et 
cela, personne, même s’il est peu informé, ne le dis-
cutera »4. Il poursuit en donnant des exemples de 
ce que les chrétiens ont reçu oralement des  
apôtres : faire le signe de croix, prier debout et face 
à l’Est, prononcer certaines paroles lors de l’office 
eucharistique, consacrer l’eau et l’huile, baptiser 
par triple immersion, appeler la personne qui va 
être baptisée à renoncer à Satan avant le baptême, 
et bien d’autres choses encore, y compris l’ensei-
gnement dogmatique.

Tout cela a été préservé par les chrétiens ortho-
doxes jusqu’à ce jour. Les protestants, quant à eux, 
ont d’abord lutté contre la « Tradition catholique-ro-
maine » déformée, mais ne voyant aucun moyen de 
purifier la Tradition apostolique des déformations 
catholiques-romaines, ils ont décidé d’abandonner 
complètement la Tradition, estimant que l’É� criture 
suffirait.

Mais la conception protestante selon laquelle la 
Bible s’explique par elle-même contredit les paroles 
de l’apôtre Pierre, qui écrit : « la patience de notre 
Seigneur est votre salut, comme notre bien-aimé 
frère Paul vous l’a aussi écrit, selon la sagesse qui lui 
a été donnée. C’est ce qu’il fait dans toutes les lettres 

4	  [Saint Basile, Sur le Saint-Esprit, chap. 27]



�� ��������������������   51

où il parle de ces choses, dans lesquelles il y a des 
points difficiles à comprendre, dont les personnes 
ignorantes et mal affermies tordent le sens, comme 
celui des autres É� critures » (2 Pierre 3:15-16). En 
d’autres termes, la Bible ne suffit pas pour s’expli-
quer elle-même : on peut la comprendre de travers, 
pour sa propre ruine.

Dans un autre passage, le même apôtre Pierre té-
moigne qu’ « aucune prophétie de l’É� criture ne peut 
être objet d’interprétation particulière, car ce n’est 
pas par une volonté d’homme qu’une prophétie a 
jamais été apportée, mais c’est poussée par le Saint-
Esprit » (2 Pierre 1:20-21). Par conséquent, seuls 
les saints Pères, animés par le même Esprit Saint, 
peuvent révéler à l’homme la véritable compréhen-
sion de la Parole de Dieu.

Mais avant de parler d’interprétation de la Bible, 
il faut parler de la Bible elle-même. Et là, nos amis 
protestants sont confrontés à quelque chose de 
nouveau. On a l’impression que beaucoup d’entre 
eux sont convaincus que les apôtres possédaient 
déjà toute la Bible sous forme de livres à couver-
ture noire et qu’ils en distribuaient des copies aux 
fidèles.

En fait, à l’époque de l’É� glise apostolique, la Bible 
en tant qu’unité des livres de l’Ancien et du Nouveau 
Testament n’existait pas. Les écrits des apôtres que 



�� ��������������������  52

nous connaissons ont été créés progressivement 
et se sont répandus dans les communautés encore 
plus lentement. Et à côté de leurs textes, il y avait 
beaucoup d’autres textes qui étaient aussi appelés 
évangiles, épî�tres, etc.

Qui a donc déterminé que l’É� vangile de Marc fai-
sait véritablement partie des É� critures mais que 
l’É� vangile de Thomas n’y était pas inclus ? Que l’Apo-
calypse de Jean faisait partie des É� critures, mais que 
l’Apocalypse de Pierre n’en faisait pas partie ? Qui a 
déterminé que ces vingt-sept livres constituaient le 
Nouveau Testament ? En bref : qui a compilé la Bible 
que les protestants utilisent aujourd’hui, et quand ?

Le Concile de Laodicée, en 364, a adopté un ca-
non qui n’incluait pas l’Apocalypse. Le canon du 
Nouveau Testament tel qu’il est utilisé aujourd’hui 
a été adopté pour la première fois au Concile de 
Carthage en 397. Il s’agit d’un fait historique, et rien 
ne prouve que le canon du Nouveau Testament, tel 
que les protestants le reconnaissent, ait été adopté 
au Ier ou au IIe siècle.

Il s’avère que la Bible a été compilée par l’É� glise, 
qui s’appelait déjà à l’époque orthodoxe (le terme « 
ὀ� ρθοδοξί�α » a été utilisé par des auteurs du IVe siècle 
et figure dans des documents officiels [dès cette 



�� ��������������������   53

époque] 5). Et dans cette É� glise, à la même époque, 
quand ses évêques définissaient en concile le canon 
de la Bible, la vénération des icônes existait déjà, les 
prières à la Mère de Dieu et aux saints, le baptême 
des enfants, les prières pour les défunts également, 
etc. C’est un constat.

Pour ne pas paraî�tre infondé, je vais donner 
quelques preuves.

Concernant le baptême des enfants : « Du bap-
tême et de la grâce de Dieu (...) personne ne de-
vrait être écarté par nous. C’est ce que l’on doit 
observer et mettre en pratique à l’égard de tous, 
mais surtout nous croyons qu’on doit l’observer à 
l’égard des enfants, qui ont par cela même plus de 
titres à notre assistance et à la miséricorde divine » 
(Saint Cyprien de Carthage, Lettre à Fidus, milieu du  
IIIe siècle).

Concernant la vénération des saintes reliques 
et les jours de commémoration des saints : au mi-
lieu du IIe siècle, les chrétiens de la ville de Smyrne 
écrivaient dans leur lettre à propos du martyre de 

5	 Cf. Second Concile Œcuménique (Constantinople 
I, 381), canon 7: « Ceux qui passent de l’hérésie à l’Ortho-
doxie et à l’héritage des élus doivent être reçus de la manière  
suivante… ». [Correction du relecteur]



�� ��������������������  54

leur évêque Polycarpe : « le centurion [...] a dépo-
sé le corps (de Polycarpe) sur le sol de l’église, mit 
le corps (de Polycarpe) au feu [...] et l’a brûlé. Nous 
avons ensuite recueilli ses ossements — trésor plus 
précieux que des joyaux et plus pur que l’or —, et 
nous les avons déposés là où ils doivent être : là 
où, dès que cela sera possible, nous nous réunirons 
dans la joie et l’allégresse, quand le Seigneur vou-
dra bien nous faire célébrer le jour de son martyre » 
(Eusèbe de Césarée, Histoire ecclésiastique, IV.15).

En ce qui concerne les prières aux saints, le 
Papyrus n° 470 de la bibliothèque de J. Reiland 
contient une prière qui est toujours utilisée pendant 
le service orthodoxe : « Sous ta merci nous trouvons 
refuge, ô Mère de Dieu. Ne méprise pas les prières 
que nous t’adressons au milieu de nos peines, dé-
livre-nous de tout danger, ô Vierge pure, [toi qui es] 
bénie entre toutes ». Le papyrus est daté de l’an 250.

Concernant les prières pour les défunts, sur la 
pierre tombale de saint Abercius, évêque d’Hiérapo-
lis, il est écrit : « Que tous les acolytes prient pour 
Abercius ». L’inscription date de la seconde moitié 
du IIe siècle.

En ce qui concerne les icônes, des images icono-
graphiques ont été trouvées dans la plus ancienne 
église chrétienne de l’ancienne ville syrienne de 
Doura-Europos. On y trouve notamment des images 



�� ��������������������   55

du Christ, de l’apôtre Pierre, d’Adam et È� ve, ain-
si que plusieurs scènes de l’Ancien et du Nouveau 
Testament. Ces peintures murales sont datées de 
232 ans après J.-C. Les icônes (images religieuses) 
étaient présentes chez les chrétiens romains — 
dans les catacombes de Rome, on a découvert des 
images du Christ, ainsi que des saints de l’Ancien et 
du Nouveau Testament produites au IIIe siècle ; de 
ce même siècle date une image de la Mère de Dieu à 
l’Enfant dans une scène d’ « Adoration des Mages », 
conservée sur l’un des sarcophages chrétiens [que 
nous avons conservés].

En d’autres termes, tout cela existait dans l’É� glise 
bien avant l’époque de Constantin le Grand, et cer-
tainement jusqu’à la fin du IVe siècle, lorsque les 
évêques de cette même É� glise ont fixé un canon de 
la Bible.

Nous sommes donc confrontés à un dilemme : si 
nous croyons que la Bible est un livre divinement 
inspiré, il faut reconnaî�tre la fiabilité de l’É� glise qui 
a compilé la Bible. Et si nous croyons que l’É� glise 
de cette époque était infectée par le paganisme et 
dans l’erreur sur de nombreux points de doctrine, 
comment pouvons-nous être sûrs qu’elle n’était pas 
dans aussi dans l’erreur lorsqu’elle a approuvé le 
canon des É� critures ?



�� ��������������������  56

Tout protestant qui possède une Bible à la mai-
son reconnaî�t ainsi la décision de l’É� glise et s’y fie 
comme étant correcte. Mais n’est-il pas logique de 
chercher une compréhension correcte de la Bible 
dans l’É� glise même à laquelle Dieu a confié la com-
pilation de la Bible ? Après tout, si cette É� glise 
n’avait pas une compréhension correcte de la Bible, 
aurait-elle pu la compiler correctement ?

Pour citer Joseph Gleason : « J’ai étudié le canon 
de la Sainte É� criture et, étant anglican, j’ai commen-
cé à avoir de forts doutes... »

Où se trouve, dans la Bible, la [liste authen-
tique] du canon de la sainte É� criture ? Où peut-on 
lire, dans la Bible, que le livre du prophète Baruch 
n’est pas divinement inspiré, alors que le livre d’Es-
ther l’est en effet ? Les neuf livres [historiques] de 
l’Ancien Testament ne sont cités nulle part dans le 
Nouveau. Or, ces neuf livres figurent tous dans les 
Bibles protestantes... Je me suis rendu compte que 
les protestants eux-mêmes ne croient pas en la  
« Sola Scriptura ». Ils disent généralement qu’ils y 
croient, mais si vous leur demandez : « Comment 
savez-vous que l’É� criture comprend bien soixante-
six livres ? Comment savez-vous ce qui est contenu 
dans l’É� criture et ce qui n’y est pas ? », ils ne seront 
pas en mesure de vous donner une confirmation à 
partir de l’É� criture. Ils doivent toujours recourir à 



�� ��������������������   57

leur tradition protestante. J’ai fini par me rendre 
compte que je n’oppose pas la Tradition à l’É� criture. 
J’oppose la tradition protestante à la tradition or-
thodoxe, qui est plus ancienne.

Un autre ancien protestant, [le Père] John 
Whiteford, émet de sérieuses objections sur le prin-
cipe même de la « Sola Scriptura ». Selon lui, les  
« protestants honnêtes devraient se demander [la 
chose suivante] : si le Protestantisme et son ensei-
gnement fondamental sur l’É� criture est agréable 
à Dieu, pourquoi cela a-t-il conduit à la formation 
de plus de vingt mille courants différents qui ne 
peuvent pas s’accorder les uns avec les autres sur les 
conceptions fondamentales dérivées de l’É� criture et 
sur ce que cela signifie d’être chrétien ? Comme l’a 
dit le Seigneur, « Tout bon arbre porte de bons fruits, 
mais le mauvais arbre porte de mauvais fruits »  
(Mt. 7:17). Si nous jugeons de la validité du principe 
qui affirme que l’É� criture est la seule source de la 
doctrine chrétienne par ses fruits, il ne nous reste 
plus qu’à conclure que cet « arbre » doit être coupé 
et jeté au feu (Mt. 7:19).

(...) Pour prouver ce principe, on cite générale-
ment les paroles : « depuis ton enfance, tu connais 
les saintes Lettres, qui peuvent te rendre sage (...). 
Toute É� criture est inspirée de Dieu, et utile pour 
enseigner, pour convaincre, pour corriger, pour 



�� ��������������������  58

instruire dans la justice » (2 Tim. 3:15-17). Mais que 
veut dire l’apôtre Paul lorsqu’il parle des écrits que 
Timothée a connus dès son enfance ? Il ne s’agit cer-
tainement pas du Nouveau Testament, car lorsque 
Timothée était enfant, le Nouveau Testament n’avait 
pas encore été écrit. Il est évident que l’apôtre Paul 
fait ici référence à l’Ancien Testament. Ainsi, si ce 
passage doit être utilisé pour établir les limites 
de l’autorité inspirée par Dieu, il faut exclure non 
seulement la Tradition, mais aussi l’ensemble du 
Nouveau Testament (...)6. 

Les protestants affirment souvent qu’ils « croient 
simplement en la Bible ». Cependant, un examen 
plus approfondi de leur attitude à l’égard de la 
Bible soulève un certain nombre de questions. Par 
exemple, pourquoi les protestants écrivent-ils tant 
de livres sur leur doctrine et la vie chrétienne en gé-
néral si, en effet, tout ce dont ils ont besoin, c’est de 
la Bible ? Et si elle se suffit à elle-même, pourquoi 
la lecture de la Bible n’aboutit-elle pas à un résul-
tat univoque, c’est-à-dire pourquoi tous les protes-
tants ne croient-ils pas la même chose ? Pourquoi 
distribuent-ils leurs propres tracts et autres  
documents ? Pourquoi continuent-ils à prêcher quoi 

6	E n outre, les apôtres eux-mêmes ont eu recours à des 
traditions extra-bibliques, par exemple en 2 Tim 3:8 et Jude 1:9.



Samedi ou dimanche ? 59

que ce soit ? Pourquoi les gens ne lisent-ils pas sim-
plement la Bible ?

La réponse est que la Bible, prise isolément, ne 
peut pas être pleinement comprise. En fait, chaque 
confession protestante a sa propre tradition, même 
si elle ne l’appelle pas par ce nom. La question n’est 
donc pas de savoir si nous croyons uniquement en 
la Bible ou si nous utilisons également la Tradition, 
mais quelle tradition nous utilisons pour interpréter 
la Bible. L’ancienne Tradition apostolique de l’É� glise 
orthodoxe ou la tradition de telle ou telle église pro-
testante, qui n’a pas de racines profondes »7.

SAMEDI OU DIMANCHE ?
Après avoir évoqué les principales différences qui 

nous séparent, il convient maintenant de mettre en 
lumière quelques questions spécifiques.

La question de savoir si les chrétiens doivent ob-
server le sabbat ne concerne pas tous les protes-
tants, mais elle est essentielle pour les « adventistes 
du septième jour », les « baptistes sabbataires » et 
certaines autres dénominations qui partagent les 
mêmes points de vue.

7	 John Whiteford, Sola Scriptura : An Orthodox Analysis 
of the Cornerstone of Reformation Theology



Samedi ou dimanche ?60

Je me souviens avoir discuté un jour avec un pas-
teur adventiste, qui m’a raconté de nombreuses his-
toires fantastiques. Par exemple, l’É� glise ancienne a 
respecté le sabbat pendant les trois premiers siècles 
de son histoire, jusqu’à ce qu’au IVe siècle, l’Empe-
reur Constantin déplace le jour de repos et les réu-
nions de prière au dimanche, et que le commande-
ment du sabbat commence ainsi à être enfreint. Par 
la suite, l’É� glise orientale a prétendument continué 
à observer le sabbat, mais pas l’É� glise romaine, ce 
qui a été l’une des causes du schisme de 1054, et 
plus tard, l’É� glise orthodoxe a également perdu l’ob-
servation du sabbat.

Le pasteur a parlé très sérieusement et avec 
beaucoup d’assurance, alors qu’il est clair, pour qui-
conque connaî�t l’Histoire de l’É� glise, que tout cela, 
du début à la fin, ne correspond pas à la réalité : ce 
ne sont que des mythes.

 J’ai indiqué au pasteur qu’il avait été mal infor-
mé, car les chrétiens ont commencé à se réunir le 
dimanche pour la prière, la fraction du pain (c’est-
à-dire l’Eucharistie) et la prédication dès l’époque 
apostolique (Actes 20:7), et le même jour ils fai-
saient des offrandes (1 Cor. 16:2). Le rassemble-
ment des chrétiens précisément le dimanche est 
également attesté par des sources datant de la fin 
du Ier siècle et du début du IIe siècle, telles que la 



Samedi ou dimanche ? 61

Didachè, les É� pî�tres de saint Ignace le Théophore et 
l’É� pî�tre de Barnabé.

J’ai ensuite rappelé que le Concile apostolique 
n’avait pas prescrit aux paï�ens convertis d’observer 
le sabbat (Actes 15:20) et que l’apôtre Paul avait mis 
en garde les croyants contre l’observation des règles 
de l’Ancien Testament, y compris le sabbat : « Que 
personne donc ne vous juge au sujet du manger ou 
du boire, ou au sujet d’une fête, d’une nouvelle lune, 
ou des sabbats » (Col. 2:16). Un assistant de pas-
teur adventiste, qui participait également à notre 
conversation, a dit qu’on appelait également « sab-
bat » chaque dixième jour du septième mois (Lév. 
16:29-31), et que c’était comme si l’apôtre disait ici 
que l’on ne devait pas observer ces sabbats annuels, 
mais [observer en revanche] les sabbats hebdoma-
daires. Cette interprétation fait cependant violence 
au texte, car l’apôtre n’a pas écrit « sabbat annuel », 
mais simplement « sabbat ». Mon interlocuteur ne 
pouvait pas confirmer son interprétation à partir du 
texte même de l’É� criture.

En général, la logique du raisonnement adven-
tiste est simple : « Ici, il est dit d’honorer le jour du 
sabbat, et c’est l’un des dix commandements écrits 
dans le Deutéronome. Si vous dites que ce comman-
dement a été annulé par Dieu, ou que son accomplis-
sement a été reporté au lendemain (le dimanche), 



Samedi ou dimanche ?62

alors montrez-nous où Dieu le dit spécifiquement. 
Et si vous ne pouvez pas nous le montrer, alors c’est 
vous qui l’inventez et violez le commandement de 
Dieu. »

Une chose que les adventistes ne prennent pas 
en considération, c’est que cette logique est née 
dans le cadre de leur polémique avec les catho-
liques-romains. Or, nous ne sommes pas catho-
liques-romains. L’É� glise orthodoxe n’enseigne pas 
officiellement que le sabbat a été annulé et déplacé 
au dimanche. Le jour du sabbat est toujours honoré 
dans l’Orthodoxie par le fait qu’il n’y a pas de jeûne 
strict, que la Liturgie est célébrée ce jour-là, que le 
cycle de la semaine liturgique est achevé ce jour-là 
et que, dans tous les pays orthodoxes, c’est aussi un 
jour non ouvrable, au même titre que le dimanche. 
Mais le Christ nous a libérés de l’ancienne concep-
tion des Juifs sur le sabbat, qui consistait à dire :  
« Cet homme ne vient pas de Dieu, car il n’observe 
pas le sabbat » (Jn. 9:16). Le Christ a expliqué que 
« le sabbat a été fait pour l’homme, et non l’homme 
pour le sabbat » (Marc 2:27) et qu’il est possible de 
« faire du bien un jour de sabbat » (Marc 3:4). Et 
non seulement du bien, mais même les tâches mé-
nagères nécessaires, comme les apôtres qui, alors 
qu’ils arrachaient et mangeaient des épis, ont été 



 Où est le vrai don des langues ? 63

défendus par le Christ face aux reproches d’infrac-
tion du sabbat (Matt. 12:1-5).

 Il est surprenant d’entendre des personnes qui 
se disent chrétiennes porter presque les mêmes ac-
cusations d’infraction du sabbat que les Pharisiens 
adressaient au Christ et aux apôtres.

Quant au dimanche, il est devenu le jour des ré-
unions de prière des chrétiens, car c’est ce jour-là 
qu’a eu lieu le plus grand événement de l’Histoire : 
la Résurrection du Christ. L’apôtre dit : « Si le Christ 
n’est pas ressuscité, c’est qu’il est mort, (…) et si 
le Christ n’est pas ressuscité, votre foi est vaine » 
(1 Cor. 15,17). Le dimanche n’abolit pas le sabbat 
mais le dépasse, tout comme ce que le Christ nous 
a donné dépasse ce que Moï�se nous a donné. Nous, 
orthodoxes, ne rejetons pas le sabbat, mais nous 
disons que le Christ nous a donné beaucoup plus 
par sa mort et sa résurrection, et que son jour de 
commémoration est plus glorieux que le sabbat 
de l’Ancien Testament. Dieu ne peut-il pas donner 
quelque chose de nouveau, et ne l’a-t-il pas fait dans 
le Nouveau Testament ? Lorsque le soleil se lève, il 
n’annule pas les étoiles, mais elles cessent d’être vi-
sibles à sa lumière.

 



 Où est le vrai don des langues ?64

OÙ EST LE VRAI DON DES 
LANGUES ?

Si, dans le chapitre précédent, nous avons trai-
té d’une question très importante pour les adven-
tistes, il convient maintenant de dire quelques mots 
d’une question très importante pour les pentecô-
tistes et les charismatiques. Tout comme les adven-
tistes sont convaincus qu’ils sont les seuls à respec-
ter le commandement du sabbat, les pentecôtistes 
et les charismatiques sont convaincus qu’ils sont les 
seuls à posséder le « don des langues » décrit dans 
le Nouveau Testament.

Mais ont-ils vraiment le don des langues, et les or-
thodoxes ne l’ont-ils vraiment pas ?

Nous savons tous comment le don des langues est 
décrit dans le Nouveau Testament. « Des langues, 
semblables à des langues de feu, leur apparurent, sé-
parées les unes des autres, et se posèrent sur chacun 
d’eux (...), il y avait en séjour à Jérusalem des Juifs, 
(...) [et des gens] de toutes les Nations qui sont sous 
le ciel. Au bruit qui eut lieu, la multitude accourut, et 
elle fut stupéfaite, parce que tout un chacun enten-
dait [les apôtres] parler dans sa propre langue. Ils 
étaient tous dans l’étonnement et la surprise, et ils 
se disaient les uns aux autres : « Voici, ces gens qui 
parlent ne sont-ils pas tous Galiléens ? Et comment 



Où est le vrai don des langues ? 65

les entendons-nous dans notre propre langue à 
chacun, dans notre langue maternelle ? Parthes, 
Mèdes, É� lamites, ceux qui habitent la Mésopotamie, 
la Judée, la Cappadoce, le Pont, l’Asie, la Phrygie, la 
Pamphylie, l’É� gypte, le territoire de la Libye (...), et 
ceux qui sont venus de Rome, (...) Crétois et Arabes, 
comment les entendons-nous parler dans nos lan-
gues des merveilles de Dieu ? » (Actes 2:3-11).

Parallèlement, ce que les pentecôtistes et les cha-
rismatiques appellent le « don des langues » est éga-
lement bien connu : la prononciation d’un méli-mélo 
de syllabes et de sons différents, incompréhensible 
tant pour les personnes présentes que pour l’ora-
teur lui-même. Cette vague a été lancée au début du 
XXe siècle par William Seymour à Los Angeles. En 
« parlant en langues », la personne se sent souvent 
élevée [spirituellement] et, pour la plupart des pen-
tecôtistes, c’est un signe de l’action directe de l’Es-
prit Saint en eux.

Ce phénomène est devenu populaire, de sorte que 
les mouvements pentecôtistes et charismatiques se 
sont largement répandus. Cependant, cette pratique 
soulève un certain nombre de problèmes. À�  savoir :

1. Bien que tout le monde n’ait pas eu le don des 
langues, même à l’époque du Nouveau Testament, 
comme l’indiquent les paroles de l’apôtre Paul  
(1 Cor. 12:10), les pentecôtistes cherchent à ce que 



Où est le vrai don des langues ? 66

chaque membre de leur assemblée pratique ce qu’ils 
appellent « le don des langues ». Par conséquent, 
lorsque l’apôtre dit que le Saint-Esprit ne donne le 
don des langues qu’à certains, les pentecôtistes en-
seignent que, dans leurs assemblées, Il le donne à 
absolument tout le monde.

2. Leur glossolalie est fondamentalement diffé-
rente de celle décrite dans le deuxième chapitre du 
livre des Actes des Apôtres. En effet, les apôtres par-
laient de vraies langues et étaient compris par des 
personnes d’autres nations. On ne sait pas pourquoi 
les prédicateurs étrangers des congrégations pen-
tecôtistes, lorsqu’ils viennent en Russie, prennent 
des traducteurs. S’ils avaient le don des apôtres, ils 
parleraient en russe sans étude préalable, grâce au  
« don des langues ». Mais ce n’est pas le cas.

3. Les pentecôtistes prétendent parfois qu’ils 
parlent en « langues angéliques », ce qui explique 
que personne ne les comprenne. Cependant, toute 
langue est un moyen de communication, elle est 
nécessaire à la transmission d’informations, et 
pour cela elle doit avoir une certaine structure. La 
présence de cette structure est facile à déterminer, 
même sans connaî�tre la langue donnée. La glossola-
lie pentecôtiste a été enregistrée, déchiffrée et étu-
diée à de nombreuses reprises par des linguistes. 



Où est le vrai don des langues ? 67

Le verdict a été décevant : ce qu’ils prononçaient 
n’avait aucune structure linguistique.

4. De nombreux pentecôtistes tombés dans de 
graves péchés tels que la toxicomanie, la fornica-
tion, etc. continuent à « parler en langues » comme 
avant. Où est le Saint-Esprit dans tout cela ? S’agit-il 
vraiment de Son don dans de pareils cas ?

5. Un phénomène similaire à la glossolalie pen-
tecôtiste se retrouve dans les religions non chré-
tiennes et dans les pratiques chamaniques. « F.D. 
Goodman a participé à des études approfondies 
sur la glossolalie. Elle rapporte que la glossolalie 
est observée chez les Esquimaux, les Sames, les 
Tchouktches, les Ostyaks et les Evenks, qui utilisent 
dans leurs rituels un langage secret constitué d’un 
mélange de syllabes dépourvues de sens. Il existe 
de nombreux exemples de glossolalie, sur tous les 
continents, au sein des religions nationales (...). L.C. 
May note que la glossolalie dans les religions non 
chrétiennes est présente en “Malaisie, Indonésie, 
Sibérie, Chine, Japon, Corée, Birmanie et ailleurs”. 
Elle est également présente dans les religions tri-
bales africaines »8. 

8	 Gerhard F. Hasel. Speaking in Tongues : Biblical 
Speaking in Tongues and Contemporary Glossolalia



Où est le vrai don des langues ? 68

Ainsi, la glossolalie pentecôtiste n’est pas le don 
des langues qu’avaient les apôtres, ce n’est pas le 
don du Saint-Esprit, ce n’est pas un don du tout et ce 
ne sont pas des langues du tout.

Еn revanche, l’Orthodoxie a conservé le véri-
table don des langues, tel qu’il existait du temps 
des apôtres, bien qu’il ne se manifeste plus que 
très rarement. Par exemple, au XXe siècle, le moine 
saint Paï�ssios du Mont Athos possédait ce don. 
Nous connaissons un cas où il a parlé français à des 
Français. Et deux autres fois, il a parlé anglais à des 
pèlerins venus de pays anglophones. Dans tous ces 
cas, il n’y avait pas d’interprète présent, mais les 
gens avaient besoin de lui parler, et le Saint-Esprit 
a donné à saint Paï�ssios le don de parler parfaite-
ment leur langue, bien qu’il ne parlât lui-même que 
le grec et qu’il n’ait jamais appris d’autres langues. 
Au XIXe siècle, des témoins oculaires ont constaté le 
même don des langues chez un autre ascète atho-
nite, le moine du grand-habit Martinian. « É� tant 
grec, il ne connaissait pas la langue russe, mais il 
nous réprimandait souvent, nous les Russes, et nous 
donnait des instructions utiles pour l’âme. Parfois, il 
parlait si bien russe que même un Russe ne pouvait 
entendre la différence [d’avec un locuteur natif] et, 



Où est le vrai don des langues ? 69

après, il ne comprenait plus rien au russe, de sorte 
que nous étions très surpris »9. 

Dites-moi, cela ne ressemble-t-il pas davan-
tage à ce qui est décrit dans les Actes des saints 
Apôtres (Actes 2:3-11) que les glossolalies des  
pentecôtistes ?

* * *

Bien sûr, une brochure comme la nôtre n’appor-
tera pas toutes les réponses, mais je pense que nos 
amis protestants y trouveront également matière à 
réflexion. Et si certains d’entre eux sont prêts à en 
apprendre davantage, ils peuvent se tourner vers 
les livres « Orthodoxie – Protestantisme » du Père 
Vyacheslav Rubsky et « Pourquoi je ne peux pas res-
ter baptiste » du Père Sergueï� Kobzar. Ces deux ou-
vrages sont disponibles sur Internet.

9	 Hiéromoine Antoine (Svyatorets), Hagiographies des 
ascètes athonites de la piété du XIXe siècle, Monastère de la 
Sainte Trinité, Jordanville, 1988.


	Introduction de l’auteur
	L’Église
	La Vénération de la Mère de Dieu et des Saints
	À propos du baptême des enfants
	Écriture et Tradition
	Samedi ou dimanche ?
	
Où est le vrai don des langues ?

