Prétre Georges Maximov

CADEAU
POUR UN AMI
PROTESTANT




PRETRE GEORGES MAXIMOV

CADEAU
POUR UN AMI
PROTESTANT

I'Eglise de I'icéne de la Mére de Dieu
« Buisson Ardent »
Moscou
2023



Recommandé a la publication
par le Conseil des Publications
de I'Eglise Orthodoxe Russe
ISR17-6220860

Prétre Georges Maximov. Cadeau pour un
ami protestant. Société Missionnaire Orthodoxe
du Saint Vénérable Sérapion de Kozheozero. Le
projet « Traducteur orthodoxe » sous I'égide
du Département missionnaire synodal de
I'Eglise Orthodoxe Russe. : M., 2017, 68p.

Cette brochure répond de maniére paisible et
bienveillante aux questions les plus fréquentes
que les protestants adressent aux orthodoxes et
propose d’examiner nos principales divergences
a la lumiére de la Bible.

Traduction du russe par luliia Luzhnova
Relecture par Théophane Barthélémy



CONTENU

Introduction de I'auteur ... 5
L EGLSE covvvveeessesseseeesssssssseessssssssssssssssssessssssssssesssssssssesssssssose 6
La Vénération de la Mére de Dieu et des Saints.....32
A propos du baptéme des enfants ... 46
Ecriture et Tradition ... mmsssseesseessssssssssssesesssss 48
Samedi ou dimanche ? ..., 59

Ou est le vrai don des langues ?......ccoeneerreeesreeennens 63




Introduction de l'auteur

INTRODUCTION DE L'AUTEUR

Cette brochure a été écrite par un prétre or-
thodoxe principalement a l'intention des protes-
tants (au sens le plus large du terme), bien qu’elle
puisse également étre intéressante pour les lecteurs
orthodoxes.

Le Seigneur Jésus-Christ a dit a propos de ses
disciples : « Que tous soient un » (Jean 17:21).
Cependant, il est évident que dans le cas des ortho-
doxes et des protestants, cette unité n’existe pas.
Pourquoi ? Il existe des livres orthodoxes écrits
pour les orthodoxes expliquant les raisons de la
séparation, et des livres protestants écrits pour les
protestants dans le méme but. Mais il semble qu'il
manque des livres qui ne se limiteraient pas a leur
public, mais tenteraient le dialogue. Cette brochure
en fait partie.

Elle s’intitule « Un cadeau a un ami protestant »,
car elle n'est pas écrite pour accuser les protestants
de quoi que ce soit, mais pour les aider, de maniére
amicale et fraternelle, a faire face a ce qui nous em-
péche d’étre « un » dans nos différences. Au cours
des derniéres années, j'ai eu I'occasion de discuter
avec des protestants a de nombreuses reprises,
d’écouter leurs questions, et les mémes questions



—~{5- '\

reviennent souvent. Dans ce petit livret, un protes-
tant pourra trouver les réponses orthodoxes aux
questions les plus courantes, et peut-étre aussi re-
garder certains thémes qui lui sont déja familiers
sous un nouvel angle.

L’EGLISE

Qu’est-ce qui nous sépare le plus, les orthodoxes
et les protestants ? Beaucoup diront : la vénération
des icOnes, des saints, le baptéme des nouveau-nés,
et bien d’autres choses encore, mais il est peu pro-
bable que nous entendions : « la compréhension de
I'Eglise ». En attendant, c’est la chose la plus impor-
tante. Et il vaut la peine de commencer par la.

[l m’est arrivé de rencontrer des amis protestants
qui voulaient écarter toute discussion sur ce sujet en
disant que le plus important est de croire au Christ
et que le reste n’est pas si important. Mais réfléchis-
sez-y : connaissez-vous un seul verset de la Bible
qui parle de I'Eglise ou de I'appartenance a celle-ci
comme de quelque chose qui est sans importance ?

L'Eglise est « la colonne et le fondement de la vé-
rité » (1 Tim. 3:15), donc étre en dehors de I'Eglise,
C'est étre en dehors de la vérité. L'Eglise est la seule
communauté que la Bible appelle le Corps du Christ




S =

(cf. Eph. 1:22-23), et donc étre en dehors de I'Eglise,
c’est étre en dehors du Corps du Christ, c’est-a-dire
en dehors du Christ. Est-ce un menu détail ? Ne
s’agit-il pas d’'une question qui mérite d’étre exami-
née avec le plus grand sérieux ? Mais nous ne pou-
vons pas répondre a la question de savoir si nous
sommes dans I'Eglise si nous ne comprenons pas
d’abord ce que c’est que I'Eglise du Christ.

Tout protestant dirait probablement que la dé-
nomination a laquelle il appartient actuellement
est I'Eglise du Christ. Mais il est bien conscient que
sa dénomination est récente au regard de l'his-
toire, puisqu’elle remonte a quelques années ou, au
mieux, au début de la Réforme. Mais ou était donc
'Eglise du Christ jusqu’a ce moment-la ? Celle-la
que le Christ a créée et qui est décrite dans les Actes
des Apotres ?

J'ai rencontré deux types de réponses a cette
question chez les protestants. Appelons-les, de fa-
¢on symbolique, la « réponse radicale » et la « ré-
ponse douce ». Commencons par la premiere, parce
qu’elle est plus classique au sein du Protestantisme.

Cette « réponse radicale » peut se résumer
ainsi : a l'origine, il y avait une Eglise apostolique,
puis, a partir du deuxiéme siecle, il y a eu des dis-
torsions dans son enseignement, et I'Eglise a per-
du la doctrine apostolique parce qu’elle a introduit



Torl

dans celle-ci différentes pratiques et idées fausses,
qu’elle a empruntées au paganisme. Certains disent
méme que « la véritable Eglise a été détruite par
le paganisme »!. Et donc, depuis le XVI¢ siecle, de-
puis la Réforme, ce sont eux, les protestants, qui
auraient restauré ce pur enseignement aposto-
lique. C'est donc a partir du XVI® siécle — si on
parle des « anciens » protestants : luthériens, calvi-
nistes, etc. —, et encore plus tard — si on parle des
« nouveaux » protestants, comme par exemple les
baptistes, les adventistes, les pentecotistes, etc..
Souvent, la création de nouvelles dénominations
protestantes s’est accompagnée d’une rupture pro-
noncée avec la tradition précédente. Par exemple, le
fondateur du Baptisme, John Smith, s’est baptisé lui-
méme en 1609 parce qu'’il était convaincu que la vé-
ritable Eglise n’existait plus et qu'il fallait la recréer.

Voyons si cette conception de « I'Eglise disparue »
est conforme a la Bible.

Le Seigneur Jésus-Christ a dit : « Je batirai
mon FEglise, et les portes de I'Enfer ne prévau-
dront point contre elle » (Mt. 16:18). En d’autres
termes, le Seigneur promet que les puissances du

1 Les Baptistes, leurs taches et leurs objectifs, Rostov-
sur-le-Don, 1909, p. 8. Les mémes idées sont exprimées par des
auteurs protestants modernes.




mal ne prévaudront pas contre I'Eglise, qui reste-
ra toujours la méme « Eglise glorieuse... sainte et
irrépréhensible » (Eph. 5:27), « la maison de
Dieu... la colonne et le fondement de la vérité »
(1 Tim. 3:15), telle qu’elle est décrite par les apOtres
dans les Ecritures.

Et, bien siir, si nous croyons ceux qui disent que
I'Eglise fondée par le Christ a été souillée par des
pratiques paiennes, a perdu la vérité et a dérivé dans
'erreur, alors nous déclarons que les portes de I'En-
fer ont prévalu sur I'Eglise. C’est ainsi, pourrait-on
dire, qu’elle est devenue un pilier et une déclaration
de mensonge et a cessé d’exister en tant que pilier
et déclaration de vérité. Mais si nous pensons ainsi,
nous déclarons que le Seigneur Jésus-Christ est un
menteur qui n’a pas tenu sa promesse.

Le Seigneur a fait une autre promesse. Il a dit :
« Et voici, je suis avec vous tous les jours, jusqu’a la
fin du monde » (Mt. 28:20). Autrement dit, le Christ
promet qu'’il sera lui-méme avec I'Eglise jusqu’a la
fin des temps. Comme nous le voyons, il n’est pas
mentionné que le Seigneur va faire une pause du
[Iéme au XVI¢ siecle ou au XIX® siécle. Est-il conce-
vable que le Christ ait supporté de faux enseigne-
ments et du paganisme dans son Eglise pendant
plus de mille ans et demi et qu’il n’ait rien fait pour
changer cela ?



L'ap6tre Paul, quant a lui, écrit que Dieu sera
glorifié « dans I'Eglise et en Jésus-Christ, dans
toutes les générations, pour les siecles des siécles »
(Eph. 3:21). C’est-a-dire que I'Eglise, établie par le
Christ et propagée par les apotres, existera a travers
toutes les générations futures et glorifiera Dieu.
Lidée que I'Eglise a disparu pendant mille ans et
demi contredit directement ces paroles bibliques.

Il convient également de rappeler que le Christ
a promis de donner le Saint-Esprit a ses disciples
et a dit : « Quand il sera venu, I'Esprit de vérité, il
vous conduira en toute vérité » (Jn. 16:13), il « vous
enseignera toutes choses » (Jn. 14:26). Nous savons
quand le Saint-Esprit est venu aux apétres : le jour
de la PentecOte, qui est considéré comme la date
anniversaire de I’Eglise. Ainsi, Dieu donne le Saint-
Esprit, et le Saint-Esprit préserve 'Eglise de la per-
version et de la déviation de la vérité. Et le Christ
lui-méme, qui est la Vérité (Jn. 14,6), demeure invi-
siblement en elle. Un individu ou méme un groupe
de personnes peut dériver dans l'erreur, comme
les ap6tres nous en ont avertis (cf. 2 Pierre 2:1 ;
Galates 1:6-9) ; mais il est impossible que toute
I'Eglise s’égare, car cela signifierait qu’elle a cessé
d’exister.




et N

La « réponse radicale » susmentionnée est non
seulement contraire a la Bible, mais elle manque
aussi de fondement historique.

Moi-méme, lorsque je suis venu a la foi, je I'ai vé-
rifiée personnellement. D’abord, j’ai lu le Nouveau
Testament. Ensuite, j’ai commencé a lire d’autres
documents chrétiens qui avaient survécu a la fin du
ler siécle. Par exemple, I'épitre de saint Clément de
Rome, disciple des apotres. Ensuite, j’ai lu les docu-
ments écrits au I1° siecle, y compris ceux écrits direc-
tement par les disciples des apotres, comme saint
Polycarpe de Smyrne, saint Ignace le Théophore. Ils
ont connu personnellement les apotres et ont recu
leur enseignement de ces derniers.

Ensuite, je suis passé au IlI® siécle et j'ai lu tous
les textes chrétiens de I'époque. Puis j’ai continué
jusqu’au IVe siécle et ainsi de suite. Et je me suis
assuré qu’au cours de tous ces siécles, 'Eglise est
restée la méme dans son enseignement. La formu-
lation de la doctrine a pu changer, mais la doctrine
elle-méme est restée la méme. Pendant trois siecles,
I'Eglise a vécu dans le martyre, avec des milliers
de chrétiens qui ont choisi la mort plutét que de
participer, ne serait-ce qu’'un peu, aux rites paiens.
Ces mémes personnes auraient-elles pu, a la méme
époque, emprunter des rites et des enseignements



paiens ? Ils sont allés jusqu’a la mort pour moins
que cela.

Je ne demande a personne de me croire sur pa-
role. Prenez les textes et vérifiez. Tout est dans le
domaine public. Malheureusement, tres souvent, les
protestants ont peu ou n'ont pas de connaissance
de I'Histoire de I'Eglise. Ce qui s’est passé apres les
Actes et avant’émergence de leur dénomination est
pour eux une terra incognita.

Mais ceux qui, parmi les protestants, ont le cou-
rage d’examiner cette question sans préjugés,
reconnaissent que I'Eglise décrite dans les docu-
ments des ler et II° siécles n’a rien a voir avec ce
que nous voyons aujourd’hui dans les assemblées
protestantes et dans le Protestantisme moderne.
Permettez-moi de citer un incident qui s’est déroulé
dans les années 1960, dans les villes américaines de
Ben Lomonk et de Santa Barbara :

Un groupe de jeunes protestants est arrivé a la
conclusion que toutes les églises protestantes qu'’ils
connaissaient ne pouvaient pas étre la véritable
Eglise. Ils ont donc décidé de retracer I'Histoire de
I'Eglise en remontant jusqu’aux temps apostoliques
pour découvrir ot était passée I'Eglise décrite dans
le livre des Actes des Apoétres. Ils ont étudié de ma-
niere approfondie tous les documents historiques.
L'Histoire avait vu naitre de nombreuses divisions




et différentes hérésies avaient vu le jour. A chaque
fois, ces protestants ont examiné et comparé avec
un point de vue impartial [en se demandant] qui
gardait la foi apostolique et qui innovait.

Pour citer I'histoire de I'un des leaders de ce mou-
vement, Peter Gillquist :

« Dans notre voyage a travers |'Histoire, nous
avons soigneusement tracé un millénaire de succes-
sion ininterrompue dans I'Eglise. Nous avons trouvé
la méme Eglise aux deuxiéme et troisieme siecles,
subissant de graves persécutions, célébrant la litur-
gie dans les maisons et les catacombes et dirigée par
des évéques qui ont souvent fini leur vie en martyrs.
Nous 'avons trouvée au quatrieme siecle défendant
la foi a Nicée et au cinquieme siecle a Chalcédoine.

Nous I'avons suivie jusqu’au huitieme siécle, nous
avons étudié ses grands conciles, nous sommes
tombés amoureux de ses apologistes, de ses saints
et de ses docteurs, de leur facon de précher I'Evan-
gile, de lutter contre les hérétiques et d’affirmer la
vénération des saintes icones. Nous avons été frap-
pés par le courage avec lequel I'Eglise a fait face aux
distorsions éthiques et dogmatiques de la doctrine
et par la maniere dont elle est constamment parve-
nue a éviter une destruction potentielle. Dieu était
avec I'Eglise aux neuviéme et dixiéme siécles...



Mais en 1054, nous avons été confrontés a un
choix. Il y a eu un schisme. Je me souviens encore de
la sensation physique que j’ai ressentie lorsque j'ai
dit a mes associés : “L'Orient a raison de résister a la
Papauté et de refuser I'addition du Filioque ”. Apres
cela, j’ai pris une profonde respiration et j’ai dit: “Je
pense que cela fait de nous des orthodoxes” ».

A 1a suite de cette recherche sérieuse, a laquelle
le camp orthodoxe n’a aucunement participé, toute
la communauté - plus de 2 000 personnes - a de-
mandé a rejoindre I'Eglise orthodoxe en 1974 et a
été acceptée. Les personnes intéressées trouveront
plus d’'informations a ce sujet dans le livre « Coming
Home »? de Peter Gillquist.

Bien siir, tout le monde n’est pas prét a entre-
prendre une recherche historique aussi sérieuse.
Mais dans ce cas-13, ce que le Seigneur Jésus-Christ
et ses apotres disent de I'Eglise devrait suffire a
leur faire comprendre que la véritable Eglise n’a
pas pu disparaitre. Et, par conséquent, toutes les
Eglises actuelles qui affirment expressément leur
rupture avec la tradition chrétienne antérieure et
qui comptent leur histoire a partir de la fondation
de leur dénomination par des hommes mortels ne

2 Peter E. Gillquist, Coming Home : Why Protestant
Clergy Are Becoming Orthodox




D 2 et I TS o =
NS Léglise NI

g

peuvent pas étre cette Eglise qui existe de maniére
continue depuis le temps des apotres jusqu’a la
Seconde Venue du Christ.

De nombreux protestants comprennent ce pro-
bleme. Et ils ont développé ce que j’ai appelé plus
haut une « réponse douce » au probléme de la suc-
cession historique. Contrairement aux adeptes de
la « réponse radicale », ils disent : oui, bien sir, a
toutes les époques, il y a eu une Eglise. Mais cette
Eglise réelle était invisible. Elle se composait de
justes individuels qui, formellement, pouvaient ap-
partenir a différentes confessions chrétiennes, étre
orthodoxes, nestoriens, monophysites, catholiques,
etc.,, mais qui, dans leur cceur, croyaient correcte-
ment (comme les protestants modernes), de sorte
qu'ils formaient tous cette Eglise invisible du Christ.
Et apres telle ou telle année, elle est devenue visible
sous la forme de notre dénomination.

Beaucoup de protestants affirment, méme au-
jourd’hui, que I'Eglise est invisible, et que toutes
les « bonnes » personnes au sein d’autres dénomi-
nations semblent en faire partie. C’est comme si le
Christ disait que c’est contre cette Eglise invisible
que les portes de I'Enfer ne prévaudront et qu’il sera
[toujours] avec elle.

Le concept d'une « Eglise invisible » est-il
conforme a la Bible ? Souvenons-nous des paroles



du Seigneur Jésus-Christ, dans lesquelles il indique
comment réprimander un homme qui a péché. Il
dit de faire venir des témoins. Et « s’il refuse de les
écouter, dis-le a I’Eglise ; et s’il refuse aussi d’écouter
I'Eglise, qu'il soit pour toi comme un paien et un pu-
blicain » (Mt. 18:17). C’est le conseil que le Seigneur
donne a tous les chrétiens, a tous ceux qui veulent
étre ses disciples. Ce conseil implique que I'Eglise
pourra toujours étre découverte. LEglise n’est pas
quelque chose d’amorphe, de spéculatif, d’invisible.

Non. C’'est quelque chose de concret, de visible
et qui se distingue clairement des autres commu-
nautés. C’est une communauté qui a sa propre or-
ganisation [hiérarchique], ce qui permet de deman-
der des solutions a des questions déroutantes. Il
en a toujours été ainsi dans I'Eglise. De méme que
dans les temps anciens, le premier concile aposto-
lique a eu lieu, par la suite, tous les différends dans
I'Eglise ont été résolus par des conciles. Il existait
également un tribunal ecclésiastique qui exercait
le pouvoir, transmis a I'Eglise, de rendre des juge-
ments, de « lier et délier » (cf. Mt. 18:18). Ce n’est
qu’a une telle Eglise visible que I'on peut s’adresser
pour la résolution des différends. Mais a « I'Eglise
invisible », comment peut-on s’adresser ? Cela re-
viendrait a envoyer une victime de brigands faire




appel a un « tribunal invisible » dont personne ne
sait ou il se trouve, ni de qui il est composé.

Il est dit que « le Seigneur adjoignait chaque jour
a I'Eglise ceux qui étaient sauvés » (Actes 2:47).
Il s’agissait d’'une Eglise trés concréte et visible.
Les gens savaient que s'’ils voulaient étre chrétiens,
ils devaient venir dans cette communauté et étre
baptisés, ils devaient étre avec tous les autres. Et,
comme cela est bien décrit, tous les chrétiens « per-
sévéraient dans 'enseignement des apotres, dans la
communion fraternelle, dans la fraction du pain, et
dans les priéres » (Actes 2:42).

D’ailleurs, parce que I'Eglise des Apotres était
visible, elle pouvait étre persécutée - « il y eut, ce
jour-13, une grande persécution contre I'Eglise »
(Actes 8:1), et Saul, qui ne s’était pas encore conver-
ti, « persécutait a outrance et ravageait 'Eglise de
Dieu » (Gal. 1:13). Mais comment I'Eglise invisible
pourrait-elle étre persécutée ?

Il convient également de rappeler les paroles de
I'Ecriture concernant la communion au Corps et au
Sang du Christ : « Car toutes les fois que vous man-
gez de ce pain et que vous buvez de cette coupe,
vous annoncez la mort du Seigneur, jusqu’a ce qu'il
vienne » (1 Cor. 11:26). En d’autres termes, 'Eucha-
ristie dans I'Eglise sera célébrée depuis le temps
des Apbétres jusqu'a la Seconde Venue du Christ,



« jusqu’a ce qu'’il vienne ». Et la fraction du pain
(comme I'Eucharistie est appelée dans I'Ecriture)
est quelque chose qui se fait de maniere visible. La
coupe, le vin et le pain offerts pour la transforma-
tion [des saintes especes] sont visibles et tangibles,
et la communion elle-méme a lieu de maniére vi-
sible et tangible. Dans I’ « Eglise invisible », tout cela
n’est tout simplement pas possible.

Il faut dire qu'il existe une autre théorie dans
le monde protestant qui tente d’éliminer le pro-
bléme dont nous parlons. Il s’agit de la « théorie des
branches ». Contrairement a la « théorie de I'Eglise
invisible », qui tente d’inventer une unité mystique
des individus contre les divisions entre les [di-
verses] Eglises auxquelles ils peuvent appartenir, la
« théorie des branches » déclare que les divisions et
les différences entre les dénominations chrétiennes
n‘ont pas d’'importance en soi et prétend que tous
ceux qui se disent « chrétiens » : protestants de dif-
férentes croyances, catholiques, orthodoxes et mo-
nophysites, constituent tous ensemble cette unique
Eglise du Christ, comme les branches d’'un seul
arbre.

Mais il n'est pas possible d’étre en accord avec
ce concept, puisque le Seigneur lui-méme a dit
qu’il aurait « un seul troupeau » (Jn. 10:16). Méme
si on le voulait bien, on ne pourrait pas appeler




toutes les communautés susmentionnées « un seul
troupeau ». Car en réalité - et ce n’est pas un secret
- elles n'ont pas d’unité entre elles. Elles n'ont pas
d’unité de foi, pas d’unité dans les sacrements, pas
d’unité dans les questions administratives et cano-
niques de I'Eglise, et pas d’unité dans les opinions
morales. Méme parmi les protestants eux-mémes,
des opinions contradictoires s’entrechoquent
souvent.

Par exemple, il y a des protestants qui disent que
I'homosexualité est un péché, et il y a des protes-
tants qui disent : rien de tel, il n’y a pas de péché. Il
existe également des différences d’ordre doctrinal.
Certains disent qu’il y a un Enfer, d’autres disent
qu’il n’y a pas d’Enfer et qu’il n'y en aura pas, ou
que I'Enfer n’est qu’'une allégorie. Certains croient
en l'immortalité de I'ame, d’autres la nient. Ou est
I'unité ?

Mais les partisans de la théorie en question s’obs-
tinent a dire : « Tout cela est insignifiant ! Bien sfir, il
y a des différences, mais sont-elles si importantes ?
Le plus important est que nous ayons quelque chose
qui nous unisse ».

Mais la Bible nous enseigne-t-elle vraiment cette
attitude ? Nous y trouvons des considérations
opposées.



Par exemple, I'ap6tre Paul écrit : « Nous I'avons
dit précédemment, et je le répéte a présent : si
quelqu’un vous annonce un autre Evangile que celui

que vous avez recu, qu'il soit anatheme !» (Gal. 1:9).

Comme nous le voyons, les différences doctri-
nales s’averent si graves que l'apdtre prescrit di-
rectement de placer ces personnes sous anathéme,
de les séparer du Corps de I'Eglise. Dans un autre
endroit, 'ap6tre déclare que celui qui se livre a I'hé-
résie n'héritera point du Royaume de Dieu (cf. Gal.
5:21-22).

Comment pouvons-nous alors penser que tout
ce que nous croyons n’a pas d'importance, tant que
nous nous appelons « chrétiens » et que tout cela for-
mera une seule et méme Eglise ? Ce n’est pas le cas.
Nous ne sommes pas unis dans la foi ni dans I'ensei-
gnement moral ni dans 'Eucharistie. L'Ecriture dit
que les chrétiens doivent avoir « un seul Seigneur,
une seule foi, un seul baptéme » (Eph. 4:5). Mais
dans les confessions et dénominations existantes, la
foi n’est pas une, la foi est différente, c’est pourquoi
il y a eu des divisions. Et il y a plus d'un baptéme,
puisque la plupart des protestants, pour autant que
je sache, baptisent les orthodoxes qui viennent a
eux, ne reconnaissant pas leur baptéme orthodoxe.

Certains me disaient : « Qu'en est-il des sept
Eglises mentionnées dans l’Apocalypse, puisqu’il




s’'agit de plusieurs Eglises a la fois. Cet argument
ne peut étre invoqué que par manque d’attention,
car il s’agit de branches locales de I'unique Eglise
apostolique, de la méme maniére que les Eglises
russe, serbe et géorgienne font partie de 'unique
Eglise orthodoxe. Ou comme les églises baptistes de
Boston et de New York font partie d’'une seule église
baptiste, etc. Mais I'Eglise orthodoxe russe et I'église
baptiste de New York ne font pas partie d'une seule
Eglise.

Tant dans l'’Apocalypse que dans les Actes des
Apotres, I'Eglise est présentée comme un seul or-
ganisme, une seule réalité, une seule structure qui
peut se permettre de tenir un Concile apostolique
a Jérusalem et qui accepte d’exécuter les décisions
de ce Concile (cf. Actes 15:6-31). Elle a une seule
doctrine dogmatique et morale, une seule com-
munion dans 'Eucharistie, un seul gouvernement.
Avons-nous tout cela dans le monde protestant
d’aujourd’hui, sans parler de ceux qui se disent
chrétiens en général ? Soyons honnétes !

Je ne pense pas que nos amis protestants
contestent le fait que toutes les soi-disant
« branches » n’ont pas une seule foi non plus, c’est
une évidence. Quant a I'unité de I’Eucharistie, il faut
en parler davantage. La signification de ce point
est souvent mal comprise par les protestants parce



qu’ils ne croient pas que le rite qu’ils pratiquent,
appelé communion, leur donne réellement le vrai
Corps et le vrai Sang du Christ. Ils disent que ce
ne sont que des symboles. Et ils ont raison de dire
qu’ils n’ont pas le Corps et le Sang du Christ, mais
seulement le pain et le vin. Mais on ne peut pas
étre d’accord avec I'idée qu’il est impossible d’étre
uni au vrai Corps et au vrai Sang du Christ dans la
communion.

Notre Sauveur en a parlé non seulement comme
d’'une possibilité, mais comme d'une nécessité
« Si vous ne mangez la chair du Fils de 'homme, et
si vous ne buvez son sang, vous n’avez point la vie
en vous-mémes. Celui qui mange ma chair et qui
boit mon sang a la vie éternelle » (Jn. 6:53-54). Le
Seigneur a dit que sans la communion a son Corps
et a son Sang, il est impossible d’avoir la vie éter-
nelle, c’est-a-dire d’étre sauvé. Et plus tard, il a mon-
tré comment accomplir ces paroles. Cela s’est passé
lors de la derniére Céne, lorsque « Jésus prit du pain
et, apres avoir rendu grices, il le rompit, et le donna
aux disciples, en disant : “Prenez, mangez, ceci est
mon corps”. Il prit ensuite une coupe et, apres avoir
rendu graces, il la leur donna, en disant : “Buvez-
en tous, car ceci est mon sang, le sang de l'Alliance,
qui est répandu pour la multitude en rémission
des péchés” » (Mt. 26:26-28). Le Christ n’a pas dit :




Léglise

« Prenez, mangez : ceci est le symbole de mon
corps » et « le symbole de mon sang ». Il a dit clai-
rement : « Ceci est mon corps » et « Ceci est mon
sang ». Bien que les apotres aient continué a voir le
méme pain et le méme vin, ce pain et ce vin sont de-
venus, par la puissance de Dieu, ce que le Seigneur
tout-puissant les a appelés : « Car il dit, et la chose
arrive ; Il ordonne, et elle existe » (Ps. 32:9).

Et le Seigneur, comme nous le savons, a
ordonné : « faites ceci en mémoire de moi »
(Luc 22:19). Et c’est en application de ces paroles
que les chrétiens ont commencé a célébrer I'Eu-
charistie dés les premiers jours de I'Eglise. Dans
le méme chapitre ou 'on raconte que les apotres,
le jour de la Pentecbte, commenceérent a précher
et que trois mille personnes se convertirent, il est
également écrit qu'ils « persévéraient [..] dans la
fraction du pain » (Actes 2:42), c’est-a-dire dans
I'Eucharistie.

Les protestants me diront : « oui, nous faisons
tout cela aussi. Certes, nous rompons le pain et nous
buvons le vin, mais pour nous, c’est simplement un
souvenir de la souffrance du Christ, rien de plus ».
Mais voyons, 'Eucharistie était-elle pour les Apotres
eux-mémes un simple souvenir du Christ ? L'apotre
Paul dit : « La coupe de bénédiction que nous bé-
nissons, n'est-elle pas la communion au Sang du



Christ ? Le pain que nous rompons, n'est-il pas la
communion au Corps du Christ ? » (1 Cor. 10:16).
Comme nous I'avons vu, I'ap6tre ne dit pas : « N'est-
ce pas un symbole du sang du Christ ? » ou « N’est-ce
pas un souvenir du Christ ? ». Pour 'apotre, il s’agit
de la communion au vrai Corps et au vrai Sang du
Christ.

Et dans ce cas, la communion revét une signi-
fication particuliére et profonde, dont I'apdtre
dit : « puisqu’il y a un seul pain, nous qui sommes
plusieurs, nous formons un seul Corps ; car nous
participons tous a un méme pain » (1 Corinthiens
10:17). Et « ainsi, nous qui sommes plusieurs, nous
formons un seul Corps en Christ » (Rom. 12:5).
Et 'Eglise elle-méme est aussi le Corps du Christ
(cf. Eph. 1:22-23). Pour l'apdtre, tout cela était une
réalité — a la fois que I'Eglise est le Corps du Christ
et que la communion est le Corps du Christ. Et nous
faisons partie de ce Corps par la communion, par
I'Eucharistie. C’est ainsi que nous faisons partie de
'unique Eglise du Christ.

Et dans I'Orthodoxie, depuis deux mille ans, ce
lien ininterrompu est maintenu par I'Eucharistie.
Par exemple, il y a trois ans, lors d'une célébration
a Hong Kong, j’ai communié dans la méme coupe
que le Pere Michael Lee (1922-2016). I s’agit
d’'un prétre orthodoxe chinois qui avait 90 ans a




I'époque. Dans sa jeunesse, le Pere Michael a lui-
méme communié a la méme coupe que Saint Jean
de Shanghai (1896-1966). Et saint Jean de Shanghai,
a son tour, al’époque de son enfance, a recu la sainte
Communion dans la méme coupe que saint Jean de
Cronstadt (1829-1908). Ainsi, de génération en gé-
nération, a travers les ages, ce lien vivant remonte
jusqu’a I'époque des Apotres, qui ont regu la sainte
Communion de la main du Seigneur Jésus-Christ lui-
méme. Par I'Eucharistie, I'Eglise est un organisme
divino-humain qui vit sans interruption depuis
deux mille ans.

I nest donc pas surprenant que nos saints
disent : « les frontiéres de I'Eglise sont les fron-
tieres de I'Eucharistie. Celui qui ne communie pas
aI’Eglise fondée par le Christ est en dehors d’elle ».

Et, pour en revenir a la « théorie des
branches », nous voyons aussi par cet aspect son ca-
ractere insoutenable — car il n’est pas possible que
des communautés totalement divisées, s’appelant
elles-mémes « Eglises », puissent toutes avoir égale-
ment le véritable sacrement du Corps et du Sang du
Christ. Comme I'écrit I'apotre, « le Christ est-il divisé
?» (1 Cor. 1:13). Le Christ est un, et son Corps est un.
Par conséquent, 'Eucharistie est une, célébrée sans
interruption depuis deux mille ans dans l'unique et
véritable Eglise du Christ. Notre tache est de trouver



cette Eglise, que le Seigneur Jésus-Christ a fondée
et qui, depuis le temps des apotres, a conservé sans
interruption la foi apostolique et les sacrements, y
compris I'Eucharistie.

Cette Eglise est la véritable Eglise. Les autres
communautés qui se disent « églises », si elles en
sont séparées, ne sont pas vraies. On ne peut pas
dire que toutes les églises sont créées par le Christ,
car le Seigneur a dit : « Je batirai mon Eglise »
(Mat. 16:18), et non « Je batirai mes Eglises ». LEglise
est une, celle qui a conservé son unité a travers les
siécles. C’est la Bible qui nous dit que la continuité
de l'existence et I'immuabilité de la doctrine sont
des attributs essentiels de I'Eglise.

Autant de fois que j’ai eu I'occasion de parler de
ces questions avec des protestants, je n'ai pas pu
me défaire du sentiment que mes interlocuteurs ne
comprennent pas la réalité de 'Eglise, ce qu’elle est.
IIs la présentent souvent comme un simple rassem-
blement humain : « Je suis venu dans une certaine
ville, j’ai trouvé des gens qui avaientles mémes idées
que moi, nous nous sommes réunis, nous avons lu la
Bible, nous avons prié — c’est ¢ca 'Eglise ». Mais en
réalité, ce n’est qu'un cercle d’intéréts que vous avez
créé. Ou est I'Eglise que le Christ a créée ?

Habituellement, lorsqu’ils parlent de I'Eglise, nos
amis protestants se réferent a la méme citation :




« La ol deux ou trois sont assemblés en mon nom, je
suis au milieu d’eux » (Mt. 18:20).

Il leur semble que ces paroles sont prononcées
comme un principe de définition de I'Eglise (toutes
les « deux ou trois personnes » réunies au nom du
Christ), mais si nous lisons attentivement ensemble
ce passage de I'Evangile, nous verrons que cette in-
terprétation est erronée. Car quelques versets plus
haut, dans le méme discours, le Christ dit : « S’il ne
t’écoute pas, prends avec toi une ou deux personnes,
afin que toute I'affaire se régle sur la déclaration de
deux ou de trois témoins. S'il refuse de les écouter,
dis-le a I’Eglise ; et s’il refuse aussi d’écouter I'Eglise,
qu'’il soit pour toi comme un paien et un publicain »
(Mt. 18:16-17). Deux ou trois personnes partageant
les mémes idées ne sont donc pas I'Eglise. L'Eglise,
c’est autre chose, et qui a beaucoup plus d’autorité.

Et « deux ou trois réunis en mon nom » est en fait
dit a propos de la priere, car le Seigneur dit ces mots
pour expliquer ce qu’il a dit auparavant : « si deux
d’entre vous s’accordent sur la terre pour deman-
der une chose quelconque, elle leur sera accordée
par mon Pere qui est dans les cieux » (Mt. 18:19).
La priere commune de ceux qui sont déja membres
de I'Eglise attire certes l'attention particuliére du
Seigneur... Mais ce n’'est pas la priére, et encore



—~{5- '\

moins la simple réunion « au nom », qui fait d’'une
personne un membre de I'Eglise.

Lorsque I'apotre Pierre est venu dans la famille du
centurion Corneille (Actes 10:17-48), que I'apotre
Philippe a rencontré I'Ethiopien (Actes 8:29-39) et
que 'ap6tre Paul a rencontré les disciples de Jean-
Baptiste (Actes 19:1-5), ils n’ont pas dit : « Nous
sommes maintenant réunis au nom de Jésus-Christ,
donc vous étes déja dans I'Eglise ». Non, ils ont tou-
jours pensé qu'’il était nécessaire de rallier ces per-
sonnes a la véritable Eglise par un vrai baptéme.
Nous devons donc étre en unité avec cette Eglise
réelle, qui a maintenu une succession ininterrom-
pue depuis les temps apostoliques.

Un pasteur pentecOtiste qui voulait polémiquer
avec moi sur ce sujet disait : « Je dois d’abord ren-
contrer le Christ pour faire partie de I'Eglise... dés
qu’'une personne se tourne vers le Christ, elle fait
immédiatement partie de I'Eglise ».

Mais ce n’est pas vrai, car méme l'apoOtre Paul,
apres sa rencontre miraculeuse avec le Christ sur
le chemin de Damas, est resté étranger a I'Eglise
jusqu’a ce quAnanie fasse de lui un membre de
I'Eglise par le sacrement du baptéme. Lapdtre Paul
lui-méme a jugé cette démarche nécessaire. C'est la
premiere chose qu'’il a faite apres avoir recouvré la
vue. Il n'a pas dit : « J’ai déja rencontré le Christ, je




me suis déja converti, je suis donc devenu chrétien
et membre de I'Eglise par cette rencontre, il n’y a
plus rien a faire ».

Comme nous l'apprend le Nouveau Testament,
nombreux sont ceux qui ont rencontré le Christ, y
compris les Pharisiens et les Sadducéens, mais tous
ne 'ont suivi. Plutét que de parler de « rencontre
avec le Christ », il me semble plus approprié de
parler d’ « union avec le Christ » (voir Actes 5:14,
1 Cor. 6:17). Il convient de souligner qu’il est bien
slir possible d’apprendre des choses au sujet du
Christ en dehors de I'Eglise. Il est également pos-
sible de croire au Christ en tant que Dieu en dehors
de I'Eglise. Il est possible d’éprouver des sentiments
exaltés en pensant au Christ en dehors de I'Eglise.
Lire la Bible, essayer d’obéir aux commandements,
parler du Christ avec d’autres, tout cela peut se faire
en dehors de I'Eglise. Mais ce n’est que dans I'Eglise
que I'on peut étre uni au Christ. Ce n’est que dans la
véritable Eglise, ou il y a le sacrement du baptéme,
dans lequel « nous tous qui avons été baptisés dans
le Christ Jésus... sommes unis a lui par conformité a
sa mort » (Rom. 6:5) et le sacrement de I'Eucharis-
tie, dont le Christ lui-méme a dit : « Celui qui mange
ma chair et qui boit mon sang demeure en moi, et
moi je demeure en lui » (Jn. 6:56).



—~{5- '\

Le Christ n’a pas dit : « Celui qui lit la Bible de-
meure en moi et moi en lui ». Il a dit cela a propos
de I'Eucharistie. Lire a propos de nourriture ne ras-
sasie pas.

D’ailleurs, parmi les protestants russes, il existe
différentes opinions sur I'Eucharistie. Il arrive que
des membres ordinaires d'une communauté croient
qu'ils recoivent le vrai Corps et le vrai Sang du
Christ, alors que leur propre pasteur affirme qu'il
ne s’agit que de symboles.

Pour ceux qui pensent qu’il s’agit de simples
symboles, il semble que l'enseignement ortho-
doxe de I'Eucharistie en tant qu’union réelle avec
le Christ soit une sorte de « mysticisme malsain
», alors qu’en fait, il découle directement des pa-
roles du Sauveur. Rappelons-nous comment, apres
ces paroles sur la communion a sa Chair et de son
Sang, « plusieurs de ses disciples, apres l'avoir
entendu, dirent : « Cette parole est dure, qui peut
I’écouter ? »... Dés ce moment, plusieurs de ses dis-
ciples se retirérent, et ils n’allaient plus avec lui »
(Jn. 6:60-66). N’est-ce pas le méme rationalisme qui
anime les protestants d’aujourd’hui qui ne veulent
pas faire confiance a ce que la Bible dit explicite-
ment au sujet de I'Eucharistie ?

Mais revenons a notre dialogue avec le pasteur.
Le seul argument qu’il ait avancé pour que lui et




ses disciples soient également considérés comme
membres de I'Eglise est qu'ils portent de « bons
fruits » : « si nous voyons aujourd’hui des aveugles
spirituels recouvrer la vue et se tourner vers le
Christ, des vies et des familles guéries, des toxico-
manes et des alcooliques libérés, et que nous en-
tendons I'Evangile étre proclamé, n’est-ce pas la la
preuve de son ceuvre au sein de son peuple ? Quelles
sont les raisons de nier la présence du Christ
(et donc 'appartenance a la véritable Eglise) 1a ot
ses actions se manifestent réellement ? »

Mais quelles sont les raisons de reconnaitre
les actions du Christ dans tout ce qui précéde ?
Il y a, par exemple, les Témoins de Jéhovah et les
Mormons. Pratiquement tous les protestants ne les
reconnaissent pas comme faisant partie de I'Eglise,
bien que les uns et les autres puissent tout aussi
bien prétendre qu’ils annoncent I'Evangile, qu'ils
ameénent des aveugles spirituels au Christ et qu'ils
changent leur vie, etc. Mais les protestants eux-
mémes ne considerent pas ces arguments comme
suffisants pour les reconnaitre comme faisant par-
tie de I'Eglise. Si ces arguments sont insuffisants
lorsqu’ils sont avancés par les Témoins de Jéhovah
et les Mormons, pourquoi le seraient-ils lorsqu’ils
sont avancés par les pentecdtistes ou les baptistes ?



32 La vénération de la meére de dieu et des saints

Beaucoup de protestants sont convaincus que la
sincérité méme de leur foi est la preuve qu’ils sont
dans la véritable Eglise. Mais il est possible de se
tromper sincérement, n'est-ce pas ? Les paiens ne
croient-ils pas sincerement en leurs idoles ? La sin-
cérité seule ne suffit donc pas.

Je me rends compte que mes questions sont peut-
étre génantes. Surtout quand on est dans une com-
munauté ou on est aimé et apprécié, ou il semble
gqu’on ait trouvé sa place. Il est inquiétant de se po-
ser des questions qui peuvent conduire au doute.
On peut comprendre d'un point de vue humain que
I'on ne veuille pas risquer les bonnes choses que
I'on a déja. Mais dans ce cas, je pense qu’un chrétien
sincére devrait se demander : « Qu’est-ce que Jésus
veut que je fasse ? A-t-il fondé son Eglise pour que je
ne la cherche pas et que je ne la rejoigne pas ? Est-
il vraiment possible d’aimer le Christ et de négliger
son Corps ?

LA VENERATION DE LA MERE
DE DIEU ET DES SAINTS

Passons maintenant a I'examen des éléments qui
perturbent le plus souvent nos amis protestants
dans I'Orthodoxie.




La vénération de la mére de dieu et des saints 33

Commencons par la vénération des saints et,
entre autres, de la Mére de Dieu, la Vierge Marie.
Certains protestants disent explicitement que c’est
un péché, d’autres demandent pourquoi adresser
des supplications aux saints au lieu de les adresser
directement a Dieu ?

Voyons cela de plus pres. Il ya beaucoup de choses
sur ce sujet que les protestants ne connaissent gé-
néralement pas.

Tout d’abord, les priéres aux saints dans I'Eglise
orthodoxe ne sont pas seulement des supplications,
mais aussi des louanges. Par exemple, les canons et
les acathistes, si aimés du peuple, sont consacrés a
cela — dans ces priéres, les fidéles se souviennent
de la vie et des actes des saints, les glorifient et les
louent pour leur foi et leur vie selon la volonté de
Dieu. C’est 'accomplissement direct des paroles
de I'Ecriture : « Souvenez-vous de vos guides qui
vous ont annoncé la parole de Dieu, considérez
quelle a été la fin de leur vie, et imitez leur foi »
(Hébr. 13:7) ; « Voici, nous disons bienheureux ceux
qui ont souffert patiemment. Vous avez entendu par-
ler de la patience de Job, et vous avez vu la fin que
le Seigneur lui accorda » (Jacques 5, 11). Et la Mére
de Dieu a dit : « Désormais toutes les générations
me diront bienheureuse » (Lc 1, 48). Dans ces deux
cas, le verbe pakapilw est utilisé, ce qui signifie «



34 La vénération de la meére de dieu et des saints

célébrer, glorifier ».]’ai parfois posé la question a des
amis protestants : comment accomplissent-ils exac-
tement ces paroles de I'Ecriture ? S’ils pensent que
nous, orthodoxes, ne le faisons pas correctement,
qu’ils nous enseignent par leur exemple comment
honorer la Vierge Marie et les anciens ascetes de
la foi. D’apreés leurs réponses, j’ai compris qu’ils ne
les honoraient en aucune maniere et qu'’ils violaient
ainsi la parole de Dieu. Méme si vous ne voulez pas
adresser de demandes aux saints, rien ne vous em-
péche de réciter des canons et des acathistes lors de
vos offices pour vous rappeler I'exemple des saints
et les glorifier.

Deuxiémement, voyons ce qui concerne les
priéres de supplication. J’ai entendu des amis pro-
testants affirmer que de telles prieres aux saints
semblaient violer cette parole selon laquelle il n’y a
« qu'un seul médiateur entre Dieu et les hommes, le
Christ Jésus, homme lui-méme » (1 Tim. 2:5). Mais
ces paroles concernent le sacrifice expiatoire (cf. la
suite : « qui s’est donné lui-méme en rangon pour
tous ») — il est certain qu’aucun saint n’est un inter-
cesseur dans ce sens. Pourtant, le Seigneur enjoint
a plusieurs reprises aux chrétiens de prier pour les
autres (Mt. 5:44 ; 1 Thess. 5:25 ; 2 Thess. 3:1). Nos
amis protestants se souviendront peut-étre qu’ils
ont aussi 'habitude de prier les uns pour les autres,




La vénération de la mére de dieu et des saints 35

mais ils ne se considérent pas pour autant comme d’
« autres intercesseurs ». De la méme maniere, nous
demandons aux saints de prier Dieu pour nous, sans
penser qu’ils agissent par leur propre pouvoir, de
maniere autonome par rapport a Dieu.

L'objection protestante habituelle est que tout
cela n’est dit que pour les vivants, et qu’il n’est dit
nulle part que les saints morts peuvent prier. Je me
souviens qu’un jour, lors d’'une conversation avec
un pasteur presbytérien a ce sujet, je lui ai rappe-
1é les paroles de I'Apocalypse : « Je vis sous l'autel
les ames de ceux qui avaient été immolés a cause
de la parole de Dieu et a cause du témoignage
qu’ils avaient rendu. Ils criérent d’une voix forte, en
disant : “Jusques a quand, Maitre saint et véritable,
tardes-tu a juger, et a tirer vengeance de notre
sang sur les habitants de la terre "? » (Apoc. 6:9-
10). L'apOtre Jean témoigne ici directement que les
saints morts conservent la conscience de soi et la ca-
pacité de prier Dieu. Le pasteur commenca a m’as-
surer que de telles paroles ne se trouvaient pas dans
les Ecritures, ce qui m’'obligea a lui demander son
exemplaire de la Bible et a lui montrer ces paroles.
Il a été tres surpris. Comme ce pasteur, de nombreux
protestants, lorsqu'’ils les lisent, ne réfléchissent pas
a leur signification parce qu’elle ne correspond pas
ace qu’on leur enseigne.



36 La vénération de la meére de dieu et des saints

Les protestants insistent généralement sur le fait
que les saints perdent la capacité de prier pour les
autres apres la mort, bien qu’aucun de mes interlo-
cuteurs n’ait pu me montrer o1 I'Ecriture le dit ex-
plicitement. Entre-temps, le Christ a témoigné que
« pour Lui tous sont vivants » (Lc. 20:38). Prier pour
ceux qui sont dans le besoin est une expression de
I'amour chrétien, et « I'amour ne cesse jamais »
(1 Cor. 13:8). Les protestants se demandent égale-
ment comment les saints décédés peuvent entendre
les prieres qui leur sont adressées. Cela n’est pas
difficile a comprendre si nous nous rappelons que
« qui s’attache au Seigneur est avec lui un seul es-
prit » (1 Cor. 6:17), et le Seigneur est connu pour
étre capable d’entendre les priéres, donc les saints
qui sont unis a lui peuvent le faire. Rappelons-nous
comment Dieu a miraculeusement fait connaitre a
I'apotre Paullademande des chrétiens de Macédoine
(cf. Actes 16:9). 11 découle directement des textes de
la Bible que méme aprés leur mort, que I'Ecriture
appelle simplement « départ » (2 Timothée 4:6), les
justes qui sont unis au Seigneur et qui conservent
leur conscience de soi continuent a prier Dieu.

L'ap6tre Paul écrit aux chrétiens : « Vous étes ve-
nus...  I'Eglise des prémices écrite dans les cieux,
a Dieu, le Juge de tous, et aux esprits des justes qui
ont atteint la perfection » (Hébr. 12:22-23). Et nous,




La vénération de la mére de dieu et des saints 37

les orthodoxes, par le biais de prieres et de glori-
fications, nous nous approchons de ces saints et
communions avec eux dans la priéere, alors que les
protestants n’ont pas voulu et ne veulent pas s’ap-
procher « des esprits des justes qui ont atteint la
perfection ». Je prie les protestants de m’excuser si
cela semble sévere, mais j'entends une pointe d’or-
gueil dans leurs paroles : « Pourquoi devrais-je de-
mander a un saint de prier Dieu pour moi, alors que
je peux directement prier Dieu pour moi-méme ? »

Dieu dit a plusieurs reprises dans la Bible qu’il
écoute la priere d’'un saint homme plus que d’autres,
et méme que la priere d'un homme ordinaire et pé-
cheur ne sera pas acceptée. Rappelez-vous ce que
Dieu a dit aux amis de Job : « Mon serviteur prie-
ra pour vous, et c’est par égard pour lui seul que je
ne vous traiterai pas selon votre folie » (Job 42:8).
De méme, Dieu dit a Abimelech que ce n’est que si
Abraham prie pour lui qu’il pourra échapper a la
mort (Gen. 20:7-17). Les amis de Job et Abimelech
auraient pu prier de leur propre chef. Mais Dieu ne
leur a pas dit « Priez-Moi directement, vous n’avez
pas besoin de médiateurs ».

L'Ecriture appelle les saints « amis de Dieu »
(Jn. 15:15 ; Jc. 2:23), alors qu'y a-t-il d’étrange a ce
que Dieu écoute volontiers et exauce bient6t les de-
mandes de ses amis ? Il est bien connu que méme

2=

ey



g

38 La vénération de la meére de dieu et des saints

dans sa vie terrestre, lorsqu’ils lui demandaient
quelque chose, il répondait sans faute. Par exemple,
a la demande de sa Mere, il a aidé les jeunes ma-
riés qui étaient pauvres et a fait un miracle lors
de la féte [des noces] pour les sauver de la honte
(cf. Jn. 2:1-11).

Il convient enfin de parler de la vénération des re-
liques des saints. Nos amis protestants s’interrogent
souvent a ce sujet, pensant que c’est certainement
contraire a la Bible. En effet, la Bible elle-méme
nous dit que Dieu glorifie aussi les restes corporels
de ses saints et qu'il peut faire des miracles a tra-
vers eux. Nous lisons : « Elisée mourut, et on 'en-
terra. L'année suivante, des troupes de Moabites
pénétrerent dans le pays. Et comme on enterrait un
homme, voici, on apergut une de ces troupes, et 'on
jeta’homme dans le sépulcre d’Elisée. Lhomme alla
toucherles os d’Elisée, etil reprit vie et se leva sur ses
pieds» (4 Regnes 13:20-21). Nous voyons également
des manifestations de la puissance miraculeuse de
Dieu a travers les reliques des saints postérieurs.
Par exemple, l'autre jour, a Saint-Pétersbourg, une
femme aveugle a recouvré la vue grace aux reliques
du grand martyr Georges de Lydda.

Et nous arrivons ici a un autre point important
auquel je suggere au lecteur protestant de pré-
ter une attention particuliére. Ce que nous avons




La vénération de la mére de dieu et des saints 39

devant nous n’est pas la question théorique : « les
saints peuvent-ils nous entendre ou non ? » ou
« Dieu peut-il agir par l'intermédiaire des reliques
des saints ou non ? » Le fait est qu’ils nous entendent
vraiment. Et pas seulement dans 'Antiquité — de
nombreux chrétiens orthodoxes modernes, dont je
fais partie, témoignent par expérience personnelle
qu'ils ont prié les saints, demandant leur interces-
sion aupres de Dieu, et que Dieu leur a répondu, et
a méme accompli des miracles. Si, comme vous le
dites, Dieu est mécontent des prieres adressées aux
saints, pourquoi accomplit-il ce qui est demandé
dans ces priéres ? Si lorsque vous priez directement
Dieu tout se passe bien, mais que lorsque vous priez
un saint, rien ne se passe, alors les priéres aux saints
cesseraient naturellement. Mais Dieu, au contraire,
soutient la pratique de ces prieres, en accomplis-
sant ce qui y est demandé, soutient la pratique de
la vénération des reliques, en accomplissant des mi-
racles quand on les touche. Pourquoi ?

Je sais que de nombreux protestants croient que
ces miracles sont 'ccuvre du diable. Mais n’est-
il pas trop facile de déclarer que tous les miracles
orthodoxes, dont vous ne connaissez pas la grande
majorité, sont 'ceuvre du diable, simplement parce
qu'ils ne correspondent pas a votre conception ?
Cette question ne nécessite-t-elle pas une réflexion



40 La vénération de la meére de dieu et des saints

plus sérieuse et plus honnéte ? Pour ma part, je ne
pense pas qu’absolument tous les miracles qui se
produisent dans le monde protestant soient diabo-
liques. Je crois que Dieu peut répondre a la priére
d’un protestant. Alors pourquoi n'admettez pas qu’il
en soit de méme pour les orthodoxes ?

Le plus grand malentendu de la part des protes-
tants sur cette question est qu’ils pensent que les
orthodoxes honorent la Mere de Dieu et les saints au
lieu du Christ, que les saints éclipsent le Christ pour
nous. Mais c’est exactement le contraire ! Nous les
aimons pour 'amour du Christ. Notre amour pour
les saints et pour la Mere du Christ est ’'expression
naturelle de notre amour pour le Christ. Un homme
noble ne dit-il pas a celui qu’il aime : « Tes amis sont
mes amis » ? Serait-il plus honorable de dire : « Je
n‘aime que toi, et je ne veux pas entendre parler de
tes amis, je n’en ai pas besoin » ?

Les paroles que le Christ a dites aux saints apdtres
, « celui qui vous rejette me rejette » (Lc. 10:16), ne
se réaliseront-elles pas sur ceux qui traitent ses
saints de cette maniére ? Et s’il répondra a ceux qui
ont rejeté les pauvres ordinaires, les malades et les
prisonniers — « Retirez-vous de moi, maudits, allez
dans le feu éternel qui a été préparé pour le diable
et pour ses anges » (Mt. 25:41) —, que ne dira-t-il
pas a ceux qui ont rejeté ses amis, dont le monde




La vénération de la mére de dieu et des saints 41

entier n’'était pas digne (cf. Héb. 11:38) et qui en-
tourent le trone de Dieu (Apoc. 7:9-10) ?

Les icones sont probablement la chose la plus
embarrassante pour les protestants parmi tout ce
qui existe dans I'Orthodoxie. Le degré de rejet peut
varier d'un protestant a I'autre. En Inde, des habi-
tants m’ont raconté que lorsqu’un Indien catholique
se convertit a une certaine confession protestante, il
doit piétiner une icone de la Mere de Dieu et de 'En-
fant Jésus pour prouver la sincérité de sa conver-
sion. Bien s{r, tous les protestants n’approuvent pas
des méthodes aussi radicales, mais tous rejettent
catégoriquement les icones et leur vénération litur-
gique. Il leur semble que c’est de I'idolatrie, une vio-
lation du commandement : « Tu n’auras pas d’autres
dieux devant ma face. Tu ne te feras point d’'image
taillée, ni de représentation quelconque des choses
qui sont en haut dans les cieux, qui sont en bas sur la
terre, et qui sont dans les eaux plus bas que la terre.
Tu ne te prosterneras point devant elles, et tu ne les
serviras point » (Ex. 20, 2-5).

Ces mots sont souvent cités par les protestants
aux orthodoxes au cours de leurs discussions, avec
la certitude qu'ils prouvent le caractére inadmis-
sible de toutes les images religieuses, et donc des
icones. A son tour, tout orthodoxe bien formé sait 3
quel pointil est facile de faire tomber cette certitude



42 La vénération de la meére de dieu et des saints

si 'on suggére a un ami protestant de lire le méme
livre de I'Exode cinq chapitres plus loin. Le Seigneur
y dit a Moise : « Tu feras deux chérubins d’or, tu les
feras d’or battu, aux deux extrémités du propitia-
toire » de I'arche I'alliance (Exode 25, 17-21).

Et, chose remarquable, ces icones de chérubins
se trouvaient non seulement au-dessus de l'arche
d’alliance, mais aussi sur le voile du tabernacle (Ex.
26:31), a l'intérieur du temple de Salomon et sur
ses murs (3 Regnes 6:27-29), et méme dans la vi-
sion du temple céleste donnée au prophéte Ezéchiel
(Ezéc. 41:20, 25). En d’autres termes, tous les véri-
tables temples de Dieu décrits dans la Bible possé-
daient des icones. Des icones des chérubins. Et cela
ne se limite pas a ’Ancien Testament.

Lorsque les protestants lisent comment notre
Seigneur Jésus-Christ est entré dans le temple de
Jérusalem, ils s’imaginent que lintérieur de ce
temple avait les mémes murs nus que leurs maisons
de culte. IIs ne réalisent pas que le Seigneur est entré
dans un temple dont les murs étaient ornés d’icones
de chérubins, et que c’est ce temple qu’il a appe-
1é « la Maison de Mon Pére » (Jn. 2:16). C’est dans
ce temple que I'Eglise du Nouveau Testament s’est
réunie quotidiennement apres la Pentecote (Actes
2:46). En fait, ce ne sont pas les protestants qui ont
le droit de demander aux orthodoxes pourquoi ils




La vénération de la mére de dieu et des saints 43

ont des icones, mais les orthodoxes devraient leur
poser la question suivante : « Pourquoi n’avez-vous
pas d’icones telles que décrites dans I'Ecriture ? »
Au moins des icones de chérubins. Je ne connais
aucune église orthodoxe qui n’ait pas d’'images de
chérubins, et pourtant je ne connais aucun édifice
religieux protestant qui en ait. Qui est donc le plus
en accord avec la Bible ?

Je me souviens d’'une femme adventiste qui m’a dit
que s'il y avait des images dans I'’Ancien Testament,
elles n’étaient pas adorées. Je lui ai répondu que
nous adorons Dieu seul au sens élevé du terme, que
nous honorons les chérubins, les anges et les saints,
ainsi que leurs icones, et qu’il est ordonné d’ho-
norer non seulement Dieu, mais aussi les parents
(Ex. 20:12), les anciens (Lévit. 19:32) et les chré-
tiens pieux (1 Cor. 16:17-18).

Nos amis protestants n’auraient aucune raison
d’étre génés s’ils saisissaient la différence entre le
culte qui appartient a Dieu seul et la vénération que
nous avons pour les saints, que nous pouvons expri-
mer, par exemple, en baisant leurs icones. Dieu nous
a ordonné d’honorer nos parents, mais cela ne veut
pas dire que nous devons les déifier, n’est-ce pas ?
Il en va de méme pour les saints. La vénération n’est
pas une déification, mais une expression d’amour et
de respect.



44 La vénération de la meére de dieu et des saints

Il n’était pas rare que les interlocuteurs me
disent : « Mais ce qui a été dit ne concerne que les
chérubins, et vous ne représentez pas que des ché-
rubins sur les icones ». En effet, a 'époque de I'An-
cien Testament, personne ne pouvait étre représen-
té en dehors des chérubins. La Mere de Dieu n’était
pas encore née. Le Christ n’était pas encore incarné
et visible en tant qu’homme (alors que la nature di-
vine ne peut pas étre représentée). Et les Justes de
I'’Ancien Testament avant le Christ n’étaient pas non
plus totalement parfaits. C'est pourquoi ils sont des-
cendus avec leurs ames dans un lieu obscur, dans
lequel le Seigneur est descendu et les a fait sortir
avant sa résurrection. Aprés la Résurrection du
Christ, les Justes de 'Eglise du Nouveau Testament
ont été rendus capables d’étre saints comme les
chérubins et peuvent donc étre représentés.

Le commandement de Dieu n’interdit pas toutes
les images, mais celles qui sont en rapport avec les
mots « Tu n'auras pas d’autres dieux » (Ex. 20:2)
— il interdit les idoles. Les idoles sont des images
de faux dieux. Les icOnes ne sont pas des idoles car
elles ne représentent pas d’ « autres dieux ».

Comme l'ont souligné les Peres du Septiéme
Concile cecuménique, 'honneur rendu a une image
remonte au prototype. Ainsi, lorsque nous prions
devant une icone, nous ne prions pas l'icone, mais




La vénération de la mére de dieu et des saints 45

celui qui est représenté sur I'icone. De méme, une
personne éloignée de sa famille qui, dans un mo-
ment de nostalgie, embrasse une photographie de
sa meére ou de sa femme, exprime ainsi son amour
non pas pour le papier photographique, mais pour
la personne qui y est représentée.

Les protestants sont embarrassés par le fait que
nous nous inclinons devant les icones et que nous
les embrassons, mais il ne s’agit pas d’'une déifica-
tion. Nous, orthodoxes, nous inclinons les uns de-
vant les autres et nous faisons la « révérence », et
I'apotre enjoint tous les chrétiens en ces termes :
« Saluez-vous les uns les autres par un saint
baiser » (1 Cor. 16:20). Cette expression d’amour
a travers une icone n'est donc pas une mauvaise
chose. Les icones nous aident a prier et a accom-
plir ce commandement : « Souvenez-vous de vos
guides » (Hébr. 13,7).

En rejetant les icOnes, les protestants se référent
souvent aux versets selon lesquels Dieu doit étre
« adoré en esprit et en vérité » (Jn. 4:24). Mais ces
paroles ont été adressées a la Samaritaine contre
'idée de lier le culte a un lieu géographique particu-
lier, plut6t que pour dire que toute forme extérieure
devrait étre évitée dans le culte rendu a Dieu. Les
protestants eux-mémes ne peuvent pas éviter de
telles formes lorsque, par exemple, ils accrochent



46 A A propos du baptéme des enfants
une croix dans leurs lieux de culte, installent une
chaire, etc. Nous vivons en effet au milieu de formes,
d’'une maniére ou d'une autre. En quoi la priéere
avec le regard fixé sur un mur vide ou dans I'obscu-
rité des yeux fermés est-elle plus spirituelle que la
priére avec le regard fixé sur une croix ou une image
du Christ ?

A PROPOS DU BAPTEME DES
ENFANTS

Une autre question tres populaire de la part pro-
testants envers les orthodoxes est celle du baptéme
des enfants. Les protestants soulignent souvent que
I'Ecriture parle du baptéme de ceux qui ont entendu
le sermon, alors que les nouveaux-nés ne peuvent
pas entendre.

En fait, les nourrissons peuvent entendre. De
nombreuses études ont montré que, méme lors-
qu'’ils sont encore dans le ventre de leur mere, les ils
réagissent différemment a la musique a laquelle ils
sont exposés.

Et, bien que les nourrissons ne soient pas aus-
si intelligents que les adultes, ils sont également
capables d’entendre dans le domaine spirituel. Il
suffit de rappeler que dans le premier chapitre de




A propos du baptéme des enfants ; 47

l'Evangile de Lug, il est écrit que saint Jean-Baptiste,
alors qu’il était encore dans le ventre de sa mére,
était capable d’entendre et de répondre joyeuse-
ment a la salutation de la Mére de Dieu.

De plus, au cours de I'Histoire de I'Eglise, on
trouve des exemples connus de jeunes enfants
qui sont devenus des martyrs conscients pour le
Christ. C’est le cas de Saint-Cyr (Quiricus/Cyriacus),
fils de sainte Julitte, agé de trois ans, qui a été tué
lors des persécutions paiennes. Un autre gargon
de trois ans est connu parmi les 72 saints martyrs
a Yuriev de Livonie, qui ont souffert en 1472. Le
saint martyr Jean de Chine, agé de huit ans, a endu-
ré consciemment la torture pour le Christ de la part
des Yihétuans en 1900. Les exemples ne manquent
pas. Si des enfants de trois ans peuvent confesser
le Christ et devenir martyrs pour lui, pourquoi ne
peuvent-ils pas étre baptisés ?

Les protestants, en ne baptisant pas leurs enfants
ni al’dge de huit, ni a trois ans, ne violent-ils pas ain-
si les paroles du Christ : « Laissez les petits enfants,
etne les empéchez pas de venir a moi » (Mt. 19:14) ?
IIs ne laissent pas les enfants venir au Christ, comme
si I'enfance était un age ou 'on doit étre étranger
au Christ. Mais en est-il ainsi ? L'apo6tre écrit que
tous ceux qui sont baptisés « ont revétu le Christ »
(Gal.3:27),alors pourquoiles enfants se verraient-ils



refuser la possibilité de revétir le Christ ? Si le Christ
a accompli le miracle de la guérison du paralytique
par la foi de ceux qui 'ont amené a lui, pourquoi ne
pourrait-il pas accomplir le « miracle » du baptéme
sur un enfant par la foi de ceux qui 'ont amené ?

Les chrétiens baptisent les enfants depuis les
temps anciens. Selon I'ap6tre Paul, le baptéme rem-
placait la circoncision (cf. Colos. 2:11-14), et la cir-
concision était pratiquée sur les enfants en bas age.
Un auteur ancien du début du III° siecle témoigne
que « I'Eglise a recu des apétres la tradition de don-
ner le baptéme aussi aux enfants »3.

ECRITURE ET TRADITION

Dans le paragraphe précédent, nous avons men-
tionné le terme « tradition », et il s’agit la aussi d’'un
point de divergence important. Comme vous le sa-
vez, I'un des principes-clés du Protestantisme est
« Sola Scriptura » (« I'Ecriture seule »). Cela signifie
qu'ils reconnaissent 'autorité de la seule Bible et re-
jettent la sainte Tradition de I'Eglise.

Cependant, ce principe est trés critiquable.
Premierement, il n’est pas lui-méme étayé par I'Ecri-
ture. Ne trouvez-vous pas qu'il est étrange de dire

3 Origene, Commentaire de I'épitre aux Romains, V, 6.




byt bt

que nous ne pouvons accepter que ce qui est expli-
citement écrit dans la Bible, tout en se référant a un
principe qui ne se trouve nulle part dans la Bible ?

Deuxiémement, non seulement ce principe ne
se trouve pas dans la Bible, mais il contredit di-
rectement ce qui s’y trouve. En effet, la nécessité
de suivre la Tradition des apdtres y est indiquée,
I'apOtre Paul écrit : « tenez bon, et gardez fermes les
traditions que nous vous avons enseignées, soit de
vive voix, soit par lettre » (2 Thess. 2:15). Expliquez-
moi, comment les protestants respectent-ils ce com-
mandement ? Comment conservent-ils la tradition
que les apotres ont transmise oralement ? Pour la
plupart, les apotres ont enseigné oralement. Seuls
quelques-uns d’entre eux ont laissé des épitres, qui
ne sont pas nombreuses. Mais tous les ap6tres ont
enseigné oralement pendant des décennies. Tout
cela était-il censé « rester lettre morte » et est-il
sans importance ? L'ap6tre Paul ne le pensait pas
lorsqu'’il écrivait : « Je vous loue de ce que vous vous
souvenez de moi a tous égards, et de ce que vous re-
tenez mes instructions telles que je vous les ai don-
nées » (1 Cor. 11:2).

Trois cents ans apres ces paroles, saint Basile le
Grand déclarait : « Parmi les dogmes et les sermons
conservés dans I’Eglise, certains nous viennent
de I'enseignement écrit, et d’autres de la tradition



apostolique, par succession dans le mystére.. Et
cela, personne, méme s’il est peu informé, ne le dis-
cutera »* Il poursuit en donnant des exemples de
ce que les chrétiens ont recu oralement des
apoétres : faire le signe de croix, prier debout et face
a I'Est, prononcer certaines paroles lors de I'office
eucharistique, consacrer l'eau et I'huile, baptiser
par triple immersion, appeler la personne qui va
étre baptisée a renoncer a Satan avant le baptéme,
et bien d’autres choses encore, y compris I'ensei-
gnement dogmatique.

Tout cela a été préservé par les chrétiens ortho-
doxes jusqu’a ce jour. Les protestants, quant a eux,
ontd’abord lutté contre la « Tradition catholique-ro-
maine » déformée, mais ne voyant aucun moyen de
purifier la Tradition apostolique des déformations
catholiques-romaines, ils ont décidé d’abandonner
complétement la Tradition, estimant que I'Ecriture
suffirait.

Mais la conception protestante selon laquelle la
Bible s’explique par elle-méme contredit les paroles
de I'apdbtre Pierre, qui écrit : « la patience de notre
Seigneur est votre salut, comme notre bien-aimé
frére Paul vous I'a aussi écrit, selon la sagesse qui lui
a été donnée. C’est ce qu'il fait dans toutes les lettres

4 [Saint Basile, Sur le Saint-Esprit, chap. 27]




ou il parle de ces choses, dans lesquelles il y a des
points difficiles a comprendre, dont les personnes
ignorantes et mal affermies tordent le sens, comme
celui des autres Ecritures » (2 Pierre 3:15-16). En
d’autres termes, la Bible ne suffit pas pour s’expli-
quer elle-méme : on peut la comprendre de travers,
pour sa propre ruine.

Dans un autre passage, le méme apétre Pierre té-
moigne qu’ « aucune prophétie de I'Ecriture ne peut
étre objet d’interprétation particuliéere, car ce n’est
pas par une volonté d’homme qu'une prophétie a
jamais été apportée, mais c’est poussée par le Saint-
Esprit » (2 Pierre 1:20-21). Par conséquent, seuls
les saints Péres, animés par le méme Esprit Saint,
peuvent révéler a ’homme la véritable compréhen-
sion de la Parole de Dieu.

Mais avant de parler d’interprétation de la Bible,
il faut parler de la Bible elle-méme. Et 13, nos amis
protestants sont confrontés a quelque chose de
nouveau. On a I'impression que beaucoup d’entre
eux sont convaincus que les apdbtres possédaient
déja toute la Bible sous forme de livres a couver-
ture noire et qu’ils en distribuaient des copies aux
fideles.

En fait, a 'époque de I'Eglise apostolique, la Bible
en tant qu’unité des livres de 'Ancien et du Nouveau
Testament n’existait pas. Les écrits des apotres que



nous connaissons ont été créés progressivement
et se sont répandus dans les communautés encore
plus lentement. Et a c6té de leurs textes, il y avait
beaucoup d’autres textes qui étaient aussi appelés
évangiles, épitres, etc.

Qui a donc déterminé que I'Evangile de Marc fai-
sait véritablement partie des Ecritures mais que
I'Evangile de Thomas n’y était pas inclus ? Que 'Apo-
calypse de Jean faisait partie des Ecritures, mais que
I'’Apocalypse de Pierre n’en faisait pas partie ? Qui a
déterminé que ces vingt-sept livres constituaient le
Nouveau Testament ? En bref : qui a compilé la Bible
que les protestants utilisent aujourd’hui, et quand ?

Le Concile de Laodicée, en 364, a adopté un ca-
non qui n'incluait pas I'Apocalypse. Le canon du
Nouveau Testament tel qu’il est utilisé aujourd’hui
a été adopté pour la premiére fois au Concile de
Carthage en 397. 1l s’agit d’'un fait historique, et rien
ne prouve que le canon du Nouveau Testament, tel
que les protestants le reconnaissent, ait été adopté
au ler ou au II° siécle.

Il s’avére que la Bible a été compilée par I'Eglise,
qui s’appelait déja a I'époque orthodoxe (le terme «
opBodotia » a été utilisé par des auteurs du IVesiecle
et figure dans des documents officiels [des cette




époque] °). Et dans cette Eglise, a la méme époque,
quand ses évéques définissaient en concile le canon
de la Bible, la vénération des icones existait déja, les
priéres a la Mére de Dieu et aux saints, le baptéme
des enfants, les prieres pour les défunts également,
etc. C'est un constat.

Pour ne pas paraitre infondé, je vais donner
quelques preuves.

Concernant le baptéme des enfants : « Du bap-
téme et de la grace de Dieu (..) personne ne de-
vrait étre écarté par nous. C’est ce que 'on doit
observer et mettre en pratique a 'égard de tous,
mais surtout nous croyons qu’'on doit 'observer a
I'égard des enfants, qui ont par cela méme plus de
titres a notre assistance et a la miséricorde divine »
(Saint Cyprien de Carthage, Lettre a Fidus, milieu du
[1I¢siécle).

Concernant la vénération des saintes reliques
et les jours de commémoration des saints : au mi-
lieu du II° siecle, les chrétiens de la ville de Smyrne
écrivaient dans leur lettre a propos du martyre de

5 Cf. Second Concile (Ecuménique (Constantinople
I, 381), canon 7: « Ceux qui passent de I'hérésie a I'Ortho-
doxie et a I'héritage des élus doivent étre recus de la maniere
suivante... ». [Correction du relecteur]



Ecriture et tradition

leur évéque Polycarpe : « le centurion [..] a dépo-
sé le corps (de Polycarpe) sur le sol de I'église, mit
le corps (de Polycarpe) au feu [...] et I'a briilé. Nous
avons ensuite recueilli ses ossements — trésor plus
précieux que des joyaux et plus pur que 'or —, et
nous les avons déposés la ou ils doivent étre : la
ou, des que cela sera possible, nous nous réunirons
dans la joie et l'allégresse, quand le Seigneur vou-
dra bien nous faire célébrer le jour de son martyre »
(Eusébe de Césarée, Histoire ecclésiastique, IV.15).

En ce qui concerne les prieres aux saints, le
Papyrus n°® 470 de la bibliotheque de ]. Reiland
contient une priere qui est toujours utilisée pendant
le service orthodoxe : « Sous ta merci nous trouvons
refuge, 6 Mére de Dieu. Ne méprise pas les prieres
que nous t'adressons au milieu de nos peines, dé-
livre-nous de tout danger, 6 Vierge pure, [toi qui es]
bénie entre toutes ». Le papyrus est daté de I'an 250.

Concernant les prieres pour les défunts, sur la
pierre tombale de saint Abercius, évéque d’Hiérapo-
lis, il est écrit : « Que tous les acolytes prient pour
Abercius ». Linscription date de la seconde moitié
du II¢ siecle.

En ce qui concerne les icones, des images icono-
graphiques ont été trouvées dans la plus ancienne
église chrétienne de l'ancienne ville syrienne de
Doura-Europos. On y trouve notamment des images




byt bt

du Christ, de I'ap6tre Pierre, dAdam et Eve, ain-
si que plusieurs scénes de I'Ancien et du Nouveau
Testament. Ces peintures murales sont datées de
232 ans apres J.-C. Les icones (images religieuses)
étaient présentes chez les chrétiens romains —
dans les catacombes de Rome, on a découvert des
images du Christ, ainsi que des saints de I'’Ancien et
du Nouveau Testament produites au III® siecle ; de
ce méme siécle date une image de la Mere de Dieu a
I'Enfant dans une scéne d’ « Adoration des Mages »,
conservée sur 'un des sarcophages chrétiens [que
nous avons conserveés].

En d’autres termes, tout cela existait dans I'Eglise
bien avant I'époque de Constantin le Grand, et cer-
tainement jusqu’a la fin du IVe siécle, lorsque les
évéques de cette méme Eglise ont fixé un canon de
la Bible.

Nous sommes donc confrontés a un dilemme : si
nous croyons que la Bible est un livre divinement
inspiré, il faut reconnaitre la fiabilité de I'Eglise qui
a compilé la Bible. Et si nous croyons que I'Eglise
de cette époque était infectée par le paganisme et
dans l'erreur sur de nombreux points de doctrine,
comment pouvons-nous étre siirs qu’elle n’était pas
dans aussi dans l'erreur lorsqu’elle a approuvé le
canon des Ecritures ?



Tout protestant qui posséde une Bible a la mai-
son reconnait ainsi la décision de I'Eglise et sy fie
comme étant correcte. Mais n’est-il pas logique de
chercher une compréhension correcte de la Bible
dans I'Eglise méme a laquelle Dieu a confié la com-
pilation de la Bible ? Apreés tout, si cette Eglise
n’avait pas une compréhension correcte de la Bible,
aurait-elle pu la compiler correctement ?

Pour citer Joseph Gleason : « J’ai étudié le canon
de la Sainte Ecriture et, étant anglican, j’ai commen-
cé a avoir de forts doutes... »

Ou se trouve, dans la Bible, la [liste authen-
tique] du canon de la sainte Ecriture ? Ol peut-on
lire, dans la Bible, que le livre du prophéte Baruch
n’est pas divinement inspiré, alors que le livre d’Es-
ther l'est en effet ? Les neuf livres [historiques] de
I'’Ancien Testament ne sont cités nulle part dans le
Nouveau. Or, ces neuf livres figurent tous dans les
Bibles protestantes... Je me suis rendu compte que
les protestants eux-mémes ne croient pas en la
« Sola Scriptura ». lls disent généralement qu'ils y
croient, mais si vous leur demandez : « Comment
savez-vous que I'Ecriture comprend bien soixante-
six livres ? Comment savez-vous ce qui est contenu
dans I'Ecriture et ce qui n'y est pas ? », ils ne seront
pas en mesure de vous donner une confirmation a
partir de I'Ecriture. Ils doivent toujours recourir a




leur tradition protestante. J'ai fini par me rendre
compte que je n’oppose pas la Tradition a I'Ecriture.
J'oppose la tradition protestante a la tradition or-
thodoxe, qui est plus ancienne.

Un autre ancien protestant, [le Pére] John
Whiteford, émet de sérieuses objections sur le prin-
cipe méme de la « Sola Scriptura ». Selon lui, les
« protestants honnétes devraient se demander [la
chose suivante] : si le Protestantisme et son ensei-
gnement fondamental sur I'Ecriture est agréable
a Dieu, pourquoi cela a-t-il conduit a la formation
de plus de vingt mille courants différents qui ne
peuvent pas s’accorder les uns avec les autres sur les
conceptions fondamentales dérivées de I'Ecriture et
sur ce que cela signifie d’étre chrétien ? Comme I'a
ditle Seigneur, « Tout bon arbre porte de bons fruits,
mais le mauvais arbre porte de mauvais fruits »
(Mt. 7:17). Si nous jugeons de la validité du principe
qui affirme que I'Ecriture est la seule source de la
doctrine chrétienne par ses fruits, il ne nous reste
plus qu’a conclure que cet « arbre » doit étre coupé
et jeté au feu (Mt. 7:19).

(-..) Pour prouver ce principe, on cite générale-
ment les paroles : « depuis ton enfance, tu connais
les saintes Lettres, qui peuvent te rendre sage (...).
Toute Ecriture est inspirée de Dieu, et utile pour
enseigner, pour convaincre, pour corriger, pour



instruire dans la justice » (2 Tim. 3:15-17). Mais que
veut dire I'apotre Paul lorsqu’il parle des écrits que
Timothée a connus dés son enfance ? Il ne s’agit cer-
tainement pas du Nouveau Testament, car lorsque
Timothée était enfant, le Nouveau Testament n’avait
pas encore été écrit. Il est évident que I'ap6tre Paul
fait ici référence a I'Ancien Testament. Ainsi, si ce
passage doit étre utilisé pour établir les limites
de l'autorité inspirée par Dieu, il faut exclure non
seulement la Tradition, mais aussi 'ensemble du
Nouveau Testament (...)°.

Les protestants affirment souvent qu'ils « croient
simplement en la Bible ». Cependant, un examen
plus approfondi de leur attitude a I'égard de la
Bible souléve un certain nombre de questions. Par
exemple, pourquoi les protestants écrivent-ils tant
de livres sur leur doctrine et la vie chrétienne en gé-
néral si, en effet, tout ce dont ils ont besoin, c’est de
la Bible ? Et si elle se suffit a elle-méme, pourquoi
la lecture de la Bible n’aboutit-elle pas a un résul-
tat univoque, c’est-a-dire pourquoi tous les protes-
tants ne croient-ils pas la méme chose ? Pourquoi
distribuent-ils leurs propres tracts et autres
documents ? Pourquoi continuent-ils a précher quoi

6 En outre, les apdtres eux-mémes ont eu recours a des
traditions extra-bibliques, par exemple en 2 Tim 3:8 et Jude 1:9.




que ce soit ? Pourquoi les gens ne lisent-ils pas sim-
plement la Bible ?

La réponse est que la Bible, prise isolément, ne
peut pas étre pleinement comprise. En fait, chaque
confession protestante a sa propre tradition, méme
si elle ne I'appelle pas par ce nom. La question n’est
donc pas de savoir si nous croyons uniquement en
la Bible ou si nous utilisons également la Tradition,
mais quelle tradition nous utilisons pour interpréter
la Bible. L'ancienne Tradition apostolique de I'Eglise
orthodoxe ou la tradition de telle ou telle église pro-
testante, qui n'a pas de racines profondes »’.

SAMEDI OU DIMANCHE ?

Apreés avoir évoqué les principales différences qui
nous séparent, il convient maintenant de mettre en
lumiere quelques questions spécifiques.

La question de savoir si les chrétiens doivent ob-
server le sabbat ne concerne pas tous les protes-
tants, mais elle est essentielle pour les « adventistes
du septieme jour », les « baptistes sabbataires » et
certaines autres dénominations qui partagent les
mémes points de vue.

7 John Whiteford, Sola Scriptura : An Orthodox Analysis
of the Cornerstone of Reformation Theology



Je me souviens avoir discuté un jour avec un pas-
teur adventiste, qui m’a raconté de nombreuses his-
toires fantastiques. Par exemple, I'Eglise ancienne a
respecté le sabbat pendant les trois premiers siécles
de son histoire, jusqu’a ce qu’au IV® siecle, I'Empe-
reur Constantin déplace le jour de repos et les réu-
nions de priere au dimanche, et que le commande-
ment du sabbat commence ainsi a étre enfreint. Par
la suite, l'Eglise orientale a prétendument continué
a observer le sabbat, mais pas I’Eglise romaine, ce
qui a été I'une des causes du schisme de 1054, et
plus tard, I'Eglise orthodoxe a également perdu I'ob-
servation du sabbat.

Le pasteur a parlé tres sérieusement et avec
beaucoup d’assurance, alors qu'il est clair, pour qui-
conque connait I'Histoire de I'Eglise, que tout cela,
du début a la fin, ne correspond pas a la réalité : ce
ne sont que des mythes.

J’ai indiqué au pasteur qu’il avait été mal infor-
mé, car les chrétiens ont commencé a se réunir le
dimanche pour la priére, la fraction du pain (c’est-
a-dire 'Eucharistie) et la prédication des I'époque
apostolique (Actes 20:7), et le méme jour ils fai-
saient des offrandes (1 Cor. 16:2). Le rassemble-
ment des chrétiens précisément le dimanche est
également attesté par des sources datant de la fin
du Ier siecle et du début du II° siécle, telles que la




Didaché, les Epitres de saint Ignace le Théophore et
I'Epitre de Barnabé.

J'ai ensuite rappelé que le Concile apostolique
n’avait pas prescrit aux paiens convertis d’observer
le sabbat (Actes 15:20) et que 'ap6tre Paul avait mis
en garde les croyants contre 'observation des regles
de I'’Ancien Testament, y compris le sabbat : « Que
personne donc ne vous juge au sujet du manger ou
du boire, ou au sujet d'une féte, d’'une nouvelle lune,
ou des sabbats » (Col. 2:16). Un assistant de pas-
teur adventiste, qui participait également a notre
conversation, a dit qu’on appelait également « sab-
bat » chaque dixieme jour du septiéme mois (Lév.
16:29-31), et que c’était comme si 'ap6tre disait ici
que I'on ne devait pas observer ces sabbats annuels,
mais [observer en revanche] les sabbats hebdoma-
daires. Cette interprétation fait cependant violence
au texte, car I'ap6tre n’a pas écrit « sabbat annuel »,
mais simplement « sabbat ». Mon interlocuteur ne
pouvait pas confirmer son interprétation a partir du
texte méme de I'Ecriture.

En général, la logique du raisonnement adven-
tiste est simple : « Ici, il est dit d’honorer le jour du
sabbat, et c’est 'un des dix commandements écrits
dans le Deutéronome. Si vous dites que ce comman-
dement a été annulé par Dieu, ou que son accomplis-
sement a été reporté au lendemain (le dimanche),



alors montrez-nous ou Dieu le dit spécifiquement.
Et si vous ne pouvez pas nous le montrer, alors c’est
vous qui l'inventez et violez le commandement de
Dieu. »

Une chose que les adventistes ne prennent pas
en considération, c’'est que cette logique est née
dans le cadre de leur polémique avec les catho-
liques-romains. Or, nous ne sommes pas catho-
liques-romains. L'Eglise orthodoxe n’enseigne pas
officiellement que le sabbat a été annulé et déplacé
au dimanche. Le jour du sabbat est toujours honoré
dans I'Orthodoxie par le fait qu’il n'y a pas de jeline
strict, que la Liturgie est célébrée ce jour-la, que le
cycle de la semaine liturgique est achevé ce jour-la
et que, dans tous les pays orthodoxes, c’est aussi un
jour non ouvrable, au méme titre que le dimanche.
Mais le Christ nous a libérés de I'ancienne concep-
tion des Juifs sur le sabbat, qui consistait a dire :
« Cet homme ne vient pas de Dieu, car il n'observe
pas le sabbat » (Jn. 9:16). Le Christ a expliqué que
« le sabbat a été fait pour 'homme, et non ’'homme
pour le sabbat » (Marc 2:27) et qu'’il est possible de
« faire du bien un jour de sabbat » (Marc 3:4). Et
non seulement du bien, mais méme les tiches mé-
nageres nécessaires, comme les apotres qui, alors
qu'ils arrachaient et mangeaient des épis, ont été




Ou est le vrai don des langues ? ;_ 63

défendus par le Christ face aux reproches d’infrac-
tion du sabbat (Matt. 12:1-5).

I est surprenant d’entendre des personnes qui
se disent chrétiennes porter presque les mémes ac-
cusations d’infraction du sabbat que les Pharisiens
adressaient au Christ et aux apotres.

Quant au dimanche, il est devenu le jour des ré-
unions de priere des chrétiens, car c’est ce jour-la
qu’a eu lieu le plus grand événement de I'Histoire :
la Résurrection du Christ. Lap6tre dit : « Si le Christ
n’est pas ressuscité, c’est qu'il est mort, (...) et si
le Christ n’est pas ressuscité, votre foi est vaine »
(1 Cor. 15,17). Le dimanche n’abolit pas le sabbat
mais le dépasse, tout comme ce que le Christ nous
a donné dépasse ce que Moise nous a donné. Nous,
orthodoxes, ne rejetons pas le sabbat, mais nous
disons que le Christ nous a donné beaucoup plus
par sa mort et sa résurrection, et que son jour de
commémoration est plus glorieux que le sabbat
de l'Ancien Testament. Dieu ne peut-il pas donner
quelque chose de nouveau, et ne I'a-t-il pas fait dans
le Nouveau Testament ? Lorsque le soleil se 1éve, il
n’annule pas les étoiles, mais elles cessent d’étre vi-
sibles a sa lumieére.



64 Ou est le vrai don des langues ?

OU EST LE VRAI DON DES
LANGUES ?

Si, dans le chapitre précédent, nous avons trai-
té d’'une question trés importante pour les adven-
tistes, il convient maintenant de dire quelques mots
d’'une question trés importante pour les penteco-
tistes et les charismatiques. Tout comme les adven-
tistes sont convaincus qu’ils sont les seuls a respec-
ter le commandement du sabbat, les pentecotistes
et les charismatiques sont convaincus qu'’ils sont les
seuls a posséder le « don des langues » décrit dans
le Nouveau Testament.

Mais ont-ils vraiment le don des langues, et les or-
thodoxes ne I'ont-ils vraiment pas ?

Nous savons tous comment le don des langues est
décrit dans le Nouveau Testament. « Des langues,
semblables a des langues de feu, leur apparurent, sé-
parées les unes des autres, et se posérent sur chacun
d’eux (...), il y avait en séjour a Jérusalem des Juifs,
() [et des gens] de toutes les Nations qui sont sous
le ciel. Au bruit qui eut lieu, la multitude accourut, et
elle fut stupéfaite, parce que tout un chacun enten-
dait [les apdtres] parler dans sa propre langue. Ils
étaient tous dans I'étonnement et la surprise, et ils
se disaient les uns aux autres : « Voici, ces gens qui
parlent ne sont-ils pas tous Galiléens ? Et comment




e =

AN Ou est le vrai don des langues ? & 65
les entendons-nous dans notre propre langue a
chacun, dans notre langue maternelle ? Parthes,
Meédes, Elamites, ceux qui habitent la Mésopotamie,
la Judée, la Cappadoce, le Pont, 'Asie, la Phrygie, la
Pamphylie, I'Egypte, le territoire de la Libye (...), et
ceux qui sont venus de Rome, (...) Crétois et Arabes,
comment les entendons-nous parler dans nos lan-
gues des merveilles de Dieu ? » (Actes 2:3-11).

Parallélement, ce que les pentecotistes et les cha-
rismatiques appellent le « don des langues » est éga-
lement bien connu : la prononciation d’'un méli-mélo
de syllabes et de sons différents, incompréhensible
tant pour les personnes présentes que pour 'ora-
teur lui-méme. Cette vague a été lancée au début du
XXe siecle par William Seymour a Los Angeles. En
« parlant en langues », la personne se sent souvent
élevée [spirituellement] et, pour la plupart des pen-
tecotistes, c’est un signe de I'action directe de I'Es-
prit Saint en eux.

Ce phénomene est devenu populaire, de sorte que
les mouvements pentecdtistes et charismatiques se
sont largement répandus. Cependant, cette pratique
souléve un certain nombre de problémes. A savoir :

1. Bien que tout le monde n’ait pas eu le don des
langues, méme a I'époque du Nouveau Testament,
comme l'indiquent les paroles de I'apdtre Paul
(1 Cor. 12:10), les pentecdtistes cherchent a ce que



T

66 1 Ou est le vrai don des langues ?

chaque membre de leur assemblée pratique ce qu'ils
appellent « le don des langues ». Par conséquent,
lorsque I'ap6tre dit que le Saint-Esprit ne donne le
don des langues qu’a certains, les pentecotistes en-
seignent que, dans leurs assemblées, Il le donne a
absolument tout le monde.

2. Leur glossolalie est fondamentalement diffé-
rente de celle décrite dans le deuxieme chapitre du
livre des Actes des Apotres. En effet, les apotres par-
laient de vraies langues et étaient compris par des
personnes d’autres nations. On ne sait pas pourquoi
les prédicateurs étrangers des congrégations pen-
tecotistes, lorsqu’ils viennent en Russie, prennent
des traducteurs. S’ils avaient le don des apotres, ils
parleraient en russe sans étude préalable, grace au
« don des langues ». Mais ce n’est pas le cas.

3. Les pentecotistes prétendent parfois qu’ils
parlent en « langues angéliques », ce qui explique
que personne ne les comprenne. Cependant, toute
langue est un moyen de communication, elle est
nécessaire a la transmission d’'informations, et
pour cela elle doit avoir une certaine structure. La
présence de cette structure est facile a déterminer,
méme sans connaitre la langue donnée. La glossola-
lie pentecotiste a été enregistrée, déchiffrée et étu-
diée a de nombreuses reprises par des linguistes.




Ou est le vrai don des langues ? ﬂ,; 67

Le verdict a été décevant : ce qu’ils prononcaient
n’avait aucune structure linguistique.

4. De nombreux pentecétistes tombés dans de
graves péchés tels que la toxicomanie, la fornica-
tion, etc. continuent a « parler en langues » comme
avant. Ou est le Saint-Esprit dans tout cela ? S’agit-il
vraiment de Son don dans de pareils cas ?

5. Un phénomene similaire a la glossolalie pen-
tecOtiste se retrouve dans les religions non chré-
tiennes et dans les pratiques chamaniques. « ED.
Goodman a participé a des études approfondies
sur la glossolalie. Elle rapporte que la glossolalie
est observée chez les Esquimaux, les Sames, les
Tchouktches, les Ostyaks et les Evenks, qui utilisent
dans leurs rituels un langage secret constitué d'un
mélange de syllabes dépourvues de sens. Il existe
de nombreux exemples de glossolalie, sur tous les
continents, au sein des religions nationales (...). L.C.
May note que la glossolalie dans les religions non
chrétiennes est présente en “Malaisie, Indonésie,
Sibérie, Chine, Japon, Corée, Birmanie et ailleurs”.
Elle est également présente dans les religions tri-
bales africaines »®.

8 Gerhard F. Hasel. Speaking in Tongues : Biblical
Speaking in Tongues and Contemporary Glossolalia



68 1 Ou est le vrai don des langues ?

Ainsi, la glossolalie pentecotiste n’est pas le don
des langues qu’avaient les apoOtres, ce n’est pas le
don du Saint-Esprit, ce n’est pas un don du tout et ce
ne sont pas des langues du tout.

En revanche, 1'Orthodoxie a conservé le véri-
table don des langues, tel qu’il existait du temps
des apotres, bien qu’il ne se manifeste plus que
tres rarement. Par exemple, au XX° siecle, le moine
saint Paissios du Mont Athos possédait ce don.
Nous connaissons un cas ou il a parlé frangais a des
Frangais. Et deux autres fois, il a parlé anglais a des
pélerins venus de pays anglophones. Dans tous ces
cas, il n'y avait pas d’interprete présent, mais les
gens avaient besoin de lui parler, et le Saint-Esprit
a donné a saint Paissios le don de parler parfaite-
ment leur langue, bien qu'’il ne parlat lui-méme que
le grec et qu'il n’ait jamais appris d’autres langues.
Au XIXe siecle, des témoins oculaires ont constaté le
méme don des langues chez un autre ascéte atho-
nite, le moine du grand-habit Martinian. « Etant
grec, il ne connaissait pas la langue russe, mais il
nous réprimandait souvent, nous les Russes, et nous
donnait des instructions utiles pour I’ame. Parfois, il
parlait si bien russe que méme un Russe ne pouvait
entendre la différence [d’avec un locuteur natif] et,




Ou est le vrai don des langues ? ﬂ,; 69

apreés, il ne comprenait plus rien au russe, de sorte
que nous étions trés surpris »°.

Dites-moi, cela ne ressemble-t-il pas davan-
tage a ce qui est décrit dans les Actes des saints
Apotres (Actes 2:3-11) que les glossolalies des
pentecdtistes ?

k 3k k

Bien siir, une brochure comme la nétre n’appor-
tera pas toutes les réponses, mais je pense que nos
amis protestants y trouveront également matiere a
réflexion. Et si certains d’entre eux sont préts a en
apprendre davantage, ils peuvent se tourner vers
les livres « Orthodoxie - Protestantisme » du Pére
Vyacheslav Rubsky et « Pourquoi je ne peux pas res-
ter baptiste » du Pere Serguei Kobzar. Ces deux ou-
vrages sont disponibles sur Internet.

9 Hiéromoine Antoine (Svyatorets), Hagiographies des
ascétes athonites de la piété du XIX® siecle, Monastere de la
Sainte Trinité, Jordanville, 1988.



	Introduction de l’auteur
	L’Église
	La Vénération de la Mère de Dieu et des Saints
	À propos du baptême des enfants
	Écriture et Tradition
	Samedi ou dimanche ?
	
Où est le vrai don des langues ?

